
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 49 (1999)

Heft: 4

Artikel: Jacob Burckhardts Antisemitismus : eine Neuinterpretation aus
mentalitätsgeschichtlicher Sicht

Autor: Mattioli, Aram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardts Antisemitismus.
Eine Neuinterpretation
aus mentalitätsgeschichtlicher Sicht

Aram Mattioli

Resume

Qui cherche ä comprendre les assertions antisemites de Jacob Burckhardt
se trouve confronte ä un mur de relativisation et de legendes opaques. Le
point le plus tenace de cette legende veut que tout a dejä ete dit de cette
«fable» antisemite quine constitue qu'un eiement tout ä fait marginal dans
l'oeuvre par ailleurs brillante et immaculee de l'historien bälois. Cette
contribution presente un point de vue radicalement different. Dans une
perspective d'histoire des mentalites, l'antisemitisme de Jacob Burckhardt
est replace dans son temps et son milieu social. Sur la base de sources
nouvelles, nous montrerons que Jacob Burckhardt etait, non seulement par
son scepticisme ä l'egard de la demoeratie de masse ou de son refus de la
societe industrielle, mais aussi par son attitude ä l'egard des Juifs, un parfait

representant des «anti-Lumieres» (Gegenaufklärung); en d'autres
termes, Vantisemitisme a tenu lieu, dans sa pensee et ses ecrits, de «code
culturel», selon l'expression de Shulamit Volkov.

I.

Noch heute stösst man als Historiker mit dem wissenschaftlichen Anliegen,

das Antisemitismusproblem im Leben und Werk Jacob Burckhardts

zu beleuchten, auf wenig Gegenliebe. Ein solches Unterfangen
steht noch immer im Ruf einer eigentlichen Majestätsbeleidigung an
«Basels grossem alten Mann» (Jörn Rüsen), ja im Geruch einer kleinlichen

Kritik an Burckhardts überragender Geistesgrösse1. Wer sich an-

1 Bei diesem Aufsatz handelt es sich um die stark erweiterte Fassung meiner Gastvorlesung
«lacob Burckhardts Antisemitismus - eine Neuinterpretation», die ich am 16. Juni 1999 auf
Einladung von Prof. Dr. Urs Bitterli an der Universität Zürich hielt. Für eine kritische Lektüre

des Textes oder Hinweise danke ich Brigitte Baur, Hans Berner, Alexandra Binnen-

496



gesichts der bestehenden Forschungsdefizite trotzdem zu diesem Schritt
entschliesst, findet sich bald vor einer Mauer der Auslassungen und

eingeschliffenen Legenden wieder. Die hartnäckigste dieser Legenden gibt

vor, dass über dieses Thema schon längst alles gesagt sei und Burckhardts

antisemitische «Ausrutscher» zwar eine peinliche Angelegenheit
bilden, aber letztlich nur eine hässliche Arabeske von marginaler
Bedeutung in seinem sonst makellos strahlenden Gesamtwerk darstellen
würden. Wohl deshalb existieren in der kaum mehr überblickbaren

Burckhardt-Forschung nur einige wenige Beiträge, die sich mit dem

Problem überhaupt beschäftigen2. Noch aus Anlass des 100. Todestages

von Jacob Burckhardt sind 1997 eine ganze Reihe von Biographien und

Monographien erschienen, in denen die antisemitischen Äusserungen
des Basler Gelehrten schlicht keine Erwähnung finden3.

Eine wissenschaftliche Neubewertung des Antisemitismusproblems
im Leben und Werk Jacob Burckhardts drängt sich heute aus fünf Gründen

auf: erstens angesichts des vielfach belegten Tatbestandes, dass aus-

sergewöhnliche Begabung und intellektuelle Brillanz nicht vor
judenfeindlichen Ansichten und antisemitischen Vorurteilen geschützt

haben; zweitens aufgrund der Tatsache, dass die bis heute vorherrschende

Interpretation in der Tradition der klassischen Ideen- und

Geistesgeschichte steht und sich damit nicht mehr auf der Höhe der
gegenwärtigen Methodendiskussion in der Geschichtswissenschaft bewegt;
drittens wegen der wesentlich erweiterten Quellenbasis, ist doch das

ganze Ausmass der Äusserungen Jacob Burckhardts erst mit dem
Abschluss der zehnbändigen Briefedition im Jahre 1986 sichtbar geworden;
viertens aufgrund des Umstandes, dass Burckhardts bissige Kulturkritik
heute als integraler Bestandteil des Gesamtwerks betrachtet wird; und

fünftens wegen der Fortschritte in der Antisemitismus-Forschung
selber, die dieses in den Bildungseliten des 19. Jahrhunderts weit
verbreitete Phänomen nicht mehr mit diffusen Moralbegriffen wie «Ver-

kade, Urs Bitterli, Albert M. Debrunner, Georg Kreis, Patrick Kury, Heiko Haumann,
Josef Mooser, Monika Schib, Ekkehard W. Stegemann, Maurice de Tribolet, Charles
Stirnimann und Hermann Wichers.

2 Hans Liebeschütz: «Das Judentum im Geschichtsbild Jacob Burckhardts», in: Yearbook of
the Leo Baeck Institute 4 (1959), S. 61-80; Ders.: Das Judentum im deutschen Geschichtsbild

von Hegel bis Max Weber, Tübingen 1967, S. 220-244; Johannes Wenzel: Jakob Burckhardt
in der Krise seiner Zeit, Berlin (Ost) 1967, S. 165-168; Werner Kaegi: Jacob Burckhardt.
Eine Biographie, Bd. V, Basel/Stuttgart 1973, S. 530-544. Vgl. auch den Beitrag von Fritz
Stern im noch ungedruckten Kolloquiumsband «Jacob Burckhardt - Facetten seiner
Wirkung».

3 Vgl. zum Beispiel Jacob Burckhardt, Geschichte. Kunst. Kultur, Katalog zur Ausstellung
aus Anlass des 100. Todestages bearbeitet von David Marc Hoffmann, Basel 1997; Thomas
Noll: Vom Glück des Gelehrten. Versuch über Jacob Burckhardt, Göttingen 1997; Horst
Günther: «Der Geist ist ein Wühler». Über Jacob Burckhardt, Frankfurt am Main 1997;

Rene Teuteberg: Wer war Jacob Burckhardt?, Basel 1997.

497



suchung», «Entgleisung» oder «Pudendum» deutet. Diese untersucht
Antisemitismus als Mentalität und soziale Praxis, das heisst als verinner-
lichte Kultur und gelebte Haltung, die sich in Form von Ressentiments
und Vorurteilen gegen Juden als Juden richtet, stets aber historisch
spezifische Formen ausbildet4. Seit dem Vormärz trat der Antisemitismus
nicht selten als eine Haltung der Unzufriedenheit mit der entstehenden
bürgerlich-liberalen Gesellschaft und des Widerspruchs gegen ihre
konstitutiven Prinzipien in Erscheinung: «Soziologisch wie ideologisch ist
der Antisemitismus eine Protestbewegung gegen die Ideen von 1789,
gegen die liberale Staats- und Gesellschaftsordnung und die mit ihr
verbundene kapitalistische Ordnung»5.

Gerade in jüngster Zeit mehren sich jedoch die Anzeichen dafür, dass
dem Antisemitismusproblem bei Jacob Burckhardt langsam die Beachtung

geschenkt wird, die es eigentlich verdienen würde. So erinnerte
Fritz Stern im Rahmen des von der Burckhardt-Stiftung organisierten
Kolloquiums «Jacob Burckhardt - Facetten seiner Wirkung», das Ende
Mai 1997 an der Universität Basel stattfand, in einem Kurzbeitrag an
den «blanken Antisemitismus» und schroffen Antiamerikanismus im
Werk des Geehrten6. In einem Nachwort zu einer Anthologie mit dem
Titel «Bilder des Ewigen» sah sich im gleichen Jahr auch Hanno Helbling,

der frühere Feuilletonchef der «Neuen Zürcher Zeitung», zur
knappen Feststellung veranlasst, dass Burckhardts Antisemitismus
«handfester» sei, «als wir ertragen können»7. In einem im «Israelitischen
Wochenblatt» erschienenen Artikel vom 20. Februar 1998 hat der Bas-

4 Vgl. Aram Mattioli: «Antisemitismus in der Geschichte der modernen Schweiz.
Begriffsklärungen und Thesen», in: Ders. (Hg.): Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960 Mit
einem Vorwort von Alfred A. Häsler, Zürich 1998, S. 4ff. Zum Konzept der Mentalitätsge-
schichte Alex Mucchielli: Les mentalites, Paris 1985; Ulrich Raulff (Hg.): Mentalitäten-Geschichte.

Zur historischen Rekonstruktion geistiger Prozesse, Berlin 1987; Frantisek Graus:
«Mentalität - Versuch einer Begriffsbestimmung und Methoden der Untersuchung», in:
Ders. (Hg.): Mentalitäten im Mittelalter. Methodische und inhaltliche Probleme (Vorträgeund Forschungen 35), Sigmaringen 1987, S. 9^48. Unter «Mentalitäten» werden in dieser
Studie präreflexiv-emotionale Orientierungen und unbewusste Verhaltensdispositionen,
aber auch bereits rationalisierte Einstellungen verstanden, die durch Sozialisation erworben

werden, aber stets gruppenspezifische Ausprägungen besitzen.
5 Thomas Nipperdey, Reinhard Rürup: «Antisemitismus. Entstehung, Funktion und

Geschichte eines Begriffs», in: Reinhard Rürup: Emanzipation und Antisemitismus. Studien
zur «Judenfrage» der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt am Main 19872, S. 120-144, hier
S. 134. Der Begriff Antisemitismus entstand um das Jahr 1879 und wurde durch Wilhelm
Marrs Broschüre «Der Sieg des Judenthums über das Germanenthum» popularisiert. Im
Unterschied zu Thomas Nipperdeys und Reinhard Rürups klassischer Ansicht betont die
neueste Forschung, dass der moderne Antisemitismus als gesellschaftliches Phänomen
erstens älter ist als der Begriff und zweitens verschiedene Spielarten kannte.

6 Uwe Justus Wenzel: «Facetten, Stereotype und Module. In Basel wird Jacob Burckhardt
gedacht», in: Neue Zürcher Zeitung, 3. Juni 1997.

7 Jacob Burckhardt: Bilder des Ewigen. Ein kulturgeschichtliches Lesebuch, he. von Hanno
Helbling, Zürich 1997, S. 593.

498



ler Germanist Albert M. Debrunner schliesslich sogar pointiert behauptet,
dass Burckhardts Antisemitismus während der Gedenkanlässe zu

dessen 100. Todestag regelrecht verdrängt und aktiv beschwiegen worden

sei8. Vor dem Hintergrund der aufgeregten Debatte über die Rolle
der Schweiz im Zweiten Weltkrieg, die im Frühjahr 1998 mit der
Herausgabe der neuen Tausendernote zusammenfiel, hat Debrunner mit
seiner Verdrängungsthese einen Sturm im Wasserglas ausgelöst. Nach
einer kurzen öffentlichen Kontroverse über die Frage, ob es opportun
sei, Jacob Burckhardt mit einem Platz auf der höchsten Banknote der
Schweiz zu ehren, haben sich die Spitzen der Schweizerischen Nationalbank

schliesslich zu einer Entschuldigung für dessen antisemitische
Äusserungen genötigt gesehen, nicht aber zu einem Rückzug der neuen
Tausendernote entschlossen9.

Bemerkenswert an Fritz Sterns, Hanno Helblings und Albert M. De-
brunners Urteilen ist allein schon die Tatsache, dass im Zusammenhang
mit Burckhardts Äusserungen über Juden nun der Begriff Antisemitismus

Verwendung findet und damit eine Einschätzung, die die ältere
Forschung noch tunlichst zu vermeiden trachtete. Zu einer fundierten
Neuinterpretation der antisemitischen Stellen in Burckhardts Werk
haben bislang allerdings auch die jüngst geäusserten Einschätzungen
nicht geführt, so dass die von Werner Kaegi entwickelten und von ihm
nahestehenden Historikern weiter tradierten Interpretationen bis heute
das Feld beherrschen10. Zwar haben auch diese Autoren nie in Abrede
gestellt, dass Burckhardt sich in seinen Briefen gelegentlich judenfeind-

8 Albert M. Debrunner: «Eine verdrängte Seite. Die antisemitischen Äusserungen Jacob
Burckhardts» in: Israelitisches Wochenblatt, 20. Februar 1998.

9 Vgl. «Die Tausendernote bereitet dem Bundesrat Sorgen», in: Tages-Anzeiger, 14. Mai
1998; «Aufregung um Jacob Burckhardt - neue Tausendernote einstampfen?», in: Basler
Zeitung, 15. Mai 1998; «15 Millionen Banknoten einstampfen?», in: Israelitisches Wochenblatt,

15. Mai 1998.
10 Eine markante Gegenstimme im Chor der burckhardtfreundlichen Historiker stellt einzig

die Studie des DDR-Historikers Johannes Wenzel aus dem Jahr 1967 dar, der zur Zeit des
Kalten Krieges allerdings keine Chance hatte, im Westen mit seiner marxistischen
Interpretation ernst genommen zu werden. Allerdings ist auch Wenzel lediglich bereit, «Ansätze
zu einem gewissen Antisemitismus bei Burckhardt» einzuräumen. Vgl. Wenzel (wie
Anm. 2), S. 167. In den älteren Standardwerken zur Geschichte des Antisemitismus in
Deutschland und der Schweiz finden sich in aller Regel keine Hinweise auf Jacob Burckhardts

Judenfeindschaft. Bloss ein illustrierendes Zitat wert ist das Problem der Dissertation

von Philipp Sarasin: Stadt der Bürger. Struktureller Wandel und bürgerliche Lebenswelt.
Basel 1870-1900, Basel/Stuttgart 1990, S. 240f. Erwähnung findet Burckhardts Antisemitismus

neuerdings dagegen in Michael A. Meyer (Hg.): Deutsch-jüdische Geschichte in der
Neuzeit, Bd. 3:1871-1918, München 1997, S. 236; Mattioli (wie Anm. 4), S. 15,78 und 320f.;
Eidgenössische Kommission gegen Rassismus (Hg.): Antisemitismus in der Schweiz. Ein
Bericht zu historischen und aktuellen Erscheinungsformen mit Empfehlungen für Gegen-
massnahmen, Bern 1998, S. 24; Alfred Berchtold: Jacob Burckhardt, Lausanne 1999,
S. 133ff. «Mais lä oü aujourd'hui - 140 ou 120 ans apres - l'on ne peut plus sourire, c'est
lorsqu'il arrive ä l'historien de tenir au sujet des Juifs (lies, nous y reviendrons, ä toutes les
transformations de la societe moderne) des propos indignes d'un penseur comme lui.»

499



lieh geäussert habe. Umstritten ist nicht die Tatsache an sich, sondern
einzig und allein die Frage, was für einen Antisemitismus der Basler
Kulturhistoriker vertreten habe und wie dieser im Kontext seines
Lebens, Werks und seiner Zeit zu deuten sei: als peinliche Nebensache
oder als zentrales Faktum in dessen Gelehrtenexistenz, oder nicht viel
eher als Funktion seines Antiliberalismus und als «kultureller Code»
(Shulamit Volkov).

In den folgenden Ausführungen soll der Versuch unternommen werden,

in vier Schritten eine quellengestützte Neubewertung von Jacob
Burckhardts Antisemitismus vorzunehmen. Zunächst werden Burckhardts

antisemitische Urteile vor ihrem zeitgenössischen Hintergrund
rekapituliert, bevor in einem zweiten Schritt einige Schlaglichter auf die
verhängnisvolle Rezeptionsgeschichte dieser Äusserungen im «Dritten
Reich» geworfen werden. In einem dritten Schritt sollen die wichtigsten
Argumentationsmuster der älteren Forschung auf ihre Tauglichkeit hin
überprüft werden. Zum Schluss soll eine neue Interpretation aus einer
mentalitätshistorischen Perspektive skizziert werden, die davon
ausgeht, dass Jacob Burckhardt nicht nur in seinem Unbehagen gegenüber
der demokratischen Massen- und in seiner Ablehnung der kapitalistischen

Industriegesellschaft, sondern auch in seinem Verhältnis zum
Judentum ein «historisch gebildeter Vertreter der Gegenaufklärung»11

gewesen ist.

II.
Anders als die «Fable convenue» besagt, hat sich Jacob Burckhardt
nicht erst während des fiebrigen Gründungsbooms zu Beginn des zweiten

Deutschen Kaiserreichs zu antisemitischen Briefäusserungen hin-
reissen lassen. Bereits in seiner Studienzeit zeichneten sich die Konturen

einer judenfeindlichen Grundhaltung ab, die er sein ganzes Leben
lang beibehalten sollte. In einem Reisebericht über die «Ewige Stadt»,
die der junge Journalist im Juli 1846 in der «Kölnischen Zeitung»
publizierte, findet sich ein längerer Abschnitt über das Römer Judenghetto.
Burckhardt schilderte diese fremde Welt ebenso fasziniert wie aus dem
klaren Bekenntnis heraus, dass er sich «nicht der geringsten Vorliebe für
die Juden bewusst» sei und sich bislang auch nicht «über die Bedenken
wegen der Emanzipation derselben»12 habe hinwegsetzen können. Beil

Friedrich Jaeger: Bürgerliche Modernisierungskrise und historische Sinnbildung. Kulturge¬
schichte bei Droysen, Burckhardt und Max Weber (Bürgertum. Beiträge zur europäischen
Gesellschaftsgeschichte 5), Göttingen 1994, S. 150.

12 Schilderungen aus Rom, in: Josef Oswald (Hg.): Unbekannte Aufsätze Jakob Burckhardt's
aus Paris, Rom und Mailand, Basel 1922, S. 144. Dieses entscheidende Faktum teilt Werner
Kaegi in seiner ausführlichen Darstellung über die Romreise des Basler Gelehrten vom

500



zeichnenderweise beschrieb er das von hohen Mauern umschlossene
Ghetto als «industrielle Oase inmitten des trägen Roms», in der man
nicht betteln, sondern Geld verdienen wolle. Nicht vollends ungerührt
vom harten Schicksal der Römer Juden, die periodisch noch immer in
einer christlichen Kirche eine Zwangspredigt über die richtige Auslegung

des Alten Testamentes anhören mussten, sah er im Ghetto ein
«Stück Mittelalter einbalsamiert»13 und damit ein faszinierendes Relikt
«Alteuropas», das sich wohltuend vom «räderschnurrenden Elend»14

der schon industrialisierten Länder nördlich der Alpen abhebe. Burckhardt

nahm dieses anachronistische Diskriminierungsregime als gegeben

hin. Gegenüber den Juden hegte er schon als junger Mann tief
sitzende Ressentiments und Vorurteile, die so stark ausgeprägt waren,
dass er sich in deren Gesellschaft physisch unwohl fühlte. Seinem
Jugendfreund Gottfried Kinkel schrieb er am 4. Mai 1847 aus Berlin, dass

er das Theater seit fünf Monaten unter anderem deshalb meide, weil er
das «hiesige Judenpack» nicht um sich haben möge, wenn er geniessen
wolle15.

Der distinguierte Gelehrte Jacob Burckhardt konnte irritierend
ungeschliffenen, ja sogar grobschlächtigen Vorurteilen freien Lauf lassen,

wenn die Rede auf jüdische Dinge kam. Dabei handelte es sich um keine
«Ausrutscher» und schon gar nicht um Fremdkörper in seiner
Gedankenwelt. Allerdings kamen Burckhardts antisemitische Vorurteile nicht
so sehr als «pensee», sondern als «passion» daher, die die «Grenzen der

Aufklärung» (Detlev Clausen) markierten und gerade vom Ausfall
reflexiven Denkens lebten16. Was er in anderem Zusammenhang über sich

schrieb, trifft auch auf viele seiner Äusserungen über Juden zu: «Ich

Frühjahr 1846 nicht mit, obwohl er Burckhardts Erkundungen im Ghetto nicht unerwähnt
lässt. Dass Papst Pius IX. (1846-1878) das Römer Judenghetto nach der Revolution von
1848 vollständig wiederherstellen liess und dieses bis 1870 fortbestand, ist Kaegi
unbekannt. Der Biograph schildert Burckhardts Spaziergänge im Ghetto vielmehr als letzte
Erkundungen vor jenem Moment, als Pio nono dieses «Stück Mittelalter» endgültig beseitigte.

Vgl. Werner Kaegi: Jacob Burckhardt. Eine Biographie, Bd. III, Basel/Stuttgart 1956,
S. 5-30, hier S. 8. Ähnlich noch in der Darstellung Teuteberg (wie Anm. 3), S. 88.

13 Schilderungen aus Rom, in: Oswald (wie Anm. 12), S. 135-149, hier S. 143ff.
14 An Gottfried und Johanna Kinkel, 9 Merz 1846, in: Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige

und kritisch bearbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt

von Max Burckhardt, Bd. 2, Basel 1952, S. 216. «Wissen Sie wohl, liebste Directrix
[Johanna Kinkel, A.M.], dass ich hauptsächlich desshalb mich nach Italien sehne, weil dort so
viel Bettelei und so wenig Industrie ist?»

15 An Gottfried Kinkel, 4 Mai 1847, in: Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige und kritisch be¬

arbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt von Max
Burckhardt, Bd. 3, Basel 1955, S. 69.

16 Jean-Paul Sartre: Reflexions sur la question juive, Paris 1946, S. llf.; Detlev Claussen: Grenzen

der Aufklärung. Die gesellschaftliche Genese des modernen Antisemitismus, Frankfurt
am Main 19942, S. 51ff.

501



kann's, wie Sie sehen, auch degoutant erzählen, wenn es sein muss.»17

Führt man sich alle seine zwischen 1846 und 1895 gemachten Aussagen
über Juden vor Augen, lassen sich zu analytischen Zwecken vier Motivkreise

isolieren, die jedoch einen mentalen Kosmos bildeten.
Da ist erstens der Komplex eines physiognomisch argumentierenden

Antisemitismus18. Wie viele seiner Zeitgenossen nahm Burckhardt an,
dass sich das innere Wesen und die «nationalen Eigenschaften» der
Juden auch in ihrer äusserer Erscheinung spiegeln. Tatsächlich glaubte
er, dass es so etwas wie typische «Judengesichter»19 gebe und folglich
eine spezifisch jüdische «Nationalphysiognomie»20 existiere. Jüdischsein

hatte für ihn nicht mehr mit einer Religionszugehörigkeit und
schon gar nicht mit einer soziohistorisch bedingten Minderheitenlage in
einer christlich geprägten Gesellschaft zu tun. Jüdischsein war für ihn
vor allem eine Frage der Abstammung und bezeichnete letztlich die
Zugehörigkeit zu einer fremden «Nation»21. Wie andere Gelehrte seiner
Zeit glaubte auch er an unverwechselbare «Nationalcharactere»22. So
beschrieb Burckhardt die Juden 1880 vorzugsweise als «Semiten»23 und
damit mit einem zeittypischen Terminus, der nicht nur im Zeichen einer
ethnonationalen Differenzbehauptung («Semiten» versus «Arier»)
stand, sondern auch ein Codewort der antisemitischen Bewegung im

17 An Robert Grüninger, 28 July [1877], in: Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige und kri¬
tisch bearbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt von
Max Burckhardt, Bd. 6, Basel/Stuttgart 1966, S. 142f.

18 Vgl. zur Geschichte, Verbreitung und Funktion der physiognomischen Diffamierung von
Juden die hervorragende Studie von Peter K. Klein: «'Jud, Dir kuckt der Spitzbub aus dem
Gesicht!' Traditionen antisemitischer Bildstereotypen oder die Physiognomie des 'Juden'
als Konstrukt», in: Helmut Gold, Georg Heuberger (Hg.): Abgestempelt. Judenfeindliche
Postkarten. Aufder Grundlage der Sammlung Wolfgang Haney, Heidelberg 1999, S. 43-78.
Nützlich auch Peter Dittmar: Die Darstellung der Juden in derpopulären Kunst zur Zeit der
Emanzipation, München/London 1992.

19 An Margaretha Berri-Burckhardt, 17 July 72, in: Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige
und kritisch bearbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt

von Max Burckhardt, Bd. 5, Basel/Stuttgart 1963, S. 173.
20 An Robert Grüninger, 28 July [1877] in: Briefe 6 (wie Anm. 17), S. 143. «Auf dem Boot gab

ich mich viel mit Essen und Trinken ab und studirte dazwischen Nationalphysiognomien,
worin ich mich aber bisweilen sehr trompire. So war ein Vater mit 3 Söhnen da, welche eine
mir absolut unbekannt tönende Sprache redeten - bis ich endlich, nach Herumrathen im
ganzen Orient und Occident auf die Ahnung kam, es möchten Rumänen sein - und dann
auf einmal merkte ich, dass es, Alles mit einander, Juden waren, also walachische Juden.»

21 An Friedrich von Preen, 23. Dezember 1882, in: Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige und
kritisch bearbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt
von Max Burckhardt, Bd. 8, Basel/Stuttgart 1974, S. 100.

22 An Friedrich von Preen, 2 Januar 1880, in: Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige und kri¬
tisch bearbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt von
Max Burckhardt, Bd. 7, Basel/Stuttgart 1969, S. 133. «In Russland rächt sich jetzt das seit
bald 200 Jahren der Nation auferlegte petrinische System der gewaltsamem Occidentalisi-
rung. Der Nationalcharacter der Russen hätte sich bei einer leidlichen Barbarei sehr viel
besser und gesünder befunden ...»

23 An Friedrich von Preen, 2 Januar 1880 und 2. Dez. 1880, in: Briefe 7 (wie Anm. 22), S. 131 u.
204.

502



Bismarckreich darstellte24. Den Angehörigen der «semitischen Nation»
schrieb er nicht nur einen überproportional starken Einfluss auf die
Gegenwartsgesellschaft zu, sondern betrachtete sie auch als nationalen
«Fremdkörper» und damit als bedrohlichen Überfremdungsfaktor.
Während eines Aufenthaltes in Wien hielt er sich 1884 darüber auf, dass

die Metropole des Habsburgerreiches seit geraumer Zeit recht eigentlich

«verjudet und reichlich zu XA verczecht»25 sei.

Grundsätzlich waren Burckhardts Denken kulturalistische, ja biolo-
gistische Kategorien nicht fremd, auch wenn er diese in seinen Werken
nie systematisch entfaltet hat. Selbst in den viel bewunderten
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen» finden sich rassistisch gefärbte Termini
wie «aktive Rassen», «naive Völker», «hochstehende kaukasische
Rassenvölker» und «tieferstehende Rassen» neben problematischen
Werturteilen wie «gesunde Barbarei», «geistig geringere Rasse» (z.B. die

Mongolen) und «junges kulturfähiges Volk»26. Diese Einschätzungen
deuten darauf hin, dass der Basler Universalhistoriker zumindest die
Antike und die Völkerwanderungszeit immer auch als Verdrängungskampf

zwischen «rassisch höher- und tieferstehenden» Völkern, ja als

«Kampf ums Dasein» deutete. Bezeichnenderweise stand er der «Lehre
von den Rassen» und der «Völkerbiologie» nicht grundsätzlich ablehnend

gegenüber27. Ganz im Stile des 19. Jahrhunderts bezeichnete
«Rasse» für Burckhardt die Zugehörigkeit zu einer ethnisch definierten
Kulturgemeinschaft, die immer auch auf Herkunft, Abstammung und
Vererbung basierte. Von diesem Punkt aus war der Weg zu kulturalisti-
schen Superioritäts- und Inferioritätsbehauptungen nur kurz. Den
Islam zum Beispiel verunglimpfte er als «so furchtbar kurze Religion»,
der «mit dieser seiner Trockenheit und trostlosen Einfachheit der Kultur

eher schädlich als nützlich» sei, weil er eine «gewisse Barbarei»28 mit
sich führe. In seinen Urteilen über den Islam lebte sich ein enger, stark
vorurteilsbestimmter Eurozentrismus aus, der sich in den «Historischen

24 Vgl. zum Antisemitismus im Zweiten Kaiserreich etwa Hermann Greive: Geschichte des

modernen Antisemitismus in Deutschland, Darmstadt 1983; Helmut Berding: Moderner
Antisemitismus in Deutschland, Frankfurt am Main 1987; Shulamit Volkov: Jüdisches
Leben und Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert, München 1990; Michael A. Meyer
(Hg.): Deutsch-jüdische Geschichte in der Neuzeit, Bd. 2 u. 3, München 1996/97; Olaf
Blaschke: Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich (Kritische Studien
zur Geschichtswissenschaft 122), Göttingen 1997.

25 An Joh. Jacob Oeri-Burckhardt, 14 Aug 84, in: Briefe 8 (wie Anm. 21), S. 228.
26 Jacob Burckhardt: Gesamtausgabe, Bd. VII, Stuttgart/Berlin/Leipzig 1929, S. 4,122f.
27 Burckhardt (wie Anm. 26), S. 4,10.
28 Burckhardt (wie Anm. 26), S. 75,123. In diesem Zusammenhang spricht er in den «Weltge¬

schichtlichen Betrachtungen» sogar von «elendem Koran» und der «auf die Religion
aufgepfropften elenden Staats- und Rechtsform» des Islam. Diese Aussagen finden sich noch in
Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen, hg. von Rudolf Marx, Stuttgart 1978,
S. 100,111.

503



Fragmenten» zu einer Kaskade islamfeindlicher Werturteile steigerte.
Mohammed charakterisierte er als doktrinären Fanatiker und «radikalen

Simplifikator», während er die vom Propheten gestiftete Hochkultur
als «niedrige Religion von geringer Innerlichkeit» herabsetzte und

vor seinen Studenten glaubte, festhalten zu müssen: «Der Islam ist ein
Sieg der Trivialität und die grosse Masse der Menschen ist trivial.»29

In den «Historischen Fragmenten» betont Burckhardt schon auf den
ersten Seiten, dass überhaupt nur die «Kulturvölker» zur Geschichte in
einem höheren Sinn gehören würden, nicht aber die «Naturvölker», um
dann in eurozentrischer Selbstverständlichkeit zu betonen: Die «aktive
Menschheit» bewohne das Gebiet um das Mittelmeer bis zum Persischen

Golf - also Europa, Nordafrika und Kleinasien -, während die
«nichtkaukasischen Völker» immer mehr zurückgedrängt würden und
schliesslich als «passive Existenzen» aussterben mussten30. Vor diesem
Hintergrund muss auch das berüchtigte Burckhardt-Wort vom «Königsrecht

der Kultur zur Eroberung und Knechtung der Barbarei» interpretiert

werden, solange die zivilisierten Eroberer in den «Mitteln der
Unterwerfung und Bändigung die bisherige Barbarei» nicht überbieten
würden31. In Vorlesungen gemachte Aussagen wie diese mussten von
seinen Zuhörern als Rechtfertigung kolonialer Eroberungen, imperialer

Dominanz und des gewaltsamen Zurückdrängens der indigenen
Völker verstanden werden. Hier jedenfalls näherte sich Burckhardts
Geschichtsdenken der zeittypischen Ideologie von der Überlegenheit
und zivilisatorischen Mission des «weissen Mannes» an, wie sie im Zeitalter

des Imperialismus in den Bildungseliten weit verbreitet war.
Burckhardt äusserte diese Einschätzungen in den frühen 1870er Jahre
zum erstenmal, kurz bevor die europäischen Kolonialmächte zum
verschärften Wettlauf um die letzten noch nicht vergebenen Territorien in
Afrika ansetzten.

Für Jacob Burckhardt war zweitens eine ästhetische Weltaneignung
charakteristisch, die auf eine «beständige Anschauung des Schönen und
Grossen»32 aus war. Die Geschichte, aber auch seine Gegenwart und die
Menschen nahm dieser Augenmensch vorab in den Kategorien von

29 Burckhardt (wie Anm. 26), S. 266-272, hier S. 267, 269, 271.
30 Burckhardt (wie Anm. 26), S. 225t
31 Burckhardt (wie Anm. 26), S. 27.
32 An Albert Brenner, 17 October 1855, in: Briefe 3 (wie Anm. 15), S. 226. Vgl. zum engen

Zusammenhang von Rassismus und ästhetischer Denunziation fremder Völker George L.
Mosse: Die Geschichte des Rassismus in Europa, Frankfurt am Main 19902, S. 23^12, hier
S. 24 u. 37. «Alle Rassisten hielten an einem bestimmten Schönheitsideal fest - weiss und
klassisch.» «Schönheit und Hässlichkeit wurden [seit der Aufklärung, A.M.] ebenso zu
Prinzipien menschlicher Klassifikation wie die konkreten Fakten der Masse, des Klimas
und der Umwelt.»

504



«schön» und «hässlich» wahr. Und die Juden setzte er als menschgewordene

Verkörperungen eines ästhetischen Gegenprinzips herab: als

Inbegriff des Plumpen, des Abgeschmackten und des Hässlichen. In aller
Regel zeichnete er nur schon die äussere Erscheinung von Juden und
Jüdinnen in einer abstossenden Weise. Burckhardt war sich nicht zu
schade, mit dem Finger auf körperliche Merkmale wie deren angeblich
«bekannte Nasen»33 zu zeigen. Wie weit dies gehen konnte, erhellt eine

Zufallsbegegnung mit einem jüdischen Ehepaar während einer
Eisenbahnfahrt nach Prag im Sommer 1882: «Auch der zufällig sehr schöne,
sonnige Morgen gehörte noch mir, bevor ich die Eisenbahn nach Prag
bestieg. Die Gegend, soweit die Bahn der Elbe entlang geht, war noch
immer malerisch, aber ein junges jüdisches Ehepaar war mit eingestiegen!

Sie schon sehr welk, Er mit einem süsslich näselnden Ton und ewig
beredt! Der hehre Moment war der, da er einmal in seiner Brieftasche
kramte und einige 20Guldenscheine zwischen die Zähne nahm und
dabei ganz zärtlich seine Gemahlin anblickte! Das musste man photo-
graphirt haben!»34

In Schilderungen über das Frankfurt der Reichsgründungszeit strich
Burckhardt die epigonenhafte «Hässlichkeit» der Geschäftshäuser und
Villen jüdischer Kaufleute und Bankiers hervor. Dem auf das
Schönheitsideal der griechischen Antike und der Renaissance fixierten Basler
Gelehrten war die Architektur der Gründerzeit ein Greuel. Die in der
Finanz- und Wirtschaftsmetropole am Main zu Ansehen und Wohlhabenheit

gelangten Staatsbürger jüdischen Glaubens waren für ihn
neureiche Parvenüs ohne jeden Kunstverstand, die ihren schnell erworbenen

Reichtum in plumpen Protz- und Prunkbauten zur Schau stellen
wollten: «... wer überhaupt nichts Schönes kann, kann es in keinem Styl
und wer keine echte Phantasie hat, dem helfen alle 'Motiveher' nichts...
Denn die reichen Jüden/Bau'n mit Caryatiden, was sich dann gar schön
ausnehmen muss, wenn auf den Balcon zwischen die entlehnten Pand-
roseionsfrauen die Kalle und das Schickselchen und der Papa mit ihren
bekannten Nasen vortreten.»35 Nicht von seinen Anwürfen aus nahm er
Jüdinnen, die er hier als leichte Mädchen und Kokotten diffamierte.

Burckhardts Widerwille gegen Juden und Jüdinnen konnte sich
soweit steigern, dass er sich in ihrer Gesellschaft physisch unwohl fühlte.
In der Stadt Frankfurt wollte er schon ihretwegen nicht leben. Denn
über die Mainmetropole hätte schon der Lyriker Franz von Dingelstedt
(1814-1881) vor fast vierzig Jahren richtig bemerkt: «Jeder Winkel eine

33 An Max Alioth, 24 July [1875], in: Briefe 6 (wie Anm. 17), S. 42.
34 An Robert Grüninger, 28 August 1882, in: Briefe 8 (wie Anm. 21), S. 78.
35 An Max Alioth, 24 July [1875], in: Briefe 6 (wie Anm. 17), S. 42.

505



Bud'/Und die dritte Nas' ein Jud'»36 - notierte er in einem Brief an den
Architekten Max Alioth. 1887 schrieb Burckhardt dem Basler Anwalt
Robert Grüninger aus seinen Ferien in Locarno, dass er sich unter anderem

auch deshalb prächtig fühle, weil «kein Berliner Jud und sonst
nichts von odiosen Kerlen»37 seine Müsse störe. Und zwei Jahre vor
seinem Tod äusserte er sich gegenüber dem befreundeten Ehepaar
Grüninger erfreut darüber, dass ein geplantes Souper in einem Gasthof
gänzlich «judenfrei»38 über die Bühne gehen werde und es auf diese
Weise ganz «angenehm zugehen» könne.

Neben dem in ästhetischen Begriffen daher kommenden Antisemitismus

findet man in Burckhardts Briefen drittens auch den zeitgenössisch
modernisierten Motivkreis von der jüdischen Raffgier, kurz: das
Negativstereotyp vom angeblich «wucherischen Wesen» der Juden, die eine
besonders intime Beziehung zu Geld und Geschäft und damit immer
auch zur kapitalistischen Wirtschaftsweise besassen. Während eines
Studienaufenthaltes in München im August 1877 diffamierte Burckhardt

einen Antiquar jüdischer Herkunft mehrfach als «Shylock»39, weil
ihm dieser bei der Erwerbung eines Bandes mit Radierungen Jean Le-
pautres (1618-1682) nicht genügend entgegenkam. Auf seinen zahlreichen

Kulturreisen stets auf eine billig erworbene Trouvaille in einem
Antiquariat aus, ärgerte sich Burckhardt einige Tage masslos darüber,
dass der «gebildete Antiquar» ganz im Unterschied zu den vielen
«Ignoranten und Faulpelzen»40 in diesem Metier auf dem wirklichen Wert des

36 An Max Alioth, 24. September 1880, in: Briefe 7 (wie Anm. 22), S. 190f. In einem Brief an
Robert Grüninger vom 4. September 1877 findet sich der dümmliche Vers von Franz von
Dingelstedt bereits einmal zitiert. Hier findet sich übrigens ein weiterer giftiger
Verunglimpfungsreim, den Burckhardt während eines Besuches in Würzburg, «wo es ebenfalls
von Juden wimmle», aufschnappte: «Gott, wie schön ist's doch hienieden! / Wo man
hinspuckt, trifft man Juden.» An Robert Grüninger, 4 Sept 77, in: Briefe 6 (wie Anm. 17), S. 214.

37 An Robert Grüninger, 28 July 87, in: Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige und kritisch
bearbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt von Max
Burckhardt, Bd. 9, Basel/Stuttgart 1980, S. 90.

38 An Robert und Rosina Grüninger-Bischoff, 13. Dec. 95, in: Jacob Burckhardt, Briefe. Voll¬
ständige und kritisch bearbeitete Ausgabe. Mit Benützung des handschriftlichen Nachlasses

hergestellt von Max Burckhardt, Bd. 10, Basel/Stuttgart 1986, S. 251.
39 An Max Alioth, 3 Aug [1877] und 11 Aug 77, in: Briefe 6 (wie Anm. 17), S. 155,167. In dem

kurz vor 1600 entstandenen Shakespeare-Drama «Der Kaufmann von Venedig» ist Shylock

ein jüdischer Geldverleiher, der als Pfand für seine Dienste vertraglichen Anspruch
auf ein Pfund Fleisch aus dem Körper des verschuldeten Kaufmanns Antonio erhebt. «In
dieser Geschichte treffen sich archaische Reminiszenzen von Kannibalismus, Schuld und
Ritualopfer mit der modernen Rätselhaftigkeit des Geldes. Das gehört zum Kernbestand
einer obsessiven Vorstellung, die sich mit der Resistenz einer historischen Pathologie
durchhält: die Vorstellung von der sympathetischen Beziehung zwischen Juden und Geld
vor dem Hintergrund einer mittelalterlichen Dämonologie von blutsäuferischem Vampirismus,

die ebenso die Kehrseite der Kreuzigung Christi ist, wie die Phantasie vom Ritualmord

die Kehrseite des Abendmahls darstellt.» Dietrich Schwanitz: Shylock. Von Shakespeare

bis zum Nürnberger Prozess, Hamburg 1989, S. 16.
40 An Carl Lendorff-Berri, 22 Aug 77, in: Briefe 6 (wie Anm. 17), S. 190.

506



Objektes bestand. Geschäftstüchtigkeit, Spekulationsgeist und massloses

Gewinnstreben kennzeichneten in den Augen Jacob Burckhardts
nicht nur die von ihm verabscheute Gegenwart, sondern hielt er wie
viele Zeitgenossen auch für typisch jüdische «Wesenseigenschaften». In
seinen Briefen profilierte Burckhardt die Juden immer wieder als

eigentliche Profiteure der mit der Industrialisierung einsetzenden «Herrschaft

von Erwerb und Verkehr»41. Aus Wien schrieb er 1884 einem
Freund, ohne es freilich wirklich zu wissen, dass 90 Prozent aller neu
errichteten Mietskasernen und «Zinshäuser» in der aus allen Nähten
platzenden Kaiserstadt dem «Jud» gehören würden42. Bereits einige Jahre

zuvor äusserte er sich indigniert darüber, dass das Königreich Italien
eine Staatsanleihe über das Bankhaus Rothschild habe auflegen lassen.

Dieses Vorgehen habe es der Besitzerfamilie ermöglicht, «ohne nen-
nenswerthe Mühe eine Anzahl von Millionen in die Tasche» zu schieben,

um warnend beizufügen: «Die Sorte sollte sich nachgerade etwas in
acht nehmen.»43 Diffamierende Urteile wie diese zeigen, dass die
Wirklichkeit gegenüber dem, was Burckhardt in seiner Vorurteilsbestimmtheit

glaubte, nicht viel vermochte. Obwohl die Mehrzahl der
alteingesessenen Juden in Deutschland und der Schweiz im ausgehenden
19. Jahrhundert dem Mittelstand angehörten und viele ostjüdische
Einwanderer sogar bitterarm waren, blieben die Juden für ihn die Verkörperung

eines entfesselten Kapitalismus in einer sich rasch industrialisierenden

Welt.
Eng mit dieser Sicht verbunden war viertens eine antiemanzipatori-

sche Grundhaltung. Die Emanzipation der Juden und ihr sozialer
Aufstieg im Gefolge ihrer Gleichstellung mit den übrigen Staatsbürgern war
für Jacob Burckhardt ein Signum der unerwünschten Moderne, ein

Symptom des ihm zutiefst verhassten «Revolutionszeitalters». Burckhardt

litt darunter, in einem Zeitalter der Fabriken und Stahlwerke, der
Eisenbahnen und der Börsen leben zu müssen. Und die vermeintlich
«allmächtigen Juden»44, die seiner Ansicht nach nicht nur die Wirt-

41 Jacob Burckhardt: Historische Fragmente. Aus dem Nachlass gesammelt von Emil Dürr.
Neudruck mit einem Vorwort von Werner Kaegi, Basel 1942, S. 201. Ähnlich auch die
Wertungen in: Ernst Ziegler: Jacob Burckhardts Vorlesung über die Geschichte des Revolutionszeitalters

in den Nachschriften seiner Zuhörer. Rekonstruktion des gesprochenen Wortlautes,
Basel/Stuttgart 1974, S. 18f. «Im vorigen Jahrhundert war die Geburt Regent, jetzt hat die
Geburt dem Geld Platz gemacht... Die Welt will Geld und wieder Geld. Armut wird jetzt
die grösste Untugend. Diese Welt ist ganz begierig nach Geld. Wie weit wird aber der
Schwindel mit Geld und Kredit gehen?»

42 An Carl-Lendorff-Berri, 24 Aug 84, in: Briefe 8 (wie Anm. 21), S. 239.
43 An Friedrich von Preen, 29 Dec. 1880, in: Briefe 1 (wie Anm. 22), S. 216.
44 An Friedrich von Preen, 3 Oct 1872, in: Briefe 5 (wie Anm. 19), S. 175. Hier spricht er abwer¬

tend auch von «Wiener Zeitungsjuden» und «deren durch und durch käufliche Presse».

34 Zs. Geschichte 507



Schafts- und Finanzwelt, sondern auch die Presse45 im deutschsprachigen
Kulturraum kontrollierten, nahm er als unerwünschte Eindringlinge

und Agenten der Moderne wahr. Durch ihre übermässigen
Erfolge in Handel, Bankwesen und Presse würden sie die Entfaltung der
bürgerlichen Leistungsgesellschaft massgeblich befördern. In der
Emanzipation der Juden bündelte sich gleichsam alles, was ihm als
konservativem Mitglied der alten Basler Herrenschicht an der Gegenwart
Unbehagen bereitete: die fortschreitende Demokratisierung und die
egalisierenden Tendenzen des Massenzeitalters (wie das allgemeine,
gleiche und geheime Männerwahlrecht oder die allgemeine
Schulpflicht), die liberale Vorherrschaft in der Politik, die Bevölkerungsexplosion

und die schnell voranschreitende Verstädterung, aber auch das
«räderschnurrende Elend» der industriellen Welt und die Herrschaft
kommerzieller Werte.

Wie viele Konservative in Deutschland, Österreich und der Schweiz
bekannte er sich vor den Revolutionen von 1848 sogar öffentlich dazu,
sich noch nicht über die «Bedenken» wegen der Emanzipation der
Juden hinweggesetzt zu haben46. Vor dem «Völkerfrühling» von 1848
war er mit dieser Haltung im deutschsprachigen Europa ein typischer
Repräsentant der Bildungseliten47. Im Vormärz waren nicht einmal die
Liberalen entschiedene Emanzipationsbefürworter. Selbst in der im
internationalen Vergleich als «fortschrittlich» anzusehenden Bundesverfassung

der demokratischen Schweiz setzten die Verfassungsväter 1848
ein Staatsbürgerkonzept ins Werk, das die schweizerische Nation letztlich

als christliche Abstammungsgemeinschaft, ja als Verband christlicher

«Blutsbrüder» dachte. Die Mitglieder der jüdischen Minderheit
blieben von wichtigen Grundrechten wie der Niederlassungs- und
Kultusfreiheit, aber auch von der Gleichheit vor dem Gesetz ausgeschlossen48.

Selbst nachdem ökonomisches Kalkül, gewachsene Einsicht und

45 Dieser in der antisemitischen Agitation der Zeit weitverbreitete Topos kommt in Burck¬
hardts Briefen relativ häufig vor. Vgl. etwa die Briefe vom 23. Dezember 1882 an Friedrich
von Preen und vom 16. Januar 1895 an Eduard Kaiser.

46 Schilderungen aus Rom, in: Oswald (wie Anm. 12), S. 144.
47 Vgl. zur antiemanzipatorischen Grundhaltung der Bildungseliten und weiter Bevölke¬

rungskreise im süddeutsch-schweizerischen Raum jetzt Aram Mattioli: «'Solange die Juden
Juden bleiben ...' Der Widerstand gegen die jüdische Emanzipation im Grossherzogtum
Baden und im Kanton Aargau 1848-1863», in: Olaf Blaschke, Aram Mattioli (Hg.): Der
katholische Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im internationalen
Vergleich. Zürich 2000 (im Druck).

48 Vgl. zur Neuinterpretation der Bundesverfassung von 1848, die als «eminent liberale Ver¬
fassung» (Josef Mooser) eine unvollständige Bürgergesellschaft begründete, Aram Mattioli:

«Die Schweiz und die jüdische Emanzipation 1798-1874», in: Mattioli (wie Anm. 4),
S. 61-82, bes. S. 70ff.; Josef Mooser: «Eine neue Ordnung für die Schweiz: die Bundesverfassung

von 1848», in: Brigitte Studer (Hg.): Etappen des Bundesstaates. Staats- und
Nationsbildung der Schweiz, 1848-1998, Zürich 1998, S. 45-61; Aram Mattioli: «Die Schweiz

508



äusserer Druck die Schweiz 1864/66 zu einer neuen Haltung in der
Emanzipationsfrage zwangen, blieb Jacob Burckhardt ein Vertreter der
Antiemanzipation.

Wie Philipp Anton von Segesser, Johann Nepomuk Schleuniger und
Ignaz Paul Vital Troxler reihte sich Burckhardt im frühen Bundesstaat
in die Phalanx der entschiedenen Emanzipationsgegner ein49. Zwar tat
der Basler seine emanzipationsfeindliche Haltung nicht wie diese in
Broschüren und Zeitungsartikeln kund. Doch in Gesprächen mit
seinem Studenten Carl Spitteler, dem späteren Nobelpreisträger für
Literatur, bekannte er sich des öfteren als entschiedener Gegner jeden
«Fortschritts». Und im Zusammenhang mit der eidgenössischen
Volksabstimmung vom 14. Januar 1866, in der die Niederlassungsfreiheit und
die Gleichheit vor dem Gesetz auch auf die Schweizer jüdischen Glaubens

ausgedehnt wurde, hielt er spöttelnd fest: «Gleichstellung der
Juden im Staate und Abschaffung der Todesstrafe sind die Steckenpferde

unserer Zeit. Es nimmt mich wunder, was für gute Staatsbürger
die Juden abgeben werden!»50

In der Schweiz, die die Mitglieder der jüdischen Minderheit als letztes
Land der west- und mitteleuropäischen Staatenzone emanzipierte,
gehörte Burckhardt zu den harten und unbelehrbaren Emanzipationsgegnern.

Nicht genug damit, hoffte er auch nach dem Abschluss des
jüdischen Gleichstellungsprozesses in Österreich-Ungarn (1867), Deutschland

(1869/71) und der Schweiz (1874) darauf, dass das Rad der
Geschichte bald wieder zurückgedreht werde. In dieser Haltung wurde er
von der im zweiten Deutschen Kaiserreich seit der innenpolitischen
Rechtswende von 1878 auftrumpfenden antisemitischen Bewegung
bestärkt. Im Winter 1880/81, als eine von immerhin 225 000 Reichsbürgern
unterzeichnete «Antisemitenpetition» von Kanzler Otto von Bismarck
eine partielle Entrechtung der jüdischen Staatsbürger (Rücknahme der
Gleichberechtigung im Staatsdienst, Numerus clausus für jüdische
Studenten an Universitäten, Einwanderungsverbot für Juden, Führung
einer konfessionellen Berufsstatistik) forderte, meinte der Basler Ge-

im frühen Bundesstaat - neue Sichtweisen auf eine unbekannte Gesellschaft», in: Alexandra

Binnenkade, Aram Mattioli (Hg.): Die Innerschweiz im frühen Bundesstaat (1848-
1874). Gesellschaftsgeschichtliche Annäherungen (Clio lucernensis 6), Zürich 1999, S.

11-30.
49 Näheres dazu bei Emil Spiess: Ignaz Paul Vital Troxler. Der Philosoph und Vorkämpfer des

schweizerischen Bundesstaates dargestellt nach seinen Schriften und den Zeugnissen der
Zeitgenossen, Bern/München 1967, S. 954-960; Aram Mattioli: Der «Mannli-Sturm» oder
der Aargauer Emanzipationskonflikt 1861-1863; Heidi Bossard-Borner: «Judenfeindschaft
im Kanton Luzern» und Josef Lang: «Der Widerstand gegen die Judenemanzipation in der
Zentralschweiz 1862-1866», in: Mattioli (wie Anm. 4), S. 135-169, S. 171-192 u. S. 193-212.

50 Carl Spitteler: Gesammelte Werke, Bd. 6: Autobiographische Schriften, Zürich 1947, S. 389.

509



lehrte gegenüber dem Karlsruher Stadtdirektor Friedrich von Preen:
«Der Liberalismus wird sich in Gottes Namen überhaupt drein schicken
müssen, sein Programm zu revidiren; zB: die Vollberechtigung der
Semiten muss er mit der Zeit aus seiner Bagage entfernen, und wenn ihm
darob das Herz bräche, ich glaube jedoch, es bricht ihm nicht einmal.»51

Bereits Monate zuvor hatte er gegenüber dem badisch-grossherzoglichen

Spitzenbeamten von Preen keinen Zweifel daran gelassen, wie er
im Grunde seines Herzens über das von den Liberalen durchgesetzte
Emanzipationsprojekt dachte. Noch im Januar 1880 trauerte Burckhardt

- in dieser Beziehung wenigstens - der Privilegiengesellschaft
«Alteuropas» und ihrer strengen Sondergesetzgebung gegen Juden
nach. Denn für die ungebildeten Massen hätten diese einen wirksamen
Damm vor den Gefahren des modernen Kreditwesens und den
«wucherischen» Finanzpraktiken der Juden gebildet.

«O welche Masse von Sterblichen würde zu ihrem eigenen Besten unter Curatel
gehören! Die alte Gesetzgebung und Verfassung war eine solche Curatel,
schlecht genug, aber es war eine. - Dem Semiten würde ich gegenwärtig grosse
Klugheit und Mässigung anrathen und glaube selbst dann nicht mehr dass die
gegenwärtige Agitation wieder einschlafen werde. Der Liberalismus, welcher
den Semiten bis jetzt vertheidigt hat, wird schon in Bälde der Versuchung, ein
solches Odium abzuschütteln, nicht mehr widerstehen können. Er wird nicht
mehr lange zusehen können, wie Conservative und Katholiken den populärsten
Trumpf [die Grundsatzkritik an der Emanzipation der Juden, A.M.] den es
giebt, gegen ihn in Händen halten und ausspielen. Und dann wird auch die
Gesetzgebung wieder verändert und namentlich garantire ich den HH. semitischen
Juristen ihre Carriere nicht mehr auf lange Zeit. Sobald es für den Staat sicherer
sein wird, einzuschreiten als länger zuzusehen, tritt Änderung ein. - Die Semiten

werden namentlich ihre völlig unberechtigte Einmischung in alles Mögliche
büssen müssen und Zeitungen werden sich semitischer Redacteure und Corre-
spondenten entledigen müssen wenn sie weiter leben wollen. So etwas kann sich
einmal plötzlich und contagiös von einem Tage auf den andern ereignen.»52

Kein Zweifel, Aussagen wie diese waren von ihm als Appell an die liberalen

Eliten gedacht, den «Irrtum» der Judenemanzipation zu korrigieren.
Diese in den Freundesbriefen entwickelte Sicht findet auch in Burckhardts

Geschichtsdenken eine Bestätigung. Das Mittelalter sei der
«heillosen» Gegenwart auch deshalb vorzuziehen, weil es die Juden
durch ein drakonisches Diskriminierungsregime und periodische
Pogromwellen nicht zu Einfluss und Macht habe kommen lassen - lässt
sich dieses zusammenfassen. In seinen an der Universität Basel gehaltenen

Mediävistikvorlesungen führte er an einer bislang in ihrer wahren
Bedeutung zumeist verkannten Stelle aus: «Das ganze orthodoxe Mit-

51 An Friedrich von Preen, 2. Dec. 1880, in: Briefe 7 (wie Anm. 22), S. 204.
52 An Friedrich von Preen, 2 Januar 1880. in: Briefe 7 (wie Anm. 22), S. 131.

510



telalter hat dann die Juden unten gehalten und periodisch verfolgt, das

heisst zu vernichten gesucht. Hätte sich dagegen der (westeuropäische)
Arianismus behauptet, so wären die Juden schon in einem oder zwei

Jahrhunderten die Herren des ganzen Besitzes geworden und hätten
schon damals Germanen und Romanen für sich arbeiten lassen. Es

hätte gar kein Mittelalter gegeben oder ein ganz anderes. Wenn man
nach Wünschbarkeit urteilt, hat man die Wahl: Entweder für allgemeine
Judenherrschaft seit dem 7., 8. Jahrhundert oder das Mittelalter, wie es

gewesen ist.»53 Wofür sich Burckhardt selber entschieden hätte, daran

kann aufgrund des bisher Gesagten kein Zweifel bestehen: für das

Mittelalter, wie es war. Denn die rohe Unterdrückung der Juden im christlichen

Mittelalter bewahrte Europa in seinen Augen nicht nur vor einer
schon früh drohenden «Judenherrschaft», sondern schützte dessen Kultur

auch vor einer «vorzeitigen Kommerzialisierung»54. Kurz, Burckhardt

hoffte auch nach der heftig umstrittenen Durchsetzung der
Judenemanzipation auf ihre baldige Revokation und sehnte die alten
gesellschaftlichen Zustände und damit auch die jüdische Ghettoexistenz, wie

er sie im Rom des Jahres 1846 angetroffen hatte, zurück.

Fügt man die vier zu analytischen Zwecken isolierten Motivkreise
wieder zu einer Gesamtsicht zusammen, lassen sich folgende Schlussfolgerungen

ziehen: Wer so über Juden dachte, muss als typischer Antisemit

im Sinne des 19. Jahrhunderts bezeichnet werden. Jacob Burckhardts

antisemitische Äusserungen standen nicht mehr im Zeichen der

alten religiösen Diffamierungslogik und können damit nicht einfach als

christlicher Antijudaismus interpretiert werden. Dass Jacob Burckhardt
die Juden nicht mehr als «Gottesmörder», «verstockte Ketzer»,
«Hostienfrevler» und «Ritualmörder» stigmatisierte, was nach seiner inneren

Abwendung von der Religion seiner Väter auch nicht zu erwarten

war, ist von der Forschung bislang vollständig übersehen worden.

Burckhardts krude Vorurteile gehorchten einer zeitgemäss-modernen

Logik, in der die Juden erstens als Mitglieder einer bedrohlichen
«Nation» und zweitens als skrupellose Geldmenschen und eigentliche Profiteure

der entstehenden Industriegesellschaft karikiert wurden. Für ihn

verkörperten sie die ganze Dekadenz der heraufziehenden Moderne.
Burckhardts Antisemitismus führt - ähnlich wie seine tiefe Abneigung

gegen das republikanische Frankreich und seine Ressentiments

gegen das demokratische und kapitalistische Amerika - an den Kern
seiner politischen Grundhaltung heran, die sich vornehmlich aus mo-

53 Burckhardt (wie Anm. 41), S. 40.
54 Liebeschütz (wie Anm. 2), S. 71.

511



dernitätskritischen Negationen und Antihaltungen speiste. Politisch
dachte Burckhardt betont antiliberal, antidemokratisch und antikapitalistisch,

aber eben auch antiemanzipatorisch und antisemitisch. Immerhin
stammte er aus einer Familie, die zwischen 1603 und 1875 stets

mindestens einen Vertreter in die Basler Regierung entsandte und neben
den Ratsherrenstellen auch andere wichtige soziale Positionen im Stadtstaat

besetzte, wie etwa jene eines Antistes in der Münsterpfarrei.
Anders als viele seiner Standesgenossen, die ihren Frieden mit der neuen
Welt machten, blieb Burckhardt ein sozialkonservativer Vertreter des
Basler Patriziates, das seit der Helvetischen Revolution von 1798 in
einem Prozess von mehr als siebzig Jahren Dauer seine alte Vormachtstellung

und seine gewohnheitsmässig in Anspruch genommenen
Privilegien einbüsste55. Je mehr sich die Gegenwart von «Alteuropa»
entfernte, je stärker sich die von Burckhardt bereits 1846 für die nahe
Zukunft erwartete «allgemeine Barbarei»56 am Horizont abzeichnete,
desto schärfer trat seine antisemitische Haltung hervor. Überblickt man
all seine Äusserungen, so stellt man eine Häufung in den 1880er Jahren
fest, in der die antisemitische Agitation in ganz Europa stark zunahm. In
diesem Dezennium begaben sich Deutschland und die Schweiz endgültig

auf den Weg in die industrielle Moderne und erlebten im Fin de
Siecle die Zeit ihres stärksten gesellschaftlichen Wandels57.

Schon Burckhardts Sprachgebrauch zeigt, dass er an einem modernen

Diskurs über Juden partizipierte. Mit diesem kam er auf seinen Reisen,

durch seine Gesprächspartner und seine Lektüre in Berührung.
Zuweilen las er sogar Klassiker der nach 1870 sprunghaft anschwellenden

55 Jaeger (wie Anm. 11), S. 151. Vgl. zu Burckhardts politischer Haltung auch Valentin Giter¬
mann: Jacob Burckhardt als politischer Denker, Wiesbaden 1957; Werner Kaegi: Jacob
Burckhardt und sein Jahrhundert. Gedenkrede zum 150. Geburtstag (Basler Universitätsreden

58), Basel 1968; Jean Nurdin: «Jakob Burckhardt et le refus de la modernite», in: Revue
d'Allemagne XIV (1982), S. 88-96; Jörn Rüsen: «Jacob Burckhardt: Politischer Standpunkt
und historische Einsicht an der Schwelle zur Postmoderne», in: Hans R. Guggisberg (Hg.):
Umgang mit Jacob Burckhardt. Zwölf Studien (Beiträge zu Jacob Burckhardt 1), Basel/
München 1994, S. 101-116. Alle diese Autoren erwähnen Burckhardts Antisemitismus und
seine politisch bedeutsame Ablehnung des Emanzipationsprojektes mit keinem Wort.

56 An Hermann Schauenburg, 28. Februar 1846, in: Briefe 2 (wie Anm. 14), S. 209f. «Lieber
Sohn, ich glaube in Euern Augen einen stillen Vorwurf zu lesen, weil ich so leichtfertig der
südländischen Schwelgerei, als da sind Kunst und Altertum, nachgehe, während die Welt in
Geburtswehen liegt, während es in Polen an allen Enden kracht und die Vorboten des
sozialen jüngsten Tages vor der Tür sind. In Gotts Namen! Ändern kann ichs doch nicht und,
ehe die allgemeine Barbarei... hereinbricht, will ich noch ein rechtes Auge voll aristokratischer

Bildungsschwelgerei zu mir nehmen, um dereinst, wenn die soziale Revolution sich
einen Augenblick ausgetobt hat, bei der unvermeidlichen Restauration tätig sein zu können

...»
57 Näheres zur Perzeption dieses Vorgangs in den Bildungseliten bei Thomas Widmer: Die

Schweiz in der Wachstumskrise der 1880er Jahre, Zürich 1992; Michael Graetz, Aram Mattioli
(Hg.): Krisenwahrnehmungen im Fin de siecle. Jüdische und katholische Bildungseliten

in Deutschland und der Schweiz (Clio lucernensis 4), Zürich 1997.

512



antisemitischen Pamphletliteratur. So schätzte er nicht nur die mit
judenfeindlichen Topoi versetzten Werke des deutschen Publizisten
Constantin Frantz (1817-1891), sondern reihte seiner Bibliothek auch

Exemplare von Wilhelm Marrs «Der Sieg des Judenthums über das

Germanenthum» (1879) und von Edouard Drumonts giftsprühendem
Bestseller «La France juive» (1886) ein. Über Drumonts Machwerk, das

die französische Geschichte seit der Revolution als Geschichte der
jüdischen Vorherrschaft verzeichnete, schrieb er an Friedrich von Preen im
Sommer 1886 bewundernd: «Drumont ist in anderer Weise sehr lesens-

werth, namentlich für Deutsche. Er sieht stellenweise Gespenster, Manches

aber ist neu und doch frappant wahr.»58 Die irritierende «Modernität»

von Burckhardts Antisemitismus, der bereits im Zeichen einer eth-

nonationalen Diffamierungslogik stand, liessen den Basler Gelehrten
drei Jahrzehnte nach seinem Tod auch für die extreme Rechte in
Deutschland interessant werden.

III.
Bislang ist die Rezeptionsgeschichte von Jacob Burckhardts antisemitischen

Äusserungen im «Dritten Reich» nicht systematisch erforscht
worden59. Auch die folgenden Ausführungen müssen sich mit einigen

wenigen Schlaglichtern begnügen, die aber zumindest belegen können,
dass es sich dabei um ein dringendes Forschungsdesiderat handelt. Eine
Grundtatsache dieser Wirkungsgeschichte stellt der Umstand dar, dass

der Basler Kulturhistoriker nie ein antisemitisches Pamphlet publiziert
hat und ganz im Unterschied zu Wilhelm Marr, Eugen Dühring oder
Edouard Drumont nicht in eigenständigen Schriften als politischer
Ideologe und antisemitischer Agitator hervorgetreten ist. Die meisten

seiner Negativurteile über Juden finden sich verstreut in seiner umfangreichen

Korrespondenz, einige aber auch in seinen publizierten Schriften.

Fragmentarisch bekannt geworden sind sie der interessierten
Öffentlichkeit erst im frühen 20. Jahrhundert: mit den verschiedenen

Briefeditionen und den aus dem Nachlass herausgegebenen Schriften,
aber auch mit der Publikation von bislang unbekannten Aufsätzen. Be-

58 An Friedrich von Preen, 25 Juny 1886, in: Briefe 9 (wie Anm. 37), S. 41. Drumonts ge-
schichtsklitterndes Machwerk war für Burckhardt ein seriöses Werk. Vgl. auch den Brief an
Heinrich von Geymüller, 8 Merz 92, in: Briefe 10 (wie Anm. 38), S. 26. «Bode erzählte mir,
einer der Pariser Rothschilde habe für Tizian's amor sacro e profano sechs Millionen geboten.

Auf diese Kunde hin habe ich wieder ein paar Bände Drumont vorgenommen.»
59 Einige Hinweise finden sich in Elsbeth Colmi: Wandlungen in der Auffassung von Jakob

Burckhardt. Beiträge zu seinem Bilde, Emsdetten 1936, S. 72ff.; Wenzel (wie Anm. 2),
S. 165-168. Zur Rezeption in den schweizerischen Rechtskreisen sei als Beispiel angeführt
Arnold Ambrunnen: Juden werden «Schweizer». Dokumente zur Judenfrage in der Schweiz

seit 1798, Zürich 1935, S. 60f.

513



deutsam für die Rezeptionsgeschichte von Burckhardts antisemitischen
Äusserungen ist überdies das bisher meist übersehene Faktum, dass sie
immer auch vor dem Hintergrund der in den «Historischen Fragmenten»,

den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» und in der «Griechischen

Kulturgeschichte» aufscheinenden rassistischen Denkmustern
gelesen worden sind.

Von den Ideologen des «Dritten Reiches» wurden viele von Burckhardts

Ansichten willig für die Berechtigung der eigenen Weltanschauung

aufgegriffen und politisch instrumentalisiert. Heute ist es gänzlich
in Vergessenheit geraten, dass der als Chefideologe des «Dritten
Reiches» auftretende Vulgärphilosoph Alfred Rosenberg (1893-1946) in
seinem berühmt-berüchtigten Buch «Der Mythus des 20. Jahrhunderts»
sich fünfmal, davon immerhin viermal positiv auf Jacob Burckhardts
«Griechische Kulturgeschichte» bezogen hat. Rosenberg schätzte den
Basler Konservativen nicht nur als elitären Bildungsaristokraten, der
klar erkannt habe, dass sich Demokratie und wirkliche Geistesgrösse
nicht vertrügen60. In seinem viel gelesenen «Mythus des 20. Jahrhunderts»

schrieb Rosenberg Burckhardt sogar die Entdeckung eines
«rassisch-seelischen Gesetzes» zu und bemängelte nur, dass er dieses nicht
systematisch auf seine Geschichtsbetrachtung angewandt habe61. Der
1934 auf allerhöchste Weisung zum «Beauftragten des Führers für die
Überwachung der gesamten geistigen und weltlichen Schulung und
Erziehung der NSDAP» ernannte Rosenberg empfahl die «unvergängliche

'Griechische Kulturgeschichte', deren Daten durch die rassenseelische

Scheidung erst heute ihre eigentliche Deutung und Bedeutung»62
erhalten hätten, den deutschen «Volksgenossen» aber trotzdem zur
Lektüre. Noch beträchtlich weiter ging der Völkerkundler Wilhelm E.
Mühlmann, der 1933 im «Archiv für Kulturgeschichte» die Meinung
vertrat, dass die in Burckhardts «Griechischer Kulturgeschichte»
gemachten Beobachtungen zur Bedeutung der Rassen in der Geschichte
«wissenschaftlich bedeutsamer» seien als der berühmte «Essai sur
l'inegalite des races humaines» (1853/55) aus der Feder von Joseph Arthur
Graf von Gobineau63. Beim vierbändigen Werk Gobineaus handelte es
sich immerhin um einen Klassiker der «Rassentheorie», in dem unter
anderem die «Überlegenheit der arischen Rasse» in pseudowissenschaftlicher

Beweisführung behauptet wurde.

60 Alfred Rosenberg: Der Mythus des 20. Jahrhunderts. Eine Wertung der seelisch-geistigen
Gestaltenkämpfe unserer Zeit, München 19355152, S. 52.

61 Rosenberg (wie Anm. 60), S. 38.
62 Rosenberg (wie Anm. 60), S. 55.
63 Wilhelm E. Mühlmann: «Biologische Gesichtspunkte in J. Burckhardts 'Griechischer Kul¬

turgeschichte'», in: Archiv für Kulturgeschichte 24 (1933), S. 175-185, hier S. 184.

514



Im NS-Regime erfreute sich Jacob Burckhardts «Griechische
Kulturgeschichte» besonderer Wertschätzung. Bereits 1931 hatte der
Rassentheoretiker Ludwig Schemann (1852-1938), Gründer und langjähriger
Präsident der Gobineau-Vereinigung, nach der Lektüre des Werkes
emphatisch festgehalten, dass Burckhardt «mit zu den ersten gehört,
welche auch die rassenhygienische Seite des griechischen Lebens
eindringlich hervorhoben und der modernen Welt vorhielten»64. Und
Elsbeth Colmi sprach 1936 sogar vom «Rassenforscher Burckhardt»65, dessen

wahre Leistung erst vor kurzem erkannt worden sei. Von der
«Griechischen Kulturgeschichte» angetan waren die NS-Intellektuellen unter
anderem deshalb, weil Burckhardt darin kulturalistische und biologisti-
sche Konzepte wie «aktive und bewusste griechische Nation», «ganz
enorme Fruchtbarkeit der Nation», «Schönheit der Rasse», «festen
Rasseglauben», «besseres Blut» und deren Gegenbegriffe - unsystematisch
zwar, aber doch unverkennbar - auf die Geschichte der griechischen
Antike anwandte66. Obwohl er den Rassenbegriff nicht explizit
definierte, verstand Burckhardt unter «Rassen» Menschengruppen, die sich
durch angeborene und vererbte Körper- und Geistesmerkmale
konstituierten. Wie viele Gelehrte seiner Zeit verlieh er den fiktiven und
normativ aufgeladenen Zuschreibungscharakter von Rassenbehauptungen
durch den selbstverständlichen Gebrauch in seinen Schriften ein
«wissenschaftliches» Gütesiegel und trug damit zu ihrer gesellschaftlichen
Salonfähigkeit bei. So sah Burckhardt einen Hauptunterschied
zwischen dem 19. Jahrhundert und der Welt der alten Griechen darin, dass

letztere mehr «auf die Qualität als auf die Quantität der Rasse» gesehen
hätten67. Dass der Basler in diesem Zusammenhang auch die eugenischen

Radikalmassnahmen der Griechen (wie die Tötung von
Neugeborenen armer Eltern, von Behinderten und von Sklavenkindern)
erwähnte, ohne sie freilich selber gutzuheissen, lasen die NS-Intellektuellen

wie eine Aufforderung zur germanischen «Rassenhygiene» aus
berufenem Mund68. Wie Burckhardt konnten auch sie die Ansicht teilen:
«Das möglichst viele Geldverdienen, um möglichst viele Kinder ernäh-

64 Ludwig Schemann: Die Rassen in den Geisteswissenschaften. Studien zur Geschichte des

Rassengedankens, Bd. 3: Die Rassenfragen im Schrifttum der Neuzeit, München 1931, S. 278.
65 Colmi (wie Anm. 59), S. 72.
66 Jacob Burckhardt: Gesamtausgabe, Bd. XI, Basel 1931, S. 3, 63, 84.
67 Burckhardt (wie Anm. 66), S. 86.
68 Burckhardt (wie Anm. 66), S. 7, 87. Der Völkerkundler Wilhelm E. Mühlmann war etwa

der Ansicht, dass sich in der «Griechischen Kulturgeschichte» «zahlreiche Stellen» finden,
die «eugenisch aufschlussreich» seien, «ohne dass Burckhardt selber ein Raisonnement dieser

Art daran knüpfte». Mühlmann gab sich überzeugt, «dass Burckhardt den biologischsozialen

Vorgängen der Auslese, Ausmerze und dadurch Rassenumbildung grosse
Aufmerksamkeit geschenkt» habe. Vgl. Mühlmann (wie Anm. 63), S. 181,183.

515



ren zu können, unter welchen Entbehrungen und Arbeitsmühen und
welcher Verkümmerung der Rasse es auch sei, ist erst modern.»69 Und
weitgehend bestätigt mussten sie sich auch durch den folgenden
Gedankengang Jacob Burckhardts sehen: «Freilich muss auch eine staunenswerte

Kraft in der hellenischen Rasse vorhanden gewesen sein, die ihr
z.B. ohne Rücksicht auf Erkältung das Unglaublichste zu wagen gestattet...

Freilich hielt man nun auch die Rasse mit den gewaltsamen Mitteln
einer Welt oben, welche nicht mehr die unsrige werden kann. Vor allem
ist hier wieder der Überzeugung zu gedenken, dass nur das Gesunde zu
leben verdiene. Vor allem Abnormen besteht bei den Griechen (wie
auch den Römern) eine tiefe Angst.»70

Von den NS-Intellektuellen wurde Jacob Burckhardt zwar nicht als
geistiger Ahnherr des «Dritten Reiches» vereinnahmt. Dazu trennte
seine Positionen noch vieles von denen der Nationalsozialisten. Als
«grossartiger Kritiker der Demokratie und der Massenherrschaft»71 und
als einer der angeblich verkannten Pioniere «rassengebundener»
Geschichtsbetrachtung war er für die Nationalsozialisten jedoch weit
interessanter als die meisten übrigen Denker des 19. Jahrhunderts. Burckhardt

galt auch im «Dritten Reich» als einer der Grossen der europäischen

Geistesgeschichte: als eine «der fesselndsten Gestalten unter den
grossen historischen Denkern des 19. Jahrhunderts»72. Diese Wertschätzung

veranlasste den linientreuen Alfred Protte Verlag 1934 dazu, eine
preiswerte Volksausgabe mit Zitaten aus Jacob Burckhardts Werken zu
veröffentlichen, in denen auch einige seiner antisemitischen Aussagen
Aufnahme fanden73. In den populär aufgemachten «Deutschen Schriften»

des Alfred Protte Verlags war das Burckhardt gewidmete Bändchen

gleich der zweite hinter jenem von Constantin Frantz; und dies,
obwohl er die «Neugeburt der Macht aus der Ferne des Beobachters»74
betrachtete, wie der Herausgeber nicht unerwähnt liess.

Natürlich stiess im nationalsozialistischen «Verbrecherstaat» (Karl
Jaspers) auch Burckhardts Antisemitismus auf ungeteilte Zustimmung.
Gelobt und als vorbildlich gepriesen wurde von NS-Intellektuellen die
«gesunde Abneigung des Basler Patriziers»75 gegen das Judentum, seine

69 Burckhardt (wie Anm. 66), S. 86f.
70 Burckhardt (wie Anm. 66), S. 6f.
71 Einleitung, in: Jakob Burckhardt: Kultur und Macht (Deutsche Schriften 2), hg. von Mi¬

chael Freund, Potsdam 1934, S. 25.
72 Ernst Schaumkell: «Jakob Burckhardt und die Gegenwart», in: Die Welt als Geschichte.

Zeitschrift für universalgeschichtliche Forschung 3 (1937). S. 403.
73 Burckhardt (wie Anm. 71), S. 89f.
74 Einleitung, in: Burckhardt (wie Anm. 71), S. 25.
75 Colmi (wie Anm. 59), S. 72.

516



«persönliche Antipathie gegen das jüdische Wesen»76. Burckhardts
antisemitische Ansichten wurden nach 1933 als klarsichtige Warnungen und
politische Empfehlungen verstanden. So habe der Basler Konservative
klar erkannt, schrieb Ernst Schaumkell 1937 in einer Fachzeitschrift,
«dass auf das Schuldkonto des Liberalismus die Emanzipation der
Juden» gehöre. Überdies habe er eindringlich vor dem «jüdischen Geist»
und der «wachsenden Macht des Judentums» gewarnt und sich in seinen
Briefen für eine «Befreiung von jüdischer Überfremdung» ausgesprochen77.

Mit grosser Zustimmung wurde der Abschnitt in der «Griechischen

Kulturgeschichte» zur Kenntnis genommen, in dem Burckhardt
die Hellenisierung der Juden schildert, die «damals ein bewegliches,
kosmopolitisches Element werden und sich vom Ackerbau ab- und dem
Handel zuwenden»78. Und als grosse historische Einsicht gefeiert wurde
das berüchtigte Burckhardt-Wort in den «Historischen Fragmenten»,
dass das christliche Mittelalter durch seine harten Unterdrückungs- und

grausamen Verfolgungsmassnahmen Europa vor einer vorzeitigen
«Judenherrschaft» bewahrt habe79.

Kein Zweifel, Jacob Burckhardt gehörte im «Dritten Reich» zu den
geschätzten Denkern, auch wenn er als schweizerischer Konservativer
des 19. Jahrhunderts nicht in den Rang eines direkten Vordenkers des

Nationalsozialismus gehoben wurde. In der Beantwortung der Frage,
welche Bedeutung Jacob Burckhardts Werk im Verhältnis zur NS-Welt-
anschauung genau zukomme, waren sich die NS-Intellektuellen uneins.
Während Ernst Schaumkell Burckhardts Ideen direkt in die «geistige
Welt Adolf Hitlers» einmünden liess, erklärte der am «Reichsinstitut für
Geschichte des neuen Deutschland» tätige Historiker Christoph
Steding den Basler Konservativen zu einem feindlichen Geist80. Eine totale
Vereinnahmung war schon deshalb nicht möglich, weil der Basler sich
wiederholt kritisch gegenüber der deutschen Reichsgründung von 1871

geäussert hatte und seither als erklärter Gegner des Bismarckreiches
und von Grossstaaten überhaupt galt81. Allerdings hinderte dies die NS-
Intellektuellen nicht, «Basels Stadtheiligen» (Heinrich Wölffhn) als

«Grenzlanddeutschen» für die deutsche Sache zu vereinnahmen82. Die
in Jacob Burckhardts Werken in Ansätzen aufscheinende «Rassen-

76 Schaumkell (wie Anm. 72), S. 420.
77 Schaumkell (wie Anm. 72), S. 419f.
78 Burckhardt (wie Anm. 66), S. 429.
79 Schaumkell (wie Anm. 72), S. 423.
80 Schaumkell (wie Anm. 72), S. 415; Christoph Steding: Das Reich und die Krankheit der eu¬

ropäischen Kultur, Hamburg 19423, S. 301.
81 Vgl. bereits Otto Westphal: Feinde Bismarcks. Geistige Grundlagen der deutschen Opposi¬

tion 1848-1918, München/Berlin 1930, S. 115-119; Steding (wie Anm. 80), S. 297ff.
82 Colmi (wie Anm. 59), S. 78.

517



lehre», insbesondere die Unterscheidung zwischen den «höherstehenden

kaukasischen Rassenvölkern» und den «tieferstehenden Rassen»
und sein Wort vom «Königsrecht der Kultur zur Knechtung und Bändigung

der Barbarei», aber auch seine betont antidemokratische und
antisemitische Grundhaltung boten den Nationalsozialisten einige interessante

Anknüpfungspunkte: nicht mehr, aber auch nicht weniger.

IV.

Wie ist nun die ältere Forschung mit Burckhardts antisemitischer
Haltung umgegangen? Meine These lautet, dass die das Feld bislang
beherrschenden Geistes- und Ideenhistoriker das Problem nicht in seiner vollen

Tragweite erfasst und es durch eine ganze Reihe von Relativierungs-
argumenten bis zur Unkenntlichkeit verwässert haben. Fast alle diese
Argumente finden sich bereits in den Arbeiten von Werner Kaegi. 1962
räumte der führende Biograph des Basler Gelehrten zwar ein, dass sich
unter Emigranten aus dem «Dritten Reich» da und dort die Legende
gebildet hätte, Burckhardt sei Antisemit gewesen, um gleich Entwarnung
zu geben:

«Es gibt im Nachlass Jacob Burckhardts, den der Schreiber dieser Zeilen seit
drei Jahrzehnten studiert, kein Blatt, bei dem er das Gefühl gehabt hätte: hier
sei ihm etwas Peinliches in die Hände gefallen, ein Pudendum, ein Dokument,
von dem er gewünscht hätte, dass es nicht existiere. Aber die betreffenden
Briefstellen, die jüdische Dinge berühren und zum grossen Teil schon in den
zehner und zwanziger Jahren publiziert worden sind, tragen zuweilen diesen
Charakter des Peinlichen. Burckhardt hätte das volle Recht, dieses Wort auf
den Schreiber und die Herausgeber seiner Briefe zurückzuwerfen: 'Warum
publiziert ihr Briefe, die nie für die Öffentlichkeit bestimmt waren; ihr seid die
Taktlosen, nicht ich; denn was ich da ohne Gewicht und Bedenken im Freundesbrief

schrieb, trug den harmlosen Ton, in dem man im damaligen Basel
plauderte, ohne Hass gegen die Juden und ohne System. Antisemiten waren wir
nicht.' In der Tat rührt der schmerzliche Eindruck der betreffenden Stellen
nicht von Burckhardt selber her, sondern von dem veränderten Gewicht, das
solche Worte durch das, was seit 1933 geschehen ist, bekommen haben. Wenn
dann nazistische Publizisten solche Äusserungen aus ihrem Zusammenhang
rissen, zusammenstellten und aus Burckhardt einen Eideshelfer ihrer bösen
Sache zu machen suchten - was mehrfach geschehen ist -, so war die Verfälschung

seiner Worte vollkommen. Wer Burckhardt einen Antisemiten nennt,
bewegt sich auf den Spuren dieser Fälscher.»83

Werner Kaegis apodiktisches Verdikt steckte eine hermetisch
gesicherte Tabuzone in der Burckhardt-Forschung ab. Unliebsame
Neuinterpretationen in diesem Bereich wurden von ihm gleich vorsorglich mit

83 «Jacob Burckhardt und die englisch sprechende Welt», in: Werner Kaegi: Europäische
Horizonte im Denken Jacob Burckhardts. Drei Studien, Basel/Stuttgart 1962, S. 89.

518



einem hohepriesterlichen Bannstrahl belegt. Seit den frühen 1960er

Jahren mussten Wissenschaftler, die sich auf dieses Forschungsfeld
begaben, mit dem vernichtenden Vorwurf rechnen, das Spiel der
nationalsozialistischen «Fälscher» zu spielen. All dies unterstreicht nur eins: Die
ältere Forschung besass kein wirkliches Interesse daran, wissenschaftliches

Licht in das Dunkel des Burckhardt'sehen Antisemitismus dringen
zu lassen. Bezeichnenderweise wurden in ihr die als «peinlich» bezeichneten

Burckhardt-Äusserungen nie systematisch zusammengestellt und

nur ganz ausnahmsweise im Wortlaut zitiert, so dass sich die interessierte

Öffentlichkeit gar kein Bild über die Problemlage machen
konnte. Stattdessen stösst man in ihr immer wieder auf mindestens sechs

Beschönigungsargumente, die noch im Zusammenhang mit der Kontroverse

um die neue Tausendernote die Diskussion bestimmt haben.

Mit grossem Nachdruck wird erstens darauf insistiert, dass die
antisemitischen Äusserungen Jacob Burckhardts «nur» in Freundesbriefen
auftauchen, die, im Basler Plauderton gehalten, nicht für die Öffentlichkeit

bestimmt gewesen seien. In einigen von ihnen hätte sich Burckhardt

als «Spottdrossel»84 einfach nur Luft über die europäischen
Metropolen und ihre unübersehbaren Probleme gemacht. Abgesehen
davon, dass sich auch im publizierten Werk antisemitische und
rassistisch eingefärbte Aussagen finden lassen, vermag diese Argumentation
aus einer mentalitätsgeschichtlichen Perspektive nicht zu überzeugen.
Gerade der Umstand, dass diese Aussagen in Freundesbriefen stehen, in
denen Burckhardt offener und ungezwungen sprach als in den für das

breite Publikum bestimmten Publikationen, macht sie zu einem
mentalitätshistorischen Dokument ersten Ranges. Den Historiker führen
diese viel unmittelbarer in das intime Denken und Fühlen, aber auch in
den Kosmos seiner Vorurteile und Ressentiments heran als seine

Hauptwerke. Deshalb sind sie künftig vermehrt als persönliche
Kommentare zu seinen Vorlesungen über das «Revolutionszeitalter» ernst
zu nehmen.

Zweitens wird oft das Argument vorgebracht, dass sich in den rund
1700 Privatbriefen Jacob Burckhardts bloss rund 30 Äusserungen
antisemitischen Inhalts finden lassen. Diese würden schon quantitativ nicht
ins Gewicht fallen. Im Kontext des Gesamtwerks käme ihnen nur die

Bedeutung von Randnotizen zu. Dieses Argument erweist sich nur
schon deshalb als problematisch, weil die blosse Zahl von schriftlich
fassbaren Negativurteilen allein noch wenig über deren reale Bedeutung

im Leben eines Menschen aussagen muss. Denn der alltägliche An-

84 Kaegi (wie Anm. 2), S. 542.

519



tisemitismus hinterlässt in den Quellen nur ausnahmsweise Spuren. In
aller Regel wird Judenfeindschaft gelebt und nicht in Worten festgehalten85.

Zuweilen gleichen die schriftlich greifbaren Äusserungen der
sichtbaren Spitze eines Eisberges, die auf die wahre Dimension einer
Einstellung hindeuten, ohne mit ihr identisch zu sein. Ausserdem hat die
ältere Forschung auch die gesellschaftliche Funktion von Burckhardts
antisemitischer Haltung nicht erkannt. Wie seine Abneigung gegen die
Vereinigten Staaten von Amerika zeigt sie sein Unbehagen gegenüber
allen Erscheinungsformen des «technisch-industriellen Zeitalters»
(Werner Conze) an. Immer dann, wenn Burckhardt gegen die
verwünschte Moderne loswetterte, waren die Juden als Verkörperung eben
dieser Welt mitgemeint. Deren sozialer Aufstieg im 19. Jahrhundert war,
wie schon Hans Liebeschütz herausgearbeitet hat, «mit der Herrschaft
kommerzieller Werte, der Industrialisierung, dem Zeitalter der organisierten

Massen in einem Sinnzusammenhang verbunden»86. Mit anderen

Worten: Zu den expliziten Negativurteilen Jacob Burckhardts über
Juden müssen künftig auch konsequent die Subtexte, also die impliziten
Bedeutungsschichten seiner Modernitätskritik in die Betrachtung
miteinbezogen werden.

Drittens wird darauf insistiert, dass Burckhardt trotz seiner
judenfeindlichen Äusserungen besser nicht ein Antisemit genannt werden
sollte, weil er in der «älteren Tradition einer habituellen Geringschätzung

der Juden» gedacht habe, «wie sie das Stadtbürgertum seit dem
14. Jahrhundert kennzeichnet»87. In diesem Argument wird die
moderne Dimension des Antisemitismus bei Jacob Burckhardt ebenso
systematisch unterschätzt wie seine politische Haltung als bekennender
Unzeitgemässer, der sich von den vorherrschenden Strömungen seiner
Zeit in radikaler Weise distanzierte. Burckhardts Modernitätskritik war
durch und durch gegenwartsbezogen. Als moderner Antimoderner griff
er gerade nicht in die Mottenkiste der alten christlichen Negativstereotypen,

sondern hatte die angebliche jüdische Vormachtstellung in der
entstehenden Industrie-, Handels-, Banken- und Pressewelt im Auge.
Gewiss war Burckhardts Antisemitismus nicht von der gleichen Qualität

wie der Rassen- und Vernichtungsantisemitismus der Nationalsozialisten,

der unter den modernen Varianten der Judenfeindschaft die
radikalste Spielart darstellt. So kam Burckhardt ohne Vertreibungs- und
Vernichtungsphantasien aus. Doch einem alteuropäischen Kavaliersde-

85 Vgl. zu dieser zentralen Erkenntnis der neueren Antisemitismusforschung Aaron Kamis-
Müller: Antisemitismus in der Schweiz 1900-1930, Zürich 1990, S. 14f. u 18f.

86 Liebeschütz (wie Anm. 2), S. 77.
87 Kaegi (wie Anm. 2), S. 531.

520



likt kam seine Haltung trotzdem nicht gleich. Der Basler Gelehrte
partizipierte an einer im frühen 19. Jahrhundert entstandenen Sprachregelung,

die «die Juden» auf angeborene, also vererbte «Nationaleigenschaften»

reduzierte und damit als nationalen «Fremdkörper» in der
Gesellschaft profilierte.

Viertens wird immer wieder der relativierende Einwand vorgetragen,
dass Burckhardts Stellungnahmen nicht dem eigenen Denken und
schon gar nicht seinem politischen Wollen entsprachen. Sie seien
vielmehr als Prognosen und aus seismographischer Gegenwartsbeobachtung

geborene Warnungen an die Nachwelt zu verstehen. Burckhardt,
schreibt Werner Kaegi, «wird aber in andern Augenblicken von einem
ausgesprochenen Zorn befallen, wenn er sieht, wie bedenkenlos [sie!]
jüdische Kaufleute und Industrielle im Strom der Gründerzeit
mitschwimmen und mittun. In solchen Aufwallungen kann er zum Warner
und Propheten kommenden Unheils werden.»88 Wenn seinen
Äusserungen tatsächlich eine warnende Funktion zukäme, dann hätte Burckhardt

die antisemitische Bewegung des Fin de Siecle und ihre obsessiven
Ressentiments scharf verurteilen müssen. In seinen Stellungnahmen
findet sich aber nichts dergleichen. Burckhardt sagte die baldige Aufhebung

der jüdischen Emanzipation nicht voraus, sondern wünschte sie

herbei. Wie andere Konservative seiner Zeit betrachtete er das
Emanzipationsprojekt nie als eine Frage von Recht und Vernunft, sondern als

unheimliche Begleiterscheinung einer sich grundstürzend verändernden

Welt.
Fünftens wird immer wieder vorgebracht, dass Jacob Burckhardts

antisemitische Äusserungen von den Nationalsozialisten aus ihrem
Zusammenhang gerissen, inhaltlich entstellt und letztlich für ihre politischen

Ziele missbraucht worden seien. Dafür könne der Basler
Gelehrte aber nicht haftbar gemacht werden, genauso wenig wie für den
Umstand, dass seine judenfeindlichen Ansichten nach dem
«Zivilisationsbruch» von Auschwitz (Dan Diner) in einem anderen Licht beurteilt

würden, als sie von ihm wirklich gemeint waren. Auch dieses Argument

greift zu kurz. Ohne die qualitativen Unterschiede zwischen
Burckhardts Haltung dem Judentum gegenüber und dem
Vernichtungsantisemitismus der Nationalsozialisten negieren zu wollen, muss festgehalten

werden, dass die Wirkungsgeschichte von intellektuellen oder
künstlerischen Leistungen nie unschuldig ist. Dass die nationalsoziali-

88 Kaegi (wie Anm. 2), S. 531 u. 539. «Burckhardt hat vieles von den kommenden Dingen vor¬
ausgesehen; aber die entsetzlichen Schicksale, die mit 1933 über die Juden hereingebrochen

sind, hat er in ihrer vollen Schwere nicht geahnt. Etwas davon hat er freilich gespürt.
Leider wissen wir mehr.»

521



stischen Kulturverächter Johann Wolfgang von Goethe, Friedrich Nietzsche,

Richard Wagner und Jacob Burckhardt über alle Masse schätzten,
während sie für Friedrich Schiller, Georg Büchner, Heinrich Heine und
Felix Mendelssohn Bartholdy wenig oder gar nichts übrig hatten, ist
kein Zufall. Und selbst die skrupellosesten NS-Intellektuellen hätten
aus einem Basler Philosemiten des 19. Jahrhunderts keinen für sie
nützlichen Antisemiten konstruieren können.

Sechstens wird zuweilen suggeriert, dass Burckhardts Antisemitismus
gar nicht so schlimm gewesen sein könne, weil er zu seinen Lebzeiten
vereinzelte «freundliche Beziehungen zu Juden und Halbjuden [sie!]»89
unterhalten habe und er als grosser Geist auch lange nach seinem Tod
von herausragenden Gelehrten jüdischer Herkunft wie Aby Warburg,
Karl Löwith oder Fritz Stern verehrt worden sei. Während sich der erste
Teil des Argumentes als kategoriale Anleihe aus der Lingua Tertii Imperii

heute von selber disqualifiziert, bemerkte Kaegi an anderer Stelle
selber, dass den jüdischen Bewunderern seit der Machtübertragung an
die Nationalsozialisten immer auch Emigranten gegenüberstanden, die
Burckhardt für einen Antisemiten hielten90. Offensichtlich zählte die
Meinung der vom NS-Regime gewaltsam ins Exil vertriebenen
Menschen für Kaegi weniger als die Stimme der Bewunderer. Nicht berücksichtigt

wird überdies, dass auch überzeugte Antisemiten oft «gute
Ausnahmejuden» zulassen, um über die Ausnahme gleichsam ihre gewohn-
heitsmässige Haltung zu bestätigen.

Der defensive, ja schönfärberische Umgang mit dem Antisemitismus
im Leben und Werk Jacob Burckhardts ist exemplarisch für die
Schwierigkeiten, die der Mainstream der schweizerischen Geschichtsforschung
bis zu Beginn der 1990er Jahre bei der Thematisierung antisemitischer,
rassistischer oder eugenischer Gesinnungen bei Koryphäen der Wissenschaft

und Grössen der Kulturwelt besass. Ob Philipp Anton von Segesser,

Jeremias Gotthelf, Johann Caspar Bluntschli, Auguste Forel oder
Eugen Bleuler - überall wiederholte sich bis vor kurzem das gleiche
Schema: nur schon der hinter vorgehaltener Hand vorgebrachte Hinweis

auf deren antisemitische oder rassistische Einstellungen war
verpönt und eine wissenschaftliche Aufarbeitung der problematischen Seiten

in ihrem Leben und Werk nicht wirklich gefragt91. Nicht eben gün-

89 Kaegi (wie Anm. 2), S. 535.
90 Kaegi (wie Anm. 83), S. 88.
91 Von ähnlichen Erfahrungen berichten Christian Thommen: Jeremias Gotthelf und die Ju¬

den (Zürcher Germanistische Studien 27), Bern 1991, S. 108-120; Marcel Senn: «Rassistische

und antisemitische Elemente im Rechtsdenken von Johann Caspar Bluntschli», in:
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte G.A. 110 (1993), S. 372^05, bes.
S. 375ff.; Albert M. Debrunner: «Antisemitismus in der Deutschweizer Literatur 1848-

522



stig hat sich ausgewirkt, dass bis vor einem Jahrzehnt in aller Regel nur
biographische Studien aus der Feder von Wissenschaftlern vorgelegt
wurden, die von ihren Helden fasziniert waren und deshalb zu verklärenden

Sichtweisen neigten.
Die kritische Distanz fehlte auch in der Burckhardt-Forschung, in der

der Basler Gelehrte trotz seiner pointierten Negativurteile über das
«Revolutionszeitalter» als durch und durch apolitisch galt und bestenfalls

als Repräsentant einer «guten Kulturkritik»92 in den Blick kam.
Lange Zeit herrschte eine textimmanente Sichtweise in der Tradition
einer einfühlenden Geistesgeschichte vor, die sich besonders an den
«Bildern des Ewigen», den «grossen Ideen» und den kulturkritischen
Prophezeiungen in seinem Werk interessiert zeigte. Diese historiographische

Schule vernachlässigte gesellschaftliche Kontextualisierungen
und komparative Einordnungen ebenso wie die neueren Ansätze in der
internationalen Antisemitismus-Forschung. Dass sich Burckhardt in
seiner Heimatstadt Basel ein Leben lang in einem wenig judenfreundlichen

Umfeld bewegte und er mit seiner Haltung im deutschsprachigen
Europa des Emanzipationszeitalters ein typischer Repräsentant der
konservativen Bildungseliten war, ist bislang noch nie herausgearbeitet
worden. Für ein vertieftes Verständnis seiner Haltung ist beides aber
unverzichtbar.

V.

Im «frommen Basel» des 19. Jahrhunderts kam der Pfarrerssohn Jacob
Burckhardt (1818-1897) auf Schritt und Tritt mit den kulturellen und
institutionellen Ausprägungen des christlichen Antijudaismus in Berührung.

Hier wurde er von frühester Kindheit an in einem judenfeindlichen

Sinn sozialisiert. Die Tatsache, dass im Chorgestühl des Basler
Münsters eine «Judensau»93 eingeschnitzt war, die erst im Vorfeld der
Hundertjahrfeier des Ersten Zionistenkongresses (1997) entfernt
wurde, deutet auf Milieutraditionen hin, in denen der Antijudaismus als

ein «Strang praktizierter Christlichkeit» (Gottfried Schramm) gelebt

1914», in: Mattioli (wie Anm. 4), S. 23^14, bes. S. 23,40ff.; Willi Wottreng: Hirnriss. Wie die
Irrenärzte August Forel und Eugen Bleuler das Menschengeschlecht retten wollten, Zürich
1999, S. 11.

92 Der amerikanische Historiker Fritz Stern hat dies am 16. April 1999 anlässlich des zwölften
«Jacob Burckhardt-Gesprächs auf Castelen» in seinem Vortrag «Jacob Burckhardt, Friedrich

Nietzsche und die Versuchung des Antisemitismus» selbstkritisch eingeräumt. Vgl.
dazu auch Fritz Stern: Kulturpessimismus als politische Gefahr. Eine Analyse nationaler
Ideologie in Deutschland, Bern/Stuttgart/Wien 1963. Hier wird lediglich die «schlechte
Kulturkritik» eines Paul de Lagarde, Julius Langbehn und Arthur Moeller van den Brück
thematisiert.

93 Vgl. zum Motiv der «Judensau» Heinz Schreckenberg: Die Juden in der Kunst Europas. Ein
historischer Bildatlas, Freiburg/Basel/Wien 1996, S. 21, 343-349.

35 Zs. Geschichte 523



wurde. Ähnlich wie den in der alten Reformationsstadt wohnenden
Katholiken jede öffentliche Glaubensbekundung (Läuten der Kirchenglocken,

Leichenzüge und Prozessionen) bis weit ins 19. Jahrhundert
hinein verboten war, so war auch den seit 1805 aus dem Elsass zugewanderten

Juden das Abhalten öffentlicher Gottesdienste und Zeremonien,
das Einsegnen von Ehen sowie die Beerdigung ihrer Toten auf Basler
Boden noch für Jahrzehnte untersagt. Die jüdischen Gottesdienste durften

bis 1850 nur in Privathäusern und kleinen Betlokalen stattfinden.
Der Bau einer Synagoge oder die Errichtung einer katholischen Kirche
verletzte nicht nur die religiösen Gefühle, sondern auch die konfessionellen

Empfindlichkeiten der reformierten Basler.
In Burckhardts Jugendjahren hielt das konservative Ratsherrenregiment

die in der Handelsstadt am Rheinknie lebenden Juden noch
immer durch strenge Sondergesetze nieder. Wie in den meisten übrigen
Territorien der alten Eidgenossenschaft hatten die Juden vor der
Helvetischen Revolution von 1798 auch hier keine «zivile Existenz»94 besessen.

Zwar durften sich nach 1800 unter strengen Auflagen einige wenige
jüdische Familien in Basel niederlassen. Doch als bloss geduldete
Aufenthalter erhielten sie nicht die gleichen Rechte wie die eingessene
Bürgerschaft. Seit 1821 zwang eine obrigkeitliche Verordnung die volljährigen

Söhne von aufenthaltsberechtigten Juden die Stadt Basel zu verlassen,

sobald sie ein eigenes Gewerbe betreiben wollten. Beschränkungen
der Niederlassungs-, Gewerbe- und Ehefreiheit machten den Juden das
Leben in Basel bis über das Jahr 1848 hinaus schwer95.

Selbst nach der Gründung des Bundesstaates begriffen viele christliche

Basler die Judenemanzipation noch immer nicht als eine Frage von
Recht und Vernunft. So machte die freisinnige «Schweizerische
National-Zeitung» im Sommer 1848 klar, dass die in den Surbtaler Dorfghettos

lebenden Juden die Gleichberechtigung mit den übrigen Staatsbürgern

nur dann erhalten könnten, wenn sie eine «Reform derjenigen
ihrer Religionsgesetze vornehmen, die mit den Fortschritten der Zeit
und mit den Grundgesetzen freier Republiken unvereinbar»96 seien. Mit

94 Anonymus: «Zur Geschichte der Juden in Basel», in: Baslerische Mittheilungen 5 (1830),
S. 272.

95 Alle Angaben zum jüdischen Leben in Basel aus Theodor Nordemann: Zur Geschichte der
Juden in Basel. Jubiläumsschrift der Israelitischen Gemeinde Basel aus Anlass des 150jähri-
gen Bestehens 5565-5715, Basel 1955, S. 64ff.; Heiko Haumann (Hg.): Der Erste Zionisten-
kongress von 1897. Ursachen, Bedeutung, Aktualität, Basel/Freiburg 1997; Patrick Kury:
«Man akzeptierte uns nicht, man tolerierte uns!» OstJudenmigration nach Basel 1890-1930
(Beiträge zur Geschichte und Kultur der Juden in der Schweiz 7), Basel/Frankfurt am Main
1998, S. 18ff.

96 Anonymus: «Ideen über das Judenthum im Verhältniss zur modernen Republik», in:
Schweizerische National-Zeitung, 5. August 1848. «Hingegen sind es einzelne ihrer ins
bürgerliche Leben tief eingreifenden Religionsgesetze, die, so wie sie aus Hass und Verachtung

524



der Basler Republik vereinbar war die Aufrechterhaltung eines Systems
der bürgerlichen und politischen Ungleichheit. Rabbiner Moise Nordmann

aus dem benachbarten Hegenheim fühlte sich 1851 bei der
Betrachtung der engherzigen Basler Judengesetze an eine dunkle Vorzeit
erinnert und schätzte die Stadt am Rheinknie für seine Glaubensbrüder
insgesamt als «ungastlichen Landstrich» ein: «Eine Judenverfolgung im
19ten Jahrhundert ist ein Anachronismus selbst in einem despotischen
Staate, um wie viel mehr in einer freien Republik. So unbegreiflich diese

gespensterartige Erscheinung einer dunklen Vorzeit in unsern Tagen
uns vorkommt, so sehen wir sie in ernsthafter Realität in der frommen
und aufgeklärten Stadt Basel und ihrer Schwesterrepublik von Liestal...
jeder weiss, wie mittelalterlich hier noch alles aussieht, was auf den
Juden Bezug hat.»97

Ganz im Unterschied zu den reformierten Kantonen der Westschweiz
stand die «Humanistenstadt» am Rhein dem Emanzipationsprojekt
nicht gerade aufgeschlossen gegenüber. Daran ändert auch die Tatsache
wenig, dass Basel im Frühjahr 1848 für einige Wochen mehrere Hundert
Juden bei sich beherbergte, die sich nach schweren antijüdischen
Ausschreitungen im Elsass hierher geflüchtet hatten98. Bestätigt wird dieser
Befund in einer an den Bundesrat gerichteten Denkschrift des amerikanischen

Gesandten Theo S. Fay vom 29. Mai 1859, in denen die beiden
Basler Halbkantone zusammen mit Schwyz, Zug, Aargau, Schaffhausen,
Graubünden und Thurgau in der Gruppe der «absolut restrictiven» Kantone

aufscheinen99. Die Mitglieder der kleinen jüdischen Minderheit
erlangten die politische und bürgerliche Gleichstellung mit den übrigen
Staatsbürgern erst durch die eidgenössische Volksabstimmung vom 14.

Januar 1866 und im Zuge der Totalrevision der Bundesverfassung von
1874. Bezeichnenderweise wurden die ersten von ihnen 1872 in das
bislang nur Christen vorbehaltene Basler Bürgerrecht aufgenommen. Erst
die kantonale Verfassung von 1875 stellte die stark angewachsene Zahl
der Niedergelassenen den alteingessenen Stadtbürgern restlos gleich100.

erzeugt sind, auch wiederum Hass und Verachtung gebären.» Gemeint waren die Speisegesetze

und das Gebot der Sabbatheiligung.
97 Schweizerische National-Zeitung, 11. September 1851.
98 Vgl. Daniel Gerson: Die antijüdischen Ausschreitungen im Elsass 1848, Basel 1989 (unpubl.

Liz.-Arbeit). Zu den Ausschreitungen im Elsass und im süddeutschen Raum Stefan
Rohrbacher: Gewalt im Biedermeier. Antijüdische Ausschreitungen in Vormärz und Revolution
(1815-1848/49), Frankfurt am Main/New York 1993, S. 181-244.

99 Denkschrift der Gesandschaft der Vereinigten Staaten von Nordamerika gerichtet an den
Schweizerischen Bundesrath betreffend die Zulassung der nordamerikanischen Israeliten
zur Niederlassung in der Schweiz vom 26. Mai 1859, abgedruckt in: Judaica 15 (1959),
S. 213-252, hier S. 214f. u. 218.

100 Vgl. Dorothea Roth: Die Politik der Liberal-Konservativen in Basel 1875-1914 (167. Neu¬
jahrsblatt), Basel 1988, S. 9ff.

525



Die Macht der Vorurteile wurde auch durch die international spät
durchgesetzte Emanzipation nicht nachhaltig erschüttert. In den Reihen

des konservativen Bildungs- und Besitzbürgertums, aber auch in
den sozialkonservativen Gewerbekreisen und innerhalb der katholischen

Sondergesellschaft äusserten sich diese auch im Fin de Siecle
zuweilen in ungeschminkter Weise. Judenfeindliche Äusserungen galten
nicht als unfein, sondern waren Teil einer kulturellen «Normalität». An
gutbürgerlichen Gesangsanlässen der «Basler Liedertafel» und an
Narrenabenden während der Fasnacht verlustierte sich das Publikum nicht
selten an geschmacklosen Scherzen über Juden, die im Gegensatz zu
den «Söhnen aus aller besten Familien» als rastlose und skrupellose
Geldmenschen karikiert wurden101. Das in Basel domizilierte Verlagshaus

Chr. Krüsi brachte 1870 Osman Beys Machwerk «La conquete du
monde par les juifs» heraus und liess es drei Jahre später auch in
deutscher Übersetzung vertreiben102. In die konservative «Allgemeine
Schweizer Zeitung» und das katholische «Basler Volksblatt» waren oft
Artikel mit antisemitischer Schlagseite eingerückt. Ende 1904 entstand
mit der Wochenschrift «Der Samstag» eine rechtsbürgerliche
Kulturzeitschrift, die einen rassistischen Antisemitismus zum kulturpolitischen

Programm erhob103. Und der junge Albert Oeri, der zum Chefredaktor

der renommierten «Basler Nachrichten» aufstieg, konnte seinem
bewunderten Grossonkel Jacob Burckhardt am 22. Juni 1896 über
seinen Göttinger Studienaufenthalt berichten, dass der Professor, «trotzdem

er ein blonder Jude ist, ein gründlicher und aufrichtiger Gelehrter»
sei. Triumphierend erwähnte Oeri überdies, dass er in dessen Seminar
einen jüdischen Mitstudenten nach allen Regeln der Kunst in die
Schranken gewiesen habe: «Ich wurde mit dem Verfasser ohne Mühe
fertig, weil derselbe mit der Brille eines bornierten Vergilhassers an

101 Sarasin (wie Anm. 10), S. 239ff.
102 Osman Bey: La conquete du monde par les juifs. Essai d'histoire et d'actualite, Basel 1870;

Ders.: Die Eroberung der Welt durch die Juden. Versuch der Geschichte und der Gegenwart,
Basel 1873, S. 48. «Darum heisst unser Losungswort: Bruch der jüdischen Weltherrschaft.»
Es ist eine noch kaum zur Kenntnis genommene Tatsache, dass schweizerische Verlagshäuser

in den 1870er Jahren auch berühmt-berüchtigte Werke der antisemitischen Pamphletliteratur

verlegt haben. Vgl. auch Hermann von Scharff-Scharffenstein: Das entlarvte Ju-
denthum der Neuzeit, Bd. 1: Die Juden in Frankfurt am Main, Zürich 1871; Wilhelm Marr:
Der Sieg des Judenthums über das Germanenthum. Vom nicht confessionellen Standpunkt
aus betrachtet, Bern 1879.

103 Vgl. Albert. M. Debrunner, «'Der Samstag' - eine antisemitische Kulturzeitschrift des Fin
de siecle», in: Mattioli (wie Anm. 4), S. 305-324; Kury (wie Anm. 95), S. 70ff. In seiner Ausgabe

vom 7. Oktober 1933 stellte die Redaktion des «Samstag» unter dem Titel «Jacob
Burckhardt über die Juden» eine ganze Reihe antisemitischer Zitate aus dessen Briefen
und Werken zusammen, um damit die Berechtigung des eigenen Antisemitismus zu
unterstreichen. Dies ist nur schon deshalb bemerkenswert, weil der «Samstag» nach der
Machtübertragung an die Nationalsozialisten ganz auf die braune Linie in Deutschland
einschwenkte.

526



seine Sache gegangen und so überall im freien Blick gehindert war. Dass
der Herr ein ziemlich frecher Frankfurter Jude war, erhöhte mir das

Vergnügen ihn abzuthun.»104

Vor dem Hintergrund eines kulturell weithin akzeptierten Antisemitismus

muss auch das Basler Abstimmungsergebnis in der eidgenössischen

Volksabstimmung vom 20. August 1893 gedeutet werden. Gegen
den ausdrücklichen Willen von Bundesrat und Parlamentsmehrheit ent-
schloss sich eine grosse Mehrheit der Schweizer Männer dazu, das von
den jüdischen Religionsgesetzen vorgeschriebene rituelle Schlachten

von Tieren durch einen neuen Verfassungsartikel verbieten zu lassen.

Mit 3480 Ja gegen 1058 Nein nahmen auch die Basler die Schächtver-
botsinitiative in einer Art «antisemitischer Demonstration» (Carl Hilty)
an und sprachen sich dafür aus, die kaum zwanzig Jahre alte Emanzipation

in einem nicht unwichtigen Punkt rückgängig zu machen105. Beim
Bekanntwerden des Abstimmungsresultates skandierte eine
aufgebrachte Menschenmenge auf dem Basler Marktplatz sogar Rufe wie
«Nieder mit den Juden» und «Tod den Juden»106. Als der erste Zioni-
stenkongress drei Wochen nach Jacob Burckhardts Tod in Basel
zusammentrat, fand diese Tagung in einer schweizerischen Grossstadt statt, in
der neben philosemitischen Stimmen107 auch ein nicht unbeträchtliches
antisemitisches Potential vorhanden war.

VI.
Jacob Burckhardts judenfeindliche Dispositionen waren schon durch
seine Sozialisation im «frommen Basel» angelegt. In seinen Vorstellungen

über Juden entsprach er in einem hohen Masse den vom konservativen

Flügel der patrizischen Oberschicht vertretenen Haltungen, die sich
durch die wirtschaftliche und politische «Doppelrevolution» (Eric J.

Hobsbawm) von sozialem Abstieg bedroht und sich durch die freisin-

104 Felix Wassermann: «Jacob Burckhardts Grossneffe als Student der klassischen Philologie
in Göttingen: Ein Brief Albert Oeris an Burckhardt aus dem Jahr 1896», in: Antike und
Abendland XV (1969), S. 75-80, hier S. 78.

105 Gesamtschweizerisch stimmten 191527 Bürger der Schächtinitiative zu und 127101 dage¬

gen, was einem Verhältnis von 60,1 Prozent Ja- zu 39,9 Prozent Nein-Stimmen entspricht.
Das Ergebnis von Basel-Stadt lag mit einem Ja-Nein-Stimmenverhältnis von 76,7 zu 23,3
Prozent deutlich über dem eidgenössischen Durchschnittswert. Näheres zu den
Hintergründen und der Debatte über das Schächtverbot bei Beatrix Mesmer: «Das Schächtverbot
von 1893», in: Mattioli (wie Anm. 4), S. 215-239.

106 Nordemann (wie Anm. 95), S. 125. Vgl. auch Pierre Heumann: Israel entstand in Basel. Die
phantastische Geschichte einer Vision, Zürich 1997, S. 134. Theodor Herzl verurteilte das
Schächtverbot als «erstes modernes Ausnahmegesetz» gegen die Juden nach der Emanzipation.

107 Patrick Kury: «'Zuerst die Heimkehr, dann die Umkehr'. Christlicher Zionismus und Philo-
semitismus in Basel im Umfeld des Ersten Zionistenkongresses», in: Haumann (wie Anm.
95), S. 185-190.

527



nige Vorherrschaft seit 1875 ins zweite Glied zurückgestellt sahen. In
diesen Haltungen drückte sich die Selbstverständlichkeit jahrhundertelanger

Machtausübung und ein orthodoxer Protestantismus ebenso aus
wie der traditionsstolze Polisgedanke einer alteingesessenen
Stadtbürgerschaft. In Burckhardts Antisemitismus spiegelten sich aber nicht nur
spezifische Milieutraditionen, sondern auch die gesellschaftlichen
Entwicklungen seiner Zeit. Spätestens seit seiner Romreise von 1846 trat er
gegenüber seinen Freunden, Studenten und Lesern als Träger eines
neuartigen Antisemitismus in Erscheinung. Dieser stand nicht mehr im
Bann des alten christlichen Glaubenshasses, sondern im Zeichen einer
ethnonationalen Ausgrenzungslogik. Schon 1844 charakterisierte der
«Brockhaus» diese neue Spielart des Antisemitismus dadurch, dass sie
neben den ökonomischen Konkurrenzängsten nun auch «Nationalvor-
urtheile»108 gegen die Juden ins Feld führe.

Die bisherige Forschung hat fast vollständig übersehen, dass Jacob
Burckhardts Grundhaltung kulturalistische, ja biologistische Denkmuster

nicht fremd waren, die sich als nicht systematisch entfaltete
Einsprengsel in seinem ganzen Werk finden. Immerhin glaubte er Juden
allein schon aufgrund physischer Merkmale und bestimmter
«Nationaleigenschaften» identifizieren zu können. In dieser Hinsicht war er ein
sehr typischer Gelehrter seiner Zeit. Denn bereits im frühen 19.
Jahrhundert hatte unter den Gebildeten des deutschen Kulturraums ein Prozess

eingesetzt, während dem «neue nationale, völkische und protoras-
sistische» Kategorien in ihr Denken einsickerten und es langsam zu
bestimmen begannen109. Gewiss, ein Rassentheoretiker und antisemitischer

Agitator war Burckhardt zeitlebens nicht. Doch als viel gereister,
belesener und scharf beobachtender Zeitgenosse partizipierte er nach
dem «Völkerfrühling» von 1848 am entstehenden rassistischen Diskurs
über Juden. Von zentraler Bedeutung für die Gewichtung von Jacob
Burckhardts antisemitischen Äusserungen und den judenfeindlichen
Subtexten seiner Modernitätskritik ist das bisher meist übersehene
Faktum, dass sie immer auch vor dem Hintergrund der in den «Historischen

108 «Emancipation der Juden», in: Allgemeine deutsche Real-Encyclopädie für die gebildeten
Stände, Bd. 4, Leipzig 1844', S. 688. «Die Zeiten, wo die Juden aus Religionshass gedrückt
und verfolgt wurden, sind nun allerdings für die meisten europ. Länder vorüber. Dadurch
hat sich die Lage der Juden in etwas gebessert und besonders der Staat steht ihnen wesentlich

milder gegenüber. Aber in vielen Staaten bleibt ihnen immer noch viel zu wünschen
übrig, und der Gewerbshass und das Nationalvorurtheil zeigen sich nicht viel weniger feindselig

als der Glaubenshass.»
109 Vgl. Rainer Erb, Werner Bergmann: Die Nachtseite der Judenemanzipation. Der Wider¬

stand gegen die Integration der Juden in Deutschland 1780-1860 (Antisemitismus und jüdische

Geschichte 1), Berlin 1989, S. 11 u. 174ff.; Immanuel Geiss: Geschichte des Rassismus,
Frankfurt am Main 1988; Johannes Zerger: Was ist Rassismus? Eine Einführung, Göttingen
1997, S. 29-50.

528



Fragmenten», den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» und in der
«Griechischen Kulturgeschichte» in Ansätzen aufscheinenden rassistischen

und voll ausgebildeten eurozentrischen Denkmustern zu lesen

sind. Erst durch eine solche Lektüre erhalten sie ihr volles Gewicht.
Im deutschsprachigen Europa entstand der moderne Antisemitismus

seit dem Vormärz in der Auseinandersetzung mit und in der Reaktion
auf das gesellschaftliche Reformprojekt der jüdischen Emanzipation.
Besonders anfällig für diese Spielart des Antisemitismus waren
sozialkonservative Kreise, die sich durch die wirtschaftliche, soziale, politische

und kulturelle Veränderungsdynamik der Zeit in Identität, Status

und ihren sozialen Chancen bedroht fühlten. Für sie waren die Juden

Agenten einer verwünschten Moderne und das Symbol der kapitalistischen

Konkurrenzgesellschaft. Nach Ansicht der israelischen Historikerin

Shulamit Volkov nahm der Antisemitismus seit der deutschen

Reichsgründung die Funktion eines «kulturellen Codes» an, der jemanden

als Gegner des «modernen sozialen und politischen Freiheitsringens»

auswies110. Dem Antisemitismus kam auch in Burckhardts Sprechen

und Schreiben die Rolle eines kulturellen Codes zu, mit dem er die

Präferenz für sozialkonservative Normen und antiliberale Leitbilder
ausdrückte. Durch ihn gab er sich als Gegner aller Erscheinungsformen
der bürgerlich-liberalen Gesellschaft auf industriekapitalistischer
Grundlage zu erkennen, kurz: als radikaler Anwalt einer sich an

«Alteuropa» orientierenden Gegenaufklärung.

HO «Antisemitismus als kultureller Code», in: Volkov (wie Anm. 24), S. 14-36, bes. S. 23 u. 35.

529


	Jacob Burckhardts Antisemitismus : eine Neuinterpretation aus mentalitätsgeschichtlicher Sicht

