
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 48 (1998)

Heft: 2

Buchbesprechung: Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich [Olaf
Blaschke]

Autor: Mattioli, Aram

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bien grave en fait; ce qui s'avere finalement plus attristant, c'est l'insatisfaction de
l'auteur devant son ceuvre. Apres avoir souligne l'incompletude des sources - mais
dans quel champ historique ne sont-elles pas incompletes? - en conclusion, il ecrit
avec une sorte de regret intime, que la conception de sa recherche, anterieure ä la
demarche microhistorique initiee en Italie mais fortement relayee par les
chercheurs du Max-Planck-Institut, n'a pu integrer leurs seduisantes methodes. II est
vrai que les propositions - ayant valeur de these dans ce travail - sur l'existence de
deux moments dans l'histoire proto-industrielle, supposes capables d'expliquer le
cheminement economique frangais par rapport ä l'Angleterre, restent assez
faibles d'un point de vue theorique par rapport au modele general propose par Mendels

ou Tilly quelles que soient les revisions apportees depuis. En revanche, le soin
que met Didier Terrier pour decrire et rendre sensibles les phases de produetion
des batistes ou autres linons jusqu'ä leur commercialisation fera decouvrir ä beaueoup

de lecteurs les subtilites de l'economie ancienne et constitue un veritable
apport de connaissance, un peu comme avait su le faire Beatrix de Buffevent ä propos

de la dentelle. II serait tout ä fait injuste de devaloriser ce type de travail au
nom de la microhistoire dont la mise en ceuvre, bien comprise, reste souvent une
gageure. Frederic Sardet, Lausanne

Olaf Blaschke: Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich
Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft 122), Göttingen, Vandenhoeck &

Ruprecht, 1997, 443 S.

Der Soziologe Norbert Elias hat die Arbeit des Wissenschaftlers einmal mit der
eines Mythenjägers verglichen, da es zu seinen wesentlichen Aufgaben gehört,
nicht zu belegende Bilder sozialer Wirklichkeit durch Tatsachenbeobachtung zu
korrigieren. Olaf Blaschkes ebenso schonungslose wie kenntnisreiche Studie über
den katholischen Antisemitismus im deutschen Kaiserreich ist im besten Sinne des
Wortes die eines Mythenjägers. In seiner bei Hans-Ulrich Wehler an der Universität

Bielefeld verfassten Dissertation tritt der junge Historiker den Beweis an, dass
der Antisemitismus in Deutschland nie nur eine Sache protestantischer Kreise,
sondern immer auch eine der Katholiken gewesen ist. Damit rückt er eine
Traditionslinie des deutschen Antisemitismus ins Blickfeld, die von der Katholizismusforschung

in Deutschland lange Zeit unterschätzt und wohl auch beschönigt worden

ist. Widerlegt wird hier die Legende von der Resistenz des katholischen
Milieus gegen die antisemitische Versuchung und die Mär von der grundsätzlich
judenfreundlichen Politik der Zentrumspartei. Nach der Lektüre dieser Studie
steht unumstösslich fest: In Sachen Antisemitismus waren die Katholiken
zwischen der Reichsgründung und der Machtübertragung an die Nationalsozialisten
keine Ausnahmedeutschen.

Brisant und zugleich neu ist an Blaschkes Buch die auf breitester Quellenbasis
formulierte Erkenntnis, dass der katholische Antisemitismus ein konstitutiver Teil
der katholischen Mentalität und damit auch des Milieus war. Seit der traumatischen

Erfahrung des «Kulturkampfes» diente er dazu, das Eindringen der
Moderne in die «katholische Sondergesellschaft» (Urs Altermatt) abzuwehren, den
Zusammenhalt des Milieus zu festigen und die komplexer werdende Welt auf eine
einfache, aber überaus wirksame Formel zu bringen. Wie kritische Historiker vor
ihm sieht Olaf Blaschke im katholischen Antisemitismus einen «Strang praktizierter

Christlichkeit» (Gottfried Schramm): «Die Katholiken teilten stabile und auch

278



moderne antisemitische Einstellungen, nicht obwohl sie Christen waren, auch

nicht, weil sie sich als bloss charakterlose Christen oder als schlechte Katholiken
erwiesen. Vielmehr waren Katholiken antisemitisch, gerade weil sie gute Katholiken

sein wollten» (S. 282). Diese Erkenntnis geht Hand in Hand mit der zutreffenden

Beobachtung, dass der Religion im allgemeinen eine weit grössere Bedeutung
in der deutschen Gesellschaftsgeschichte des 19. und frühen 20. Jahrhunderts
zukam, als der Mainstream der Historikerzunft nach wie vor zu konzedieren bereit
ist. In diesem Zusammenhang spricht Blaschke für die Zeit von der Mitte des
19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg sogar von einem «zweiten konfessionellen

Zeitalter».
In seiner scharfsinnigen Studie, die durch ihr analytisches Vermögen ebenso

besticht wie durch ihre reflektierte Thesenbildung, geht es Olaf Blaschke wesentlich
darum, das Profil und die Funktionen des Antisemitismus im katholischen Milieu
herauszuarbeiten. Dies geschieht vornehmlich auf der Ebene der Mentalitäten
und der Ideologiebildung, wobei die Alltags- und Handlungsdimension, das heisst
die sozialhistorische Dimension des Themas, eher unterbelichtet bleibt. Ob die
Untersuchung antisemitischen Denkens und seines Bezugsrahmens tatsächlich
interessanter und analytisch fruchtbarer ist als die Erforschung antisemitischer
Handlungen, wie Blaschke postuliert, darf füglich bezweifelt werden. In eine kritische

Antisemitismusforschung gehören beide Dimensionen, und zwar in
gleichberechtigter Weise. Schade deshalb, dass die heftigen Emanzipationskonflikte in
Bayern und Baden in den beiden Jahrzehnten zwischen 1848 und 1866 nur summarisch

abgehandelt werden, da diese für ein vertieftes Verständnis der Kontinuitäten

und Brüche in der katholischen Haltung zur «Judenfrage» bedeutsam sind.
Vor dem Hintergrund des antiemanzipatorischen Widerstandes hätte der Autor
die Realkonfliktthese, die besagt, dass antisemitischen Verhaltensdispositionen
immer auch konkrete Alltagskonflikte zwischen Christen und Juden zugrundelagen,

vielleicht nicht ganz so apodiktisch verneint.
Der postemanzipatorische Antisemitismus wird in Blaschkes Buch zu einem

guten Teil als ein Produkt der Angst vor der Modernisierung aller Lebensbereiche,
das heisst als eine sozialkonservative Antwort auf den irritierenden Vormarsch
der Moderne, interpretiert. Denn in den Köpfen der Ultramontanen wurden die

emanzipierten Juden als Stosstrupp der Moderne und die Modernisierung als

bedrohlicher Prozess der «Entchristlichung» von Staat und Gesellschaft perzipiert.
Das Gefühl, von der protestantisch dominierten Kultur des zweiten Kaiserreichs
in die Defensive gedrängt zu werden, förderte bei den von Otto von Bismarck zu
«Reichsfeinden» stilisierten Katholiken die Neigung, die Juden stellvertretend zu
Sündenböcken für alles Ungemach zu machen. Diese Interpretation fügt sich

nahtlos in die Antimodernismus-Theorie ein, die im Katholizismus des 19. und
frühen 20. Jahrhunderts eine soziokulturelle Zitadelle der Gegenmoderne sieht. Und
im Sinne einer Regel stellt Blaschke die plausible These auf, dass eine höhere
ultramontane Prägung stets mit einem intensiveren Antisemitismus einherging.
Diese Einsicht wird geschickt durch interregionale und internationale Vergleiche
erhärtet, wobei der Abschnitt über die Schweiz allerdings durch einige
Ungenauigkeiten auffällt.

Trotz gelegentlich überscharfer Urteile, etwa wenn die «unterschlagene
Enzyklika» aus dem Jahre 1938 als «erschütterndes Dokument der Ignoranz» charakterisiert

wird, argumentiert Blaschke souverän und über weite Strecken differenziert.

Im scharfen Gegensatz zu Daniel J. Goldhagens grobschlächtiger These vom

279



eingeborenen «Vernichtungsantisemitismus der Deutschen», die an den Motiven
und Intentionen der katholischen Judenfeindschaft vorbeischiesst, bemüht er sich
um eine zeit- und milieuspezifische Kontextualisierung des katholischen
Antisemitismus. Zwar wollten auch die Katholiken den vermeintlich übermächtigen
Einfluss der Juden auf die deutsche Gesellschaft eindämmen. Zwar hielten auch sie
die Juden für Bürger und Menschen zweiter Klasse, die man verbal diskriminierte
und zu denen man sozial auf Distanz ging. Doch eine genozidale Mentalität legten
die Katholiken dabei nicht an den Tag. Offene Gewalt gegen Juden blieb im
Kaiserreich eine seltene Erscheinung. Allerdings kam es immer wieder zu symbolischen

Formen der Gewalt wie 1892 in einigen Dörfern am Niederrhein, als jüdische

Friedhöfe geschändet wurden. Die «Judenfrage» sollte durch die «Rekatholisierung»

der Gesellschaft gelöst werden, was unter anderem auch die Forderung
nach einer Konversion der «jüdischen Ketzer» zum «einzig wahren Glauben» der
heiligen Kirche einschloss.

In Blaschkes nuanciertem Panorama fehlen weder die geographischen
Unterscheidungen noch die sozialen Binnendifferenzierungen. Selbst die vereinzelten
warnenden Stimmen vor dem Milieuantisemitismus wie die des Münchner
Kirchenhistorikers Ignaz von Döllinger und des Zentrumsführers Ludwig Windthorst
werden in die Analyse miteinbezogen. Am lautesten äusserte sich der Antisemitismus

in den geschlossenen katholischen Siedlungsgebieten, etwa in Baden, im
katholischen Teil Westfalens, im Elsass und in Bayern. Die Homogenität des Milieus
wirkte hier oft aufputschend. Die aversive Haltung war bei keiner gesellschaftlichen

Gruppe so ausgeprägt wie beim niederen Klerus und den katholischen
Bauern, die zu den eifrigsten Anwälten und Abnehmern antijüdischer Vorurteile
gehörten. Der katholische Antisemitismus war aber nicht nur ein Phänomen der
einfachen Leute in den vorindustriellen Reservatszonen des Reichs. Er war in eine
«Lehre der Verachtung» (Jules Isaac) eingebettet, die in den Verlautbarungen von
Papst Pius IX. (1846-1878) und den Hirtenworten deutscher Kirchenfürsten
immer wieder von höchster Warte erneuert wurde. Bekanntlich erfolgte die erste
offizielle Verurteilung des Antisemitismus durch den Heiligen Stuhl, die freilich
erst vor dem grassierenden Milieuantisemitismus ihren tieferen Sinn erhält, erst
im März 1928 unter Pius XI.

Überzeugend herausgearbeitet wird in Blaschkes Studie die Tradition des
doppelten Antisemitismus, welche die katholische Haltung zur «Judenfrage» zwischen
1871 und 1933 massgeblich prägte. Zwar steht der Autor der in der Forschung
lange Zeit dominierenden Unterscheidung zwischen einem traditionellen Anti-
judaismus und einem modernen (Rassen-)Antisemitismus zumindest in dieser
idealtypischen Verkürzung skeptisch gegenüber. Die Übergänge waren stets
fliessend, und die Katholiken bauten nach 1870 durchaus neue Elemente in ihren
Antisemitismus ein, etwa die pejorative Gleichsetzung von Judentum und Moderne.
Trotzdem insistiert Blaschke mit guten Gründen auf der Spezifik der katholischen
Spielart, die sich vom rassistisch-völkischen Antisemitismus unterschied und sich
in triumphalistischer Manier einem «besseren Antisemitismus» verpflichtet
wusste. Dieser berief sich häufig auf sittlich-religiöse Werte, ohne damit freilich
ethischen Massstäben zu genügen: «Nicht aus humanistischen, sondern aus
antimodern-ultramontanen Bedenken markierten Katholiken die Grenze zum
Rassismus» (S. 269).

Anders als die Wortführer des Rassenantisemitismus schreckten die Katholiken
im Kaiserreich vor der Forderung nach antijüdischen Sondergesetzen zurück und

280



begründeten ihre Aversion gegen die Juden in der Regel nicht rassistisch, sondern
religiös. Antisemitismus wurde hier als eine Art des legitimen «Christenschutzes»
propagiert. Bezeichnenderweise unterschied der bekannte Jesuitenpater Gustav
Gundlach im offiziellen «Lexikon für Theologie und Kirche» noch 1930 zwischen
einem sittlich unerlaubten und einem sittlich erlaubten, zwischen einem
unchristlich-rassistischen und einem christlichen Antisemitismus. Die tiefverwurzelten
Vorurteile gegenüber den Juden als dem Volk der «Gottesmörder» und der
«Wucherer» blieben in breiten Bevölkerungsschichten des katholischen Deutschland

bis weit ins 20. Jahrhundert ebenso lebendig wie der «Ritualmordglaube», der
noch 1891 in Xanten zu pogromartigen Ausschreitungen führte.

Kurz vor seinem Tod hat Thomas Nipperdey betont, dass jede Beschäftigung
mit dem Antisemitismus in Deutschland im Zeichen von singulärem Unheil und
beispielloser Untat steht. Gerade deswegen kommt es wesentlich darauf an, diese
Geschichte nicht aus einer unreflektierten Auschwitzperspektive heraus aufzuarbeiten,

sondern der soziokulturellen Eigenwirklichkeit des Antisemitismus im
Kaiserreich gerecht zu werden. Dies gelingt Olaf Blaschke bei der Untersuchung
des katholischen Milieus in hohem Masse, auf ebenso engagierte wie
problemorientierte Weise. Sein bahnbrechendes Buch ist nicht nur ein absolutes Muss für
die Katholizismusforscher, sondern auch eines, an dem die noch in den
Kinderschuhen steckende schweizerische Antisemitismusforschung nicht vorbeikommt,
wenn sie sich künftig auf der Höhe des internationalen Forschungsstandes bewegen

will. Aram Mattioli, Basel/Luzern

Rolf Nagel: Französische Dokumente. Formen und Schriften. Neuss, Stadtarchiv,
1997.108 S. (Schriftenreihe des Stadtarchivs Neuss, Bd. 16).

Die vorliegende Publikation enthält in Form von Abbildungen 43 Dokumente
(vor allem amtliche Berichte, Schreiben und Urkunden) in französischer Sprache
aus der Zeit vom 15. Jahrhundert bis 1996. Diese Dokumente stammen hauptsächlich

aus dem Nordrhein-Westfälischen Hauptstaatsarchiv Düsseldorf, ferner aus
dem Hessischen Staatsarchiv Marburg, dem Stadtarchiv Neuss und dem Landes-
hauptarchiv Koblenz. Besonders zahlreich sind die Schriftstücke aus dem 18. und
19. Jahrhundert (31 Beispiele).

Die abgebildeten handgeschriebenen, auch in bezug auf den Inhalt und Stil
interessanten Texte sind alle auf der gegenüberstehenden Seite transkribiert. Das

vorliegende Werk ist mit seiner ausführlichen und instruktiven Einleitung und den

vielseitig ausgewählten Dokumenten ein vorzügliches Hilfsmittel für die Entzifferung

französischer Urkunden und Akten. Hellmut Gutzwiller, Solothurn

Kleines Lexikon der ethnischen Minderheiten in Deutschland. Hg. von Cornelia
Schmalz-Jacobsen und Georg Hansen. München, Beck, 1997. 255 S. (Beck'sche
Reihe 1192).

In diesem Lexikon werden (fast) alle in Deutschland lebenden ethnischen
Minderheiten unabhängig ihrer Staatszugehörigkeit erfasst. Die ungefähr 70 Gruppen
mit weniger als 1000 Mitgliedern werden nur erwähnt unter Nennung der Anzahl
Mitglieder. Die ca. 120 Artikel, meist mit bibliographischen Hinweisen versehen,
sind nach folgendem Schema aufgebaut: Bezeichnung und Varianten, Herkunftsgebiet,

Zahl in Deutschland wohnender Minderheitenangehöriger, Migrations-

281


	Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich [Olaf Blaschke]

