
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 47 (1997)

Heft: 1

Artikel: Das Denkmal als Fetisch : Rütli und Tell

Autor: Hettling, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Denkmal als Fetisch - Rütli und Teil

Manfred Hettling

I.

Das späte 19. Jahrhundert war eine Zeit der Sehnsucht. Trotz aller Erfolge in der
Verringerung ökonomischer und sozialer Probleme, trotz des fulminanten Voranschreitens
von naturwissenschaftlicher Erkenntnis und medizinischer Versorgung war das Fin de
siecle keine Zeit der Zufriedenheit. Eines der populärsten Bilder in den bürgerlichen
Kreisen um die Jahrhundertwende symbolisiert diese Stimmung - Böcklins «Toteninsel».

Zivilisationsmüdigkeit war schick. Harmonie schien zur unerfüllbaren Utopie
geworden zu sein. Nicht mehr in der aktuellen geschichtlichen Gegenwart erhoffte
man die Ruhe, die Harmonie, nur noch in der zeitlich und räumlich weit entfernten
Lage eines exotischen antiken Strandes konnte Böcklin eine «Lebensinsel» darstellen.
Die «Toteninsel» hingegen verbindet noch Vergangenheit und Gegenwart - als Reise
in die Vergangenheit, als Besuch bei den Toten auf dem Friedhof.

Die Sehnsucht der Jahrhundertwende war ein Sehnen nach Harmonie, nach Aufheben

von Gegensätzen und Spannungen. «Wir 'leben' so wenig!» klagte Böcklin1. Denn
durch das «Leben» erwartete man ebenso eine Aufhebung der auseinanderstrebenden
Tendenzen, erhoffte man eine nicht mehr als selbstverständliche erfahrene Einheit der
Lebenswelt.

Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts wurde der Begriff «Erlebnis» populär. Zuvor
kaum gebraucht2, bezeichnete er zusammen mit den verschiedenen zusammengesetzten

Formen von «Leben-» das Bedürfnis nach Ganzheit und Unmittelbarkeit. Im
«Erlebnis» schien noch möglich, was in der alltäglichen Welt kaum mehr gelingen mochte.
Zweierlei vor allem konnte im «Erlebnis» noch integriert und verbunden werden, was
ansonsten immer schwieriger zusammenzuführen war.

Einerseits konnte das «Erlebnis» die Differenz von Vergangenheit und Gegenwart
überbrücken. Fast selbstverständlich ist es geworden, das 19. Jahrhundert als historisti-
sches Jahrhundert zu beschreiben. In einer Zeit des Fortschrittsglaubens und der
Veränderung habe man zugleich auch die Vergangenheit entdeckt, die Traditionen «erfunden»,

wie es Hobsbawm griffig formuliert hat. Die neue Zeit konstruierte sich die
adäquate Vorgeschichte. Dieses Bild muss man jedoch ergänzen. Das 19. Jahrhundert
war mindestens so sehr vom Bemühen geprägt, eine Kontinuität von Vergangenheit
und Gegenwart zu beschwören. Seit dem ersten Drittel des Jahrhunderts ging die
Selbstverständlichkeit verloren, mit welcher man frühere Zeiten als Bestandteil der

1 Z. Zeiger: A. Böcklin. Die Toteninsel. Selbstheroisierung und Abgesang der abendländischen
Kultur, Frankfurt 1991, 30.

2 Das Wörterbuch der Gebrüder Grimm verzeichnet - 1862 - nur zwei Belege unter dem Stichwort
«Erlebnis»; J. u. W. Grimm Hg.: Deutsches Wörterbuch, Bd. 3, Leipzig 1862 / ND München
1984, 895.

46



eigenen Welt betrachtete. Die Tradition wurde zur Historie, die Geschichte zum grossen

Thema des Jahrhunderts3. In dem Masse, wie eine Differenz von Vergangenheit
und Gegenwart wahrgenommen wurde, wuchs die Angst, dass dieser Graben grösser
werden könnte. Denn die Entdeckung der Vergangenheit, genauer gesagt: der Vergänglichkeit

der Vergangenheit, liess auch die eigene Gegenwart in einem andern Licht
erscheinen. Auch sie wurde damit potentiell vergänglich, auch die eigene Existenz
erwies sich als wandelbar, als flüchtig. Fortschrittsglaube und Vergänglichkeitsangst
bestanden im 19. Jahrhundert nebeneinander. Nicht so sehr die Erfindung der Tradition
prägte die Jahrhundertwende, sondern das Bemühen, Vergangenheit als weiter andauernd

zu beschwören, Vergangenheit zu «erleben». Das bannte die Angst vor der Erfahrung

der Vergänglichkeit, dem Bewusstwerden der eigenen Endlichkeit.
Sucht man nach der psychischen Struktur dieses Zusammenhangs, findet man sie in

Freuds Bemerkungen über den Fetischismus. Er beschreibt den Fetisch als Ersatz für
den fehlenden Phallus der Mutter. Der Knabe sucht sich diesen Ausweg, um sich der
Erkenntnis verweigern zu können, dass die Mutter anders ist. Denn das zerstört
zunächst einmal seine Sicherheit von sich selber, lässt ihn in seiner eigenen Existenz
fragwürdig werden, löst Kastrationsangst aus. Übertragen auf die Vergangenheitswahrnehmung

heisst das: das Bewusstwerden der Vergänglichkeit der Vergangenheit führt hin
zum Wissen um die Vergänglichkeit der Gegenwart. Wie der Fetisch ein Objekt ist, um
diese Erkenntnis zu verhindern, so sind die konstruierten Vergangenheitszeichen des

19. Jahrhunderts ebenfalls Beispiele für diese Umlenkung des Interesses. Die
Denkmäler, Feste, Festspiele, historischen Bauten sollen eine Vergangenheit vergegenwärtigen

- um die Angst vor der Vergänglichkeit zu bannen. Das ist der Mechanismus, der
sich - so Freud - «in der Schaffung dieses Ersatzes ein Denkmal gesetzt hat».

Vergangenheit und Gegenwart wurden verschmolzen, wurden als vereint
wahrgenommen im «Erlebnis» der Vergangenheit. Hier, im Erleben der Geschichte wurde die
Differenz überwunden, konnte die Angst der eigenen Endlichkeit gebannt werden.
Deutlich wird dabei auch, wie sehr das eine Angst der säkularisierten Gesellschaft ist.
Erst der Verlust der Transzendenz lässt die Vergänglichkeit zum Schrecken werden4.

Andrerseits wurde im «Erlebnis» eine Erfahrung individueller Ganzheit möglich, wie
sie in der Lebenswelt der Industriegesellschaft nicht mehr direkt gegeben schien5. Das

war das zentrale Thema der Kulturkritik um die Jahrhundertwende. Aber auch andere

Stimmen, die die moderne Welt uneingeschränkt bej ahten und entschieden verteidigten,
wiesen daraufhin. Der «Unfasslichkeit des Ganzen», wie Karl Jaspers es nannte, konnte
man nicht mehr entgehen. Das einzelne Individuum sei aufgelöst in Funktionen, jeder sei

mehr und mehr umgeben von Dingen und Gegenständen, die weitjenseits seinereigenen
Anschauung und Erfahrung hergestellt und erzeugt würden. «Eine vielleicht so noch nie

gewesene Lebensangst ist der unheimliche Begleiter des modernen Menschen.»6

3 W. Hager: Geschichte in Bildern. Studien zur Historienmalerei des 19. Jh., Hildesheim 1989.
4 S. Freud: Fetischismus (1927), in: ders.: Psychologie des Unbewussten, Studienausgabe, Bd. 3,

Frankfurt 1975, 379-388, 385 (Zitat). Freud selber legt die Übertragung dieser Denkfigur auf
politische Vorgänge nahe, führt sie aber nicht weiter aus. «Eine ähnliche Panik wird vielleicht der
Erwachsene später erleben, wenn der Schrei ausgegeben wird, Thron und Altar sind in Gefahr,
und sie wird zu ähnlich unlogischen Konsequenzen führen» (384).

5 Bei allen Parallelen zwischen der Jahrhundertwende und der Gegenwart - wenn Kultursoziologen

heute von der «Erlebnisgesellschaft» sprechen oder die Soziologie Lebensstile untersucht,
fehlt ein Moment dessen, was um 1900 im Begriff des «Erlebnisses» gebündelt wurde: ein
spezifischer Zweck, besondere politische oder nationale Bedeutung; vgl. G. Schulze: Die Erlebnisgesellschaft,

Frankfurt 1992.
6 K. Jaspers: Die geistige Situation der Zeit (1929), Berlin 1979, 100, 55.

4 Zs. Geschichte 47



Der Denkmalkult des 19. Jahrhunderts war eine der möglichen Antworten auf dieses
Problem. Er stellte das vergangene herausragende Individuum auf den Sockel. Das
führte zum einen die Ganzheit der Person vor Augen, die in der eigenen Gegenwart
nicht mehr als selbstverständlich gegeben schien. Und es ermöglichte andrerseits einen
sinnlichen Zugriff auf die Geschichte, ein emotionales Erleben des Vergangenen.
Diese Kategorien sollen im Folgenden am Beispiel des Rütli und des Wilhelm-Tell-
Denkmals in Altdorf veranschaulicht werden7.

II.
Untersucht man Symbolsysteme, muss man menschliches Handeln im Zusammenhang

untersuchen, nicht nur einzelne Zeichen und Objekte wie Denkmäler, Fahnen,
Bilder. Denkmal und Natur, Fest und Mythos gehören zusammen8. Diese Bestandteile
konstituieren einen «Erlebnisraum»9. Bisher sind von der Forschung meist nur
einzelne Bestandteile dieses Erlebnisraumes untersucht worden. Demgegenüber möchte
ich betonen, dass Denkmal und Fest, Aufstellungsort und mythischer Ursprung, auf
den sich die Erinnerung bezieht, immer als Einheit zu verstehen sind10. Eines der klarsten

Beispiele dafür ist die Walhalla in Bayern. Von Ludwig I. initiiert, von Klenze
entworfen, war sie von Anfang gedacht als Monument in der Landschaft, das eine spezifische

Art der Annäherung ermöglichte. Der Gang zum Monument war gedacht als
untrennbarer Bestandteil des Erlebnisses des Denkmales selber. Wer sich der Walhalla
näherte, trat eine Reise in die Vergangenheit der Nation an, vollzog eine symbolische
Rückkehr zu ihren Ursprüngen und einen Aufbruch in eine neue Zukunft zugleich.
Erlebnis und Erkenntnis sollten gleichermassen konstitutive Elemente des Besuches sein.
Denkmallandschaft und Bildungsreise gehörten zusammen und wurden zugleich im
komplexen architektonischen Programm der Walhalla dargeboten11.

Betrachtet man die einzelnen Denkmäler, Feste und Mythen des 19. Jahrhunderts,
findet man in vielen Fällen diese Verbindungen und Verknüpfungen. Der Besuch des

7 K. Iten: «Aber den rechten Wilhelm haben wir...». Die Geschichte des Altdorfer Telldenkmals,
Altdorf 1995, präsentiert bildreich die Vor- und Entstehungsgeschichte des Teildenkmals in
Altdorf. Hier wird dagegen versucht, Kategorien für die historische Analyse von Denkmälern des
19. Jh. vorzustellen. Nicht eingehen werde ich dabei auf föderale und politische Friktionen in der
Entstehung und Rezeption der Schweizer Denkmäler, vgl. dazu G. Kreis: «Der Teil und das
Ganze. Zum partikularen Charakter schweizerischer Nationaldenkmäler», in: Unsere Kunstdenkmäler

1984, Heft 1, 10-22; ders.: «Denkmäler u. Denkmalnutzung in unserer Zeit», in: Schweizerische

Zeitschrift für Soziologie 3.1987, 411^-26.
8 Mythos bzw. Mysterium werden hier verstanden im Sinne Burckhardts als «dramatisierte heilige

Geschichte oder Legende»; J. Burckhardt: Die Kultur der Renaissance in Italien (1860), Leipzig
1930, 230; vgl. auch ders.: Über das Studium der Geschichte, hg. v. P. Ganz, München 1982,
85-88. Burckhardt betont, wie sehr der Mythos die Grundlage möglicher Wahrnehmungen und
Entscheidungen sei, Denkmuster ermögliche als auch begrenze, dass auch das 19. Jh. «in dem
Streben nach Freiheit die erschreckende innere Unfreiheit wahrzunehmen und einzugestehen»
habe (88). die durch mythische Vorstellungen bewirkt werde.

9 Viele Denkmäler wurden bewusst ausserhalb der Städte in einer - historisch oder ästhetisch -
besonders herausgehobenen Landschaft errichtet. Bekannteste Beispiele in Deutschland sind die
Walhalla und der Kyffhäuser.

10 Die Verbindung von Fest u. Denkmal betont auch W. Hardtwig: «Nationsbildung u. politische
Mentalität. Denkmal u. Fest im Kaiserreich», in: ders.: Geschichtskultur u. Wissenschaft, München

1990,264-301; ders.: «Soziale Räume u. politische Herrschaft. Leistungsverwaltung.
Stadterweiterung u. Architektur in München 1870 bis 1914», in: ders. u. K. Tenfelde Hg.: Soziale
Räume in der Urbanisierung, München 1990, 59-153.

11 J. Traeger: Der Weg nach Walhalla. Denkmallandschaft u. Bildungsreise im 19. Jh., Regensburg
1987.

48



Denkmals, die Teilnahme am Fest ermöglichte dem Besucher - wie im Theater - ein
«'dargestelltes', mit anderen Worten 'wiederhergestelltes' Erlebnis»12. Im Fest wurde
jene Vergangenheit symbolisch wiederholt, in die hinein der Mythos projiziert wurde.
Die Verkleidung der braven lippischen Bürger als Germanen bei der Feier am
Hermannsdenkmal 1909; die Kostümierung der vornehmsten Basler Honoratioren in antiken

Gewändern anlässlich der «Vereinigungsfeier» 1892, als man des Zusammenschlusses

von Gross- und Kleinbasel im Jahre 1392 gedachte; der Auftritt des
industriellen Grossmagnaten Krupp in einer bombastischen Ritterrüstung auf einem
Betriebsfest - diese Beispiele würde man wie selbstverständlich als symbolische Praktiken

beschreiben, wenn sie nicht von wohlsituierten Bürgern des 19. Jahrhunderts,
sondern von Tobriandern, Polynesiern oder Hopiindianern aufgeführt worden wären13.

Der Erlebnisbegriff verbindet seit Dilthey im wesentlichen drei Aspekte miteinander.

Einmal ist es immer ein Selbsterlebtes, es setzt die direkte und aktive Teilnahme
des einzelnen Individuums am Geschehen voraus. Wirklichkeit wird unmittelbar
erfasst - «Erlebnis» ist mehr als «Erkenntnis», ist mehr als nur rationales Wissen, nur
abstraktes Verstehen. Zweitens ist im augenblicklichen Erlebnis das Leben als Ganzes
repräsentiert. Zugespitzt wurde dieses Moment dann von Simmel, der das Erlebnis mit
dem Abenteuer verglich14. Drittens konstituiert sich das Erlebnis in der Erinnerung,
indem es für den Betreffenden eine bleibende Bedeutung erzeugt. Das Erlebte konstituiert

geradezu das Erinnerbare, setzt die Möglichkeit für Erinnerung. Das Erlebnis
geht jedoch nicht in dem auf, was sich an andere mitteilen lässt. Erlebnis unterscheidet
sich sowohl von Erkenntnis wie von Erinnerung15.

Der «Erlebnisraum», wie er idealtypisch gebildet wird durch die Verbindung von
Denkmal und Fest, Natur und Mythos, bot den Zeitgenossen die Möglichkeit,
mythisch überhöhte und gedeutete Vergangenheit selber zu erfahren. Sei es nun die
Völkerschlacht, sei es die Niederlage der römischen Legionen von Kaiser Augustus im
Teutoburger Wald, sei es eine mittelalterliche Schlacht der Eidgenossenschaft in der
Nähe von Basel16 - Ereignisse werden nachgespielt, um ein besonderes Erlebnis zu er-

12 V. Turner: Vom Ritual zum Theater, Frankfurt 1989, 25.
13 C. Tacke: Denkmal im sozialen Raum, Göttingen 1995, 207ff.; P. Sarasin: Stadt der Bürger.

Struktureller Wandel u. bürgerliche Lebenswelt - Basel 1870-1900, Basel 1990, 308ff.; K. Ten-
felde: Bilder von Krupp, München 1994.

14 G. Simmel: Das Abenteuer, in: ders.: Philosophische Kultur, Potsdam 19233, 13-30; das «Erleb¬
nis» als Modus der Aneignung von Vergangenheit entwickelt Simmel in ders.: «Die historische
Formung», in: Logos. Internationale Zeitschriftfür Philosophie der Kultur 7.1917718, 113-152,
das Einzelfaktum werde zur «Geschichte» «erst in der Form des Lebens, oder: daraufhin angesehen,

dass es Erlebnis ist» (115). Die Attraktivität des Begriffes und der damit verbundenen
ganzheitlichen Vorstellungen zeigt sich im parallelen Gebrauch bei so unterschiedlichen Gestalten
wie Max Weber und Ernst Jünger. Weber offerierte in «Wissenschaft als Beruf» den Münchner
Studenten das «Erlebnis der Wissenschaft... Denn nichts ist für den Menschen als Menschen
etwas wert, was er nicht mit Leidenschaft tun kann», M. Weber: «Wissenschaft als Beruf», in: ders.:
Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tübingen 19887, 582-613, hier 589. Fast analog
beschreibt Jünger den Weltkrieg und die Erfahrung des Krieges als Erlebnis, als Voraussetzung
für Erkenntnis; E. Jünger: Der Kampfals inneres Erlebnis, Berlin 1922.

15 H.-G. Gadamer: Wahrheit u. Methode. Tübingen 19754, 56-77, hier 61ff. «Wie die Erlebnisferne
und der Erlebnishunger, die aus dem Leiden an der komplizierten Apparatur der durch die
industrielle Revolution umgestalteten Zivilisation herrühren, das Wort 'Erlebnis' im allgemeinen
Sprachgebrauch aufsteigen lassen, so weist der neue Abstand, den das historische Bewusstsein
zur Überlieferung einnimmt, den Begriff des Erlebnisses in seine erkenntnistheoretische Funktion

ein» (61).
16 S.-L. Hoffmann: «Mythos u. Geschichte. Leipziger Gedenkfeiern der Völkerschlacht im 19. u.

frühen 20. Jh.», in: E. Francois u.a. Hg.: Nation u. Emotion, Göttingen 1995, 111-132; C. Tacke:
«Die 1900-Jahrfeier der Schlacht im Teutoburger Wald 1909. Von der 'klassenlosen Bürgerge-

49



möglichen, um Emotionen zu erzeugen17. Das Erlebnis verstärkt die Erinnerung,
vermittelt symbolische Verhaltensmuster.

Der «Erlebnisraum» setzt sich aus zwei Bestandteilen zusammen, dem Erlebnis und
dem Raum. Nur die Verbindung von beiden konstituiert ihn. Das Erlebnis einerseits lässt
sich aufgliedern und beschreiben, indem man analytisch folgende Bestandteile trennt.
Erstens das Ritual, die symbolische Praxis, die dramatische Inszenierung. Hier erlebt
der einzelne Teilnehmer gewissermassen ein Initiationsritual, durch welches er in eine
politische Gemeinschaft eingeführt oder durch welches er in eine politische
Herrschaftsordnung integriert wird. Zweitens erzeugt das Erlebnis Emotion, verbindet Politik

und Emotion miteinander. Drittens stiftetund erhält das Erlebnis Tradition, ist es
Voraussetzung für Erinnerung. Diese Eigenschaften, dieser Erlebnischarakter ist jedoch an
einen bestimmten Ort, an einen Raum gebunden. Das Erlebnis der Vergangenheit ist
nicht beliebig reproduzierbar, es benötigt auch die Aura eines herausgehobenen Ortes,
es sucht - oder erschafft sich - die Aura der Authentizität. Diese Gedächtnisorte sind
nicht nur Überreste der Vergangenheit, sie sind die «Bräuche einer Gesellschaft ohne
Bräuche», wie es Nora für Frankreich beschrieben hat18. Gerade Denkmäler sind Versuche,

diese Authentizität des Ortes erst zu erzeugen, durch das Denkmal herzustellen. Das
gilt sowohl für Kriegerdenkmäler, die in den meisten Fällen weder an der Stelle der
Kämpfe errichtet wurden noch Grabdenkmäler sind. Dasselbe gilt für viele
Nationaldenkmäler und Personenstandbilder des 19. Jahrhunderts. Das Denkmal schafft erst den
Raum, in welchem das Erlebnis stattfinden kann. Raum meint daher sowohl den
geographischen Ort als auch die historische Aura, die an den konkreten Platz gebunden ist.

Der «Erlebnisraum» ist damit auch mehr als der von Bourdieu definierte «soziale
Raum». Er beschreibt ihn als Geflecht von sozialen Beziehungen, das Konstruktionsprinzip

dieser Beziehungen sind die verschiedenen Sorten von Macht und Kapital.
Bourdieu beschreibt Symbolsysteme im Kern als Abbildungen von sozialen Beziehungen.

Trotz seiner Bekundung, materialistische Reduktionen aufbrechen zu wollen,
bleibt sein Modell statisch, kann er keine Dynamik zwischen der symbolischen und der
sozialen Dimension beschreiben. Bei ihm «determiniert» die Verteilungsstruktur des
Kapitals die Struktur des sozialen Feldes, die objektiven Kräfteverhältnisse «reproduzieren»

sich in den symbolischen. Dadurch gerät ihm die symbolische Welt zu einer
blossen «Repräsentation» der sozialen, kann er symbolisches Handeln nur als «Strategie»

verstehen, mit welcher Akteure ihre soziale Position sichern oder verbessern wollen.

Sowohl das Wechselspiel von symbolischen und sozialen Beziehungen, wie Mary
Douglas es beschreibt, als auch eine individuelle Kategorie wie die des Erlebnisses
können mit seinem theoretischen Ansatz nicht adäquat erfasst werden19.

Seilschaft' zur 'klassenlosen Volksgemeinschaft'?», in: M. Hettling u. P. Nolte Hg.: Bürgerliche
Feste, Göttingen 1993,192-230; P. Sarasin: «'Ihr Tod war unser Leben'. Die St. Jakobsfeiern im
19. u. frühen 20. Jh.», in: W. Geiser Hg.: Ereignis - Mythos - Deutung. 1444-1994 St. Jakob an
der Birs. Basel 1994. 83-125.

17 Das ist vergleichbar mit Turners «wiederhergestellten Erlebnissen». Turner: Ritual, 25.
18 P. Nora: Zwischen Geschichte u. Gedächtnis. Berlin 1990. 17; ders. Hg.: Les lieux de memoire,

6 Bde., Paris 1984ff.
19 P. Bourdieu: Sozialer Raum u. «Klassen», Frankfurt 19912, 27. 22f., 16. Deshalb auch bleiben

symbolische Verhaltensweisen weitgehend ausgespart, wenn man mit Bourdieus Begriff des
sozialen Raumes arbeitet. Das Denkmal, das Symbol also - was nicht gleichzusetzen ist mit einem
Symbolsystem - bleibt ausgespart. Das ist das Defizit von Tacke, Denkmal; ebenso bleiben
Elemente dessen, was hier als Erlebnisraum gefasst wird, unberücksichtigt bei A. Dörner: Politischer
Mythos u. symbolische Politik. Sinnstiftung durch symbolische Formen am Beispiel des
Hermannsmythos, Opladen 1995.

50



III.
Wie in kaum einem anderen europäischen Land finden sich die Bestandteile eines nationalen

Erlebnisraumes in der Schweiz um das Rütli konzentriert. Hier soll 1291 im
Zusammenschluss der drei Kantone Uri, Schwyz und Nidwaiden der erste Bund der
Eidgenossenschaft geschlossen worden sein. Am gegenüberliegenden Ufer des Sees wird der
historische Ort der Tellsage lokalisiert. Spätestens seit dem 19. Jahrhundert wurden
Rütli und Teil dann immer mehr ineinander verschmolzen, wurden sie von Besuchern
und auch von den Veranstaltern von Festen als integrale Elemente eines einheitlichen
Raumes gesehen und erlebt. Rütli und Teildenkmal, die Tellskapelle sowie die «hohle
Gasse» und «Zwinguri» bilden einen - im wahrsten Sinne des Wortes - erfahrbaren
patriotischen Raum, einen historischen sakralen Ort. Zusätzlich zu den skizzierten
Bestandteilen tritt hier noch die Natur hinzu: das Rütli als Wiese, der See, die Berge -
Geschichte und Natur werden hier zu einem einheitlichen Mythos verbunden20.

1859 wurden von der «Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft» fast 100000
Franken gesammelt, die Wiese gekauft - man wollte die Errichtung eines modernen
Gasthofes verhindern - und anschliesslich als Stiftung dem Staat übergeben. Ein Jahr
später, 1860, wurde ein obeliskähnlicher Stein im See in der Nähe des Rütli zu einem
Schillerdenkmal («Dem Sänger Teils ...» lautete die Inschrift) umgewandelt21.

Aus diesem Anlass verfasste Gottfried Keller einen Artikel, in welchem er einen
idealtypischen Entwurf nationalpatriotischer Festkultur entwarf. Anlässlich der
Schillerfeier beschreibt Keller jene Elemente, die nötig sind, um das «Bedürfnis nach
Schauhandlung» des Volks zu stillen. Er beschreibt zuerst das vergangene Fest,
welches selbst «wieder ein kleines Drama» gewesen sei. Das Verlangen nach einem Fest,
nach emotionaler Selbstvergewisserung entstehe immer dann, wenn ein «öffentlicher
Zustand» gelungen sei. Dann bedürfe man der Spiele, die «das Gewordene, von der
Schwere der Not und Sorge befreit, noch einmal werden lassen». Keller geht auf die
einzelnen Festarten ein, Festspiele, Festzüge, Sängerfeste, Freiturnen - nur im
Zusammenspiel aller Elemente sei «das ganze Leben beisammen»22. Kellers Anliegen ist es,

genau diese emotionale Komponente zu erfassen, die im historischen Fest entsteht und
emotionales Erlebnis und patriotisches Denken verbindet zu einem nationalen Empfinden.

Denn dann könnten Momente entstehen, bei denen Sinneseindrücke in Verbindung

mit dem Wort «eine Macht über das Gemüt übten, die alle Blasiertheit überwinden

und die verlorene Naivität zurückführen würde, welche für das notwendige Pathos
und zu der Mühe des Lernens und Übens unentbehrlich wäre, denn ohne innere und
äussere Achtung gedeiht nichts Klassisches»23. Vor der Popularisierung des Begriffs
«Erlebnis» beschreibt Keller hier - mit Hilfe von Begriffen wie Leben, Gemüt, Naivi-

20 G. Kreis: «Der 'homo alpinus helveticus'. Zum schweizerischen Rassendiskurs der 30er Jahre»,
in: G. P. Marchal u. A. Mattioli Hg.: Erfundene Schweiz, Zürich 1992, 175-190; G. P. Marchal:
«Das 'Schweizeralpenland': eine imagologische Bastelei», in: dass., 37^-9.

21 Zu den Schweizer Festspielen des späten 19. Jh. vgl. M. Stern: «Das historische Festspiel - Inte¬

gration um den Preis scheinhafter Identität», in: F. de Capitani u. G. Germann Hg.: Aufdem Weg
zu einer schweizerischen Identität, Freiburg 1987, 309-335; B. Engler u. G. Kreis Hg.: Das
Festspiel, Willisau 1988.

22 G. Keller: «AmMythenstein», in: ders.: Sämtliche Werke, Bd. 1, Bern 1948,121-157, hier 141f.,
153.

23 Ebd. 155. Vgl. zu Keller auch Stern: «Festspiel», 317f.; I. Weber-Kellermann: «Volkstheater u.
Nationalfestspiel bei Gottfried Keller», in: Deutsches Jahrbuchfür Volkskunde 3.1957,145-168;
U. Schweizer: Feier des Festes. Das Fest in der Dichtung Gottfried Kellers, Diss. Zürich 1973;
G. Kaiser: Gottfried Keller, Frankfurt 1981, 231-249; P. Utz: Die ausgehöhlte Gasse. Stationen
der Wirkungsgeschichte von Schillers «Wilhelm Teil», Königstein 1984, 95-118.

51



tat - Festkultur als Erlebnisraum. Das Zurückholen der verlorenen Naivität bindet die
Gegenwart an die vergangenen und verlorenen emotionalen Qualitäten der vergangenen

Zeit. Das kann nur Erfolg haben, wenn es gelingt, alle Wahrnehmungsdimensionen
(akustische, optische, die köperliche Tätigkeit, das rationale Verstehen) miteinander

zu verbinden - nur dann ist das Erlebnis als emphatische Situation möglich.
In der Schweiz wurde zwar nicht das Kellersche ideale Nationalfest in die Praxis

umgesetzt. Doch innerhalb weniger Jahrzehnte wurde das Rütli und seine Umgebung
zum eidgenössischen Erlebnisraum par excellence gestaltet. Der mythische Ort (die
Wiese als historischer Ursprung zusammen mit der Natur, dem See und den Bergen)
verband sich mit Denkmälern (dem Mythenstein für Schiller, dem Telldenkmal in
Altdorf), Feste versammelten grosse Besuchermassen. Zuerst waren es die Schillerfeiern,
dann Tellfeiern und Tellspiele, 1891 als Grossveranstaltung die 600-Jahr-Feier der
schweizerischen Eidgenossenschaft, schliesslich die Etablierung des schweizerischen
Nationalfeiertags (des 1. August), welcher seit den späten 1890er Jahren immer auch
auf dem Rütli begangen wurde24.

Nationale Werte, Vorstellungen und Überzeugungen sind immer an Emotionen
gebunden. Sie bedürfen der individuellen Aneignung, sie müssen erlebbar gemacht werden.

Ohne Emotion keine Nation. Für die Schweiz stellt sich dabei das besondere
Problem, dass die bei fast allen anderen europäischen Nationen vorherrschende Kopplung
von militärischem Tod im Krieg und emotionalen Bindungen an die Nation25 in der
Moderne der historischen Grundlage ermangelt. Seit bald zweihundert Jahren ist die
Schweiz ein Land (fast) ohne Krieg. Dennoch wurde der politische Totenkult gepflegt,
indem man einerseits auf die heroischen Schlachten und Figuren des späten Mittelalters

zurückgriff, andrerseits den während der Dienstzeit gestorbenen Militärdienstpflichtigen

Denkmäler errichtete. Die Funktion dieser auf den ersten Blick sinnlosen
Denkmäler kann man so beschreiben: sie machen die Nation erlebbar26.

Die Schweiz dürfte aber eines der seltenen Länder in Europa27 sein, in welchem auch
heute, am Ende des 20. Jahrhunderts, emotionale Bindungen an die Nation mehr durch
historische Tradition als durch moderne Kriegstote des 20. Jahrhunderts geknüpft werden.

Eine der Voraussetzungen hierfür ist, dass nach wie vor in einer beeindruckenden
Kontinuität die im 19. Jahrhundert geschaffenen historischen Erlebnisräume bestehen.
Wie heisst es im aktuellen historischen Führer zum Rütli - «Rütlifahrt ist immer auch
Wallfahrt»28. Die Nationen schufen sich seit dem 19. Jahrhundert ihre eigenen
Erlebnisräume, um diese Wallfahrt zu ermöglichen. In der Schweiz besteht dieser Raum bis
heute.

24 Grundlegend G. Kreis: Helvetia. Die Geschichte einer nationalen Repräsentationsfigur, Zürich
1991; ders.: Der Mythos von 1291. Zur Entstehung des Schweizer Nationalfeiertags, Basel 1991;
J. Wiget: Rütli, Zürich 1986; C. Santschi: Schweizer Nationalfeste im Spiegelder Geschichte,
Zürich 1991; Iten: Teildenkmal; C. Merki: Und wieder lodern die Höhenfeuer. Die schweizerische
Bundesfeier als Hochzeit der nationalen Ideologie, Zürich 1995.

25 M. Jeismann: Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen Feindbegriffu. Selbstverständ¬
nis in Deutschland u. Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992.

26 Zu den Denkmälern vgl. G. Kreis: «Gefallenendenkmäler in kriegsverschontem Land. Zum poli¬
tischen Totenkult der Schweiz», in: R. Koselleck u. M. Jeismann Hg.: Der politische Totenkult,
München 1994. 129-143.

27 Vielleicht könnte man für Schweden noch eine ähnliche Konstellation feststellen.
28 Wiget: Rütli, 8.

52



Als 1895 das Telldenkmal von Richard Kissling29 in Altdorf eingeweiht wurde,
bekam der nationale Erlebnisraum auch ein personales Identifikationsobjekt. Am Ende
des Jahrhunderts wurde die historische Heldenfigur möglichst anschaulich vergegenwärtigt.

Im 18. Jahrhundert hatte die Urner Regierung noch die von Raynal angetragene

Stiftung eines Telldenkmals abgelehnt mit folgender Begründung. So lange der
Eidgenosse noch so dächte wie bisher, dass er bei der Vorbeifahrt am Rütli «die Ahnen
segnet, Gott danket, der Freiheit sich freut und sich frei fühlt - so brauche es kein
steinernes Denkmal». Sollten aber die «Söhne und Enkel diese Empfindungen einst verlieren»

- dann würde ein Denkmal auch nichts nützen30. Vielleicht dachte die Kantonsregierung

hierbei explizit an die Tradition der «Schweizerreise», das Bereisen, Erfahren
und Erleben der herausragenden Orte der eigenen Geschichte und der eigenen Nation.
Denkmal und Reise vermittelten das patriotische Erlebnis31.

Seit dem frühen 19. Jahrhundert kann man verfolgen, wie es vielfältige Bemühungen

gab, doch ein Denkmal zu errichten. Sowohl private Interessenten als auch vor
allem der Urner Landammann Muheim forcierten die Errichtung eines Telldenkmals.
Nach einem Wettbewerb 1892 bekam Kissling den Auftrag, 1895 wurde es errichtet32.

Während im 18. Jahrhundert - zumindest von der Urner Regierung - die gewünschten
Eigenschaften in der Bevölkerung noch als selbstverständlich vorausgesetzt wurden,
wird der Appell an diese Qualitäten nun zum eigentlichen Zweck des Denkmals. Deshalb

auch wurde es in Bronze errichtet, um «realitätsähnlicher», um volksnäher zu
sein. Ein Marmorstandbild hätte den mythischen Eindruck verstärkt, hätte auch zu sehr

an klassische Vorbilder erinnert. Damit hätte die Gefahr bestanden, dass das Denkmal

primär ein Objekt der Gebildeten geblieben wäre33.

In den zeitgenössischen Reden wird diese Funktion deutlich ausgesprochen.
Muheim betont im Mai 1895 auf einer Versammlung der Landsgemeinde die Kontinuität
von Vergangenheit und Gegenwart. Die Initiatoren freuten sich, «dass dieses Denkmal
die Verehrung und den Glauben an den Teil in den Herzen des Schweizervolkes von
Neuem mächtig belebt und befestigt». Die Verbindung von Vätern und Nachkommen
wird im Denkmal selber versinnbildlicht- Vater und Sohn vereint stehen auf dem Sok-
kel. Genauso sollen die jetzigen Generationen zum Denkmal gehen - zu Teil als mythischem

Vater der Eidgenossen - und die Botschaft der Vergangenheit empfangen und
tradieren. «Ihr Väter, gehet auch mit Euern Kindern hin zum Teil und erzählt ihnen von
seinen Taten». Denn, die Eigenschaften, für die Teil steht, seien heute nicht mehr
selbstverständlich. «Leget Eurer Jugend endlich auch ans Herz, wie die Teiltugenden
heute noch, wie ehedem und immerfort wert gehütet zu werden» seien34.

In einem zeitgenössischen Gedicht, abgedruckt in einem Zeitungsartikel, hiess es

über Teil: «Der stand für Freiheit einst und Gut und Recht! Der sei ein Vorbild euch

für alle Zeit!» Dieses Motiv wiederholt sich beständig in den Reden. Teil als «Vorbild»,

29 Zu Kissling und seinen Werken vgl. den Katalog: Richard Kissling 1848-1919, Uri 1988 (Aus¬

stellung des Danioth-Rings); U. Windisch u. F. Cornu: Teil im Alltag, Zürich 1988.
30 R. Labhardt: Wilhelm Teil als Patriot und Revolutionär 1700-1800, Basel 1947, 72.
31 Zu dieser Tradition vgl. die Hinweise bei G. Kreis: «Die besseren Patrioten. Nationale Idee u. re¬

gionale Identität in der französischen Schweiz vor 1914», in: Capitani u. Germann Hg., 55-76;
U. ImHof: Mythos Schweiz, Zürich 1991, 105, 108; der Zusammenhang von Denkmal u. Reise
wird auch bei der Walhalla deutlich; Traeger: Walhalla.

32 Kissling 1848-1919; Iten: Altdorfer Telldenkmal.
33 Ebd. 199. Die Urner Kommission, die den Kisslingschen Entwurf begutachtete, forderte dann

auch die genaue Einhaltung der «nationalen Tracht» und bemängelte, dass Teils Sohn die «Form
eines jungen Griechen des Altertums» habe (215f.).

34 Ebd. 232f.

53



der die «Eigenschaften» des aufrechten Mannes und Bürgers verkörpere. Durch die
Feier und das Denkmal würden sie denn auch bestärkt im gegenwärtigen Betrachter.
Im Festspiel, das bei der Einweihung aufgeführt wurde, steht diese emotionale Haltung
des Betrachters im Mittelpunkt35. «Sage» und «Geschichte» führen ein Streitgespräch.
Es handelt davon, ob Teil eine reale historische Figur sei, oder statt dessen eine Erfindung,

ein «Trug», ein «Taumel», ein «Irrlicht», wie die «Geschichte» beständig
wiederholt. Die «Sage» betont statt dessen die Begeisterung des Volks - «Sieh, freudestolz
erglüht manch Angesicht. - Solch helle Züge prägt die Lüge nicht!».

Im Text des Festspiels plädiert die «Geschichte» für die Rationalität und kritisiert
die gefühlsmässige Erregung. «Vom Tageswerk zu eitlem Taumel schreiten, mit wicht-
gem Tun ein tosend Fest bereiten, woran die Kraft erkrankt im Sinnentrug» - das sei
ihre Sache nicht. Deshalb will sie die Enthüllung des Denkmals verhindern. Die
«Sage» beschwört dagegen gerade den Erlebnischarakter des Festes, wie in der
Begeisterung des Augenblicks die gewünschten Eigenschaften neu entstehen. «Dem Volke
lass des Sorgenjochs Vergessen, im Feierkleide strömt es froh herbei, es will die Kraft
an alten Helden messen, und sie beschauend wirds aufs neue frei!» Und schliesslich:
«Was lang sein Volk geglaubt, das ist ihm war, ein Steuer ists ihm in der Sturm Gefahr.»
Die «Sage» betont die Kontinuität zur Vergangenheit, zu früheren Zeiten. Zur Schlichtung

des Streits wird der Geist Schillers aufgerufen. Dieser präsentiert sich dann
gewissermassen nur als Chronist des Volkes, denn jenes habe die Taten vollbracht - «und
einem dichtets an die Wunder, die es vollbracht».

Die «Geschichte» wird sodann von ihren eigenen Zeugen blossgestellt - die
herbeigerufenen Winkelried und der Krieger aus der Schlacht bei St. Jakob bekennen sich zu
Teil als Vorbild (der Kämpfer bei St. Jakob bekundet, er «dacht an den Teil und starb»).
Die Geschichte gibt sich geschlagen, akzeptiert Teil als real. «Auf einem Blatt, worauf
ich nie gesucht: In Volkesseele fand ich dich gebucht.» Das war die Botschaft der Feier.
Und wer es noch nicht verstanden hatte, dem teilten es die anwesenden Honoratioren
mit. Man sei gekommen, «um die alte Zeit zu suchen, zu sehen und zu feiern, und wir
sahen sie, geistig und wirklich». «Teil! Du bist kein Wahngebilde!» Oder, explizit auf
das Festerlebnis rekurrierend: «Möge der Anblick dieses Meisterwerks die kommenden

Generationen entflammen und mit denselben Gefühlen der Vaterlands- und
Freiheitsliebe inspirieren, die uns in diesen Festtagen beseelen». Das sei die richtige
Antwort an jene, die sich weigerten, «einer Volksüberlieferung sich zu beugen»36. Das
Erlebnis des Festes sollte jene Gefühle erzeugen, die der einzelne in der Gegenwart nicht
mehr direkt erfahren konnte. Und Teil verkörperte ein Vorbild, das zur Identifikation
als Mann, Familienvater und Bürger des Gemeinwesens zugleich dienen konnte.

Teil ist eine ideale Verkörperung des einzelnen Bürgers. Im Prinzip kann jeder -
eigentlich soll jeder so sein wie er. Zumindest soll sich jeder darum bemühen, die
präsentierten Eigenschaften und Tugenden, die «Grundsätze», wie es in den Reden immer
wieder heisst, in sich selber auszubilden. Betrachter und dargestellte Figur werden als
prinzipiell gleich verstanden, das Denkmal ist die Aufforderung, sich der verkörperten
Person anzuverwandeln. Im Gegensatz dazu fordern dynastische Denkmäler auf, einen
«Führer» zu ehren und ihm zu folgen. Die Suggestion des Denkmals liegt darin, der
dargestellten Person zu gehorchen, zu folgen, ihre besondere Position und
Andersartigkeit anzuerkennen.

35 Die Zitate aus dem Festspiel nach dem Abdruck des Textes ebd. 279-287.
36 Das Wilhelm Teil-Denkmal, Altdorf 1896, 59, 61 (Nationalrat Holdener), 63 (Ständerat von

Schaller).

54



In einer Hymne auf die Errichtung des Begasschen Denkmals in Berlin hiess es über
den deutschen Wilhelm I. (sein Enkel Wilhelm II. versuchte, ihn zum «Grossen» zu
stilisieren): «Von dem Tapfern, von dem Edlen, Der uns führt mit starker Hand, - Ihm
soll dienen, ihn soll schützen echter deutscher Heldenmut!»37 In Deutschland wird in
diesem Beispiel der Bürger durch das Denkmal in eine passive Rolle genötigt. Er soll
den auf dem Denkmal abgebildeten als «Führer» anerkennen. Das Denkmal erzeugt
eine hierarchische Konstellation. Im Kontrast dazu bietet das Telldenkmal in der
Schweiz die andere Möglichkeit der Verbindung von Betrachter und Dargestelltem.
Indem vor allem auf die Eigenschaften Teils Bezug genommen wurde, indem Teil als

Teil des Volkes selber inszeniert wurde, präsentierte man ihn als potentiell Gleichen.
Auch wenn nicht jeder seine Taten leisten konnte, seine Tugenden sollten übernommen
werden. Das ermöglichte dem Bürger eine Identifikation mit der vergangenen Person.

Erlebnis und Identifikation sicherten die Kontinuität von Vergangenheit und Gegenwart.

IV.

Das Telldenkmal in Altdorf ist, wie gesagt, ein spätes Beispiel des Personenstandbilds.
Seit dem späten 19. Jahrhundert suchte man auch nach künstlerischen Alternativen für
die Darstellung historischer Sujets. Zum Teil ging man zu Monumentalanlagen über,
favorisierte Architekturdenkmäler. Die Identifikation mit einer historischen Figur
wurde schwerer. Das galt sowohl für die Denkmäler kultureller Heroen38 als auch für
politische Gestalten. Eine gemeinsame Grundlage an bürgerlichen Wertorientierungen
und Verhaltensmustern wie an gemeinsamen ästhetischen Normen gab es nicht mehr.
Das Denkmal konnte keine allgemein akzeptable Form der Identifikation mehr anbieten.

Denkmäler können seitdem Sinn nicht mehr stiften, sondern bestenfalls Fragen
stellen. Vielleicht liegt heutzutage darin das «Erlebnis» des Denkmals - die Verweigerung

der Identifikation bewirkt Verunsicherung. Dem Betrachter wird eine Frage
aufgenötigt, die er bisweilen als Zumutung empfindet. Das spiegelt sich in der
Auseinandersetzung wider, die im Sommer 1995 in der Presse in Uri ausgetragen wurde. Anlässlich

des 100. Geburtstages des Altdorfer Telldenkmals wurden in der Stadt
18 zeitgenössische Exponate ausgestellt, die einen Dialog mit dem «alten» Denkmal
führen sollten39. Die moderne Kunst verweigerte sich der Identifikation. Was bleibt, ist
das «Erlebnis» der Denkmäler. Ein Erlebnis jedoch, das keinen Sinn mehr erzeugt,
indem es Vergangenheit und Gegenwart verbindet. Die Bedeutung muss der einzelne
selbst erzeugen. Wilhelm Teil vermittelt keine Ratschläge mehr für die moderne
Gesellschaft. Das Denkmal und der Betrachter stehen in verschiedenen historischen
Zeiten.

37 Zitate aus Iten: Telldenkmal, 2411.
38 R. Selbmann: Dichterdenkmäler in Deutschland, Stuttgart 1988, 150ff.
39 Memento. Zeitgenössische Kunst zum Thema Denkmal in Altdorf, Altdorf 1995.

55


	Das Denkmal als Fetisch : Rütli und Tell

