Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 47 (1997)

Heft: 1

Artikel: Das Denkmal als Fetisch : Ritli und Tell
Autor: Hettling, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81174

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Denkmal als Fetisch — Riitli und Tell

Manfred Hettling

I

Das spite 19. Jahrhundert war eine Zeit der Sehnsucht. Trotz aller Erfolge in der Ver-
ringerung 6konomischer und sozialer Probleme, trotz des fulminanten Voranschreitens
von naturwissenschaftlicher Erkenntnis und medizinischer Versorgung war das Fin de
siecle keine Zeit der Zufriedenheit. Eines der populédrsten Bilder in den biirgerlichen
Kreisen um die Jahrhundertwende symbolisiert diese Stimmung — Bocklins «Toten-
insel». Zivilisationsmiidigkeit war schick. Harmonie schien zur unerfiillbaren Utopie
geworden zu sein. Nicht mehr in der aktuellen geschichtlichen Gegenwart erhoffte
man die Ruhe, die Harmonie, nur noch in der zeitlich und ridumlich weit entfernten
Lage eines exotischen antiken Strandes konnte Bocklin eine «Lebensinsel» darstellen.
Die «Toteninsel» hingegen verbindet noch Vergangenheit und Gegenwart — als Reise
in die Vergangenheit, als Besuch bei den Toten auf dem Friedhof.

Die Sehnsucht der Jahrhundertwende war ein Sehnen nach Harmonie, nach Aufhe-
ben von Gegensitzen und Spannungen. « Wir ‘leben’ so wenig!» klagte Bocklin'. Denn
durch das «Leben» erwartete man ebenso eine Aufhebung der auseinanderstrebenden
Tendenzen, erhoffte man eine nicht mehr als selbstverstindliche erfahrene Einheit der
Lebenswelt.

Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts wurde der Begriff «Erlebnis» populir. Zuvor
kaum gebraucht’, bezeichnete er zusammen mit den verschiedenen zusammengesetz-
ten Formen von «Leben-» das Bediirfnis nach Ganzheit und Unmittelbarkeit. Im «Er-
lebnis» schien noch moglich, was in der alltiglichen Welt kaum mehr gelingen mochte.
Zweierlei vor allem konnte im «Erlebnis» noch integriert und verbunden werden, was
ansonsten immer schwieriger zusammenzufiihren war.

Einerseits konnte das «Erlebnis» die Differenz von Vergangenheit und Gegenwart
tiberbriicken. Fast selbstverstindlich ist es geworden, das 19. Jahrhundert als historisti-
sches Jahrhundert zu beschreiben. In einer Zeit des Fortschrittsglaubens und der Ver-
dnderung habe man zugleich auch die Vergangenheit entdeckt, die Traditionen «erfun-
den», wie es Hobsbawm griffig formuliert hat. Die neue Zeit konstruierte sich die ad-
dquate Vorgeschichte. Dieses Bild muss man jedoch ergéinzen. Das 19. Jahrhundert
war mindestens so sehr vom Bemiihen geprigt, eine Kontinuitit von Vergangenheit
und Gegenwart zu beschworen. Seit dem ersten Drittel des Jahrhunderts ging die
Selbstverstandlichkeit verloren, mit welcher man frithere Zeiten als Bestandteil der

1 Z. Zelger: A. Bocklin, Die Toteninsel. Selbstheroisierung und Abgesang der abendlindischen
Kultur, Frankfurt 1991, 30.

2 Das Worterbuch der Gebriider Grimm verzeichnet — 1862 — nur zwei Belege unter dem Stichwort
«Erlebnis»; J. u. W. Grimm Hg.: Deutsches Wérterbuch, Bd. 3, Leipzig 1862 / ND Miinchen
1984, 895.

46



eigenen Welt betrachtete. Die Tradition wurde zur Historie, die Geschichte zum gros-
sen Thema des Jahrhunderts®. In dem Masse, wie eine Differenz von Vergangenheit
und Gegenwart wahrgenommen wurde, wuchs die Angst, dass dieser Graben grosser
werden konnte. Denn die Entdeckung der Vergangenheit, genauer gesagt: der Vergéng-
lichkeit der Vergangenheit, liess auch die eigene Gegenwart in einem andern Licht er-
scheinen. Auch sie wurde damit potentiell vergénglich, auch die eigene Existenz er-
wies sich als wandelbar, als fliichtig. Fortschrittsglaube und Vergénglichkeitsangst be-
standen im 19. Jahrhundert nebeneinander. Nicht so sehr die Erfindung der Tradition
prigte die Jahrhundertwende, sondern das Bemiihen, Vergangenheit als weiter andau-
ernd zu beschworen, Vergangenheit zu «erleben». Das bannte die Angst vor der Erfah-
rung der Vergéinglichkeit, dem Bewusstwerden der eigenen Endlichkeit.

Sucht man nach der psychischen Struktur dieses Zusammenhangs, findet man sie in
Freuds Bemerkungen tiber den Fetischismus. Er beschreibt den Fetisch als Ersatz fiir
den fehlenden Phallus der Mutter. Der Knabe sucht sich diesen Ausweg, um sich der
Erkenntnis verweigern zu konnen, dass die Mutter anders ist. Denn das zerstort zu-
néchst einmal seine Sicherheit von sich selber, ldsst ihn in seiner eigenen Existenz frag-
wiirdig werden, 16st Kastrationsangst aus. Ubertragen auf die Vergangenheitswahrneh-
mung heisst das: das Bewusstwerden der Vergénglichkeit der Vergangenheit fiihrt hin
zum Wissen um die Vergénglichkeit der Gegenwart. Wie der Fetisch ein Objekt ist, um
diese Erkenntnis zu verhindern, so sind die konstruierten Vergangenheitszeichen des
19. Jahrhunderts ebenfalls Beispiele fiir diese Umlenkung des Interesses. Die Denk-
miler, Feste, Festspiele, historischen Bauten sollen eine Vergangenheit vergegenwirti-
gen —um die Angst vor der Verginglichkeit zu bannen. Das ist der Mechanismus, der
sich — so Freud — «in der Schaffung dieses Ersatzes ein Denkmal gesetzt hat».

Vergangenheit und Gegenwart wurden verschmolzen, wurden als vereint wahrge-
nommen im «Erlebnis» der Vergangenheit. Hier, im Erleben der Geschichte wurde die
Differenz iiberwunden, konnte die Angst der eigenen Endlichkeit gebannt werden.
Deutlich wird dabei auch, wie sehr das eine Angst der sikularisierten Gesellschaft ist.
Erst der Verlust der Transzendenz lisst die Vergiinglichkeit zum Schrecken werden”.

Andprerseits wurde im «Erlebnis» eine Erfahrung individueller Ganzheit moglich, wie
sie in der Lebenswelt der Industriegesellschaft nicht mehr direkt gegeben schien’. Das
war das zentrale Thema der Kulturkritik um die Jahrhundertwende. Aber auch andere
Stimmen, die die moderne Welt uneingeschrinkt bejahten und entschieden verteidigten,
wiesen darauf hin. Der «Unfasslichkeit des Ganzen», wie Karl Jaspers es nannte, konnte
man nicht mehr entgehen. Das einzelne Individuum sei aufgelostin Funktionen, jeder sei
mehrund mehr umgeben von Dingen und Gegenstinden, die weit jenseits seiner eigenen
Anschauung und Erfahrung hergestellt und erzeugt wiirden. «Eine vielleicht sonoch nie
gewesene Lebensangst ist der unheimliche Begleiter des modernen Menschen.»®

3 W. Hager: Geschichte in Bildern. Studien zur Historienmalerei des 19. Jh., Hildesheim 1989.

4 S. Freud: Fetischismus (1927), in: ders.: Psychologie des Unbewussten, Studienausgabe, Bd. 3,
Frankfurt 1975, 379-388, 385 (Zitat). Freud selber legt die Ubertragung dieser Denkfigur auf po-
litische Vorginge nahe, fiihrt sie aber nicht weiter aus. «Eine Zhnliche Panik wird vielleicht der
Erwachsene spiiter erleben, wenn der Schrei ausgegeben wird, Thron und Altar sind in Gefahr,
und sie wird zu dhnlich unlogischen Konsequenzen fiihren» (384).

5 Bei allen Parallelen zwischen der Jahrhundertwende und der Gegenwart — wenn Kultursoziolo-
gen heute von der «Erlebnisgesellschaft» sprechen oder die Soziologie Lebensstile untersucht,
fehlt ein Moment dessen, was um 1900 im Begriff des «Erlebnisses» gebiindelt wurde: ein spezi-
fischer Zweck, besondere politische oder nationale Bedeutung; vgl. G. Schulze: Die Erlebnisge-
sellschaft, Frankfurt 1992.

6 K. Jaspers: Die geistige Situation der Zeit (1929), Berlin 1979, 100, 55.

4 7Zs. Geschichte 47



Der Denkmalkult des 19. Jahrhunderts war eine der moglichen Antworten auf dieses
Problem. Er stellte das vergangene herausragende Individuum auf den Sockel. Das
fiihrte zum einen die Ganzheit der Person vor Augen, die in der eigenen Gegenwart
nicht mehr als selbstverstiandlich gegeben schien. Und es erméglichte andrerseits einen
sinnlichen Zugriff auf die Geschichte, ein emotionales Erleben des Vergangenen.
Diese Kategorien sollen im Folgenden am Beispiel des Riitli und des Wilhelm-Tell-
Denkmals in Altdorf veranschaulicht werden’.

IL.

Untersucht man Symbolsysteme, muss man menschliches Handeln im Zusammen-
hang untersuchen, nicht nur einzelne Zeichen und Objekte wie Denkméiler, Fahnen,
Bilder. Denkmal und Natur, Fest und Mythos gehiren zusammen®. Diese Bestandteile
konstituieren einen «Erlebnisraum»’. Bisher sind von der Forschung meist nur ein-
zelne Bestandteile dieses Erlebnisraumes untersucht worden. Demgegeniiber mochte
ich betonen, dass Denkmal und Fest, Aufstellungsort und mythischer Ursprung, auf
den sich die Erinnerung bezieht, immer als Einheit zu verstehen sind'. Eines der klar-
sten Beispiele dafiir ist die Walhalla in Bayern. Von Ludwig I. initiiert, von Klenze ent-
worfen, war sie von Anfang gedacht als Monument in der Landschaft, das eine spezifi-
sche Art der Anniherung erméglichte. Der Gang zum Monument war gedacht als un-
trennbarer Bestandteil des Erlebnisses des Denkmales selber. Wer sich der Walhalla
niherte, trat eine Reise in die Vergangenheit der Nation an, vollzog eine symbolische
Riickkehr zu ihren Urspriingen und einen Aufbruch in eine neue Zukunft zugleich. Er-
lebnis und Erkenntnis sollten gleichermassen konstitutive Elemente des Besuches sein.
Denkmallandschaft und Bildungsreise gehorten zusammen und wurden zugleich im
komplexen architektonischen Programm der Walhalla dargeboten'’.

Betrachtet man die einzelnen Denkmiler, Feste und Mythen des 19. Jahrhunderts,
findet man in vielen Fillen diese Verbindungen und Verkniipfungen. Der Besuch des

7 K. Iten: «Aber den rechten Wilhelm haben wir ...». Die Geschichte des Altdorfer Telldenkmals,
Altdorf 1995, présentiert bildreich die Vor- und Entstehungsgeschichte des Telldenkmals in Alt-
dorf. Hier wird dagegen versucht, Kategorien fiir die historische Analyse von Denkmilern des
19. Jh. vorzustellen. Nicht eingehen werde ich dabei auf féderale und politische Friktionen in der
Entstehung und Rezeption der Schweizer Denkmiiler, vgl. dazu G. Kreis: «Der Teil und das
Ganze. Zum partikularen Charakter schweizerischer Nationaldenkmiler», in: Unsere Kunstdenk-
mdler 1984, Heft 1, 10-22; ders.: «<Denkméler u. Denkmalnutzung in unserer Zeit», in: Schweize-
rische Zeitschrift fiir Soziologie 3.1987, 411-426.

8 Mythos bzw. Mysterium werden hier verstanden im Sinne Burckhardts als «dramatisierte heilige
Geschichte oder Legende»; J. Burckhardt: Die Kultur der Renaissance in Italien (1860), Leipzig
1930, 230; vgl. auch ders.: Uber das Studium der Geschichte, hg. v. P. Ganz, Miinchen 1982,
85-88. Burckhardt betont, wie sehr der Mythos die Grundlage méglicher Wahrnehmungen und
Entscheidungen sei, Denkmuster ermégliche als auch begrenze, dass auch das 19. Jh. «in dem
Streben nach Freiheit die erschreckende innere Unfreiheit wahrzunehmen und einzugestehen»
habe (88), die durch mythische Vorstellungen bewirkt werde.

9 Viele Denkmiiler wurden bewusst ausserhalb der Stidte in einer — historisch oder #sthetisch — be-
sonders herausgehobenen Landschaft errichtet. Bekannteste Beispiele in Deutschland sind die
Walhalla und der Kyffhéuser.

10 Die Verbindung von Fest u. Denkmal betont auch W. Hardtwig: «Nationsbildung u. politische
Mentalitét. Denkmal u. Fest im Kaiserreich», in: ders.: Geschichtskultur u. Wissenschaft, Miin-
chen 1990, 264-301; ders.: «Soziale Rdume u. politische Herrschaft. Leistungsverwaltung. Stadt-
erweiterung u. Architektur in Miinchen 1870 bis 1914», in: ders. u. K. Tenfelde Hg.: Soziale
Rdiume in der Urbanisierung, Miinchen 1990, 59—153.

11 J. Traeger: Der Weg nach Walhalla. Denkmallandschaft u. Bildungsreise im 19. Jh., Regensburg
1987.

48



Denkmals, die Teilnahme am Fest erm&glichte dem Besucher — wie im Theater — ein
«‘dargestelltes’, mit anderen Worten ‘wiederhergestelltes’ Erlebnis»'>. Im Fest wurde
jene Vergangenheit symbolisch wiederholt, in die hinein der Mythos projiziert wurde.
Die Verkleidung der braven lippischen Biirger als Germanen bei der Feier am Her-
mannsdenkmal 1909; die Kostiimierung der vornehmsten Basler Honoratioren in anti-
ken Gewindern anldsslich der «Vereinigungsfeier» 1892, als man des Zusammen-
schlusses von Gross- und Kleinbasel im Jahre 1392 gedachte; der Auftritt des indu-
striellen Grossmagnaten Krupp in einer bombastischen Ritterriistung auf einem
Betriebsfest — diese Beispiele wiirde man wie selbstversténdlich als symbolische Prak-
tiken beschreiben, wenn sie nicht von wohlsituierten Biirgern des 19. Jahrhunderts,
sondern von Tobriandern, Polynesiern oder Hopiindianern aufgefiihrt worden wiiren".

Der Erlebnisbegriff verbindet seit Dilthey im wesentlichen drei Aspekte miteinan-
der. Einmal ist es immer ein Selbsterlebtes, es setzt die direkte und aktive Teilnahme
des einzelnen Individuums am Geschehen voraus. Wirklichkeit wird unmittelbar er-
fasst — «Erlebnis» ist mehr als «Erkenntnis», ist mehr als nur rationales Wissen, nur ab-
straktes Verstehen. Zweitens ist im augenblicklichen Erlebnis das Leben als Ganzes re-
prasentiert. Zugespitzt wurde dieses Moment dann von Simmel, der das Erlebnis mit
dem Abenteuer verglich'®. Drittens konstituiert sich das Erlebnis in der Erinnerung,
indem es fiir den Betreffenden eine bleibende Bedeutung erzeugt. Das Erlebte konsti-
tuiert geradezu das Erinnerbare, setzt die Moglichkeit fiir Erinnerung. Das Erlebnis
geht jedoch nicht in dem auf, was sich an andere mitteilen l4sst. Erlebnis unterscheidet
sich sowohl von Erkenntnis wie von Erinnerung".

Der «Erlebnisraum», wie er idealtypisch gebildet wird durch die Verbindung von
Denkmal und Fest, Natur und Mythos, bot den Zeitgenossen die Moglichkeit, my-
thisch iiberhohte und gedeutete Vergangenheit selber zu erfahren. Sei es nun die Vol-
kerschlacht, sei es die Niederlage der romischen Legionen von Kaiser Augustus im
Teutoburger Wald, sei es eine mittelalterliche Schlacht der Eidgenossenschaft in der
Nihe von Basel'® — Ereignisse werden nachgespielt, um ein besonderes Erlebnis zu er-

12 V. Turner: Vom Ritual zum Theater, Frankfurt 1989, 25.

13 C. Tacke: Denkmal im sozialen Raum, Gottingen 1995, 207ff.; P. Sarasin: Stadt der Biirger.
Struktureller Wandel u. biirgerliche Lebenswelt — Basel 1870-1900, Basel 1990, 308ff.; K. Ten-
felde: Bilder von Krupp, Miinchen 1994.

14 G. Simmel: Das Abenteuer, in: ders.: Philosophische Kultur, Potsdam 1923°, 13-30; das «Erleb-
nis» als Modus der Aneignung von Vergangenheit entwickelt Simmel in ders.: «Die historische
Formung», in: Logos. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie der Kultur 7.1917/18, 113-152,
das Einzelfaktum werde zur «Geschichte» «erst in der Form des Lebens, oder: daraufhin angese-
hen, dass es Erlebnis ist» (115). Die Attraktivitit des Begriffes und der damit verbundenen ganz-
heitlichen Vorstellungen zeigt sich im parallelen Gebrauch bei so unterschiedlichen Gestalten
wie Max Weber und Ernst Jiinger. Weber offerierte in «Wissenschaft als Beruf» den Miinchner
Studenten das «Erlebnis der Wissenschaft ... Denn nichts ist fiir den Menschen als Menschen et-
was wert, was er nicht mit Leidenschaft tun kann», M. Weber: «Wissenschaft als Beruf», in: ders.:
Gesammelte Aufsditze zur Wissenschaftslehre, Tiibingen 19887, 582613, hier 589. Fast analog
beschreibt Jiinger den Weltkrieg und die Erfahrung des Krieges als Erlebnis, als Voraussetzung
fiir Erkenntnis; E. Jiinger: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin 1922.

15 H.-G. Gadamer: Wahrheit u. Methode, Tiibingen 1975%, 5677, hier 61ff. «Wie die Erlebnisferne
und der Erlebnishunger, die aus dem Leiden an der komplizierten Apparatur der durch die indu-
strielle Revolution umgestalteten Zivilisation herriihren, das Wort ‘Erlebnis’ im allgemeinen
Sprachgebrauch aufsteigen lassen, so weist der neue Abstand, den das historische Bewusstsein
zur Uberlieferung einnimmt, den Begriff des Erlebnisses in seine erkenntnistheoretische Funk-
tion ein» (61).

16 S.-L. Hoffmann: «Mythos u. Geschichte. Leipziger Gedenkfeiern der Volkerschlacht im 19. u.
frithen 20. Jh.», in: E. Francois u.a. Hg.: Nation u. Emotion, Gottingen 1995, 111-132; C. Tacke:
«Die 1900-Jahrfeier der Schlacht im Teutoburger Wald 1909. Von der ‘klassenlosen Biirgerge-

49



moglichen, um Emotionen zu erzeugen'’. Das Erlebnis verstirkt die Erinnerung, ver-
mittelt symbolische Verhaltensmuster.

Der «Erlebnisraum» setzt sich aus zwei Bestandteilen zusammen, dem Erlebnis und
dem Raum. Nurdie Verbindung von beiden konstituiert ihn. Das Erlebnis einerseits lidsst
sich aufgliedern und beschreiben, indem man analytisch folgende Bestandteile trennt.
Erstens das Ritual, die symbolische Praxis, die dramatische Inszenierung. Hier erlebt
der einzelne Teilnehmer gewissermassen ein Initiationsritual, durch welches er in eine
politische Gemeinschaft eingefiihrt oder durch welches er in eine politische Herr-
schaftsordnung integriert wird. Zweitens erzeugt das Erlebnis Emotion, verbindet Poli-
tik und Emotion miteinander. Drittens stiftet und erhilt das Erlebnis Tradition, ist es Vor-
aussetzung fiir Erinnerung. Diese Eigenschaften, dieser Erlebnischarakter ist jedoch an
einen bestimmten Ort, an einen Raum gebunden. Das Erlebnis der Vergangenheit ist
nicht beliebig reproduzierbar, es benétigt auch die Aura eines herausgehobenen Ortes,
es sucht — oder erschafft sich — die Aura der Authentizitit. Diese Gedichtnisorte sind
nicht nur Uberreste der Vergangenheit, sie sind die «Briuche einer Gesellschaft ohne
Briuche», wie es Nora fiir Frankreich beschrieben hat'*. Gerade Denkmiiler sind Versu-
che, diese Authentizitét des Ortes erst zu erzeugen, durch das Denkmal herzustellen. Das
gilt sowohl fiir Kriegerdenkmaler, die in den meisten Fillen weder an der Stelle der
Kémpfe errichtet wurden noch Grabdenkmiiler sind. Dasselbe gilt fiir viele National-
denkmiiler und Personenstandbilder des 19. Jahrhunderts. Das Denkmal schafft erst den
Raum, in welchem das Erlebnis stattfinden kann. Raum meint daher sowohl den geogra-
phischen Ort als auch die historische Aura, die an den konkreten Platz gebunden ist.

Der «Erlebnisraum» ist damit auch mehr als der von Bourdieu definierte «soziale
Raums». Er beschreibt ihn als Geflecht von sozialen Beziehungen, das Konstruktions-
prinzip dieser Beziehungen sind die verschiedenen Sorten von Macht und Kapital.
Bourdieu beschreibt Symbolsysteme im Kern als Abbildungen von sozialen Beziehun-
gen. Trotz seiner Bekundung, materialistische Reduktionen aufbrechen zu wollen,
bleibt sein Modell statisch, kann er keine Dynamik zwischen der symbolischen und der
sozialen Dimension beschreiben. Bei ihm «determiniert» die Verteilungsstruktur des
Kapitals die Struktur des sozialen Feldes, die objektiven Krifteverhiltnisse «reprodu-
zieren» sich in den symbolischen. Dadurch geriit ihm die symbolische Welt zu einer
blossen «Repriisentation» der sozialen, kann er symbolisches Handeln nur als «Strate-
gie» verstehen, mit welcher Akteure ihre soziale Position sichern oder verbessern wol-
len. Sowohl das Wechselspiel von symbolischen und sozialen Beziehungen, wie Mary
Douglas es beschreibt, als auch eine individuelle Kategorie wie die des Erlebnisses
konnen mit seinem theoretischen Ansatz nicht adiquat erfasst werden'’.

sellschaft’ zur ‘klassenlosen Volksgemeinschaft’?», in: M. Hettling u. P. Nolte Hg.: Biirgerliche
Feste, Gottingen 1993, 192-230; P. Sarasin: «‘Ihr Tod war unser Leben’. Die St. Jakobsfeiern im
19. u. frithen 20. Jh.», in: W. Geiser Hg.: Ereignis — Mythos — Deutung. 1444-1994 St. Jakob an
der Birs, Basel 1994, 83—125.

17 Das ist vergleichbar mit Turners «wiederhergestellten Erlebnissen», Turner: Ritual, 25.

18 P. Nora: Zwischen Geschichte u. Gedcichtnis, Berlin 1990, 17; ders. Hg.: Les lieux de mémoire,
6 Bde., Paris 1984ff.

19 P. Bourdieu: Sozialer Raum u. «Klassen», Frankfurt 19912, 27, 22f., 16. Deshalb auch bleiben
symbolische Verhaltensweisen weitgehend ausgespart, wenn man mit Bourdieus Begriff des so-
zialen Raumes arbeitet. Das Denkmal, das Symbol also — was nicht gleichzusetzen ist mit einem
Symbolsystem — bleibt ausgespart. Das ist das Defizit von Tacke, Denkmal; ebenso bleiben Ele-
mente dessen, was hier als Erlebnisraum gefasst wird, unberiicksichtigt bei A. Dérner: Politischer
Mythos u. symbolische Politik. Sinnstiftung durch symbolische Formen am Beispiel des Her-
mannsmythos, Opladen 1995.

50




III.

Wie in kaum einem anderen europdischen Land finden sich die Bestandteile eines natio-
nalen Erlebnisraumes in der Schweiz um das Riitli konzentriert. Hier soll 1291 im Zu-
sammenschluss der drei Kantone Uri, Schwyz und Nidwalden der erste Bund der Eidge-
nossenschaft geschlossen worden sein. Am gegeniiberliegenden Ufer des Sees wird der
historische Ort der Tellsage lokalisiert. Spitestens seit dem 19. Jahrhundert wurden
Riitli und Tell dann immer mehr ineinander verschmolzen, wurden sie von Besuchern
und auch von den Veranstaltern von Festen als integrale Elemente eines einheitlichen
Raumes gesehen und erlebt. Riitli und Telldenkmal, die Tellskapelle sowie die «hohle
Gasse» und «Zwinguri» bilden einen — im wahrsten Sinne des Wortes — erfahrbaren pa-
triotischen Raum, einen historischen sakralen Ort. Zusitzlich zu den skizzierten Be-
standteilen tritt hier noch die Natur hinzu: das Riitli als Wiese, der See, die Berge — Ge-
schichte und Natur werden hier zu einem einheitlichen Mythos verbunden®.

1859 wurden von der «Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesellschaft» fast 100000
Franken gesammelt, die Wiese gekauft — man wollte die Errichtung eines modernen
Gasthofes verhindern — und anschliesslich als Stiftung dem Staat iibergeben. Ein Jahr
spiter, 1860, wurde ein obeliskihnlicher Stein im See in der Nihe des Riitli zu einem
Schillerdenkmal («Dem Singer Tells ...» lautete die Inschrift) umgewandelt*.

Aus diesem Anlass verfasste Gottfried Keller einen Artikel, in welchem er einen
idealtypischen Entwurf nationalpatriotischer Festkultur entwarf. Anlésslich der Schil-
lerfeier beschreibt Keller jene Elemente, die notig sind, um das «Bediirfnis nach
Schauhandlung» des Volks zu stillen. Er beschreibt zuerst das vergangene Fest, wel-
ches selbst «wieder ein kleines Drama» gewesen sei. Das Verlangen nach einem Fest,
nach emotionaler Selbstvergewisserung entstehe immer dann, wenn ein «dffentlicher
Zustand» gelungen sei. Dann bediirfe man der Spiele, die «das Gewordene, von der
Schwere der Not und Sorge befreit, noch einmal werden lassen». Keller geht auf die
einzelnen Festarten ein, Festspiele, Festziige, Singerfeste, Freiturnen — nur im Zusam-
menspiel aller Elemente sei «das ganze Leben beisammen»”. Kellers Anliegen ist es,
genau diese emotionale Komponente zu erfassen, die im historischen Fest entsteht und
emotionales Erlebnis und patriotisches Denken verbindet zu einem nationalen Empfin-
den. Denn dann konnten Momente entstehen, bei denen Sinneseindriicke in Verbin-
dung mit dem Wort «eine Macht iiber das Gemiit iibten, die alle Blasiertheit iiberwin-
den und die verlorene Naivitét zuriickfiihren wiirde, welche fiir das notwendige Pathos
und zu der Miihe des Lernens und Ubens unentbehrlich wire, denn ohne innere und
dussere Achtung gedeiht nichts Klassisches»”. Vor der Popularisierung des Begriffs
«Erlebnis» beschreibt Keller hier — mit Hilfe von Begriffen wie Leben, Gemiit, Naivi-

20 G. Kreis: «Der ‘homo alpinus helveticus’. Zum schweizerischen Rassendiskurs der 30er Jahre»,
in: G. P. Marchal u. A. Mattioli Hg.: Erfundene Schweiz, Ziirich 1992, 175-190; G. P. Marchal:
«Das ‘Schweizeralpenland’: eine imagologische Bastelei», in: dass., 37-49.

21 Zu den Schweizer Festspielen des spéten 19. Jh. vgl. M. Stern: «Das historische Festspiel — Inte-
gration um den Preis scheinhafter Identitdt», in: F. de Capitani u. G. Germann Hg.: Auf dem Weg
zu einer schweizerischen Identitit, Freiburg 1987, 309-335; B. Engler u. G. Kreis Hg.: Das Fest-
spiel, Willisau 1988.

22 G.Keller: «<Am Mythenstein», in: ders.: Sdmitliche Werke, Bd. 1, Bern 1948, 121-157, hier 141f.,
153.

23 Ebd. 155. Vgl. zu Keller auch Stern: «Festspiel», 317f.; I. Weber-Kellermann: «Volkstheater u.
Nationalfestspiel bei Gottfried Keller», in: Deutsches Jahrbuch fiir Volkskunde 3.1957, 145-168;
U. Schweizer: Feier des Festes. Das Fest in der Dichtung Gottfried Kellers, Diss. Ziirich 1973,
G. Kaiser: Gottfried Keller, Frankfurt 1981, 231-249; P. Utz: Die ausgehohlte Gasse. Stationen
der Wirkungsgeschichte von Schillers «Wilhelm Tell», Konigstein 1984, 95-118.

51



tit — Festkultur als Erlebnisraum. Das Zuriickholen der verlorenen Naivitit bindet die
Gegenwart an die vergangenen und verlorenen emotionalen Qualititen der vergange-
nen Zeit. Das kann nur Erfolg haben, wenn es gelingt, alle Wahrnehmungsdimensio-
nen (akustische, optische, die koperliche Titigkeit, das rationale Verstehen) miteinan-
der zu verbinden — nur dann ist das Erlebnis als emphatische Situation méglich.

In der Schweiz wurde zwar nicht das Kellersche ideale Nationalfest in die Praxis
umgesetzt. Doch innerhalb weniger Jahrzehnte wurde das Riitli und seine Umgebung
zum eidgendssischen Erlebnisraum par excellence gestaltet. Der mythische Ort (die
Wiese als historischer Ursprung zusammen mit der Natur, dem See und den Bergen)
verband sich mit Denkmilern (dem Mythenstein fiir Schiller, dem Telldenkmal in Alt-
dorf), Feste versammelten grosse Besuchermassen. Zuerst waren es die Schillerfeiern,
dann Tellfeiern und Tellspiele, 1891 als Grossveranstaltung die 600-Jahr-Feier der
schweizerischen Eidgenossenschaft, schliesslich die Etablierung des schweizerischen
Nationalfeiertags (des 1. August), welcher seit den spiten 1890er Jahren immer auch
auf dem Riitli begangen wurde®.

Nationale Werte, Vorstellungen und Uberzeugungen sind immer an Emotionen ge-
bunden. Sie bediirfen der individuellen Aneignung, sie miissen erlebbar gemacht wer-
den. Ohne Emotion keine Nation. Fiir die Schweiz stellt sich dabei das besondere Pro-
blem, dass die bei fast allen anderen européischen Nationen vorherrschende Kopplung
von militirischem Tod im Krieg und emotionalen Bindungen an die Nation® in der
Moderne der historischen Grundlage ermangelt. Seit bald zweihundert Jahren ist die
Schweiz ein Land (fast) ohne Krieg. Dennoch wurde der politische Totenkult gepflegt,
indem man einerseits auf die heroischen Schlachten und Figuren des spiten Mittelal-
ters zuriickgriff, andrerseits den wéhrend der Dienstzeit gestorbenen Militdrdienst-
pflichtigen Denkmaler errichtete. Die Funktion dieser auf den ersten Blick sinnlosen
Denkmiler kann man so beschreiben: sie machen die Nation erlebbar®.

Die Schweiz diirfte aber eines der seltenen Linder in Europa® sein, in welchem auch
heute, am Ende des 20. Jahrhunderts, emotionale Bindungen an die Nation mehr durch
historische Tradition als durch moderne Kriegstote des 20. Jahrhunderts gekniipft wer-
den. Eine der Voraussetzungen hierfiir ist, dass nach wie vor in einer beeindruckenden
Kontinuitét die im 19. Jahrhundert geschaffenen historischen Erlebnisrdume bestehen.
Wie heisst es im aktuellen historischen Fiihrer zum Riitli — «Riitlifahrt ist immer auch
Wallfahrt»*. Die Nationen schufen sich seit dem 19. Jahrhundert ihre eigenen Erleb-
nisrdume, um diese Wallfahrt zu ermoglichen. In der Schweiz besteht dieser Raum bis
heute.

24 Grundlegend G. Kreis: Helvetia. Die Geschichte einer nationalen Reprdsentationsfigur, Ziirich
1991; ders.: Der Mythos von 1291. Zur Entstehung des Schweizer Nationalfeiertags, Basel 1991;
J. Wiget: Riitli, Ziirich 1986; C. Santschi: Schweizer Nationalfeste im Spiegel der Geschichre, Zii-
rich 1991; Tten: Telldenkmal, C. Merki: Und wieder lodern die Hohenfeuer. Die schweizerische
Bundesfeier als Hochzeit der nationalen Ideologie, Ziirich 1995.

25 M. Jeismann: Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen Feindbegriff u. Selbstverstéind-
nis in Deutschland u. Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992.

26 Zuden Denkmilern vgl. G. Kreis: «Gefallenendenkméler in kriegsverschontem Land. Zum poli-
tischen Totenkult der Schweiz», in: R. Koselleck u. M. Jeismann Hg.: Der politische Totenkult,
Miinchen 1994, 129-143.

27 Vielleicht konnte man fiir Schweden noch eine dhnliche Konstellation feststellen.

28 Wiget: Riirli, 8.

52



Als 1895 das Telldenkmal von Richard Kissling” in Altdorf eingeweiht wurde,
bekam der nationale Erlebnisraum auch ein personales Identifikationsobjekt. Am Ende
des Jahrhunderts wurde die historische Heldenfigur moglichst anschaulich vergegen-
wirtigt. Im 18. Jahrhundert hatte die Urner Regierung noch die von Raynal angetra-
gene Stiftung eines Telldenkmals abgelehnt mit folgender Begriindung. So lange der
Eidgenosse noch so dichte wie bisher, dass er bei der Vorbeifahrt am Riitli «die Ahnen
segnet, Gott danket, der Freiheit sich freut und sich frei fiihlt — so brauche es kein stei-
nernes Denkmal». Sollten aber die «Sohne und Enkel diese Empfindungen einst verlie-
ren» — dann wiirde ein Denkmal auch nichts niitzen®. Vielleicht dachte die Kantonsre-
gierung hierbei explizit an die Tradition der «Schweizerreise», das Bereisen, Erfahren
und Erleben der herausragenden Orte der eigenen Geschichte und der eigenen Nation.
Denkmal und Reise vermittelten das patriotische Erlebnis™.

Seit dem friihen 19. Jahrhundert kann man verfolgen, wie es vielfiltige Bemiihun-
gen gab, doch ein Denkmal zu errichten. Sowohl private Interessenten als auch vor
allem der Urner Landammann Muheim forcierten die Errichtung eines Telldenkmals.
Nach einem Wettbewerb 1892 bekam Kissling den Auftrag, 1895 wurde es errichtet™.
Wihrend im 18. Jahrhundert — zumindest von der Urner Regierung — die gewiinschten
Eigenschaften in der Bevolkerung noch als selbstverstdndlich vorausgesetzt wurden,
wird der Appell an diese Qualitdten nun zum eigentlichen Zweck des Denkmals. Des-
halb auch wurde es in Bronze errichtet, um «realitdtsdhnlicher», um volksndher zu
sein. Ein Marmorstandbild hitte den mythischen Eindruck verstérkt, hitte auch zu sehr
an klassische Vorbilder erinnert. Damit hitte die Gefahr bestanden, dass das Denkmal
primir ein Objekt der Gebildeten geblieben wiire™.

In den zeitgendssischen Reden wird diese Funktion deutlich ausgesprochen. Mu-
heim betont im Mai 1895 auf einer Versammlung der Landsgemeinde die Kontinuitit
von Vergangenheit und Gegenwart. Die Initiatoren freuten sich, «dass dieses Denkmal
die Verehrung und den Glauben an den Tell in den Herzen des Schweizervolkes von
Neuem michtig belebt und befestigt». Die Verbindung von Vitern und Nachkommen
wird im Denkmal selber versinnbildlicht — Vater und Sohn vereint stehen auf dem Sok-
kel. Genauso sollen die jetzigen Generationen zum Denkmal gehen — zu Tell als mythi-
schem Vater der Eidgenossen — und die Botschaft der Vergangenheit empfangen und
tradieren. «Ihr Viiter, gehet auch mit Euern Kindern hin zum Tell und erzihlt ihnen von
seinen Taten». Denn, die Eigenschaften, fiir die Tell steht, seien heute nicht mehr
selbstverstindlich. «Leget Eurer Jugend endlich auch ans Herz, wie die Telltugenden
heute noch, wie ehedem und immerfort ... wert gehiitet zu werden» seien™.

In einem zeitgendssischen Gedicht, abgedruckt in einem Zeitungsartikel, hiess es
iiber Tell: «Der stand fiir Freiheit einst und Gut und Recht! ... Der sei ein Vorbild euch
fiir alle Zeit!» Dieses Motiv wiederholt sich bestéindig in den Reden. Tell als «Vorbild»,

29 Zu Kissling und seinen Werken vgl. den Katalog: Richard Kissling 1848—1919, Uri 1988 (Aus-
stellung des Danioth-Rings); U. Windisch u. F. Cornu: Tell im Alltag, Ziirich 1988.

30 R. Labhardt: Wilhelm Tell als Patriot und Revolutiondr 1700—1800, Basel 1947, 72.

31 Zu dieser Tradition vgl. die Hinweise bei G. Kreis: «Die besseren Patrioten. Nationale Idee u. re-
gionale Identitit in der franzosischen Schweiz vor 1914», in: Capitani u. Germann Hg., 55-76;
U. ImHof: Mythos Schweiz, Ziirich 1991, 105, 108; der Zusammenhang von Denkmal u. Reise
wird auch bei der Walhalla deutlich; Traeger: Walhalla.

32 Kissling 1848-1919; Iten: Altdorfer Telldenkmal.

33 Ebd. 199. Die Urner Kommission, die den Kisslingschen Entwurf begutachtete, forderte dann
auch die genaue Einhaltung der «nationalen Tracht» und beméngelte, dass Tells Sohn die «Form
eines jungen Griechen des Altertums» habe (215f.).

34 Ebd. 232f.

53



der die «Eigenschaften» des aufrechten Mannes und Biirgers verkérpere. Durch die
Feier und das Denkmal wiirden sie denn auch bestirkt im gegenwirtigen Betrachter.
Im Festspiel, das bei der Einweihung aufgefiihrt wurde, steht diese emotionale Haltung
des Betrachters im Mittelpunkt™. «Sage» und «Geschichte» fiihren ein Streitgesprich.
Es handelt davon, ob Tell eine reale historische Figur sei, oder statt dessen eine Erfin-
dung, ein «Trug», ein «Taumel», ein «Irrlicht», wie die «Geschichte» bestindig wie-
derholt. Die «Sage» betont statt dessen die Begeisterung des Volks — «Sieh, freudestolz
ergliiht manch Angesicht. — Solch helle Ziige prigt die Liige nicht!».

Im Text des Festspiels plddiert die «Geschichte» fiir die Rationalitit und kritisiert
die gefiihlsmissige Erregung. «Vom Tageswerk zu eitlem Taumel schreiten, mit wicht-
gem Tun ein tosend Fest bereiten, woran die Kraft erkrankt im Sinnentrug» — das sei
ihre Sache nicht. Deshalb will sie die Enthiillung des Denkmals verhindern. Die
«Sage» beschwort dagegen gerade den Erlebnischarakter des Festes, wie in der Begei-
sterung des Augenblicks die gewiinschten Eigenschaften neu entstehen. «Dem Volke
lass des Sorgenjochs Vergessen, im Feierkleide stromt es froh herbei, es will die Kraft
an alten Helden messen, und sie beschauend wirds aufs neue frei!» Und schliesslich:
«Was lang sein Volk geglaubt, das ist ihm war, ein Steuer ists ihm in der Sturm Gefahr.»
Die «Sage» betont die Kontinuitit zur Vergangenheit, zu friiheren Zeiten. Zur Schlich-
tung des Streits wird der Geist Schillers aufgerufen. Dieser prisentiert sich dann ge-
wissermassen nur als Chronist des Volkes, denn jenes habe die Taten vollbracht — «und
einem dichtets an die Wunder, die es vollbracht».

Die «Geschichte» wird sodann von ihren eigenen Zeugen blossgestellt — die herbei-
gerufenen Winkelried und der Krieger aus der Schlacht bei St. Jakob bekennen sich zu
Tell als Vorbild (der Kdmpfer bei St. Jakob bekundet, er «dacht an den Tell und starb»).
Die Geschichte gibt sich geschlagen, akzeptiert Tell als real. «Auf einem Blatt, worauf
ich nie gesucht: In Volkesseele fand ich dich gebucht.» Das war die Botschaft der Feier.
Und wer es noch nicht verstanden hatte, dem teilten es die anwesenden Honoratioren
mit. Man sei gekommen, «um die alte Zeit zu suchen, zu sehen und zu feiern, und wir
sahen sie, geistig und wirklich». «Tell! Du bist kein Wahngebilde!» Oder, explizit auf
das Festerlebnis rekurrierend: «Moge der Anblick dieses Meisterwerks die kommen-
den Generationen entflammen und mit denselben Gefiihlen der Vaterlands- und Frei-
heitsliebe inspirieren, die uns in diesen Festtagen beseelen». Das sei die richtige Ant-
wort an jene, die sich weigerten, «einer Volksiiberlieferung sich zu beugen»®. Das Er-
lebnis des Festes sollte jene Gefiihle erzeugen, die der einzelne in der Gegenwart nicht
mehr direkt erfahren konnte. Und Tell verkorperte ein Vorbild, das zur Identifikation
als Mann, Familienvater und Biirger des Gemeinwesens zugleich dienen konnte.

Tell ist eine ideale Verkorperung des einzelnen Biirgers. Im Prinzip kann jeder —
eigentlich soll jeder so sein wie er. Zumindest soll sich jeder darum bemiihen, die pri-
sentierten Eigenschaften und Tugenden, die «Grundsitze», wie es in den Reden immer
wieder heisst, in sich selber auszubilden. Betrachter und dargestellte Figur werden als
prinzipiell gleich verstanden, das Denkmal ist die Aufforderung, sich der verkorperten
Person anzuverwandeln. Im Gegensatz dazu fordern dynastische Denkmiler auf, einen
«Fiihrer» zu ehren und ihm zu folgen. Die Suggestion des Denkmals liegt darin, der
dargestellten Person zu gehorchen, zu folgen, ihre besondere Position und Anders-
artigkeit anzuerkennen.

35 Die Zitate aus dem Festspiel nach dem Abdruck des Textes ebd. 279-287.
36 Das Wilhelm Tell-Denkmal, Altdorf 1896, 59, 61 (Nationalrat Holdener), 63 (Stinderat von
Schaller).

54



In einer Hymne auf die Errichtung des Begasschen Denkmals in Berlin hiess es iiber
den deutschen Wilhelm I. (sein Enkel Wilhelm IL. versuchte, ihn zum «Grossen» zu sti-
lisieren): «Von dem Tapfern, von dem Edlen, Der uns fiihrt mit starker Hand, — ... Ihm
soll dienen, ihn soll schiitzen echter deutscher Heldenmut!»"’ In Deutschland wird in
diesem Beispiel der Biirger durch das Denkmal in eine passive Rolle genétigt. Er soll
den auf dem Denkmal abgebildeten als «Fiihrer» anerkennen. Das Denkmal erzeugt
eine hierarchische Konstellation. Im Kontrast dazu bietet das Telldenkmal in der
Schweiz die andere Moglichkeit der Verbindung von Betrachter und Dargestelltem.
Indem vor allem auf die Eigenschaften Tells Bezug genommen wurde, indem Tell als
Teil des Volkes selber inszeniert wurde, prisentierte man ihn als potentiell Gleichen.
Auch wenn nicht jeder seine Taten leisten konnte, seine Tugenden sollten iibernommen
werden. Das erméglichte dem Biirger eine Identifikation mit der vergangenen Person.
Erlebnis und Identifikation sicherten die Kontinuitdt von Vergangenheit und Gegen-
wart.

IV.

Das Telldenkmal in Altdorf ist, wie gesagt, ein spites Beispiel des Personenstandbilds.
Seit dem spiten 19. Jahrhundert suchte man auch nach kiinstlerischen Alternativen fiir
die Darstellung historischer Sujets. Zum Teil ging man zu Monumentalanlagen iiber,
favorisierte Architekturdenkmiler. Die Identifikation mit einer historischen Figur
wurde schwerer. Das galt sowohl fiir die Denkmiiler kultureller Heroen™ als auch fiir
politische Gestalten. Eine gemeinsame Grundlage an biirgerlichen Wertorientierungen
und Verhaltensmustern wie an gemeinsamen &sthetischen Normen gab es nicht mehr.
Das Denkmal konnte keine allgemein akzeptable Form der Identifikation mehr anbie-
ten. Denkmiler kénnen seitdem Sinn nicht mehr stiften, sondern bestenfalls Fragen
stellen. Vielleicht liegt heutzutage darin das «Erlebnis» des Denkmals — die Verweige-
rung der Identifikation bewirkt Verunsicherung. Dem Betrachter wird eine Frage auf-
gendtigt, die er bisweilen als Zumutung empfindet. Das spiegelt sich in der Auseinan-
dersetzung wider, die im Sommer 1995 in der Presse in Uri ausgetragen wurde. Anléss-
lich des 100. Geburtstages des Altdorfer Telldenkmals wurden in der Stadt
18 zeitgenossische Exponate ausgestellt, die einen Dialog mit dem «alten» Denkmal
fiihren sollten”. Die moderne Kunst verweigerte sich der Identifikation. Was bleibt, ist
das «Erlebnis» der Denkmiler. Ein Erlebnis jedoch, das keinen Sinn mehr erzeugt,
indem es Vergangenheit und Gegenwart verbindet. Die Bedeutung muss der einzelne
selbst erzeugen. Wilhelm Tell vermittelt keine Ratschlige mehr fiir die moderne
Gesellschaft. Das Denkmal und der Betrachter stehen in verschiedenen historischen
Zeiten.

37 Zitate aus Iten: Telldenkmal, 2471.
38 R. Selbmann: Dichterdenkmdiler in Deutschland, Stuttgart 1988, 150ff,
39 Memento. Zeitgenossische Kunst zum Thema Denkmal in Altdorf, Altdorf 1995.

55



	Das Denkmal als Fetisch : Rütli und Tell

