Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 47 (1997)

Heft: 2

Artikel: "Le cheminement des esprits"

Autor: Ackermann, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81182

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Le cheminement des esprits»

Bruno Ackermann

«S1 nous devons quelque chose & ce monde, c’est notre
volonté de le changer, de le connaitre afin de le changer,
de le connaitre en tant que notre action peut modifier le
sort des victimes, dont nous sommes.»

Denis de Rougemont,
Journal d’un Intellectuel en chémage (1937)

Zusammenfassung

Denis de Rougemont, Redaktor der «Botschaft an die Europder» am Haa-
ger Kongress von 1948 und Griinder 1950 des Centre européen de la
Culture, zdhlt wie Jean Monnet, Robert Schuman, Konrad Adenauer und
Alcide De Gasperi zu den Griindungsviitern des europdischen Integra-
tionswerkes. Fiir ihn ist die Bewusstwerdung der gemeinsamen Einheit
und die Schaffung humaner — und das heisst auch foderalistischer — Insti-
tutionen die Voraussetzung jedes politischen und wirtschaftlichen Fort-
schritts des Alten Kontinents. Die Engagements der Europdier miissten mit
der Kultur beginnen, einer «menschlichen Aktivitit der Wertekreation»,
die alleine der Existenz Sinn gebe. Wiihrend iiber einem Jahrhundert mit
dem destruktiven Dogma des Nationalstaates konfrontiert, miissten die
Europder jetzt mit drei Kardinaltugenden ihre Zukunft bauen: mit dem
Sinn fiir die objektive Wahrheit, dem Sinn fiir die personliche Verantwor-
tung und dem Sinn fiir Freiheit. Daher sein Appell zur Umkehr: «Das Zen-
trum der Gesellschaft muss ins Zentrum des Menschen gesetzt werden. »

Ou ranger Denis de Rougemont parmi les peres fondateurs de 1’Europe?
A T’évidence, I’intellectuel-penseur qu’il fut mérite une place de choix
parmi les fondateurs de 1I’Europe. Homme de pensée et d’écriture avant

* Extrait d’une conférence donnée le 24 novembre 1995 4 I’European University Institute de Flo-
rence.

171



tout, & contre-courant toujours des modes bien-pensantes, protestant gé-
nial sinon prophete et utopiste, il appartient sans doute a cette espece rare
d’intellectuels inclassables qui apportérent a la conscience européenne
raisons d’étre et raisons d’espérer. Homme d’action il le fut aussi, mais
sans doute d’une moindre maniére que 1’ont été, aux yeux des historiens,
d’autres pionniers de la construction, les peres fondateurs «officiels»', tels
Jean Monnet, Robert Schuman, Konrad Adenauer, Alcide De Gasperi, et
autres — ils sont nombreux — agissant sur le terrain politique et institution-
nel. L’ Histoire donnerait-elle aujourd’hui raison a 1’écrivain suisse qui,
dans tous ses écrits, considérait que la condition préalable a toute avancée
politique et économique a 1’échelle de 1’Europe est la prise de conscience
d’une identité commune et I’exercice d’un langage commun, la culture?
C’est poser d’emblée la place originale qu’occupe Rougemont dans la
maison européenne. Et disons dans un méme élan que dans cette aventure,
riche de tensions fécondes, le rdle joué par les uns et les autres est d’impor-
tance, car chacun y a engagé ses propres forces, ses idées, ses compé-
tences, et surtout sa foi en un avenir qu’il savait, par avance, difficile a
batir. Ce que je souhaiterais préciser ici, c’est le role spécifique de Rouge-
mont dans I’aventure européenne, et rappeler les idées-forces de son en-
gagement. Un terme le qualifie: cheminement, dans le sens qu’il a donné a
ce terme: «[...] le cheminement est mon activité, cette avance en la nuit, ré-
guliere, a tous risques, et qui crée le sentier sous mes pas...»2 Certes,
Rougemont n’est pas, a I’instar d’autres grands Européens, de ceux que
I’on qualifierait de militant de la premiere heure, 2 moins de situer le point
de départ de la construction européenne aux lendemains de la Seconde
Guerre mondiale, mais ce serait mésestimer 1’apport décisif des précur-
seurs de la cause européenne. L’ idée d’Europe est vieille comme le monde,
et les projets de construction européenne remontent au Moyen Age’. Dans
un bel ouvrage intitulé Vingt-huit siécles d’Europe, I’ essayiste neuchéte-
lois retrace les moments phares de la conscience européenne d’Hésiode a
nos jours, démontrant, textes a 1’appui, 1’unité de culture des Européens.
Et Rougemont de rappeler, dans son introduction, que I’ Europe unie «n’est
pas un expédient moderne, économique ou politique, mais c’est un idéal

1 Ainsi qualifié par Gérard Bossuat dans son ouvrage, Les Fondateurs de 1’Europe, Paris, Belin,
1994, p. 8.

2 Cf. I'introduction 2a son ouvrage publié a 1’occasion du vingtieme anniversaire du Centre euro-
péen de la Culture, Le Cheminement des Esprits, Neuchitel, La Baconniere, 1970. Sauf indica-
tion, les articles et les ouvrages cités sont de la plume de Denis de Rougemont. La plupart d’entre
eux ont été réédités sous le titre Ecrits sur I'Europe, Paris, La Différence, 1994, tome III, 2 vol.

3 Cf. Denis de Rougemont: «Généalogie des grands desseins européens de 1306 2 1961, in Bulletin

du Centre européen de la Culture, Genéve, 1960-1961.

172



qu’approuvent depuis mille ans tous les meilleurs esprits, ceux qui ont vu
loin»®.

Des les premiéres années, les écrits de Rougemont’ se caractérisent par
une sensibilité aigué aux problémes du temps. Ils reflétent sa prise de
conscience du malaise profond qui habite le siecle, et 1a littérature en géné-
ral: la perte d’une foi et la démission de I’homme. Ses préoccupations sont
métaphysiques, morales et politiques. Rougemont questionne la société de
son temps, en dénonce les errances et les hypocrisies, s’interroge sur I’ave-
nir des civilisations, et du Vieux Monde en particulier, guidé par une intui-
tion premiere: la nécessité d’agir et de révolutionner 1’homme.

L’exigence européenne

Acteur et témoin d’une génération passionnée et anticonformiste, celle des
années trente, puis intellectuel en exil volontaire aux Etats-Unis durant les
années de guerre, son retour en Europe en 1946-1947 est le point de départ
de son engagement européen.

Jusqu’ici, I’idée d’Europe n’est présente dans son ceuvre que sous la
forme d’une quéte sentimentale et nostalgique. En quéte d’aventures inté-
rieures et de dépaysements salutaires, 1’adolescent qu’il était cherchait un
sens a sa vie, et parcourait I’Europe centrale, prét a vérifier I’adage nietz-
schéen, qui fut aussi 1'un des préceptes orphiques inspirant les rites
d’Eleusis: «Werde was du bist». De cette quéte sentimentale, il tire la ma-
tiere de son premier ouvrage, Le Paysan du Danube (1932), un recueil de
textes en prose qui se veut «une évocation d’'un monde en disparition» dont
il cherche a recomposer la rumeur profonde, et qui t€émoigne de sa rencon-
tre avec I’ Europe du sentiment, «patrie de la lenteur», de la métamorphose
et du paradoxe. A la veille de la Seconde Guerre mondiale, il se souvient
avec tristesse de ce «bon vieux temps présent»° ou les villes européennes
rayonnaient encore de leur splendeur. Son regard s’était assombri avec la
montée des phénomenes totalitaires, malgré les efforts du mouvement de
1’Ordre Nouveau’ de promouvoir une révolution contre le «désordre éta-
bli», et de préparer un avenir fondé sur la création de petites communautés
(la commune, la région, une fédération des régions). Les principes qui
donneraient sa doctrine au fédéralisme européen de 1’ apres-guerre étaient
déja posés. Mais c’est en Amérique que Rougemont découvre véritable-

4 Vingt-huit siecles d’Europe, Paris, Payot, 1961, p. 8.

5 Cf. notre ouvrage, Denis de Rougemoni. Biographie intelleciuelle, Genéve, Labor et Fides, 1996,
2 vol.

6 C’est le titre d’un article paru sous sa plume dans Le Figaro, 20 mars 1939,

7 Groupe d’intellectuels anticonformistes des années trente, formé, entre autres, de Robert Aron,
Arnaud Dandieu, Alexandre Marc et Rougemont.

12 Zs. Geschichte 173



ment I’Europe. Le seul fait de vivre dans un milieu intellectuel fonciére-
ment étranger lui donnait «comme une sensation de la différence, de
I’identité européenne, et une nostalgie lancinante»®. L’approche de la fin
de la guerre lui fit entrevoir ou désormais porter ses efforts. A New York,
fin 1943, un extrait de son Journal intitulé «Mémoire de 1’Europe» té-
moigne de sa volonté d’engagement en faveur d’une noble cause:

Parce que I’Europe est la mémoire du monde, parce qu’elle a su garder en vie tant de
passé, et garder tant de morts dans la présence, elle ne cessera d’engendrer. Elle a
maitrise d’avenir.’

Pour lui, nul autre choix ne se dessine que de travailler 4 I’'union de tous
les Européens. C’est 12 non seulement une nécessité politique et intellec-
tuelle, mais aussi et surtout un devoir de 1’esprit, du cceur et de la raison.
Dans un monde ot I’homme se voyait attaqué dans son étre spirituel et ré-
duit a I’irresponsabilité, il fallait, écrit-il, «repenser un monde en partant,
non point des objets [...] mais de I’homme, mesure de toutes choses»'°,
c’est-a-dire la personne, au sens que lui avaient donné les mouvements
personnalistes francais de 1’entre-deux-guerres. Cet homme-1a se définit
par un certain nombre de mots-clés. Sur le plan personnel d’abord: voca-
tion, risque, engagement, responsabilité, et sur le plan politique ensuite:
communautés autonomes et organiques, pluralisme, fédéralisme. Il fallait
€galement repenser des institutions mises au service de I’homme et non
I’inverse. D’ou sa formule célébre: «LLa ot ’homme veut étre total, 1’Etat
ne sera jamais totalitaire»'".

Sa participation en septembre 1946 aux Premiéres Rencontres interna-
tionales de Genéve'” lui fait prononcer sa premigre conférence sur I’Union
de I’Europe, et donne désormais la pleine mesure de son engagement euro-
péen. Dans son diagnostic sans complaisance sur I’état du Vieux Conti-
nent, Rougemont se livre a un nécessaire et terrible examen de conscience.
«L’Burope a mauvaise mine [...]. Sur son visage et dans son expression»,
Rougemont découvre «certains traits accusés et tendus, mais aussi une
certaine anxiété, peut-étre une lassitude [...]»" Aprés six ans d’absence,
ses revoirs avec une Europe au plus bas de sa conscience, démoralisée,
exigent 1’exercice d’une lucidité sans recours.

8 «Denis de Rougemont», Les Intellectuels et I’Europe [sous la direction d’ Alison Browning], Pa-
ris, Gallimard, 1984, coll. «Idées», p. 241.

9 «Mémoire de I’Europe. Fragments d’un Journal des Mauvais Temps qui vient», in Revue de la
Pensée francaise, New York, septembre 1943. Repris in Journal d’une Epogue, Paris, Gallimard,
1968, p. 552.

10 «L’attitude personnaliste», in Le Monde libre, octobre 1943, p. 69.

11 «Destin du siécle ou destin de I’homme?» in L’Ordre Nouveau, 15 mai 1934, p. 7.

12 Cf. notre article «Les Rencontres Internationales de Genéve 1946», in Revue suisse d’Histoire,
n° 1, 1989, pp. 64-78.

13 L’Esprit européen, Neuchatel, La Baconniére, 1947, pp. 144 et 143.

174



Confrontant deux conceptions de I’homme, européenne d’un c6té, amé-
ricaine et soviétique de I’autre, Rougemont insiste sur I'urgence de la
tache spécifique des Européens devant I’irréversible courant de déposses-
sion des valeurs, des idées, des croyances, des réves et des ambitions du
Vieux Continent. A cette Europe qui semble absente du monde, ou coincée
entre deux empires, il s’agit de redonner «un certain sens de la vie, une cer-
taine conscience de I’humain». Et ce n’est point «au nom de je ne sais quel
nationalisme européen qu’il nous faut défendre 1I’Europe», ajoute-t-il,
«mais au seul nom de I’humanité la plus consciente et la plus créatrice de
’homme»". Ce qu’il faut réinventer, c’est le génie de I’homme européen.
Et ce génie est inscrit dans son histoire déja millénaire. L’ exemplarité de
I’homme européen se trouve dans une formule typique: «[...] c’est
I’homme de la contradiction, ’homme dialectiqgue par excellence»”,
c’est-a-dire celui qui incarne une recherche perpétuelle d’un équilibre,
d’une commune mesure humaine: la personne. Et les seules institutions
qui sont a sa hauteur, et qui sont a méme de traduire dans sa vie quoti-
dienne ses €élans les plus profonds, Rougemont les nomme fédéralistes.

Le combat est des lors engagé. Rougemont exhorte les Européens a re-
trouver la signification féconde d’une attitude philosophique, spirituelle et
humaine qui s’integre a des structures politiques et institutionnelles a la
mesure de ’homme. Et il les invite a cet effort créateur avant méme de
poser les principes organisateurs de 1’Europe future, car pour lui, les fon-
dements de I’union — empécher la guerre a tout prix — importe plus que la
maniere dont cette union pourra se réaliser a I’avenir et qui reste, malgré
tout, tributaire de convulsions historiques sur lesquelles ’homme n’a pas
toujours prise. Rougemont est plus que conscient des maladies spécifiques
du Vieux Continent. Les plus criantes sont le(s) nationalisme(s) et le sa-
cro-saint principe de I’Etat-Nation, générateur depuis plus d’un siecle de
guerres et de conflits qui, aujourd’hui encore, de la maniere la plus absurde
qui soit, embrasent des peuples aux frontieres mémes de 1’Union euro-
péenne. Voila les maux qu’il faut combattre. Et seul un «systéme»'® fédé-
raliste, ou une «solution fédéraliste», peut apporter a I’Europe un avenir
possible, parce que le fédéralisme, au contraire du nationalisme, «veut
unir et non pas unifier»'’, distinction capitale que d’aucuns détracteurs du
fédéralisme, en dépit du bon sens, se plaisent encore a ignorer.

Mais Rougemont ne s’arréte pas la. Ce n’est pas seulement 1’Europe
qu’il s’agit de sauver, c’est ’humanité. Le cataclysme du 6 aoiit 1945 a Hi-

14 Ibid., p. 153.

15 Ibid., p. 155.

16 Rougemont en appelle plus 2 une attitude d’esprit qu’a un esprit de systéme.
17 L’Esprit européen, op. cit., p. 159.

175



roshima lui inspire les plus grandes craintes. Dans cette &re nouvelle qui
débute, les lendemains sont plus incertains que jamais et personne ne me-
sure encore les conséquences inéluctables que 1’invention de I’arme ato-
mique fait peser sur 1’avenir de I’Europe et de la planete. Car s’il est une
question qui désormais hantera les générations a venir, c¢’est I’idée que la
fin du monde, non point la fin d’un monde, mais la fin des espéces hu-
maine, animale et végétale, que cette fin est désormais possible par le pou-
voir ou la folie des hommes. D’ ot son appel a la création d’un régime fédé-
raliste a 1’échelle mondiale. D’ou le dilemme simple qui est posé a
I’homme d’Occident: «La Planéte unie ou la Bombe.» Mais i ce moment
de I’Histoire I’ Europe divisée n’est plus une puissance capable d’exiger la
paix. Il faut dés lors, précise Rougemont, «commencer par 1’Europe»'®
avant de vouloir créer un Gouvernement mondial.

En 1947, Denis de Rougemont est convié au Premier Congres de
I’Union européenne des fédéralistes, ou il pose les fondements spirituels
du fédéralisme. A ses yeux, une fédération ne saurait construire sereine-
ment et durablement son avenir qu’en se fondant sur la notion de la per-
sonne et en renongant a tout esprit de systeéme. En 1948, il joue un r6le émi-
nent au Congres de La Haye et obtient de haute lutte la rédaction finale du
«Message aux Européens» qui réclame «une Europe fédérée, rendue dans
toute son étendue a la libre circulation des hommes, des idées et des
biens», «une Charte des droits de ’homme», «une Cour de justice» et une
«Assemblée européenne ol soient représentées les forces vives de toutes
nos nations»'”. Dans ce texte s’exprime, bien au-dela des tensions poli-
tiques du Congres de La Haye et des divergences entre «unionistes» et
«fédéralistes», la vocation premiere de 1’Europe:

Elle est d’unir ses peuples selon leur vrai génie, qui est celui de la diversité, et dans
les conditions du XX° siécle, qui sont celles de la communauté, afin d’ouvrir au
monde la voie qu’il cherche, la voie des libertés organisées. Elle est de ranimer ses
pouvoirs d’invention pour la défense et pour I’illustration des droits et des devoirs
de la personne humaine, dont, malgré toutes ses infidélités, I’Europe demeure aux
yeux du monde le grand témoin.

La conquéte supréme de I’Europe s’appelle la dignité de I’homme, et sa vraie force
est dans la liberté.”

La méme année, il publie L’Europe en jeu, recueil de discours et d’arti-
cles qui jalonnent les étapes déja fécondes de son engagement européen.
D’autres ouvrages de la méme veine suivront: Les Chances de I’ Europe
(1962), Lettre ouverte aux Européens (1950), L’Un et le Divers ou la cité

18 Cf. «Commencer par I’Europe», in Revue de Paris, février 1949, pp. 70-77.
19 «Message aux Européens», L’Europe en jeu, Neuchitel, La Baconniére, 1948, p. 169.
20 Ibid., p. 168.

176



européenne (1970), Le Cheminement des Esprits (1970), Vingt-huit siécles
d’Europe (1961), qui sont autant d’étapes d’un méme effort, au service
d’un méme engagement: la construction d’une Europe unie.

Militant activement au sein des mouvements fédéralistes®, il dirige sous
les auspices du Mouvement européen, dont il est le secrétaire général, un
«Bureau d’études pour I’ouverture d’un Centre européen de la Culture»,
chargé de préparer et d’organiser la premiére Conférence européenne de la
Culture™, qui se tint & Lausanne en 1949, et dont le but était de définir les
objectifs et les méthodes de 1’action pour I'Europe dans le domaine cultu-
rel, au sens le plus large du terme. Conférence capitale, en effet, de son en-
gagement, mais aussi du réveil qui s’opérait dans les consciences. Dans le
«Rapport général» qu’il présenta aux délégués, Rougemont tente de défi-
nir «la visée humaine» qui doit présider a I’action des Européens. Cette
visée humaine passe par les forces culturelles. Deux formules la résument:

— La culture au service de I’Europe.
— L’Europe unie au service de nos cultures.

La premiere souligne les responsabilités de ’esprit, la seconde, le
moyen de protéger la liberté de 1’esprit. Pourquoi cette instance toute parti-
culiere sur la culture? D’une part, parce que la condition de la culture dans
les soci€tés modernes, en Europe comme ailleurs, a subi «de profondes
transformations pendant 1’ére des nationalismes et de la souveraineté sans
limites de I’Etat», et, d’autre part, parce que la situation de la culture, «ja-
dis centrale [...] est devenue périphérique»”. Les dangers de cette situation
sont multiples: marginalisation, dépendance et obéissance de la culture «a
des ‘nécessités’ qui lui sont étrangeres», perte de sa fonction créatrice et
directrice, aggravation de la séparation entre la pensée et I’action™, etc. En
réponse a une enquéte sur «l’art dirigé», tel qu’il se manifeste sous la
plume d’un certain nombre d’idéologues communistes de 1’aprés-guerre,
Aragon en téte, Rougemont cherche une issue libératrice: «Il s’agit donc
pour nous, au XX° siecle, d’appeler et de créer des ‘communautés’ vérita-
bles au sein desquelles le langage retrouve un sens, les signes un pouvoir,
I’opposition des reperes, le progrés un but. Mais cela remet en question
toute notre culture, et derriere elle toute la structure sociale et politique de
I’époque.»> Plus concrétement, il s’ agit de renforcer les moyens culturels
matériels, non point d’organiser — ce serait reconnaitre a 1’Etat le droit

21 Cf. Mary Jo Deering: Denis de Rougemont. L’Européen, Lausanne, Fondation Jean Monnet pour
I’Europe, 1991, qui a concentré sa recherche aux «combats acharnés» de la période 1948—1950.

22 Frangois Saint-Ouen: «La Conférence de Lausanne, 1949», in Cadmos, été 1989, pp. 129-141.

23 «Rapport général», Le Cheminement des Esprits, Neuchétel, La Baconniére, 1970, p. 20.

24 C’est la thése qu’il a soutenue avec brio dans Penser avec les mains (1936).

25 «Enquéte sur I’art dirigé», in Carrefour, 23 janvier 1947,

177



d’élever ou d’abaisser des obstacles arbitraires a la circulation des idées ou
des ceuvres —, mais de favoriser les échanges, de lutter contre la censure,
contre la nationalisation de la culture et de la recherche scientifique,
d’étendre a I’Europe entiere la libre circulation des personnes et des
ceuvres, afin de retarder une décadence culturelle qui pourrait devenir fa-
tale pour le Vieux Continent. Rougemont rappelle a cette occasion que
«I’unité culturelle de I’Europe n’a plus a étre faite», puisque toutes les cul-
tures en Europe sont nées d’un fonds commun. «Il ne s’agit pas de la créer
ou de I’organiser par décret, mais simplement de la laisser se manifester,
et de ne plus I’empécher d’évoluer selon ses lois et sa liberté propres»™.

C’est précisément le role assigné au Centre européen de la Culture, dont
le Congres de La Haye avait reconnu la nécessité”’. La Conférence de Lau-
sanne attribue au futur organisme une triple mission, dont la plus impor-
tante est de «prendre toutes initiatives tendant a développer chez les peu-
ples le sentiment européen, a I’exprimer, a I’illustrer»”®. L’ année suivante,
en 1950, Rougemont inaugure 2 Geneve cette institution, qu’il présidera
jusqu’a sa mort, et dont la tache essentielle est de donner une voix a la
conscience européenne, d’offrir un lieu de rencontre et d’exercer une ac-
tion de vigilance critique sur les grandes questions de 1’heure:

Si maintenant nous voulons fonder I’Europe unie sur une base ferme et réaliste, fon-
dons-1a sur sa force principale, qui est dans I’ordre de I’esprit...”

De I’ ordre de I’esprit dépend 1’avenir de I’ Europe, a la condition cepen-
dant que cet esprit puisse vivre dans un espace de liberté, a la condition que
la cause qui justifie et anime 1’existence et la vie d’un tel centre se
confonde avec celle des hommes libres. Il est une autre donne qui fonde
son action: toutes mesures économiques et politiques resteraient vaines
s’il n’existait pas, au-dela des divisions de quelque ordre qu’elles soient,
«une entité européenne bien vivante, un sentiment commun auquel il soit
possible de faire appel [...], une conscience de notre unité dans la richesse
de nos diversités»>. Et d’ajouter:

I1 n’est point d’ordre économique possible sans une volonté préalable de mise en
ordre politique. Il n’est point d’ordre politique qui serve I’homme, s’il n’est orienté
dés le départ par une vision libératrice et fascinante.’’

26 «Rapport général», op. cit., p. 23. C’est Rougemont qui souligne.

27 Par ailleurs, 1’ Assemblée consultative de Strasbourg votait le 6 septembre 1949 a I’unanimité
moins deux abstentions une recommandation tendant a la création d’un Centre européen de la
Culture.

28 «Rapport général», Le Cheminement des Esprits, op. cit., p. 25.

29 «Naissance du centre», ibid., p. 31.

30 «Le mouvement européen», in Revue de Paris, avril 1949, p. 83.

31 Ibid., p. 84. C’est Rougemont qui souligne.

178




Nous n’épiloguerons pas sur les initiatives du Centre européen de la
Culture présidé par Rougemont, tant elles furent nombreuses, discrétes et
pourtant essentielles dans la construction européenne. Les premiéres réu-
nions du CEC déboucherent sur la création du Centre européen pour la re-
cherche nucléaire (CERN). Entre 1950 et 1967, Rougemont préside le Co-
mité exécutif du Congres pour la Liberté de la Culture®, formé d’intellec-
tuels et d’écrivains de renom soucieux de défendre la culture européenne
face a la propagande soviétique, il participe a la création de la revue
Preuves, I'une des grandes revues européennes de 1’aprés-guerre™, il pré-
side quantité de réunions et de colloques internationaux, dont la premiére
Table ronde du Conseil de I’ Europe. Des les années cinquante, il crée nom-
bre d’associations et de fondations  but culturel, dont I’ Association euro-
pé€enne des festivals de musique, les Agences de presses européennes, la
Fondation européenne de la Culture, I’Institut universitaire d’Etudes euro-
pé€ennes, dont il est le directeur, 1’Association écologiste européenne
ECOROPA, le Groupe Cadmos, dont il rédigera le rapport au peuple euro-
péen, Sur I’état de I'union de I’ Europe (1979), 1e Groupe de Bellerive, or-
gane de réflexion sur les orientations de la société industrielle et auteur de
travaux pionniers sur les dangers du nucléaire, et enfin la revue Cadmos,
dont le titre méme est «le symbole européen de la quéte, transformant la
notion d’Europe introuvable en un acte créateur exemplaire»™*,

La culture européenne

La création du Centre européen de la Culture posait inévitablement & son
directeur une question difficile: qu’est-ce que la culture? Question d’au-
tant plus problématique que le concept méme de culture était a peu pres in-
connu au siecle dernier, qu’il n’est entré dans 1’'usage courant qu’au milieu
du XX siecle, enfin, qu’il est percu trés différemment selon les pays euro-
péens. La Conférence européenne de la Culture de Lausanne formula une
définition rigoureuse, qui mérite d’étre rappelée:

[La culture] est ce qui donne un sens a 1’existence [...] et aux relations entre les
hommes. Elle n’est pas seulement un héritage A conserver mais une commune ma-
ni¢re de vivre et de créer, en accord avec une conception générale de I’homme, de sa
dignité et de sa destinée.”

32 Cf. I'ouvrage remarquable de Pierre Grémion: Intelligence de I’anticommunisme. Le Congrés
pour la liberté de la culture, Paris, Fayard, 1995, 645 p.

33 Dirigée par Frangois Bondy, Preuves pronait notamment la défense des valeurs européennes fon-
dées sur le droit, la personne et I’esprit critique, ainsi que le maintien du lien entre I’Europe et le
peuple russe.

34 Cf. page 2 de couverture de la revue.

35 Définition que Rougemont rappellera & maintes reprises, cf. «Vers une charte culturelle euro-
péenne», in Notes d’information du Conseil de I’Europe, n° 1, 1980.

179



Pour Rougemont, la culture est «1’activité humaine créatrice de valeurs,
de sens, d’ceuvres nouvelles et d’inventions»™. C’est également «un style
de vie, un systeéme de valeurs, un certain sens donné au fait de vivre, a
I’amour, a la mort, aux relations entre humains, a la matiere, au corps, a
I’esprit, et au temps»”’, qui nait «d’une prise de conscience de la vie, d’un
besoin perpétuel d’approfondir la signification de I’existence, et d’aug-
menter le pouvoir de I’homme sur les choses»™. Et force est de reconnai-
tre, dans I’histoire des civilisations, que la culture®, malgré les nom-
breuses acceptions de ce terme, est un «concept typiquement européen».

Et Rougemont de rappeler I’origine de ce dynamisme aventureux et
unique, résultante incontestable d’une complexe diversité de meeurs, de
croyances ou d’incroyances, de mythes, de sensibilités et de formes de
pensée, qu’on nomme culture européenne, qu’il caractérise par la mise en
tension de trois pOles fondateurs — décrits avec éclat en 1922 par Paul Va-
1éry*® —, qui ont produit autant de «conflits non encore résolus que de syn-
théses fécondes, mais toujours provisoires»*': I’individu grec, le citoyen
romain, la personne chrétienne, en d’autres termes, I’individualisme, le
collectivisme, le personnalisme, auquel il convient d’ajouter en contre-
point, venant des profondeurs obscures, la source celte et germanique, et
parfois méme arabe et slave. Tel est le drame constitutif de I’Occident,
mais aussi le grand secret de I’homme européen, dont la force et le génie
consistent a remettre toujours en question les résultats et les valeurs qui dé-
coulent de ce que Rougemont nomme la «pluralité des origines de notre
civilisation». Le génie européen consiste aussi a prendre conscience, par
I’expérience, des combinaisons possibles entre ces éléments fondateurs.
Ainsi se trouvent réunies les conditions mémes de toute création de cul-
ture.

Rougemont observe par ailleurs que ces conceptions de ’homme sont a
I’origine de phénomeénes (ou de réalités psychologiques) typiquement
d’Europe, nées toutes de la révélation chrétienne, analysée et déformée

36 «Trois initiales, ou raison d’&tre et objectifs du CEC», Le Cheminement des Esprits, Neuchétel,
La Baconniere, 1970, p. 40. Rougemont définit la civilisation comme «I’ensemble ou le systeme
des résultats sociaux, a la fois matériels et moraux, produits par cette activité», ibid.

37 «Comment est née 1’Europe?» in La Table Ronde, mai 1957, p. 15.

38 «Rapport culturel», Congres de La Haye, L’Europe en jeu, op. cit., p. 151.

39 Frangois Saint-Ouen a trés justement insisté sur cette notion centrale chez Rougemont et montré
que la «vraie culture» débouche, chez Rougemont, sur un engagement en faveur du fédéralisme,
cf. «Culture européenne et fédéralisme», Le fédéralisme personnaliste aux sources de I’Europe
de demain [Ferdinand Kinsky, Franz Knipping (Eds.)], Baden-Baden, Nomos Verlagsgesell-
schaft, 1996, pp. 86-93.

40 «[...] je considérerai comme européens tous les peuples qui ont subi au cours de I’histoire les trois
influences que je vais dire», Paul Valéry: «Note (ou I’Européen)», (Euvres, Paris, Gallimard, La
Pléiade, 1957, t. I, pp. 1008sq.

41 «Originalité de la culture européenne comparée aux autres cultures», in Caractére et Culture de
I’Europe, n° 2-3, juin 1960, p. 29.

180



dans le prisme gréco-judéo-romain: les idées de révolution, de passion et
de progres. Toutes trois fixent les ressorts de I’ame occidentale, d’ou s’ ex-
priment, au contraire d’autres civilisations, une «volonté de conscience»,
une «créativité virulente», enfin une «passion de la transformation». L’ ori-
ginalité de la culture européenne, par rapport aux anciennes cultures sa-
crées et aux cultures totalitaires qui, elles, ont en commun «/’unicité de
leur principe de formation ou de réglementation forcée», réside en ce
qu’elle apparait a la fois multiforme, «pluraliste et profane»:

Culture de dialogue et de contestation, du seul fait de ses origines multiples et des
valeurs souvent incompatibles qu’elle en a héritées, I’ Europe n’a jamais pu s’ ordon-
ner 4 une seule doctrine qui efit régi a la fois ses institutions, sa religion, sa philoso-
phie, son économie et ses arts.*”

C’est 1a sa richesse premiere, et de «cet état de polémique permanente»
s’est développé ce que Rougemont nomme «les trois vertus cardinales de
I’Europe», a savoir,

— «le sens de la vérité objective» d’abord, ou «l’exigence de véracité», qui déve-
loppa nulle part ailleurs qu’en Europe le sens critique, «au nom d’un absolu de
vérité qui I’opposera plus tard au christianisme méme, en tant que vérité révélée
mais impossible a vérifier»;

— ensuite «le sens de la responsabilité personnelle» qui s’enracine dans la notion
chrétienne de la personne humaine;

— et, enfin «le sens de la liberté»*, notion diversement pensée et vécue au cours des
étapes historiques successives de la formation de la conscience européenne.

Ces trois vertus cardinales expliquent, selon Rougemont, le dynamisme
de la culture européenne, dont les résultats les plus typiques et les plus pro-
bants sont le développement des sciences physiques et naturelles, I’idée
d’universalité et I’idée de genre humain, I’histoire et I’historiographie,
I’archéologie, I’ethnographie, la sociologie et la psychologie, etc. La cul-
ture européenne, loin d’étre une addition de «cultures nationales», est
donc pour Rougemont une «inquiétude consciente et créatrice»®, qu’il
faut préserver a tout prix face aux menaces déferlantes du siccle présent.
Sauver la culture européenne, ou occidentale, c’est espérer pour I’Europe
un avenir harmonieux, et cet avenir ne peut &tre assuré que par la seule
grice de 1’union et la volonté des peuples eux-mémes.

Dans le domaine politique comme dans le domaine économique, les
projets d’union ont vu le jour dés la fin des années quarante au travers
d’institutions, au détriment peut-étre de la culture, si nous entendons par
ce terme la définition qu’en a donnée Rougemont et que résument les mots

42 TIbid., p. 30.
43 Ibid., pp. 30-31.
44 «L’Europe et sa culture», in Revue de Paris, novembre 1950, p. 82.

181



de valeur, de risque et d’innovation. C’est la raison pour laquelle Rouge-
mont a toujours appelé, au-dela et malgré les divergences politiques ou
idéologiques, a une prise de conscience permanente et renouvelée des fon-
dements de I’ame européenne, a savoir le respect de la personne humaine,
de sa vocation premiére, qui est la liberté. Rougemont ne 1’a que trop ré-
pété:

Que servirait de doter I'Europe d’institutions communes mémes techniquement

parfaites, si les Européens de demain ne croyaient plus a leurs valeurs, 2 leurs
idéaux, a tout ce qui a fait la grandeur de 1’Europe?*

Les notions d’Europe et de culture sont donc indissolublement liées. De
méme, un lien étroit unit culture et politique, cette derniére étant définie
comme I’ensemble des moyens qui permettent d’ordonner I’existence des
communautés humaines:

Entre politique et culture [...] le rapport devrait étre analogue au rapport entre forme
et contenu.

Une politique d’union ne devient possible que s’il y a tout d’abord communauté de
culture entre les hommes qu’elle envisage d’unir. Cette politique, ensuite, ne sera
valable que si elle exprime, traduit, et tend a préserver ce qu’il y a de créateur dans
cette communauté.*

Cette union politique, la tiche créatrice des Européens dans 1’Histoire,
est d’autant plus nécessaire et vitale, selon Rougemont, que I’héritage cul-
turel de I’ Europe s’est de tout temps trouvé menacé, ou limité par des phé-
nomenes nés dans la conscience de 1’Européen moyen, et cultivé par lui
par choix — ce sont 1a ses hérésies —, 4 défaut de pouvoir embrasser la tota-
lit¢ de son héritage: son nationalisme ou son esprit partisan, son gofit pour
I’abstraction et la matiére, son abdication devant la science et le savoir, son
athéisme, enfin son mépris de 1’Histoire. Et Rougemont de rappeler les
€léments libérateurs de cet héritage culturel européen:

Uesprit critique ou remise en question perpétuelle de toutes choses [...];

I’amour de Dieu et du prochain comme de soi-méme [...];

la notion de personne humaine, autonome et chargée d’une vocation unique mais
fondatrice de communauté [...];

la fidélité, fondement du couple, du groupe et de la commune [...];

enfin le sécularisme, qui libére des contraintes effrayantes du sacré [...] et de toutes
les religions nées de la peur [...]7.

Telles sont les vertus, autrement dit la part d’hérédité inéluctable, qui
permettent a chaque Européen de dépasser I’héritage de ses ancétres,

45 «La culture et I'union de I’Europe», in Caractére et Culture de 1’Europe, n° 7, 1962, p- 12.

46 «Comment est née 1'Europe?» op. cit., p. 15.

47 «L’héritage culturel de I'Europe», Préface, Les Mémoires de I’Europe [sous la direction de Jean-
Pierre Vinet], Paris, Laffont, 1971, t. III, n.p.

182




d’exister dans son &tre 2 soi, dans le monde et pour le monde. D’aucuns ob-
jecteront sans doute que la culture européenne n’est point encore devenue
universelle, que d’autres civilisations contestent a la culture européenne
son caractére universel ou universaliste. A ces objections Rougemont ré-
torque que malheureusement «1’Europe n’a pas exporté sa sagesse régula-
trice, faite d’équilibres mouvants, de tragédies entrecroisées, d’innombra-
bles tensions, déchirantes et fécondes»*. Le débat ici posé est celui des re-
lations entre 1I’Europe comme unité de culture et les autres régions cultu-
relles de la planéte. Le monde, en quelques décennies, a profondément
changé. Dans le contexte politique, économique, idéologique et culturel
entierement nouveau de 1’aprés Seconde Guerre mondiale, devant la mon-
tée des empires unifiés et totalitaires, le role que 1’Europe est appelé a
jouer mérite un examen approfondi, car I’avenir de la culture du Vieux
Continent en dépend.

Face aux profonds bouleversements de la planéte, Arnold Toynbee avait
expliqué, en octobre 1953 lors de la Table Ronde® organisée par la Com-
mission culturelle du Conseil de I'Europe, les deux avenirs possibles qui
s’ouvraient aux Européens: ou bien I’Europe tenterait de vivre sur son
passé culturel, ou bien elle s’efforcerait de s’assurer une position domi-
nante & ’échelle de la planéte. Pour Denis de Rougemont, une troisieme
voie se dessinait: la possibilité d’apporter une réponse particulieére aux
défis de la crise de civilisation. Dans son discours de cloture, Rougemont
insista sur un point capital: I’impérieuse nécessité pour 1’Europe de pren-
dre conscience des périls qu’elle encourait, et donc de I'urgence a édifier
les principes d’une morale civique et européenne™, d’imaginer des struc-
tures politiques, des institutions supranationales d’un type nouveau:

Nous n’avons pas dressé les plans d’une civilisation modele. Mais nous avons pensé
que le devoir et le salut des Européens consistait & édifier des modeles nouveaux de
société — valables pour eux-mémes d’abord, mais aussi pour le reste du monde.”!

48 «Originalité de la culture européenne comparée aux autres cultures», op. cit., p. 34.

49 Sept «Sages», présidés par Denis de Rougemont, avaient été chargés d’introduire les grands
themes de cette Table Ronde de I’Europe: Alcide de Gasperi, van Kleffens, Eugen Kogon, Einar
Lofstedt, Robert Schuman et Arnold Toynbee.

50 Pour Rougemont, la notion de civisme tire son origine de la doctrine de Proudhon et signifie avant
tout participation active de I’individu 2 la vie de la commune. «Le civisme européen, c’est donc la
participation i la communauté européenne traditionnelle, mais c’est aussi la participation a la
communauté européenne en formation», «Education, civisme et culture», Le Cheminement des
Esprits, op. cit., p. 84. Une autre formule mérite d’étre citée: «[...] le civisme, c’est en somme un
équilibre dynamique entre le citoyen et la cité», «Le civisme commence au respect des foréts»,
ibid., p. 94. C’est a I'initiative du Centre européen de la Culture qu’est lancée dés 1961 une «Cam-
pagne d’éducation civique européenne».

51 «A la Table Ronde du Conseil de I'Europe», Le Cheminement des Esprits, op. cit., p. 74.

183



La profession de foi européenne d’Alcide De Gasperi allait dans le
méme sens™. A I’initiative du Centre européen de la Culture s’ouvre en
automne 1964 & Bile une grande conférence dont 1’ objectif est de poser les
fondements du dialogue nécessaire entre les cultures, et de réfléchir «sur
les moyens de faire face aux responsabilités nouvelles qui incombent 2
I’Europe, tant vis-a-vis d’elle-méme que du reste du monde»™*. La mission
créatrice de la culture européenne se trouve réaffirmée avec force, dans le
sens d’un véritable «dialogue des cultures»™. Cet appel 4 un dialogue avec
les autres cultures marque sans doute une date capitale, souvent ignorée,
dans I’histoire de la conscience européenne. Comme 1’indique ’un des
principes posés par Denis de Rougemont a la Conférence de Ble, «le pre-
mier grand service que les Européens peuvent et doivent rendre au monde
et a la paix, c’est d’achever leur union non seulement économique mais
politique»™. Et cette union politique ne saurait se concevoir et se
construire sans la culture™, dont I’essence premiére est le dialogue, ainsi
que le rappellera Denis de Rougemont quelques mois avant sa mort
I’adresse du Conseil de 1’Europe:

Commencer par la culture, c’est assurer dés le départ, et rétablir avec vigilance la

primauté des fins que se donne une société, et la conformité de ces fins proclamée

avec des moyens politiques et les activités économiques qu’elle met en ceuvre a leur
£ 57

service.

En 1974, lors de la Deuxie¢me Table Ronde organisée par le Conseil de
I"’Europe, en un moment ot la construction politique européenne se trou-
vait au point mort, en un moment ot le Vieux Continent se trouvait
confronté a des défis de toutes sortes, démographique, technologique,
énergétique, idéologique, écologique, Rougemont revient sur la notion de
personne comme fondement des valeurs européennes. La question posée
lors des débats était de savoir dans quel sens réorienter 1’aventure euro-
peenne. En clair: au nom de quelles valeurs et en vue de quelles finalités
unir les Européens? Ces questions appellent des réponses. Elles seront spi-
rituelles d’abord, avant d’étre politiques.

52 «Il ne faudrait pas nourrir une équivoque, ni la transmettre 2 d’autres: c’est pour elle-méme que
nous préconisons I"’Europe unie, et non pour I’opposer a d’autres peuples», cité par Elisabeth Ar-
noux de Pirey: De Gasperi, le pére italien de I’ Europe, Paris, Pierre Téqui, éditeur, 1991, p- 258.

53 «Motifs et objectifs», L’Europe et le monde, Débats et résolutions, in Bulletin du Centre européen
de la Culture, automne 1965, p. 4.

54 Cf. également «Le Dialogue des cultures», Conférence au Cénacle de Beyrouth, 22 octobre 1961,
Le Cheminement des Esprits, op. cit., pp. 158-174.

55 «Déclaration finale», ibid., p. 153.

56 Ainsi que le rappelle Robert Schuman: «L’Europe, avant d’étre une alliance militaire ou une unité
économique, doit tre une communauté culturelle», cité in L'Un ef le Divers, Neuchitel, La Ba-
conniere, 1970, p. 41.

57 «Trente-cing ans d’attentes dégues mais d’espoir invaincu: le Conseil de I"Europe», in Cadmos,
été 1985, p. 35.

184



Pour Denis de Rougemont, I’union des Européens passe certes, sur le
plan politique, par le fédéralisme, seul «systéme» capable de guérir le
Vieux Continent d’un mal terrifiant et spécifiquement occidental, le
dogme destructeur de I’Etat-Nation®®, né de la guerre et pour la guerre. Sur
le plan religieux, I’'union des Européens passe par I’cecuménisme™. Et
c’est autour de ces deux axes, essentiels a ses yeux, que Rougemont s’ af-
firme sans conteste comme un théologien de 1’Europe, un théologien de
I’unité européenne. Son combat en faveur de 1’union de tous les Européens
est certes affaire de raison, mais il est aussi affaire de foi et de conviction,
de foi personnelle s’entend. C’est 1a le troisieme axe, le plus fondamental,
qu’illustre sa doctrine de la personne, nourrie et mirie dés les années
trente.

De la personne au fédéralisme

La personne, quelle est-elle? Dans la pensée occidentale, la notion de per-
sonne trouve son origine dans la célebre formule du «Connais-toi toi-
méme» de Socrate, puis dans la pensée platonicienne. Les quatre conciles
cecuméniques des IV°et V° siecles conferent a la notion de persona ro-
maine une dimension métaphysique, chrétienne. Avec saint Augustin et
Boece, la notion de «personne divine» devient «<humaine», ¢’ est-a-dire dé-
signe I’homme a I’image du Christ. Griace aux réformateurs du XVI, la
notion de personne s’enrichit d’un élément capital, la vocation®. Définie
tour a tour dans ses manifestations concrétes par Leibniz, Kant, Kierke-
gaard, Charles Renouvier et Max Scheler notamment, la notion de per-
sonne trouve au XX° siecle, a mesure que les menaces sur I’individu s’ ac-
croissent, un regain d’intérét philosophique au sein des mouvements non
‘conformistes francais, dont Mounier et Rougemont sont les figures de
proue.

Pour Rougemont, la personne n’est ni une valeur abstraite, ni un indi-
vidu isol€ au sein des masses anonymes, ni encore un individu retranché
du monde, dépourvu de buts. La personne est une réalité paradoxale, une
entité spirituelle douée d’une vocation créatrice, fondement de toute com-
munauté humaine. C’est a la fois un étre solitaire et solidaire, distingué et

58 Cf. «L’Etat-Nation contre ’Europe. Notes pour une histoire des concepts», in Cadmos, printemps
1984, pp. 88-112.

59 Entendons par ce terme non seulement la prise de conscience du scandale des divisions, de la res-
ponsabilité commune des chrétiens dans le monde et 1’urgence d’une restauration de 1’unité de
I’Eglise, mais également le dialogue entre toutes les sensibilités religieuses.

60 «La vocation n’est pas un choix de I’homme. [...] La vocation est un appel, une mission confiée a
un homme, — une parole que Dieu lui adresse», Politique de la Personne (1934), Paris, «Je Sers»,
1946, p. 57.

185



relié, autonome et participant, défini par une vocation qui le singularise
mais qui exige, dans un méme élan, le service envers la communauté.
S’agissant de choisir les finalités de la société européenne, Rougemont
posa, lors de la Table Ronde du Conseil de 1’Europe de 1974, 1a question
décisive du référentiel, c’est-a-dire ce qui gage les valeurs qui doivent
guider les choix futurs: «Pour I’homme d’Europe, qu’il le sache ou non, le
référentiel absolu c’est la personne.»®'

La personne, telle que la concoit Rougemont, implique une morale —un
ensemble de «vertus»™ qui lui permettent d’exister et d’agir — et une poli-
tique. La politique de la personne, ce sont les engagements concrets de la
personne envers la communauté, la politique étant, au sens noble de ce
terme, «I’art d’aménager une cité pour que tout homme y trouve sa chance
d’étre humain»®. La politique de la personne commande dés lors une dou-
ble approche: d’une part, une haute conception de 1’homme, ou un idéal,
et, d’autre part, des mesures pratiques ordonnées vers la réalisation de cet
idéal. La traduction politique et économique de la doctrine personnaliste
est le fédéralisme. La traduction religieuse du fédéralisme et du personna-
lisme est I’cecuménisme. Ces idées, énoncées par Rougemont dés les an-
nées quarante, sont résumées dans la formulation suivante:

L’cecuménisme, le personnalisme et le fédéralisme sont les aspects divers d’une
seule et méme attitude spirituelle. Ils s’engendrent 1’un 1’autre et s’appuient mu-
tuellement. Ils ont les mémes structures et les mémes ambitions. Ils opposent a la
notion d’unité rigide celle de communion.*

Construire I’Europe c’est donc partir de ces trois évaluants fondamen-
taux. Ni la Nation, ou les valeurs nationalistes, ni toute forme d’Etat qui
étoufferait les valeurs personnelles, ni des institutions politiques qui prive-
raient la personne de ses droits ou I’empécheraient d’exercer ses devoirs
selon une conscience respectueuse d’autrui, ne permettent de construire
I’Europe, au contraire de ces trois doctrines, en fait des attitudes humaines
et spirituelles qu’incarnent 1’cecuménisme, le personnalisme et le fédéra-
lisme, qui posent les jalons du seul avenir possible de 1’Europe et permet-
tent de traduire 1’unité culturelle déja inscrite dans 1’histoire en union poli-
tique. Le choix dernier auquel I’homme occidental se trouve confronté en
cette fin du XX° siécle se résume, selon Rougemont, a 1’alternative sui-
vante: la puissance ou la liberté. Autrement dit: le «pouvoir sur autrui» qui

61 «La personne comme fondement des valeurs européennes», Deuxiéme Table Ronde du Conseil
de I’Europe, 19 septembre 1974. [D. 69.558], p. 7.

62 Réalisme, violence spirituelle, autorité, gofit du risque, originalité, ascétisme de 1’expression,
imagination créatrice et style. Cf. Penser avec les mains, Paris, Albin Michel, 1936, pp. 203-231.
Ces vertus incarnent la mesure occidentale de I’homme.

63 «A hauteur d’homme», in Réforme, 1* juin 1946.

64 «Fédéralisme et cecuménisme», in Foi et Vie, septembre—octobre 1945, p. 632.

186



conduit droit au totalitarisme, puisqu’il est fatal que I’Etat s’en empare un
jour, ou le «pouvoir sur soi-méme»® qui permet 2 I’homme d’exercer sa
vocation personnelle au sein de la communauté, et donc sa liberté.

Pour Rougemont il importe de définir a nouveau les finalités de nos so-
ci€tés, de fonder une politique de notre avenir prochain et une société «a
hauteur d’homme» ou puissent s’exprimer des libertés garanties par
I’exercice de responsabilités concretes, de redéfinir de nouveaux espaces
de participation civique, des communautés de toute espéce ou I’homme
puisse participer directement aux décisions qui concernent son avenir. En
d’autres termes, les solutions ne résident pas dans des tentatives, souvent
hasardeuses et abstraites, de construire un systéme, souvent inapplicable
et inefficace parce que détaché du réel et des vrais problémes, ou de fonder
une doctrine nouvelle. La mission européenne est, par excellence, de défi-
nir une éthique, c’est-a-dire une praxis. Pour Denis de Rougemont, elle est

I’ensemble des moyens qui dicte une fin pour que I’on puisse la rejoindre. Seule la
fin justifie les moyens, pour autant qu’elle est juste en soi, et qu’ils sont des moyens
qui vraiment y conduisent®.

L éthique du fédéralisme® que Rougemont s’est proposé de définir afin
de combattre nombre de malentendus tragiques®, cette éthique repose sur
une série de vertus, toutes complémentaires, toutes agissantes, toutes vi-
vant dans une tension réciproque et créatrice. Premiére vertu: la tolérance,
¢’est-a-dire I’acception de I’ altérité, de I’infinie diversité des personnes et
des communautés, des cultures et des religions. De 12 peut s’instituer la so-
lidarité et la reconnaissance de 1’autre, mon semblable et mon prochain. La
vertu de tolérance engendre ce que Denis de Rougemont appelle la «soli-
darité des solitaires». Seconde vertu: «le courage, mais aussi le devoir
d’€tre soi». Chacue homme étant unique et doué d’une vocation person-
nelle, il est de sa tache, de son devoir, et de son courage d’inventer son pro-
pre chemin, Denis de Rougemont se référant explicitement a cette parole
tirée d’un psaume: «Ta Parole est une lampe a mes pieds, une lumiére sur
mon sentier» [Psaume CXIX, 105]. Troisieéme vertu: «1’amour de la com-
plexité», car toute volonté de simplification, d’unification (politique)

65 «La personne comme fondement des valeurs européennes», op. cit., p. 9.

66 «Notes pour une éthique du fédéralisme», in Menschenrechte, Foderalismus Demokratie, Fest-
schrift zum 70. Geburstag von Werner Kiigi, Zurich, Schulthess Verlag, 1979, p. 259.

67 Sur les différentes acceptions de ce terme, cf. Dusan Sidjanski: «Fédéralisme (et néo-fédéra-
lisme)», Dictionnaire international du fédéralisme [Sous la direction de Denis de Rougemont,
€dité par Francois Saint-Ouen], Bruxelles, Bruylant, 1994, pp. 67-79. Cf. également du méme au-
teur, «Des principes du fédéralisme de Denis de Rougemont», L’Avenir fédéraliste de 1’ Europe,
Paris, PUF, 1992, pp. 271-276.

68 Ainsi par exemple: «[...] fédéralisme signifie unification au mépris des diversité» ou «refus de
tout pouvoir central, repli sur soi, voire séparatisme, au mépris de I’'union dans I’intérét com-
mun», Lettre ouverte aux Européens, Paris, Albin Michel, 1970, p. 115.

187



mene fatalement a la guerre et a la construction de systeme totalitaire.
Quatrieme vertu: «le respect du réel» qui signifie, en cette fin du
XXsiecle, le respect des «conditions de survie de I’humanité». Sur le plan
politique, c’est le respect et la reconnaissance des unités de culture, ¢’est-
a-dire des espaces ou I’homme puisse faire entendre sa voix et participer
librement aux décisions qui touchent son destin. Cinquieme vertu: «le sens
du paradoxe» enseigné dans les Evangiles, qui signifie que les plus petites
entités politiques et humaines sont les moins vulnérables et les plus effi-
caces et que «le respect de la diversité est la condition méme de toute
Union réelle». Sixieéme vertu, enfin: «I”’humour» qui est une forme de I’es-
prit de tolérance, «en ceci qu’il tend a désarmer la violence». Denis de
Rougemont écrivait ailleurs que ni le Diable ni les systemes totalitaires ne
supportent le sens de I’humour: «C’est le sens de I’humour qui sauve les
hommes vivant dans un Etat démocratique»®.

A T’évidence, ces vertus fondatrices d’une éthique fédéraliste sont
d’abord spirituelles. Elles fondent I’avenir européen, établissent des éner-
gies neuves sur le plan politique, moral, social, religieux et culturel. Elles
maintiennent intactes nos libertés créatrices, assurent la vie spirituelle des
personnes et, enfin, permettent la réalisation, en chacun des hommes, de
leurs vocations singulieres au sein de la communauté. Il en va, pour
Rougemont, de la survie de I’humanité.

Le But de toute 1’histoire humaine vue dans la perspective chrétienne est [...] la
communauté des personnes, libérées et reliées en vertu de la foi.”

Si telle n’était pas la finalité derniére de notre histoire, de nos sociétés
européennes, il nous faudrait alors réfléchir sur cette question terrible, qui
prend la forme d’un aveu: avons-nous donc si peur d’étre libre?

I’aventure occidentale

Méditant sur ’aventure spirituelle, technique et économique de la
conscience occidentale du XX* siecle, Rougemont a posé les principes de
cohérence et les implications philosophiques de 1’ attitude de I’homme oc-
cidental et des croyances qui donnent a sa culture sens et raison d’étre, in-
terrogeant du méme coup les options fondamentales initiales et finales de
la civilisation occidentale. Celle-ci a produit, entre autres, deux créations
typiques, deux réalités spécifiques, hétérogenes, d’ordre et de nature in-
comparable: la machine et la personne. Ces deux créations, I’'une maté-
rielle, 1’autre spirituelle, fondent la geneése de I’ Aventure occidentale. Des

69 La Part du Diable (1942), Neuchitel, La Baconniere, 1946, p. 80.
70 L’Aventure occidentale de I’homme, Paris, Albin Michel, 1957, p. 65.

188



questions posées sur la finalité d’une civilisation découlent les formes de
deux civilisations distinctes —1’Occident et I’ Orient—, deux directions mai-
tresses de I’homme dans sa quéte du réel: d’un c6té 1’obéissance active a
un Dieu personnel qui a chargé I’homme d’une mission terrestre et, de
1’autre, la connaissance immédiate de 1’Esprit immobile par une ascése qui
délivre 1I’ame des liens du monde.

L’option décisive de la quéte occidentale est prise lors des grands
Conciles cecuméniques, qui définissent la personne humaine, et sa desti-
née, a partir de la Trinité, de la personne du Christ, vrai Dieu et vrai homme
a la fois. Naissent alors les paradoxes, les tensions et les contradictions de
I’lhomme occidental qui, porté par une dialectique permanente de 1’exis-
tence, poursuit une recherche jamais achevée, mais créatrice, d’un équili-
bre plus vivant mais cependant jamais stabilisé, une tension qu’il ne peut
dépasser qu’en vertu de la foi, dans I’amour, et par 1’obéissance absolue a
une vocation transcendante. De la quéte du progres, puissant ressort de
I’aventure occidentale, découlent trois maladies spécifiques: la passion, la
révolution ou la passion socialisée, I’Etat-Nation ou la vocation socialisée.
Toutes trois sont le résultat d’une transposition abusive de réalités spiri-
tuelles. L’expérience du temps historique, la découverte de 1’espace, 1’ex-
ploration de la matiere et ’aventure scientifique généralisée n’ont guere
permis a I’homme occidental de trouver son équilibre. Aussi I’auteur pré-
conise-t-il une philosophie de la liberté qui n’exclut pas Dieu, et un dialo-
gue métaphysique, nécessaire et possible, pour le salut de I’Occident et du
monde, une quéte sans fin entre 1’Orient et I’Occident: une réconciliation
de I’Aventure chrétienne occidentale et de la Voie religieuse orientale,
«Dialogue» qui doit avoir lieu au niveau créateur des grandes cultures
vivantes de la plancte.

Denis de Rougemont n’arréte pas 1a sa méditation. Dans Comme Toi-
méme (1961), ouvrage qui reprend les themes essentiels développés dans
L’Amour et I’Occident (1939), il explique que le «<mouvement d’aller et re-
tour du religieux a 1’érotisme est un des secrets de la psyché occidentale»
et que les Mythes, puissants ordonnateurs des désirs, des passions et de
I’amour, permettent de poser le vrai probleme éthique et religieux, celui
d’ordonner les décisions et les finalités de la personne: la liberté. Par un re-
gard croisé sur les grandes ceuvres littéraires qui ont donné a la conscience
occidentale sa vraie grandeur, Rougemont démontre la présence active des
mythes dans les choix de I’homme occidental.

Enfin, dans son dernier grand ouvrage, L’avenir est notre affaire (1977),
Rougemont décrit sa véritable vision politique et philosophique face a la
crise de I’avenir. Ce livre-testament se présente a la fois comme un examen
de fond sur la crise globale des systémes socio-politiques provoquée par

13 Zs. Geschichte 189



la mauvaise gestion de la Terre et comme une réflexion toute de lucidité
sur le sort de la civilisation occidentale. L’ auteur expose dés lors les re-
medes possibles pour conjurer 1’angoisse du devenir dans nos sociétés. Le
XX siecle a développé en effet une dialectique mortelle pour I’homme,
dialectique entre les mythes du Progrés et une croissance économique ef-
frénée, entre la technologie nucléaire et le mythe tout-puissant de 1’Etat-
Nation, générateur de formidables déséquilibres et de graves périls. Au
premier rang de ceux-ci figurent la centralisation et 1’inflation bureau-
cratique, 1’attentisme ou 1’opportunisme des politiques, la passivité des
citoyens, I’alignement des intelligences et des comportements, la déperdi-
tion de la responsabilité civique, le gaspillage des ressources. Face a I’in-
capacité des Etats-Nations a répondre aux défis de I’avenir, I’auteur pro-
pose le recours a I’écologie, définie au sens le plus large de «systeme des
échanges et des interactions entre Nature, Cité, Personnes»’’, ¢’est-a-dire
d’un éco-systeme qui offre a I’homme la possibilité de coexister dans la di-
versité et de gérer durablement les ressources de la plan¢te Terre. Le suc-
ces méme de I'effort civilisateur de 1’Occident contraint aujourd’hui
I’homme a choisir librement son avenir.

Sur le plan politique, une Fédération des régions a I’échelle européenne
s’avere la seule alternative possible face a la puissance nocive et destruc-
trice du dogme de I’Etat-Nation. La Région (le mot-clé de 1’avenir), défi-
nie comme un espace variable, c’est-a-dire selon la dimension des pro-
blemes, la qualité de vie ou la volonté des habitants, comme un espace de
participation civique™ et d’animation, comme un tissu de relations hu-
maines, la Région permet un rééquilibrage des compétences, des pouvoirs
et des ressources d’énergie, la sauvegarde de I’environnement, la re-
construction d’un tissu de la vie sociale et de la communauté, qui n’est
point le «lieu d’une uniformité imposée», mais «l’espace de fécondité
d’un foisonnement de singularités»’.

Sur le plan philosophique, la redécouverte des dimensions spirituelles et
personnelles de ’homme, de ses responsabilités éthiques, est la seule
réponse créatrice face au destin d’un siecle destructeur. L’avenir de nos
sociétés ne doit plus étre 1ié aux seuls impératifs technologiques ou aux
nécessités économiques, mais a I’entier de I’homme. Ce choix est propre-
ment révolutionnaire, car il exige de I’homme qu’il change radicalement
les finalit€s de la société, et appelle chaque citoyen a une prise en charge de

71 L’Avenir est notre affaire, Paris, Stock, 1977, p. 300.

72 Lacommune est I’unité de base de cette participation. Fédérée a d’autres communes, elle appelle
la Région, qui, fédérée & d’autres régions, appelle & son tour les régions transfrontaliéres. La Ré-
gion ne saurait &tre un mini Etat-Nation.

73 L’Avenir est notre affaire, Paris, Stock, 1977, p. 257.

190



son avenir pour remédier aux défaillances des Etats. Il est devenu urgent
pour I’homme de maitriser 1a Création, de faire ceuvre d’imagination, d’in-
tervenir de maniére responsable en rétablissant les fins de ses actions et en
construisant une société basée sur les rapports des personnes, des commu-
nautés vivantes et des régions.

Dans cet essai de prospective personnaliste, donner un sens a I’avenir
n’est possible et réalisable que par 1’accomplissement de la personne auto-
nome et solidaire de la communauté, et par I’exercice concret de sa liberté,
but dernier de la société. Dépassant les concepts de prospective et de futu-
rible, Rougemont leur oppose 1’idée de prophétie, laquelle prévoit les
conséquences lointaines des actions humaines. D’oll son appel a une
conversion, au sens biblique de ce terme, fondatrice d’une utopie: «Situer
au centre de ’homme le centre de la société». C’est dans cette formule
que Rougemont apparait comme 1’un des peres fondateurs de 1’Europe.

74 Tbid., p. 232.

191



	"Le cheminement des esprits"

