
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 46 (1996)

Heft: 2

Artikel: Schwörtag und Öffentlichkeit im ausgehenden Acien Régime : das
Beispiel einer elsässischen Stadtrepublick

Autor: Windler, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwörtag und Öffentlichkeit
im ausgehenden Ancien Regime
Das Beispiel einer elsässischen Stadtrepublik

Christian Windler

Resume

Jusqu'ä la Reunion de la Republique de Mulhouse ä la France en 1798, les

bourgeois et les autorites s'assemblaient une fois par an dans le cadre du

Schwörtag pour preter serment. En se fondant principalement sur les

discours prononces ä cette occasion, entre 1748 et 1797, par le greffier-syndic
Josue Hofer, cette contribution analyse les transformations de l'espace
public representatifdu Schwörtag. Les contradictions dans les textes de Hofer,

mises en evidence par une analyse des differentes significations du terme

«liberte(s)», montrent les fractures profondes qui caracterisaient, vers lafin
de l'Ancien Regime, les discours politiques dans cette ville alliee des cantons

reformes. En soulignant l'importance de l'opposition des corporations

contre le Conseil de la ville, l'auteur insiste sur le fait que le mouvement

associatifdes Lumieres se developpa ä Mulhouse dans une societe dejä tres

sensibilisee politiquement. C'est dans ce contexte que le public litteraire de

la Gesellschaft zur Beförderung des guten Geschmacks und der schönen

Wissenschaften (1775-1789) se politisa rapidement. A partir des annees

1780, la pretention des «patriotes» d'etre les auteurs de la politique mul-

housienne modifia profondement l'espace public urbain.

Bis zum Anschluss an Frankreich im Jahr 1798 versammelten sich

Bürgerschaft und Obrigkeit der Republik Mülhausen wie jene anderer Städte

des Reiches und der Eidgenossenschaft1 einmal im Jahr - jeweils am

Sonntag nach der Ämterbesetzung im Juni - zur Ablegung des Bürger- und

Amtseides im Rahmen des Schwörtages. Vor der Eidleistung rief der

1 Vgl. Rainer Jooss: «Schwören und Schwörtage in süddeutschen Reichsstädten. Realien,
Bilder, Rituale», in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums und Berichte aus dem

Forschungsinstitut für Realienkunde 1993, S. 153-168.

14 Zs. Geschichte '"'



Stadtschreiber den Anwesenden - Bürgern und Amtsträgern - in einer
feierlichen Rede die Pflichten ihres Standes in Erinnerung2.

Mülhausen entwickelte sich seit dem Dreissigjährigen Krieg von einer
Landstadt, die in der regionalen Wirtschaft eine bescheidene Rolle spielte,
zum wichtigsten Handelsplatz im Oberelsass und seit der Gründung einer
ersten Manufaktur im Jahre 1746 zu einem der bedeutendsten Zentren der
Indienne-Herstellung3. Angesichts des damit verbundenen tiefgreifenden
und raschen Wandels der städtischen Gesellschaft ist der Mülhauser
Schwörtag besonders geeignet, die Veränderungen «repräsentativer
Öffentlichkeit» als spezifischer Form politischer Kommunikation zwischen
Bürgerschaft und städtischer Obrigkeit zu untersuchen. Es soll abgeklärt
werden, wie gegen die Arkanpraxis etablierter Autoritäten gerichtete
Vorstellungen politischer Öffentlichkeit einen solchen repräsentativen Akt
veränderten. Dabei stellt sich die Frage, ob der «Strukturwandel der
Öffentlichkeit» im ausgehenden Ancien Regime tatsächlich primär mit der
Politisierung der literarischen Öffentlichkeit aufgeklärter Sozietäten in
Verbindung zu bringen ist, wie dies im Anschluss an E. Manheim und J.
Habermas die Sozietätenforschung vor allem im deutschsprachigen Raum

2 Siehe Andreas Bischofberger: Die Schwörtagsreden des Mülhauser Stadtschreibers Josua Hofer
aus den Jahren 1748-1797, unveröffentlichte Lizentiatsarbeit, Historisches Seminar der
Universität Basel, 1995. - Herrn Prof. Dr. Hans Guggisberg und Herrn Prof. Dr. Christian Simon
verdanke ich zahlreiche wertvolle Anregungen.
Die handschriftlichen Fassungen der Schwörtagsreden Josua Hofers befinden sich in:
A.M.V.M. [=Archives Municipales de la Ville de Mulhouse], II B 37a. Verschiedene Reden
wurden gedruckt. In den Fussnoten wird mit einem in Klammern gesetzten (D) auf diese
Versionen verwiesen: Rede Herrn Stadtschreiber Josua Hofers von Müllhausen, gehalten am
jährlichen Schwörtage allda, in St. Stephans Kirche, Sonntags den 24 Brachmonats 1787 [ohne
Ort und Jahr], 16 S.; Rede Herrn Stadtschreibers Josua Hofers von Müllhausen, gehalten am
jährlichen Schwörtage allda, in St. Stephans Kirche, Sonntags den 22 Brachmonats 1788 [ohne
Ort und Jahr], 16 S.; Rede Herrn Stadtschreiber Josua Hofers von Mühlhausen, gehalten am
jährlichen Schwörtage allda, in St. Stephans Kirche, Sonntags den 21 Brachmonats 1789 [ohne
Ort und Jahr], 16 S.; Rede Herrn Stadtschreiber Josua Hofers von Müllhausen, gehalten am
jährlichen Schwörtage allda, in St. Stephans Kirche, Sonntags den 20 Brachmonats 1790 [ohne
Ort und Jahr], 15 S.; Rede am Schwörtage zu Mülhausen. gehalten von Josua Hofer,
Stadtschreiber, Sonntags den 22Mn Brachmonats 1794, Basel: Samuel Flick [ohne Jahr] 16 S.; Rede
am Schwörtage zu Mülhausen. gehalten von Josua Hofer, Stadtschreiber. Sonntags den 21"m
Brachmonats 1795, Basel: Samuel Flick [ohne Jahr], 14 S.; Rede am Schwörtage zu Müllhausen,

gehalten von Josua Hofer, Stadtschreiber, Sonntags den 26s,e" Brachmonats 1796, Basel:
Samuel Flick [ohne Jahr], 16 S. - An dieser Stelle sei A. Bischofoerger für die grosszügige
Bereitschaft gedankt, dem Verfasser seine sorgfältigen Transskriptionen der Schwörtagsreden
zur Verfügung zu stellen.

3 Den besten Überblick vermittelt: Georges Livet, Raymond Oberle (Hg.): Histoire de
Mulhouse, des origines ä nos jours, Strassburg 1977, siehe die Kapitel V und VI von Raymond
Oberle, VII von Paul Leuilhot. Auf diesem Werk beruhen die nachfolgenden allgemeinen
Ausführungen zur Lage Mülhausens im 18. Jahrhundert, sofern keine abweichenden Angaben
gemacht werden. Vgl. Raymond Oberle: «L'evolution des fortunes ä Mulhouse et le financement

de l'industrialisation au XVIIF siecle», in: Bulletin de la Section d'Histoire Moderne et
Contemporaine 8 (1971), S. 83-173. - Zur Geschichte des städtischen Raumes: Stephane
Jonas: Le Mulhouse industriel. Un siecle d'histoire urbaine, 1740-1848, 2 Bde., Paris 1995.

198



postuliert hat4. In Mülhausen standen nämlich bereits in den Forderungskatalogen,

die die zunftbürgerliche Opposition gegen die Ratsoligarchie in
den späten 1730er Jahren im Dollfushandel zusammenstellte und zum
Teil durchsetzte, Massnahmen im Mittelpunkt, die «Öffentlichkeit»

schaffen sollten, wenn auch der Begriff als solcher in der damaligen
politisch-sozialen Sprache noch nicht zu finden ist5.

Die Stadt Mülhausen bildete bis 1798 eine selbständige, mit den

reformierten Orten der Eidgenossenschaft als zugewandter Ort verbündete

Republik, die sich ähnlich wie die Eidgenossenschaft seit dem Spätmittelalter

allmählich aus dem Reichsverband gelöst hatte. Über die eidgenössischen

Allianzverträge beanspruchte sie den Schutz des Königs von
Frankreich, ohne deswegen ihren Souveränitätsanspruch als selbständige

Republik aufgeben zu müssen. Das Bündnis sicherte Mülhausen im Handel

mit dem Elsass die gleichen Rechte wie den Untertanen des französischen

Königs. Im Laufe der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts stellte die

französische Krone dieses Vorrecht allmählich in Frage6.

Den unmittelbaren Anlass zum Anschluss («Reunion») von 1798 an

Frankreich bot eine langjährige Zollsperre, die seit den 1780er Jahren die

in den Jahrzehnten zuvor stark expandierende Wirtschaft der selbständigen

Enklave in eine tiefe Krise gestürzt hatte. Die Schwierigkeiten, die

1785 mit französischen Massnahmen gegen die Einfuhr von Indienne-

Stoffen begonnen hatten, verschärften sich seit den frühen 1790er Jahren

mit der Integration des Elsass in das Zollgebiet des sich konstituierenden
französischen Nationalstaates. Die Wirksamkeit der Zollmassnahmen

hing entscheidend mit dem Umstand zusammen, dass sich die Mülhauser

4 Ernst Manheim: A ufklärung und öffentliche Meinung. Studien zur Soziologie der Öffentlichkeit
im 18. Jahrhundert, Stuttgart-Bad Cannstatt 21979 (1. Ausgabe: 1933); Jürgen Habermas:
Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen GeseUschaft,

Frankfurt am Main 1990 (1. Ausgabe: 1962), S. 69-107. - Vgl. etwa Ulrich Im Hof: Das

gesellige Jahrhundert. GeseUschaft und Gesellschaften im Zeitalter der Aufklärung, München
1982, S. 216-225; Richard van Dülmen: Die GeseUschaft der Aufklärer. Zur bürgerlichen

Emanzipation und aufklärerischer Kultur in Deutschland, Frankfurt am Main 1986, S. 7-9, 17,

120-132.
5 Zur Bedeutung von Bauernrevolten und Bürgerprotesten bei der Entstehung politischer

Öffentlichkeit vgl. Andreas Würgler: «Das Modernisierungspotential von Unruhen im 18.

Jahrhundert. Ein Beitrag zur Entstehung der politischen Öffentlichkeit in Deutschland und in der

Schweiz», in: Geschichte und Gesellschaft 21 (1995), S. 195-217. - Einer solchen Neubewertung

der Bürgerproteste weisen etwa folgende Beiträge einen Weg: Lothar Gall (Hg.): Vom

alten zum neuen Bürgertum. Die mitteleuropäische Stadt im Umbruch, 1780-1820, München
1991 (^Historische Zeitschrift. Beihefte, N.F., 14); Paul Nolte: «Der südwestdeutsche
Frühliberalismus in der Kontinuität der frühen Neuzeit», in: Geschichte in Wissenschaft und
Unterricht 43 (1992), S. 743-755.

6 Eine differenzierte Darstellung der komplexen bundesrechtlichen Situation Mülhausens in:
Lutz Eichenberger: Mülhausen und der Dollfushandel 1722-1746. Ein Beitrag zu seiner Politik,
Wirtschaft, Bevölkerung und bundesrechtlicher Stellung in der 1. Hälfte des 18. Jahrhunderts,
Bern / Frankfurt am Main / Las Vegas 1977, S. 154-235, über die Bedeutung des eidgenössischen

Bündnisses für das Verhältnis Mülhausens zu Frankreich v.a. S. 205-207.

199



Manufakturen im Laufe des 18. Jahrhunderts immer stärker auf Absatzmärkte

im Elsass, aber auch im französischen Zollgebiet jenseits der
Vogesen ausgerichtet hatten. Der Entscheid zugunsten der Reunion verband
sich 1798 nicht mit einer sozialen Protestbewegung, sondern wurde durch
wohlhabende Bürger getragen. Dank der politischen Neuorientierung von
1798 konnten sie die Ertragskraft ihrer Manufakturen unter neuen,
französischen, Bedingungen wiederherstellen7.

Mit der Entstehung und dem ausserordentlichen Wachstum der
Manufakturen verbanden sich tiefgreifende soziale Veränderungen. Eine
beträchtliche Zuwanderung aus dem elsässischen Umland trug dazu bei, den
Bedarf an Arbeitskräften zu decken. Zwischen der Jahrhundertmitte und
1782 wuchs die Zahl der Einwohner Mülhausens von gut 4000 auf gegen
7600 Personen. Gegenüber den Zuzügern grenzte sich die Bürgerschaft
wie in andern Städten im Bereich der Eidgenossenschaft durch die
Verweigerung der Neubürgeraufnahme weitgehend ab. Der Anteil der de iure
regimentsfähigen Bürgersfamilien an den städtischen Haushalten sank
deshalb von 72% im Jahre 1699 auf 46% im Jahre 1782. Innerhalb der
städtischen Bevölkerung vertieften sich die Gegensätze zwischen reich
und arm. Von der Pauperisierung besonders betroffen waren die zugezogenen

Manufakturarbeiter, die als «Schirmsverwandte» oder «Fremde»
keine politischen Rechte und nur begrenzte Möglichkeiten wirtschaftlicher

Betätigung besassen. Ihr prekäres Aufenthaltsrecht war vom Nutzen
abhängig, den sie der Stadt brachten8.

Die Mülhauser Politik wurde im 18. Jahrhundert indessen vor allem
durch die Spannungen zwischen einer kleinen Gruppe regierender Familien

und den bloss de iure regimentsfähigen Bürgern geprägt. Die tiefgreifenden

sozioökonomischen Umwälzungen sprengten allerdings bis 1798
den formellen Rahmen der Zunftverfassung nicht. Ökonomische
Modernisierung verband sich mit der oligarchischen Kontrolle des Rates, die auf
der Kooptation unter verwandtschaftlich eng vernetzten Familien im
Rahmen der Zunftverfassung beruhte. Mit dem aktiven Zutun der
Ratsoligarchie verloren die zünftischen Vorrechte und Monopole im
Wirtschaftsleben an Wirksamkeit zugunsten der freieren Entfaltung der Tä-

7 Zur «Reunion» vgl. Bruno Guessard: La Reunion de la Republique de Mulhouse ä la France
1785-1798, Mülhausen 1991. Vgl. Charles Schmidt: Une conquete douaniere: Mulhouse.
Documents des Archives Nationales relatifs ä la preparation de la reunion de Mulhouse ä la France,
1785-1798, Mülhausen 1912; Raymond Oberle: «L'esprit philosophique et la Reunion de
Mulhouse ä la France en 1798», in: Actes du Quatre-Vmgt-Huitieme Congres National des
Societes Savantes, Clermont-Ferrand 1963. Section d'histoire moderne et contemporaine Paris
1964, S. 277-294; Eichenberger: Dollfushandel, S. 216-235.

8 Raymond Oberle in: Livet / Oberle: Histoire de Mulhouse, S. 128. - Zur Einschränkung der
Bürgerrechtserteilung und zur Niederlassungspolitik in den eidgenössischen Städten: Rudolf
Braun: Das ausgehende Ancien Regime in der Schweiz. Aufriss einer Sozial- und Wirtschaftsgeschichte

des 18. Jahrhunderts, Göttingen / Zürich 1984, S. 147-162.

200



tigkeiten der Handelsherren und Fabrikanten, die sich über die engen
Grenzen der Stadt ins oberelsässische Umland hinaus erstreckten.
Zünftische Kreise, die sich ökonomisch und politisch zurückgestellt fühlten,
artikulierten immer wieder heftige Protestbewegungen gegen die
Ratsoligarchie9.

In diesem Kontext latenter und zuweilen offener Spannungen diente der

Schwörtag aus obrigkeitlicher Sicht dazu, Zustimmung zur bestehenden

Ordnung der städtischen Gesellschaft und zur Politik des Rates zu gewinnen

und die eidliche Verpflichtung der Bürgerschaft zu aktualisieren und

zu repräsentieren. Als die zünftische Opposition 1756 die Teilnahme am

Schwörtag verweigerte, bedeutete dies eine symbolisch wirksame Absage

an einen bürgerlichen Konsens mit der städtischen Obrigkeit, vergleichbar
mit der Huldigungsverweigerung10.

Den Ausgangspunkt unserer Überlegungen zum Mülhauser Schwörtag
bildet die Diskussion zur Frage von Öffentlichkeit im Ancien Regime, die

vorwiegend auf monarchische Verhältnisse ausgerichtet bleibt, während
die Kommunikationsbedingungen von Republiken in diesem
Zusammenhang bisher weniger thematisiert wurden. «Repräsentative
Öffentlichkeit» und ihr struktureller Wandel im Laufe des 18. Jahrhunderts
nahmen in einer Stadtrepublik, die ausserhalb des Reichsverbandes stand,

spezifische Formen an, die eine differenziertere Betrachtung sinnvoll
erscheinen lassen. Als Quellengrundlage dient dabei der vollständig erhaltene

Corpus der Schwörtagsreden Josua Hofers, der von 1748 bis 1798 als

Stadtschreiber von Mülhausen die städtische Politik so entscheidend

prägte, dass in der Stadtgeschichte zuweilen von einem «Hoferschen
Zeitalter» die Rede ist.

Wie im Fall der Huldigungsfeiern in Fürstenstaaten stand am Mülhauser

Schwörtag zunächst das Bestreben der Obrigkeit im Vordergrund,
ihren «sozialen Status» zu signalisieren und ihre Herrschaft «'vor' dem

Volk» zu repräsentieren11. Auf der Grundlage eines aufgeklärt-liberalen
Öffentlichkeitsbegriffes, der öffentliche Kommunikation als herrschaftsfreien,

symmetrisch strukturierten, rationalen Diskurs der Staatsbürger

9 Vgl. Eichenberger: Dollfushandel; Philippe Mieg: «Les metiers des bourgeois de Mulhouse
d'apres les recensements de 1699 et 1798», in: Artisans et ouvriers d'Alsace, Strassburg 1965

Publications de la Societe Savante d'Alsace et des Regions de l'Est 9), S. 205-211; Raymond
Oberle: «Les Corporations et les debuts de l'industrialisation ä Mulhouse», in: Artisans et
ouvriers d'Alsace, S. 369-379; ders.: «Les symptomatiques troubles populaires ä Mulhouse au
milieu du XVIIP siecle», in: Revue d'Alsace Nr. 116 (1989/1990), S. 275-284. Zur Oligarchi-
sierung des Regiments in den eidgenössischen Städten und zum Widerstand gegen diese

Entwicklung siehe Ulrich Im Hof, in: Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2, Zürich,
21980, S. 688-690, 708-711. Vgl. Braun: Ancien Regime, v.a. S. 211-223.

10 Vgl. Peter Blickle (Hg.): Aufruhr undEmpörung. Studien zum bäuerlichen Widerstand im Alten
Reich, München 1980 (siehe v.a. die Beiträge von Claudia Ulbrich und Peter Blickle).

11 Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit, S. 61-62.

201



versteht, hat Habermas solche «repräsentative Öffentlichkeit» als tendenziell

kommunikationslos charakterisiert. «Öffentlichkeit» impliziert für
Habermas die Forderung nach einer Kontrolle und Lenkung der
Staatssachen durch ein kritisches Publikum von Staatsbürgern. In diesem Sinn
ist «Öffentlichkeit» vor allem als ein Postulat zu verstehen, das im Laufe
des 18. Jahrhunderts als neuer Massstab der Legitimität von
Herrschaftsverhältnissen formuliert wurde und zunehmend in den Mittelpunkt der
politischen Auseinandersetzungen rückte12.

Dass indessen «repräsentative Öffentlichkeit» durchaus eine Sphäre
politischer Kommunikation bildete, die auch aus obrigkeitlicher Perspektive

in einem gewissen Mass als reziprok verstanden wurde, hat im
Anschluss an Studien zur Repräsentation von Herrschaft in Frankreich und
England für das Reich neuerdings A. Gestrich betont13. Absolutismus
kann nicht mehr als jene tendenziell kommunikationslose Herrschaftsform

beschrieben werden, als die sie die vor allem in der deutschen
Forschung einflussreichen Studien von R. Koselleck und J. Habermas
charakterisiert haben14.

Ein Kommunikationsbegriff, der sowohl sprachliche als auch
nichtverbale, symbolische Aspekte von Kommunikation berücksichtigt und im
Gegensatz zum Kommunikationsbegriff von J. Habermas «scheinbar
non-kommunikative Informations- und Manipulationsprozesse» ebenfalls

«als Formen von Kommunikation» versteht, eröffnet gleichermassen
neue Perspektiven auf die nichtverbalen Aspekte «repräsentativer
Öffentlichkeit» wie auf die Bedeutung von Reden an Akten, die bei den
Anwesenden Zustimmung wecken und ihr Handeln als Untertanen im Sinne der
Obrigkeit orientieren sollten. «Öffentlichkeit» bezeichnet dann allgemein
die Tatsache, «dass Vorgänge oder Handlungen von anderen wahrgenommen

werden können oder sollen»15.

12 Zur Begriffsgeschichte: Lucian Hölscher: «Öffentlichkeit», in: Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, hg. von Otto Brunner,

Werner Conze, Reinhart Koselleck, Stuttgart 1978, S. 413-467; Lucian Hölscher:
Öffentlichkeit und Geheimnis. Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung zur Entstehung der
Öffentlichkeit in der frühen Neuzeit, Stuttgart 1979 Sprache und Geschichte 4).

13 Andreas Gestrich: Absolutismus und Öffentlichkeit. Politische Kommunikation in Deutschland
zu Beginn des 18. Jahrhunderts, Göttingen 1994 Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft

103). - Zum französischen Absolutismus u.a.: Peter Burke: The Fabrication ofLouis
XIV, New Haven (Conn.) / London 1992; Michele Fogel: Les ceremonies de 1'information dans
la France du XVE au milieu du XVIII' siecle, Paris 1989; Ralph Giesey: Ceremonial et
puissance souveraine. France, XV'-XVII' siecles, Paris 1987 Cahiers des Annales 41). -Über
den engl. Hof vgl. David Starkey (Hg.): The English Court: From the War ofthe Roses to the
Civil War, London / New York 1987. - Vgl. den Forschungsbericht von Dena Goodman:
«Public Sphere and Private Life: Toward a Synthesis ofCurrent Historiographical Approaches
to the Old Regime», in: History and Theory. Studies in the Philosophy ofHistory 31 (1992),
S. 1-20.

14 Reinhart Koselleck: Kritik und Krise. Ein Beitrag zur Pathogenese der bürgerlichen Welt,
Freiburg / München 1969 (1. Auflage: 1959), v.a. S. 29-30.

15 Gestrich: Absolutismus und Öffentlichkeit, S. 12, 14.

202



Liest man die Schwörtagsreden Josua Hofers, so fällt auf, mit welchem

Nachdruck der Mülhauser Stadtschreiber die Verhältnisse in Republiken

von jenen in Monarchien abgrenzt: Persönliche Freiheit, Gleichheit der

Geburt und der Rechte, Unterordnung unter Gesetze anstelle blinden

Untertanengehorsams, Wahl der Amtsträger, Bindung von Bürgerschaft
und Obrigkeit an die Gesetze16 - solche Eigenarten republikanischer
Herrschaft scheinen Kommunikationsbedingungen zu schaffen, die sich

von jenen in Monarchien grundsätzlich unterscheiden17.

Die Aussagen Hofers verweisen auf den diskursiven Kontext, auf die

politischen Wertvorstellungen und deren Veränderungen, mit denen sich

der Stadtschreiber auseinanderzusetzen hatte. Republiken wurden in der

politischen Theorie der frühen Neuzeit «mit Freiheit gleichgesetzt» -
«Freiheit von der Beherrschung durch eine fremde Macht und Freiheit der

Bürger von der Beherrschung durch einen von ihnen selbst»18. Den in der

Tradition der Antike wurzelnden republikanischen Ideologien stand in

der historischen Erfahrung indessen ein oligarchisches Politikverständnis

gegenüber, das die Republiken mit der ständischen Welt verband19. Deshalb

ist zu fragen, inwiefern frühneuzeitlicher Republikanismus eine

Entwicklungslogik besass, die im 18. Jahrhundert den qualitativen Durchbruch

zu politischen Ordnungsvorstellungen der Aufklärung erleichterte20.

Wenn im vorliegenden Zusammenhang von Republikanismus
gesprochen wird, so ist damit die Ideologie der Eliten einer Stadtrepublik

16 A.M.V.M., II B 37a.
17 Vgl. allgemein zum Republikbegriff des Ancien Regime und der Französischen Revolution:

Wolfgang Mager: «Republik», in: Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 5, Stuttgart 1984, S. 549-

651, hier S. 565-618. Vgl. Francois Füret, Mona Ozouf (Hg.): Le siecle de l'avenement
republicain, Paris 1993; Dario Gamboni, Georg Germann, unter Mitwirkung von Francois de

Capitani (Hg.): Zeichen der Freiheit. Das Bild der Republik in der Kunst des 16. bis 20.

Jahrhunderts, Bern 1991; Gerd van den Heuvel: Der Freiheitsbegriffder Französischen
Revolution, Göttingen 1988 Schriftenreihe der Historischen Kommission bei der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften 31); Patrice Higonnet: Sister Republics. The Origins ofFrench

and American Republicanism, Cambridge (Mass.) / London 1988; Helmut G. Koenigsberger

(Hg.): Republiken und Republikanismus im Europa der Frühen Neuzeit, München 1988

Schriften des Historischen Kollegs. Kolloquien 11); John Greville Agard Pocock: The Machia-
vellian Moment. Fiorentine Political Thought and theAtlantic RepublicanTradition,Prmceton
(N.J.) 1975; Heinz Schilling: «Der libertär-radikale Republikanismus der holländischen

Regenten. Ein Beitrag zur Geschichte des politischen Radikalismus in der frühen Neuzeit», in:
Geschichte und Gesellschaft 10 (1984), S. 498-533; ders.: «Gab es im späten Mittelalter und zu

Beginn der Neuzeit in Deutschland einen städtischen 'Republikanismus'? Zur politischen
Kultur des alteuropäischen Stadtbürgertums», in: Koenigsberger: Republiken und Republikanismus,

S. 101-143.
18 Koenigsberger: Republiken und Republikanismus, S. 285.
19 Über den Gegensatz zwischen den Freiheiten der alteuropäischen Republiken und Freiheit in

der demokratischen Republik siehe Jürgen Schlumbohm: Freiheit. Die Anfänge der bürgerlichen

Emanzipationsbewegung in Deutschland im Spiegel ihres Leitwortes (ca. 1760- ca. 1800),

Düsseldorf 1975 Geschichte und GeseUschaft. Bochumer Historische Studien 12), S. 147-
149.

20 Vgl. Lothar Gall: Einleitung zu ders. (Hg.): Liberalismus, Köln 1976, S. 9-19, hier S. 11-12;

Schilling: Republikanismus der holländischen Regenten, v.a. S. 530-531.

203



gemeint, die im 18. Jahrhundert wie die Eidgenossenschaft ausserhalb des
insgesamt monarchisch geprägten Reichskontextes stand.

Die Reden des Stadtschreibers Josua Hofer - nach dem Bürgermeister
der ranghöchste Amtsträger Mülhausens - eröffnen Einblicke in die
Erwartungen, die ein einflussreicher Vertreter einer republikanischen
Obrigkeit mit dem Schwörtag als Akt der Kommunikation zwischen
Obrigkeit und Bürgerschaft verknüpfte. Die Reden sollen hier aus dem
kommunikativen Kontext des Herrschaftszeremoniells gelesen werden, in
dem sie vorgetragen wurden. Den Anwesenden hatten sie die Bedeutung
von Eid und Schwörtag in Erinnerung zu rufen, darüber hinaus aber
allgemein die politische Verfassung Mülhausens in einer Weise zu
interpretieren, die den Eindruck eines Konsenses zwischen Bürgerschaft und
Obrigkeit schuf. Es stellt sich die Frage, wie der Stadtschreiber die
Affirmation einer im Sakralen verankerten politischen und gesellschaftlichen
Ordnung mit der Rezeption innovativer Denkansätze verband. Bruchstellen

im Text Hofers öffnen ein Fenster auf Verwerfungen in den politischen

Diskursen der Stadtrepublik.
Leider fehlen Zeugnisse dazu, wie die Reden Hofers aufgenommen

wurden, doch antworten diese selbst - implizit und gelegentlich explizit -
auf die sich verändernde Stimmung in der Bürgerschaft. Sie bieten die
Chance, aus obrigkeitlicher Sicht der Frage nachzugehen, wie die
zunftbürgerliche Opposition die Forderung nach Offenlegung der Staatssachen
angesichts der Arkanpraxis der etablierten Autoritäten formulierte und
damit einen Akt veränderte, der der Legitimation der politischen und
gesellschaftlichen Ordnung einer Stadtrepublik des Ancien Regime
diente. Schliesslich zeugen sie von der Auseinandersetzung mit dem
Postulat einer «bürgerlichen Öffentlichkeit» im aufgeklärt-liberalen Sinn, das
den grundsätzlichen Anspruch der Bürger auf Kontrolle und Lenkung der
Staatssachen artikulierte. Das Beispiel Mülhausens ist besonders geeignet,
diese Fragen bezogen auf eine Republik abzuklären, weil sich hier, bedingt
durch die Lage der Stadt als Enklave im französischen Territorium,
Republikanismus zuerst im Gegensatz zur Monarchie, dann in Abgrenzung
zur revolutionären französischen Republik definieren musste.

Zum Verfasser der Reden

Stadtschreiber Josua Hofer (1721-1798) ist vor allem dank der Untersuchungen

von R. Oberle eine gut bekannte Figur der Mülhauser Politik, die
er in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts entscheidend mitprägte21. Enge

21 Zuletzt Raymond Oberle: «A propos de la bibliotheque d'un juriste du XVIIIe siecle» in-
Revue d'Alsace Nr. 119 (1993), S. 271-284. Soweit keine abweichenden Angaben gemacht

204



familiäre Beziehungen verbanden den Stadtschreiber mit dem Milieu der
Mülhauser Handelsherren und Indienne-Fabrikanten. Als Sohn von
Johannes Hofer, Zunftmeister und Mitglied des Kleinen Rates, und Enkel
mütterlicherseits des Bürgermeisters Josua Fürstenberger stammte Josua

Hofer aus einer Familie der Mülhauser Ratsoligarchie. 1746 heiratete er
Gertrud Hofer (1727-1762), die Tochter des Arztes Johannes Hofer
(1697-1786), der 1748 anstelle seines Vaters Bürgermeister wurde. Im
gleichen Jahr ernannte der Rat den damals 27jährigen Josua Hofer zum
Stadtschreiber von Mülhausen. Dieses Amt sollte Hofer bis 1798

versehen.

Als Stadtschreiber stand Josua Hofer in der städtischen Ämterhierarchie

direkt hinter dem Bürgermeister und vor den Mitgliedern des Kleinen
Rates. Dank des direkten Zugangs zu allen schriftlichen Dokumenten, der
Ausbildung und Erfahrung als Jurist, der vollamtlichen Stellung und der

langen, im Gegensatz zu den Bürgermeistern nie unterbrochenen Amtsdauer

entwickelte sich Hofer zur zentralen Figur der Stadtregierung22.

Insbesondere bestimmte er lange Zeit die Aussenpolitik der Stadtrepublik.
Hofer verstand den zugewandten Ort Mülhausen als Teil des eidgenössischen

Bündnissystems, das auch den Rahmen der engen Beziehungen der

Stadtrepublik zu Frankreich absteckte.
Der Stadtschreiber merkte allerdings schon vor den zollpolitischen

Differenzen der achtziger und neunziger Jahre, dass die Intensivierung
staatlicher Herrschaft im Elsass für die Stadtrepublik eine neuartige,
möglicherweise existenzbedrohende Situation schuf23. Nachdem die
Nationalversammlung den französischen Zoll an die Aussengrenzen verlegt und
Mülhausen im Elsass damit zur zollpolitischen Enklave gemacht hatte,
erblickte Hofer in einer Zollunion mit Frankreich noch die Chance,
Mülhausens politische Selbständigkeit wenigstens teilweise zu bewahren. Der
Misserfolg dieser Verhandlungen liess 1798 den Anschluss (Reunion) als

einzigen Ausweg aus einer Lage erscheinen, die die Mülhauser Wirtschaft
zu ersticken drohte. Im Gegensatz zum Stadtschreiber trug die jüngere
Generation der Familie Hofer den Entscheid der Bürgerschaft zugunsten
der Reunion mit, nicht bloss, weil diese die Wettbewerbschancen ihrer
Unternehmungen verbesserte, sondern auch aus Begeisterung für die

republikanisch-demokratischen Ideen der Französischen Revolution24.

Die französischsprachige elsässische Historiographie hat die politischen

werden, stützen sich die Ausführungen über Hofer auf diesen Artikel. Vgl. Nouveau Dictionnaire

de biographie alsacienne, Nr. 17: Hoc ä Hug, Strassbourg 1991, S. 1622-1623.
22 Vgl. Bischofberger: Schwörtagsreden, S. 12.
23 Siehe die Schwörtagsreden von 1752, 1757, 1759-1762, 1765, 1766, 1769-1772, 1777, 1784-

1786. - Vgl. Oberle, in Livet / Oberle: Histoire de Mulhouse, S. 125-126.
24 Vgl. Guessard: Reunion.

205



Diskurse Mülhausens im ausgehenden Ancien Regime überwiegend aus
der Perspektive des Anschlusses der Stadtrepublik an Frankreich und der
damit einhergehenden radikalen Umgestaltung der städtischen Verfassung

untersucht. Französische Sprache und Kultur stehen für eine
Modernität, die sich mit der Reunion auch aufpolitischer Ebene durchgesetzt
habe. Eine solche Betrachtungsweise betont den Konservativismus jener
Mülhauser, die für den Weiterbestand ihrer Stadt als selbständige Republik

eintraten, also insbesondere auch Josua Hofers25. Der Bedeutung von
Reformbestrebungen in der Zeit vor 1789, die sich nicht primär nach
Frankreich ausrichteten, wird sie nicht gerecht. Nachdem R. Oberle die
Schwörtagsreden Josua Hofers in einer älteren Studie noch als pathetisches

Echo des Antagonismus «entre un esprit conservateur et formaliste
et les aspirations nouvelles» bezeichnete26, hat er in einer erst kürzlich
veröffentlichten Untersuchung der Bibliothek Hofers zu einer
differenzierteren Beurteilung des Stadtschreibers angeregt27.

Josua Hofers Werdegang war jener eines noch nicht an nationale Grenzen

gebundenen Juristen. Nach Studien in Basel, Strassburg und Leipzig
erwarb er 1744 an der Universität Basel den Titel eines Doktors der
Rechte. Als einnehmender und gewandter Vertreter der Stadtrepublik
unterhielt er in den eidgenössischen Orten, im Reich, im Elsass und am
französischen Hof ein weitgespanntes Netz persönlicher Beziehungen. In
seiner Denkweise stand er aufgeklärten Reformern aus den eidgenössischen

Städten am nächsten, mit denen er korrespondierte und von denen
er viele persönlich kannte. Aktiv nahm er an den Versammlungen der
Helvetischen Gesellschaft teil, deren Mitglied er 1763 geworden war. 1781
präsidierte er die Versammlung der Gesellschaft in Ölten28.

Hofers Bibliothek beeindruckt durch ihre ausserordentliche Vielfalt.
Der gebildete Jurist suchte Information über die verschiedensten
Wissensbereiche und Geistesströmungen - auch über solche, denen er ableh-

25 Oberle: L'esprit philosophique; ders. in Livet / Oberle: Histoire de Mulhouse, Kapitel VI. Zur
Kultur Mülhausens im Zeitalter der Aufklärung: Nicolas Schreck: «La Republique de
Mulhouse des crises d'Ancien Regime ä la Reunion ä la France de 1798», in: La Revolution
francaise et l'Alsace, Bd. 4: L'Alsace et la Republique, Cernay 1992, S. 81-125; ders.: La
Republique de Mulhouse et l'Europe des Lumieres. Essai d'histoire culturelle sur les mentalites,
la vie publique, l'instruction, lesarts, les sciences et les lettres, Strassburg 1993 Publications de
la Societe Savante d'Alsace et des Regions de l'Est, Collection «Recherches et documents» 51);
ders.: «L'engagement culturel europeen de la Republique de Mulhouse au XVIIIe siecle», in:
La Revolution francaise et l'Alsace, Bd. 5: L'Alsace et l'Europe, Cernay 1993, S. 105-126; ders.:
«Les cursus europeens de deux bourgeois: Godefroi Engelmann, pere et fils, fin XVIIP - debut
XIXe», in: ibid., S. 127-137.

26 Oberle: L'esprit philosophique, S. 289. Vgl. Guessard: Reunion, S. 29-31.
27 Oberle: Bibliotheque d'un juriste, S. 284.
28 Vgl. Ulrich Im Hof, Francois de Capitani: Die Helvetische Gesellschaft: Spätaufklärung und

Vorrevolution in der Schweiz, 2 Bde., Frauenfeld / Stuttgart 1983: Bd. 1, S. 15,20, 53, 54 61 68
92, 179, 182, 188, 220, 346 (Anm. 10); Bd. 2, S. 321.

206



nend gegenüberstand. Die reichhaltige Bibliothek gehört zur Identität des

in der altständischen Republik verwurzelten und zugleich weltoffenen
Stadtschreibers. Wie seine reformgesinnten Zeitgenossen aus der
Eidgenossenschaft grenzte sich Hofer gegenüber einer Aufklärung ab, welche die

religiösen Grundlagen der Gesellschaft in Frage stellte29. Seit seinem
Aufenthalt als Student in Leipzig wurde Hofer wesentlich durch die «vernünftige

Orthodoxie» Gellerts geprägt, der zu jenen gehörte, die in den
reformierten Orten der Eidgenossenschaft den Anstoss zu einer radikalen
Gesangbuchreform gaben30.

Hofer legte Wert darauf, auch Schlüsselwerke der französischen
Aufklärung zu erwerben, die er zum Teil kritisch beurteilte: So besass er etwa
die Tafelbände der Encyclopedie sowie Werke von Montesquieu, Voltaire
und Rousseau (u.a. den Contrat Social). Sein Interesse für die französische

Kultur war jenes eines gebildeten Europäers, der Mülhausen als souveräne,

wenn auch eng mit Frankreich verbundene Stadtrepublik zu erhalten
hoffte. Hofer interessierte sich vor allem für praxisorientiertes Reformdenken

- etwa für Verbesserungen im Erziehungswesen. Wie in andern
Bereichen wirkt auch hier das Spektrum der Hoferschen Bibliothek
auffallend breit, mit Werken von Locke, Fenelon, Basedow, Gouvest, Iselin,
Rousseau und Pestalozzi. Kaum überraschen mag, dass in der Bibliothek
des Stadtschreibers und Diplomaten juristische Literatur gut vertreten

war; so besass er Schlüsselwerke des Natur- und Völkerrechts (Grotius,
Pufendorf, Wolff, Emer de Vattel), aber auch praxisorientierte Abhandlungen

über Prozedur und Gesetzgebung insbesondere der eidgenössischen

Städte. Seine Belesenheit erleichterte Hofer den Versuch, als

Schwörtagsredner widersprüchliche Bestrebungen von Bürgerschaft und

Obrigkeit zu einem ideellen Konsens zusammenzuführen.

Repräsentation und Kommunikation

Am Schwörtag, der jeweils im Juni am Sonntag nach der Ämterbesetzung

abgehalten wurde, versammelten sich Bürgerschaft und Obrigkeit in der

Stephanskirche, das heisst der Stadtpfarrkirche am Hauptplatz neben dem

Rathaus, um den Bürger- beziehungsweise Amtseid abzulegen. In der
altständischen Republik Mülhausen war der Personenverband des

Bürgerhauses Träger politischer Rechte. Repräsentiert wurden die
Bürgerhaushalte am Schwörtag durch die verheirateten Männer als Hausherren.
Frauen - auch Witwen - waren vom Schwörtag ausgeschlossen.

29 Vgl. Oberle: Bibliotheque d'un juriste, S. 277-278. Über den Basler Iselin: Ulrich Im Hof: Isaak
Iselin und die Spätaufklärung, Bern / München 1967, S. 179-197.

30 Dazu Paul Wernle: Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, 3 Bde., Tübin¬

gen 1923-1925, hier Bd. 1, S. 609-631, Bd. 2, S. 257, 339.

207



Der Bürgereid beinhaltete vor allem die Verpflichtung zu Gehorsam
und Treue gegenüber der Obrigkeit, zur Anerkennung der städtischen
Gerichtsbarkeit und zur Beteiligung an der Stadtverteidigung. Im Gefolge
der Reformation war eine Bestimmung eingefügt worden, die zum
reformierten Glauben verpflichtete; Bürger sein bedeutete, als Glied einer
gottgewollten Gemeinschaft in einem gemeinsamen Glauben zu leben31.

Im Gegensatz zur Coniuratio der Bürger in mittelalterlichen Städten,
die neues Recht setzte und eine Rechtsgemeinschaft neu konstituierte32,
oder auch zum Eid, der beim Eintritt ins Bürgerrecht geleistet wurde,
schuf die Wiederholung des Bürgereides im Rahmen der Schwörtage der
frühen Neuzeit keine neuen Rechtsverhältnisse33. Wie im Fall der
Untertanenhuldigung34 trat auch in jenem des Bürgereides der formalrechtliche
Inhalt hinter der Bedeutung als Akt der Legitimation eines bestehenden
Herrschaftsverhältnisses zurück35.

Die Bedeutung des Eides in den Gesellschaften des Ancien Regime
beruhte auf der Grundlegung gesellschaftlicher und politischer Ordnung
in der Religion. Im Eid wurde diese Ordnung als durch Gott geordnet
repräsentiert und sanktioniert, indem Gott als Zeuge, Garant und Richter
angerufen wurde. Der Meineidige setzte sich dem Gericht und der Strafe
Gottes, aber auch einer besonders harten Bestrafung durch die Obrigkeit

31 Siehe Bischofberger: Schwörtagsreden, S. 29-31, vgl. 31-34.
32 Dazu vgl. Wilhelm Ebel: Der Bürgereid als Geltungsgrund und Gestaltungsprinzip des deut¬

schen mittelalterlichen Stadtrechts, Weimar 1958. Seine Auffassung von der rechtsetzenden
Kraft des Bürgereides wird bestätigt durch Eberhard Isenmann: Die deutsche Stadt im
Spätmittelalter, Stuttgart 1988, S. 80-82, 89-93.

33 Schwörtagsreden 1748, 27. Juni 1756. Vgl. Bischofherger: Schwörtagsreden, S. 7-8, 34-41.
34 Vgl. über die Huldigung: Andre Holenstein: Die Huldigung der Untertanen. Rechtskultur und

Herrschaftsordnung (800-1800), Stuttgart / New York 1991 Quellen und Forschungen zur
Agrargeschichte 36), S. 69-70, 480-485.

35 Dieser nicht auf das Recht begrenzten gesellschaftlichen Gestaltungskraft des Eides in den
Gesellschaften des Ancien Regime ist in der Forschung neuerdings grössere Aufmerksamkeit
geschenkt worden: über deutsche und schweizerische Territorien: Peter Blickle (Hg.): Der
Fluch und der Eid: Die metaphysische Begründung gesellschaftlichen Zusammenlebens und
politischer Ordnung in der ständischen Gesellschaft, Berlin 1993 Zeitschrift fir historische
Forschung. Beiheft 15); Holenstein: Huldigung der Untertanen; Andre Holenstein: «Huldigung
und Herrschaftszeremoniell im Zeitalter des Absolutismus und der Aufklärung», in: Aufklärung

Jg. 6, H. 2 (1991), S. 21-46; ders.: «Seelenheil und Untertanenpflicht. Zur gesellschaftlichen
Bedeutung und theoretischen Begründung des Eides in der ständischen Gesellschaft», in:

Blickle: Der Fluch und der Eid, S. 11-63. - Zur Lehre des Eides: Paolo Prodi: Ilsacramento del
potere. II giuramento politico nella storia costituzionale dell'Occidente, Bologna 1992; ders.:
Der Eid in der europäischen Verfassungsgeschichte, München 1992 Schriften des Historischen

Kollegs. Vorträge 33); ders. (Hg.): Glaube und Eid. Treueformeln, Glaubensbekenntnisse
und Sozialdisziplinierung zwischen Mittelalter und Neuzeit, München 1993 Schriften des
Historischen Kollegs. Kolloquien 28). - Vgl. Lothar Kolmer: Promissorische Eide im Mittelalter,

Kallmünz 1989 Regensburger historische Forschungen 12); Henri Levy-Bruhl:
«Reflexions sur le serment», in: Etudes d'histoire du droit prive, offenes ä Pierre Petot, Paris 1959,
S. 385-396; Le serment. Recueil d'etudes anthropologiques, historiques et juridiques. Le seminaire

(1985-1988), Paris 1989 (u.a. rechtsethnologische Studien zum Eid im aussereuropäi-
schen Kontext); Raymond Verdier (Hg.): Le serment, Bd. 1: Signes etfonctions, Bd. 2: Theories
et devenir, Paris 1991.

208



aus. Auf den Bruch eines Eides standen weltliche und kirchliche Sanktionen,

die seine besondere Wirksamkeit als Herrschaftsinstrument begründeten.

Nach Hofer schuf das Verhältnis zu Gott jene «Pflicht von Treue und
Glauben», die den «Verbindungen», auf denen sich die Staaten gründeten,
ihre «Stärke» gebe. Er bezeichnete die Religion als «Grundsäule des Staates»,

ohne die «keine Republik bestehen» könne36. Solche Ausführungen
Hofers antworteten auf die Infragestellung des Eides «als feierliche, im
Sakralen verankerte umfassende Bindung an einen politischen Organismus

und Ausdruck der Zugehörigkeit zu diesem»37. Die jährliche Wiederholung

des Bürgereides sei nötig, um die Menschen zur Erfüllung ihrer
Pflichten anzuhalten; die Anrufung Gottes bringe «bei vielen ein Furcht
der Strafe zuwegen, durch die sie vom Bösen abgehalten und zu Beobachtung

ihrer Pflichten aufs neue angefrischt [sie] werden»38.

Der Zeitpunkt des Schwörtages - an einem Sonntagmorgen -, der
sakrale räumliche Rahmen - die Stadtpfarrkirche -, die Beteiligung der
weltlichen und der kirchlichen Amtsträger, Formen und Inhalte der
Ansprachen des Stadtschreibers sowie die Symbolik der Handlungen waren
darauf ausgerichtet, auf die Eidleistung als feierlichen Akt der «affirmativen

Repräsentation» und Erneuerung einer vor Gott eingegangenen,
gegenseitigen Verpflichtung vorzubereiten und den unterschiedlichen
sozialen Status der Anwesenden fortzuschreiben39. Die ständische Hierarchie

fand einen deutlichen Ausdruck in der räumlichen Distanzierung:
Die Herren des Kleinen Rates, der Bürgermeister und der Stadtschreiber
stellen sich «der Reihe nach» auf den Lettner, die Herren des Grossen
Rates und die Bürgerschaft «bleiben unten in der Kirche stehen»40.

Der Schwörtag hatte weder Kompetenzen als am Regiment partizipierende

Bürgerversammlung noch bot er den Bürgern Informationen, zu
denen sie nicht ohnehin schon Zugang gehabt hätten, denn die Wahl des

Bürgermeisters, die am Schwörtag bekanntgemacht wurde, erfolgte nach
einem festen Turnus. Der Schwörtag war gewiss kein Bereich des freien

36 Schwörtagsreden 1767 und 1781, vgl. 1780, 1783, 1787 (D), 1789 (D), 1794 (D), 1795 (D).
37 Prodi: Eid in der europäischen Verfassungsgeschichte, S. 5. - Vgl. die Reaktionen der Berner

Obrigkeit auf die Kritik des Pfarrers Beat Herbort am Missbrauch des politischen Eides, dazu
Hans Utz: «Ein Opfer bernischer Zensur. Pfarrer Herborts Buch 'Versuch über wichtige
Wahrheiten zur Glückseligkeit der Menschen', 1766», in: Archiv des Historischen Vereins des

Kantons Bern 44 (1958), S. 101-136. - Über die Veränderung der Konzeption des Eides im
Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts: Prodi: Sacramento del potere, S. 387-487; ders.: Eid in der
europäischen Verfassungsgeschichte, S. 23-30 (wie ders., Glaube und Eid, S. XX-XXV). Vgl.
Holenstein: Huldigung der Untertanen, S. 492-494, 498-499; ders.: Huldigung und Herr-
schafiszeremonieü, S. 22, 37-46; ders.: Seelenheil und Untertanenpflicht, S. 41-58, 62-63.

38 Schwörtagsrede 1750, vgl. 1764.
39 Vgl. Bischofherger: Schwörtagsreden, S. 40.
40 Anhang zur Schwörtagsrede 1788 (D), S. 15.

209



Räsonnements im Sinn von Habermas41. Seine Bedeutung lässt sich
allerdings nicht adäquat erfassen, wenn man «repräsentative Öffentlichkeit»
im Sinne eines aufgeklärt-liberalen Kommunikationsbegriffs als tendenziell

kommunikationslose Sphäre obrigkeitlicher Repräsentation «vor
dem Volk» versteht, statt nach den spezifischen Formen politischer
Kommunikation zu fragen, die sie charakterisierten. Das prekäre kommunikative

Gleichgewicht, auf dem die «repräsentative Öffentlichkeit» des
Schwörtages beruhte, war Gegenstand ständiger Transaktionen zwischen
Obrigkeit und Bürgerschaft.

Der städtische Rat war bestrebt, nicht nur die Bürgerschaft, sondern an
getrennten Akten auch die übrigen Einwohner männlichen Geschlechts -
die «Schirmsverwandten» und «Fremden» - durch Eid zum Gehorsam zu
verpflichten42. Aus seiner Sicht sollte der Schwörtag vor allem die eidliche
Bindung der Einwohnerschaft bekräftigen; der Bürgereid entwickelte sich
so unmerklich ebenfalls zum Untertaneneid hin43. Als Reaktion darauf
zwang die zunftbürgerliche Protestbewegung im Dollfushandel den Rat
dazu, den Ausdruck «getreue Untertanen» durch die Formel «getreue und
untergebene Bürger» zu ersetzen. Gleichzeitig musste der Rat der Forderung

stattgeben, auch die Amtsträger sollten ihren Eid fortan öffentlich im
Rahmen des Schwörtages leisten44. Das gegenseitige Schwören
unterschied die Bürger von den «Schirmsverwandten» und «Fremden», die von
den politischen Rechten ausgeschlossen blieben und der städtischen
Obrigkeit mit einem Untertaneneid huldigten. Obwohl in beiden Eiden
von «Treue» und «Gehorsam» die Rede war, überwog doch im Fall der
Schirmsverwandten und Fremden die Unbedingtheit des Gehorsams
gegenüber der Gegenseitigkeit und dem sittlichen Wert der Treue45.

In den Schwörtagsreden Hofers wurden die Gegenseitigkeit und die
Grenzen der eidlichen Verpflichtung, die die zünftische Opposition
durchgesetzt hatte, zu einer symbolhaften Eigenart der republikanischen
Verfassung Mülhausens, die diese grundlegend von den Verhältnissen in
Fürstenstaaten unterscheide. Während ein Treueeid, der «nur in
allgemeinen Worten gefordert» werde, «leicht auf einen blinden Gehorsam

41 Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit, S. 60-63.
42 Vgl. Bischofberger: Schwörtagsreden, S. 23.
43 Zu den Begriffen «Obrigkeit», «Untertanen» und «Gehorsam» in oberdeutschen und schwei¬

zerischen Städten: Eberhard Isenmann: «Die städtische Gemeinde im oberdeutsch-schweizerischen
Raum (1300-1800)», in: Peter Blickle (Hg.): Landgemeinde und Stadtgemeinde in

Mitteleuropa. Ein struktureller Vergleich, München 1991 Historische Zeitschrift. Beihefte,
NF. 13), S. 191-261, hier: 196-198.

44 Über die Eidleistung der Amtsträger als Forderung der Bürgerschaft vgl. Oberle, in Livet /
Oberle: Histoire de Mulhouse, S. 148. Über die Eidformel: Oberle: Troubles populaires ä
Mulhouse, S. 282.

45 Zur Unterscheidung von «Treue» und «Gehorsam»: Holenstein: Huldigung der Untertanen,
S. 13-15.

210



gezogen und missbraucht werden» könne, sei ein Eid, der «in seinen
besonderen Pflichten und gleichsam artikelweise vorgeschrieben wird», «ein

Zeichen, wie redlich man es mit den Bürgern meint»46. Der Stadtschreiber
nahm damit zwar implizit und explizit Argumente der zünftischen Opposition

gegenüber der Obrigkeit auf. Im diskursiven Kontext des Schwörtages

begründeten indessen gerade die prinzipiellen Grenzen der Eidpflicht
das Recht einer legitimen städtischen Obrigkeit, die Eidleistung von der
Bürgerschaft zwingend einzufordern47.

Die städtische Obrigkeit ging davon aus, dass die Bürgerschaft einen
eigenen politischen Willen ausdrücken konnte, obwohl sie von der
Entscheidungsfindung im Rahmen des Rates ausgeschlossen war. Ihre
Einstellung war für die Obrigkeit durchaus von Belang. Der Stadtschreiber
hatte das Einvernehmen zwischen Bürgerschaft und Obrigkeit vorzubereiten,

das in der eidlichen Bindung vor Gott seine Bestätigung finden
sollte. Er versagte sich in seinen Ansprachen nicht zufälligerweise immer
wieder explizit der Sprache der Kritik. 1782 führte Hofer aus, nicht etwa
tadeln, sondern nur lehren, nicht vorwerfen, sondern nur erbauen und
bessern zu wollen48. Kritik verband sich mit der versöhnlichen Einladung

zur Wiederherstellung eines ideellen Konsenses aller anwesenden
Bürger49.

Bestehende Spannungen löste Hofer möglichst in einem ideellen Konsens

auf. Aufgrund des Kontextes, in dem Hofer sprach, wäre es gänzlich
verfehlt, seine Reden als kohärenten Ausdruck eines individuellen
Denksystems zu lesen. Die rhetorische Aufgabe des Stadtschreibers lag im
Gegenteil darin, auch schwer vereinbare Positionen zusammenzubringen
und Dissens zum obrigkeitlichen Identifikationsangebot der Stadtrepublik

zurückzuführen. Vieldeutigkeit und Widersprüche sind nicht als in-

46 Schwörtagsrede 1748.
47 Als 1756 die zunftbürgerliche Opposition die Teilnahme am ordentlichen Schwörtag verwei¬

gerte und eine Woche später der Schwörtag wiederholt werden musste, forderte der
Stadtschreiber in seiner Rede an diesem zweiten Schwörtag vom 27. Juni 1756 den, «der Unruhe
suchet», auf, «vor den Altar des Herrn» zu treten und ihm «vor dem Angesicht Gottes» zu
antworten, «ob ihm seine Obrigkeit Gewalt und Unrecht getan». Wenn er aber «mit Recht
nichts sagen» könne und doch auf seinem Vorsatz beharre, «so gedenke er des Eides, so er in
vorigen Zeiten geschworen und der ihn für allezeit verbindet».

48 Schwörtagsrede 1782.
49 Siehe Bischofberger: Schwörtagsreden, S. 46. - Selbst 1756, als ein Teil der Bürger den Eid

verweigerte, betonte Hofer, er habe nicht «aus Begierde zu schelten» «etwas frei geredet». Die
Rede sollte die harmonische Übereinstimmung zwischen einer «klugen, gerechten und
standhaften Obrigkeit» und einer «gesitteten, friedfertigen und einigen Bürgerschaft» wiederherstellen,

die am Schwörtag bekräftigt wurde (Schwörtagsrede 20. Juni 1756). 1757 dachte er
«mit Schrecken» an das «Gift der Uneinigkeit», das sich im Vorjahr dem «politischen Körper
einzuflössen suchte»; «mit Vergnügen» erinnerte er jedoch an «die Bereitwilligkeit», mit der
«die patriotischen Vermahnungen» aufgenommen worden seien. «Schöne Ordnung» und die
Zahl der Bürger, die sich zum Schwörtag versammelt hatten, bestätigten diesen frohen
Eindruck (Schwörtagsrede 1757).

211



dividuelle Inkohärenz, sondern als Ausdruck von Verwerfungen in den
politischen Diskursen der Stadtrepublik zu lesen.

Gerade weil sich Hofers Reden grundsätzlich «der repräsentativen und
rituellen Funktion» des Schwörtages unterordnen und in diesem Sinn
aufgrund ihrer Formen und Inhalte Kontinuität und Einheit signalisieren50,

gewinnen Bruchstellen eine besondere Aussagekraft. Jene Reden, in
denen sich Hofer kontrovers mit der innern und äussern Lage der
Stadtrepublik auseinandersetzte, lassen unzweideutig erkennen, dass Hofer die
Reziprozität der Kommunikation zwischen Obrigkeit und Bürgerschaft
im Rahmen des Schwörtages als gegeben betrachtete, wenn auch die
Obrigkeit eher imstande war, Formen und Inhalte dieser Kommunikation
zu prägen.

Solche Bruchstellen öffnen ein Fenster auf die Entstehung eines neuen
Begriffs «bürgerlicher Öffentlichkeit» (im Sinne von Habermas), auf den
sich der Anspruch der Bürger stützte, an den Staatssachen teilzuhaben.
Die entschiedene Abgrenzung grundsätzlich unvereinbarer Positionen,
die - bereits seit den 1780er Jahren deutlich spürbar - vor allem in den
1790er Jahren die Reden Hofers prägt, zeugt von der Infragestellung des

obrigkeitlichen Republikanismus als Identifikationsangebot. 1792 etwa
übt Hofer in seiner Ansprache polemische Kritik an der «herrschenden
Mode», «von Aufklärung und Freiheit» zu reden, an den «Philosophen», an
der Auffassung, dass königliche Gesetze und obrigkeitliche Ordnungen
«der Freiheit und den Rechten der Menschen zuwider» seien. Er richtet
sich entschieden gegen die Prüfung aller Lehren und Handlungen durch
die «philosophischen Geister», die ihre Vernunft über alles setzten.
Voltaire und Rousseau werden nun zu Symbolen einer Aufklärung, die die
göttliche und die weltliche Ordnung bedrohe51. Die religiöse Grundlage
des Eides - die gemeinsame Bindung an Gott - wurde selbst zum Gegenstand

des kritischen Räsonnements einer politischen Öffentlichkeit, die
die hergebrachte Ordnung der Stadtrepublik radikal in Frage stellte.

«Freiheit» und «Freiheiten»

In den Schwörtagsreden Hofers ist oft von «Freiheit» und «Freiheiten» die
Rede. Anhand dieser Schlüsselbegriffe der politischen Diskurse der
Stadtrepublik ist im folgenden zu zeigen, wie im Rahmen des Schwörtages
unterschiedliche politische Vorstellungen zum Identifikationsangebot
eines obrigkeitlichen Republikanismus zurückgeführt werden sollten52.

50 Siehe Bischofberger: Schwörtagsreden, S. 42, vgl. 42-46.
51 Schwörtagsrede 1792.
52 Zum Begriff «Freiheit» siehe die Beiträge von Christof Dipper, Horst Günther und Diethelm

Klippel in: Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975, S. 446-488.

212



Der Versuch, die Ansprachen aus dem kommunikativen Kontext des

Schwörtages zu lesen, erlaubt aus den Widersprüchen und aus der nicht
explizit geklärten Vieldeutigkeit der Begriffe Rückschlüsse auf Verwerfungen

in den politischen Diskursen der Stadtrepublik und auf obrigkeitliche

Integrationsstrategien zu ziehen.
In den ersten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts mehrten sich in

Mülhausen die Anzeichen wachsenden Widerstandes der nur de iure
regimentsfähigen Zunftbürgerschaft gegen die städtische Obrigkeit und die
Vorrechte der einflussreichen Ratsfamilien. Im sogenannten Dollfushandel

sah sich der Rat 1738-1740 gezwungen, auf Forderungen dieser
zünftischen Opposition einzugehen. Die Forderungskataloge, welche dem Rat

vorgelegt wurden, deckten Konflikte auf, die durch begrenztes obrigkeitliches

Entgegenkommen entschärft, aber nicht gelöst wurden. Sie bestimmten

weit über das Jahr 1740 hinaus die politischen Diskurse der
Stadtrepublik.

1738-1740 setzte die zünftische Opposition die Einführung eines Grossen

Rates durch; im Vergleich zum Kleinen Rat wurden zu diesem
Gremium vermehrt Vertreter der Zunftbruderschaften beigezogen - neben

den sogenannten «Sechsern» (d. h. den Vorstandsmitgliedern der Zünfte),
die durch Angehörige der Ratsfamilien gestellt wurden, vor allem die

neugeschaffenen «Dreier». Im Sinne der zünftischen Forderungen erliess

der Rat Massnahmen gegen Wahlabsprachen und Wahlgeschenke.
Sodann durften die aus vermögenden Ratsfamilien rekrutierten «Sechser»

die finanziell einträglichen «erbetenen Dienste» (z.B. Unterschultheiss,
Salzmesser, Waagmeister) nicht mehr ausüben. Hingegen sollten fortan
alle Bürger ohne Ansehen der Person zu den «beschwerlichen Diensten»

(Winzer, Torschliesser) herangezogen werden. Indem die bürgerlichen
Freiheiten sowie die Berufsvorschriften aufjeder Zunft in einem Protokoll
niedergelegt wurden, hoffte sich die Zunftbürgerschaft inskünftig besser

gegen Übertretungen der zünftischen Vorschriften durch die Handelsherren

einerseits sowie gegen Ansprüche der von den Zünften
ausgeschlossenen «Schirmsverwandten» und «Fremden» andererseits wehren zu
können. Mit dem Druck der Gerichtsordnungen wurden die Rechte der

Bürgerschaft festgelegt und die öffentliche Beurteilung obrigkeitlicher
Willkühr erleichtert. Die Gegenseitigkeit der Verpflichtung und die
allgemeine Geltungskraft der legalen Normen wurden dadurch öffentlich
repräsentiert, dass, wie bereits erwähnt, die Amtsträger inskünftig ihren Eid
wie die Bürgerschaft im Rahmen des Schwörtages abzulegen hatten53.

Gegenüber der Arkanpraxis der städtischen Obrigkeit zielten die zunft-

53 Eichenberger: Dollfushandel, S. 236-278.

15 Zs. Geschichte 213



bürgerlichen Forderungen darauf ab, neue Bereiche politischer
Öffentlichkeit zu schaffen.

Gewiss orientierte sich die Mülhauser Reformbewegung von 1738-1740
in wesentlichen Punkten an altem Recht, doch bedeutete sie auch einen
«Aufbruch der Bürgerschaft», der über den traditionellen Rahmen hinausging.

Wie L. Eichenberger aufgezeigt hat, fielen die Ergebnisse des zünftischen

Widerstandes in der Praxis allerdings dürftig aus; insbesondere
blieb der neueingeführte Grosse Rat weitgehend bedeutungslos54. Trotz
des beschränkten praktischen Erfolges stellten die Forderungen von 1738
bis 1740 in den folgenden Jahrzehnten aber einen Bezugspunkt dar, auf
den die Obrigkeit Rücksicht nehmen musste. So bezogen sich die
Schwörtagsreden Hofers ebenfalls implizit aufdie 1740 erreichten Kompromisse.
Einerseits lehnte der Stadtschreiber jede Form öffentlichen Tadels, die die
angestammte «Subordination» der Bürgerschaft unter die Obrigkeit in
Frage stellte, entschieden ab. Andererseits war der obrigkeitliche Diskurs
Hofers darauf ausgerichtet, das Handeln des Rates als Erfüllung der 1740
erzielten Kompromisse und allgemein als Ausgleich zwischen Obrigkeit
und Bürgerschaft sowie zwischen den unterschiedlichen Gruppen der
Bürgerschaft zu reinterpretieren. Im Kontext des Schwörtages legitimierten

Hofers Hinweise auf die Grenzen obrigkeitlichen Handelns allerdings
nicht den Widerstand der Bürgerschaft, sondern den Herrschaftsanspruch
des Rates.

Der Stadtschreiber wandte sich entschieden gegen die um sich greifende
«Tadelsucht», gegen Kritik auf den Strassen oder in «bürgerlichen
Gesellschaften»55. Dem geschuldeten Respekt gegen die legitime Obrigkeit
widerspreche nicht nur offener Aufruhr, sondern auch «die allzu freie Den-
kungsart, die sich im Richten, im Spotten, im Tadeln äussert»56. Der
«Respekt gegen die Obrigkeit und ihre Autorität» sei «ziemlich verfallen»,
betonte Hofer 1773, als der Grosse Rat «durch einen unzeitigen Zulauf»
gestört wurde, der in der Bürgerschaft «gar unterschiedene Reden» verursacht

habe: «Das Beurteilen und das Tadeln, so den Republiken und dem
freien Bürger eigen ist, hat überhand genommen. Gemeine Einkünfte,
Ausgaben und Kosten, erhaltene oder verlorene Rechte, sogar Prozesssachen

haben den Vorwurf bürgerlicher Unterredungen gemacht.»57.
Seit den 1780er Jahren polemisierte der Schwörtagsredner gegen eine

neue Begründung bürgerlicher Kritik - den «Patriotengeist» -, der eine
«bürgerliche Öffentlichkeit» als Legitimationsinstanz politischer Ordnung

54 Eichenberger: Dollfushandel, S. 273-274, 278.
55 So Schwörtagsreden 1749, 1755, 1762. 1763, 1766, 1768, 1772, 1773, 1776, 1782 1783 1785

1787 (D), S. 5.

56 Schwörtagsrede 1768.
57 Schwörtagsrede 1773.

214



an die Stelle der Obrigkeit setzte. Der «Patriot» erschien damals als neues

Subjekt republikanischer Politik. Gleichzeitig gewann der Begriff «Bürger»

in den politischen Diskursen der Stadtrepublik eine neue Bedeutung;

aus dem Stadtbürger des Ancien Regime, der in eine Hierarchie ständischer

Privilegien eingebunden war, wurde der vergesellschaftete und
nützliche Mensch schlechthin, der als «Patriot» an der Regierung teilzuhaben

beanspruchte. Angesichts der Radikalität dieser Forderung und der

Unmöglichkeit eines Konsenses im Rahmen der altständischen
republikanischen Verfassung wählte Hofer den Weg der kontroversen Abgrenzung.

1787 argumentierte der Stadtschreiber, es sei «unrecht, wenn der

Bürger alle obrigkeitliche Entschlüsse tadelt, und durch freies Raisonnie-

ren über dieselbe sich bei seinen Mitbürgern gross machen und als einen

Patrioten oder sogenannten Bürgersmann zeigen will, welcher Patriotengeist

aber, wenn man ihn recht untersucht, meistens einigen Hochmut
oder Eigensinn oder gar Eigennutz zum Grunde hat». Es bestehe die

Gefahr, dass eine «schleichende Gesetzlosigkeit» «den Staat in die Länge

nicht bestehen» lasse58.

Während die Forderung nach Offenlegung der Staatssachen bis in die

1770er Jahre vor allem durch die zunftbürgerliche Opposition artikuliert
wurde, verband sich diese Radikalisierung der Kritik in Mülhausen mit
der Sozietätenbewegung. 1775 hatten sich reformgesinnte Bürger
Mülhausens in der Gesellschaft zur Beförderung des guten Geschmacks und der

schönen Wissenschaften (1775-1789) zusammengeschlossen, die sie seit

1780 als Patriotische Gesellschaft bezeichneten. In diesem Rahmen

bürgerlich-aufklärerischer Kommunikation wurden Zeitungen und Bücher

gelesen und diskutiert, praktische Reformprojekte etwa zur Verbesserung

von Erziehung und Bildung entwickelt. Die Umbenennung zur Patriotischen

Gesellschaft signalisierte einen entscheidenden Schritt zur Politisierung

der in ihren Ursprüngen literarischen Sozietät. Die Auflösung der

Gesellschaft im Jahr 1789 als Folge interner politischer Gegensätze
markierte den Bruch zwischen einer zwar konservativen, aber nicht
grundsätzlich reformfeindlichen Obrigkeit und einem Kreis von Bürgern, die

eine politische Neuorientierung anstrebten59.

In ähnlicher Weise, allerdings oft schon wesentlich früher, spitzten sich

in den Sozietäten anderer eidgenössischer Städte die Gegensätze zwischen

sich radikalisierenden Befürwortern tiefgreifender Reformen und ob der

allmählich absehbaren Konsequenzen aufgeschreckten, stärker auf
Bewahrung ausgerichteten Mitgliedern zu. In Zürich etwa waren die Refor-

58 Schwörtagsrede 1787 (D), S. 5, vgl. 1783.
59 Schreck: Des Crises d'Ancien Regime ä la Reunion, S. 93-97; ders.: Mulhouse et l'Europe des

Lumieres, S. 37-47.

215



mer der 1746 gegründeten Physikalischen Gesellschaft noch in der Mehrzahl

Angehörige der städtischen Oberschicht, von denen viele selbst zu
Ratsstellen und Regierungsämtern gelangten. Ausgehend von diesen
gemässigten Reformansätzen, bildete sich in den 1760er Jahren eine radikale

politische Jugendbewegung mit geheimbündischer Aktivität, die
durch die Obrigkeit unterdrückt wurde. Eine misstrauisch-zögernde und
schliesslich ablehnende Haltung nahmen die Obrigkeiten der eidgenössischen

Städte dann ein, wenn Folgewirkungen der Reformen für die
bestehende Ordnung fassbar wurden und die Reformer aus ihrem kritischen
Diskurs politische Konsequenzen zogen60.

Josua Hofer selbst bekundete mit seiner aktiven Teilnahme an den
Versammlungen der Helvetischen Gesellschaft sein Interesse für eine
Sozietät, deren Mitglieder ungeachtet der Gegensätze und Spannungen
durch die gemeinsame Einsicht in die Notwendigkeit von Reformen in der
Eidgenossenschaft verbunden waren61. Der Stadtschreiber bildete mit
seinem Versuch, die Legitimation der bestehenden gesellschaftlichen und
politischen Ordnung auf eine erneuerte Grundlage zu stellen, zusammen
mit ähnlich gesinnten Amtsträgern in andern eidgenössischen Städten ein
republikanisches Gegenstück zu reformgesinnten Ministern und Beamten
in Fürstenstaaten.

Die Ansprüche der sich artikulierenden «bürgerlichen Öffentlichkeit»
stellten allerdings den obrigkeitlichen Republikanismus in Frage. An dieser

Radikalisierung scheiterte seit den 1780er Jahren der Versuch Hofers,
Neues in das Identifikationsangebot der altständischen Stadtrepublik
Mülhausen zu integrieren. Eine allmählich grundsätzlichere Abgrenzung
trat an die Stelle der Bemühungen, bürgerlichen Dissens zum obrigkeitlichen

Republikanismus zurückzuführen.
Der frühere, konsensorientierte Hofersche Diskurs hatte betont Offenheit

gegenüber Reformen signalisiert. Zur «Schläfrigkeit der Regenten»
gehöre das Versäumnis, die Ordnungen «nach den Zeiten und Umständen»

einzurichten62. Hofer machte den Begriff «Freiheit» zu einem
Leitbegriffseiner Reden und reinterpretierte ihn in obrigkeitlichem Sinne. Die
Hofersche Argumentation ging von der naturrechtlichen Begründung von
Herrschaft in einem Vertrag aus63.

60 Braun: Ancien Regime, S. 286-303. Über die Zürcher Sozietäten siehe Rolf Graber: Bürgerli¬
che Öffentlichkeit und spätabsolutistischer Staat. Sozietätenbewegung und Konfliktkonjunktur
in Zürich 1746-1780, Zürich 1993.

61 Zu den Tätigkeiten der Helvetischen Gesellschaft: Im Hof/ de Capitani: Helvetische Gesell¬
schaft. Bd. 1: über die Beziehungen Hofers zur Helvetischen Gesellschaft: Helvetische GeseUschaft.

Bd. 1, S. 15, 20, 53, 54, 61, 68, 92, 179, 182, 188, 220, 346 (Anm. 10); Bd 2 S 321
62 Schwörtagsreden 1759. 1770.
63 Schwörtagsreden 1755, 1766. 1767. 1781. 1792. - Vgl. Wolfgang Kersting: «Vertrag, Gesell¬

schaftsvertrag, Herrschaftsvertrag», in: Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 6, Stuttgart 1990,

216



Mülhausen hatte sich im Verbund mit den eidgenössischen Orten seit

dem Spätmittelalter so weit aus dem Reichsverband gelöst, dass anders als

in den Städten des Reiches klassisch-antike und naturrechtliche
Argumente für eine antimonarchische und antiadlige republikanische Freiheit
in den Mittelpunkt des politischen Diskurses rücken konnten64. Wie in der

Eidgenossenschaft erscheint in Mülhausen spätmittelalterlicher und
frühneuzeitlicher Kommunalismus als «dem Republikanismus vorgängige
und ihn bedingende Erscheinung»65. Auch hier kann von einer «Kontinuität

vom Kommunalismus des Spätmittelalters in die Demokratie der
Moderne»66 aber nur mit Vorbehalten gesprochen werden, denn die Rezeption

naturrechtlicher Freiheitsargumente implizierte einen tiefen Bruch
mit spätmittelalterlicher und frühneuzeitlicher stadtbürgerlicher Erfahrung.

Als Schwörtagsredner definierte Hofer die Einschränkung der natürlichen

Freiheit des Menschen ausgehend vom Streben der Bürger nach

Sicherheit und Glück67. Als erstes und höchstes «Grundgesetz», dem die

republikanische Obrigkeit verpflichtet sei, nannte Hofer das «Wohlsein
des Volkes»68. Der nun theoretisch in einem Vertrag begründete Staatszweck

führte die Verpflichtung des Bürgerverbandes auf das «Gemeine

Beste» weiter, wie sie seit dem Spätmittelalter formuliert worden war69.

Da in Mülhausen die Staatsziele - Sicherheit und Glück der Bürger -
erfüllt wurden, war aufgrund der Hoferschen Argumentation der
obrigkeitliche Herrschaftsanspruch legitim.

Hofers Reden enthielten deutliche Spitzen gegen den absolutistischen

Fürstenstaat, dem er die Vorzüge Mülhausens als durch Gesetze

wohlgeordnete, «freie» und «souveräne» Republik gegenüberstellte70. Wenn
Hofer die Vorteile von Republik und Monarchie abwog, unterstrich er die

S. 901-954, hier v.a. S. 918-939; Diethelm Klippel: Politische Freiheit und Freiheitsrechte im
deutschen Naturrecht des 18. Jahrhunderts, Paderborn 1976 Rechts- und Staatswissenschaftliche

Veröffentlichungen der Görres-Gesellschaft, N.F., Heft 23).
64 Zur Reichsverfassung als entscheidendes Hindernis für die Entwicklung republikanischer

Theorie in den deutschen Städten: Koenigsberger: Republiken und Republikanismus, S. 295-
296; Schilling: Städtischer «Republikanismus».

65 Peter Blickle: «Kommunalismus und Republikanismus in Oberdeutschland», in: Koenigsber¬

ger: Republiken und Republikamsmus, S. 57-75, hier S. 69. Vgl. Peter Blickle: Deutsche

Untertanen. Ein Widerspruch, München 1981; ders.: «Der Kommunalismus als Gestaltungsprinzip

zwischen Mittelalter und Moderne», in: Nicolai Bernard, Quirinus Reichen (Hg.):
GeseUschaft und Gesellschaften. Festschrift zum 65. Geburtstag von Professor Dr. Ulrich Im
Hof, Bern 1982, S. 95-113; ders.: «Kommunalismus. Begriffsbildung in heuristischer Absicht»,
in: Blickle: Landgemeinde und Stadtgemeinde, S. 5-38.

66 Blickle: Kommunalismus und Republikanismus, S. 75.
67 Schwörtagsrede 1766: «(...) denn alle Menschen sind von Natur frei und haben sich nur zu

dem End unter Gesetze, d. i. unter gewisse Regierungsformen, begeben, dass sie sicherer und
glücklicher leben konnten.»

68 Schwörtagsrede 1755.
69 Vgl. Schilling: Städtischer «Republikanismus», S. 141-142.
70 Schwörtagsrede 1786, vgl. 1765, 1769, 1772, 1773, 1785.

217



Gefahr einer Entartung der Monarchie zur Tyrannei. Eine Monarchie
sollte, ebenso wie die Republik, durch wohlbeachtete «Fundamentalgesetze»

geordnet und eingeschränkt sein. Jede Obrigkeit, die nicht an
Gesetze gebunden war, sei «tyrannisch» oder «despotisch»71.

Die antimonarchische Argumentation Hofers, die die antiabsolutistischen

Ansprüche der Zunftbürgerschaft auf eine rechtliche Absicherung
der Regierten geschickt aufnahm und zugleich aus der Aktualität
Mülhausens verdrängte, folgte nicht dem Konzept des Unterwerfungsvertrages

im Sinne von Hobbes, der den «Vertrag zur rechtlichen Absicherung
der Rechtsfreiheit der Herrschaftsbeziehung» benutzte, indem er einen
Vertrag zugunsten eines daran selbst nicht beteiligten Herrschers
postulierte72. Hofer ging vielmehr von Naturrechtslehren aus, wie sie Samuel
Pufendorf und Christian Wolff formuliert hatten. In ihrem Sinne postulierte

er eine gegenseitige Bindung von Bürgerschaft und Obrigkeit, in der
die Bürgerschaft als Rechtssubjekt erhalten blieb und die, im Gegensatz
zum Hobbesschen Unterwerfungsvertrag, die Obrigkeit mit in die
Vertragspflicht nahm73. Wie Christian Wolff, fügte Hofer dem Vertrag
Grundgesetze bei, die wie der Vertrag selbst dem Zugriff der Obrigkeit
entzogen seien: «Frei» sei eine Regierung nur dann, wenn «die höchste
Gewalt» «unter der Macht der Fundamentalgesetze» «bei verständigen,
gewissenhaften und klugen Regenten haftet, die von allem Eigennutze
entfernt das Wohlsein ihrer Mitbürger befördern»74.

Im Vergleich zu Pufendorf und Wolff fällt auf, dass Hofer gelegentlich
auch individuelle Freiheitsrechte erwähnte, die die Bürger der Obrigkeit
als rechtliche Forderungen entgegensetzen konnten75. Der Mensch trete
beim Übertritt in den gesellschaftlichen Stand nur jenen Teil seiner
natürlichen Freiheit ab, die der Staat zur Sicherung seiner bürgerlichen
Freiheit und Rechte brauche. Der Einwohner eines Freistaates oder einer
Republik geniesse aufgrund der «Grundverfassung und den
Fundamentalgesetzen» «bürgerliche Freiheit», das heisst Vorrechte, die ihm «sowohl
in Ansehung der Regierung als in Ansehung seines Privatstandes und des
Verhältnisses gegen seine Mitbürger zukommen»76. Der so gefasste
Vertragsbegriff bildete den Ausgangspunkt für den Versuch Hofers, divergierende

Ziele von Bürgerschaft und Obrigkeit zusammenzuführen, die im
Dollfushandel offen aufeinandergestossen waren und weiterhin die politi-

71 Schwörtagsrede 1755, vgl. 1748 und 1761.
72 Kersting: Vertrag, Gesellschaftsvertrag. Herrschaftsvertrag, S. 921, vgl. S. 918-922.
73 Vgl. Kersting: Vertrag, Gesellschaftsvertrag, Herrschaftsvertrag, S. 922-926.
74 Schwörtagsrede 1755.
75 Vgl. Klippel: Politische Freiheit, S. 72-81. Gerd Kleinheyer: «Grundrechte. Menschen- und

Bürgerrechte, Volksrechte», in: Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975, S 1047-
1082, hier S. 1059-1060.

76 Schwörtagsrede 1755.

218



sehen Diskurse Mülhausens prägten. Die Schwörtagsreden stellten
Übereinstimmung her zwischen manchen der - de facto unerfüllt gebliebenen -
Forderungen der zünftischen Opposition und den bestehenden Verhältnissen

in Mülhausen, die sie auf diese Weise legitimierten.
Die Kodifizierung und Veröffentlichung der gültigen Rechtsordnungen

war im Dollfushandel eine zentrale Forderung der zünftischen Opposition
gewesen77. Ganz in diesem Sinne knüpfte Hofer an der Vorstellung von
Republik als normativer Verfassung schlechthin an und leitete die gegenseitige

Verpflichtung von Bürgern und Obrigkeit von der Existenz allseits

bindender Gesetze ab, die die Republik grundlegend von der Monarchie
unterscheide. Gross sei die Republik, «deren Regierungsform so beschaffen

ist, dass weder der gemeine noch der vornehme Mann alles zu sagen

hat, und nicht die Personen, sondern die Gesetze herrschen»78. In der

Republik werde der Eid nicht dem Regenten, «sondern dem Gemeinen

Wesen und den Bürgern zum Besten geschworen»79. Aus der Pflicht zu

«Respekt und Gehorsam» gegenüber der Obrigkeit folgte allerdings die

Verpflichtung, obrigkeitliche Personen zu lieben und hochzuachten, «weil

die Obrigkeit aus ihnen besteht»80. Damit schloss der Diskurs des

Schwörtagsredners die Möglichkeit des Dissenses aus, den die
Unterscheidung zwischen einer abstrakten Obrigkeit und obrigkeitlichen
Personen zu eröffnen schien. Hofer betonte denn auch, Bürger und Obrigkeit
seien zwar den Gesetzen Untertan, aber: «Einer muss gehorchen, der
andere muss befehlen.»81

Die Forderungen der zünftischen Opposition gegen die Familienherrschaft

der Ratsoligarchie tendierten im Dollfushandel bekanntlich zu
einer Versachlichung und Entpersonalisierung republikanischer
Herrschaft. Der Hofersche Diskurs kam der zünftischen Opposition insofern

entgegen, als er mit seiner Formulierung von Zweck und Grenzen
obrigkeitlicher Tätigkeit einem durch privaten Nutzen bestimmten Umgang
mit Hoheitsrechten eine eindeutige Absage erteilte: «Eine Obrigkeit soll in
ihren Verordnungen auf den Nutzen des Ganzen und nicht auf den

Privatnutzen nur einiger ihrer Bürger sehen.»82 Dem «gemeinen Mann wie

dem Vornehmen» hätte die Obrigkeit ohne «Unterschied der Ehre, des

Reichtums, der Profession oder der Verwandtschaft» gleiches Recht und
Gehör zu bieten83. Einer Obrigkeit gegenüber, die wie jene von Mülhausen

77 Vgl. Eichenberger: Dollfushandel, S. 251, 255-258.
78 Schwörtagsrede 1785, vgl. 1748, 1751, 1775, 1787 (D), S. 4.

79 Schwörtagsrede 1748, vgl. 1750, 1764.
80 Schwörtagsrede 1749.
81 Schwörtagsrede 1762, vgl. 1748, 1749, 1761, 1773, 1784.

82 Schwörtagsrede 1755.
83 Schwörtagsrede 1776, vgl. 1761.

219



«auf den Nutzen des Ganzen» schaute, sei die Bürgerschaft allerdings
verpflichtet, Gehorsam und Treue zu halten.

Hofer verwandte in seinen Schwörtagsreden den Begriff«Freiheit» nicht
nur dann im positiven Sinne, wenn er von den «Freiheiten» ständischer
Körperschaften84 oder der äusseren, in ihren Ursprüngen auf die Privilegien

als freie Reichsstadt zurückgeführten Freiheit der Stadtrepublik85
sprach. «Freiheit» schloss, wie bereits festgestellt wurde, einen naturrechtlich

begründeten, individuell einzufordernden Freiheitsanspruch der
Bürger einer Republik gegen die Obrigkeit ein. Die kommunikative
Wirkung der Reden Hofers wurde entscheidend dadurch geprägt, dass er
verschiedene Auffassungen von «Freiheiten» und «Freiheit» ineinander-
fliessen liess und auf diese Weise den unterschiedlichen Erwartungshaltungen

der Schwörenden entgegenkam. Zwischen dem ständisch-positivrechtlichen

Anspruch Mülhausens und seiner Körperschaften auf
reichsstädtische Freiheiten und einem naturrechtlich begründeten republikanischen

Souveränitäts- und Freiheitsbegriff lässt sich nicht in erster Linie
deswegen keine scharfe Unterscheidungslinie ziehen, weil die kaiserlichen
Privilegien selbst den Ausgangspunkt der republikanischen Souveränität
Mülhausens bildeten. Der Hauptgrund liegt vielmehr darin, dass Hofer
am Schwörtag um ein mit der bestehenden Ordnung der Stadtrepublik
vereinbares Freiheitsverständnis - auf halbem Weg zwischen ständischem
Privileg und naturrechtlich begründeter Freiheit gleicher Bürger -, einen
neuen Konsens, zwischen Bürgerschaft und Obrigkeit zu etablieren
versuchte, der die «Subordination» nicht gefährden würde.

Republikanische Freiheit bedeutete primär Rechtssicherheit in einem
durch Gesetze bestimmten Raum. Die Freiheit eines Bürgers der Stadt
Mülhausen bestehe darin, allein billigen Gesetzen und nicht der Willkür
eines despotischen Herrn unterworfen zu sein86. Die Schwörtagsreden
Hofers konnten aufgrund ihrer Vielschichtigkeit sehr unterschiedlich
interpretiert werden. Aus der Bindung von Bürgerschaft und Obrigkeit an
Gesetze liess sich Freiheit als Recht gegen die Obrigkeit ableiten. Aussagen
über die Gleichheit aller Bürger, einschliesslich der städtischen Amtsträger,

vor dem Gesetz konnten als Absage an einen ständischen Begriff von
Freiheiten als Privilegien, aber durchaus auch als Bestätigung eines
altständischen Verständnisses städtischer Bürgergleichheit verstanden wer-

84 In diesem Sinn: Schwörtagsrede 1775.
85 Vgl. Schwörtagsreden 1755, 1757, 1765, 1767, 1777 und 1781. Zur zögerlichen Loslösung der

eidgenössischen Orte aus dem Reichsverband: Hans Conrad Peyer: Verfassungsgeschichte der
alten Schweiz, Zürich 1978, S. 75-80.

86 Schwörtagsrede 1749.

220



den. Andere Äusserungen wiederum schienen den Schutz der Privilegien
der Zünfte zur Aufgabe des Rates zu erklären87.

In ihrer Vieldeutigkeit besonders aufschlussreich sind die oft bekräftigten

Aussagen zur Freiheit der Meinungsäusserung. Während «die Throne
der Fürsten» nicht «für die Wahrheit gemacht» seien, sei in den Republiken

«der offene Mund nicht verboten». Zu den Vorzügen der Republik
gehöre das Recht, die eigene Meinung zu verfechten. Meinungsfreiheit als

unveräusserliches Menschenrecht reinterpretierte Hofer allerdings als

ständisches Privileg des Stadtbürgers gegenüber der Obrigkeit; in diesem
Sinn beinhaltete die Freiheit der Meinungsäusserung nicht das Recht auf
Teilhabe am Regiment. Angesichts der Vorzüge des Mülhauser
Regiments, das heisst des Umstandes, dass die republikanische Obrigkeit die

Pflichten des Gesellschaftsvertrages erfüllte, verstiess das «bürgerliche
Tadeln» gegen die Pflicht zur «Subordination», als der «Ordnung, in der

man im gesellschaftlichen Leben steht». Freiheit der Rede heisse nicht,
«dass man dem Alter nicht seine Ehre, dem Vorsitz nicht seinen Rang und
einer Meinung nicht ihren Gang lassen solle»88. «Bürgerliche Freiheit»

interpretierte Hofer als ständischen Gegenbegriff zur als Menschenrecht
formulierten Forderung nach politischer Mitwirkung. Der «Trieb zur
Freiheit» dürfe nicht zur «Ungebundenheit», die «Macht der Gesetze»

nicht zur «Gewalt» werden, führte der Stadtschreiber in einer Rede über
den «rechten Gebrauch» und den «Missbrauch der bürgerlichen Freiheit»

aus. Es sei ein «Missbrauch der bürgerlichen Freiheit wenn man alles,

was die Obrigkeit macht, tadelt». Die Obrigkeit sei zwar Teil der Bürgerschaft

und «kein Gegensatz der Bürger», die Pflichten seien zwischen

Bürgern und Obrigkeit aber in einer Weise verteilt, die es verbiete, «in alles

eindringen, bei allen Gelegenheiten zuvorderst sein und sich hören lassen»

zu wollen89. Der Bürger solle die Freiheit «nicht allzuweit ausdehnen»,

damit keine «Verwirrung» entstehe; auf der andern Seite dürfe Gehorsam
«nicht erzwungen» oder «Gewalt missbraucht» werden. Als Vorbild einer
durch das «bürgerliche Vertrauen» geprägten Ordnung bezeichnete der
Stadtschreiber die Hausherrschaft: Eine «freie Stadt» blühe, wenn «Bürger
miteinander als Brüder und mit ihrer Obrigkeit als Vätern leben»90.

87 Schwörtagsrede 1761: Um das «bürgerliche Vertrauen» zu verdienen, solle eine Obrigkeit
nicht nur für die «Regalien, Einkünfte, Freiheiten und Rechte der Stadt», sondern auch «für
die Rechte und Vorteile besonderer Gesellschaften, Hantierungen und Handwerkern oder
auch einzelner Personen» wachen.

88 Schwörtagsrede 1782, vgl. 1755, 1763, 1784.
89 Schwörtagsrede 1755.
90 Schwörtagsrede 1761. Zur Bedeutung der Hausherrschaft als «Herrschaftsmodell, in dem

sämtliche anderen Herrschaftsverhältnisse in Gesellschaft und Staat paradigmatisch vorgebildet

waren»: Paul Münch: Lebensformen in der Frühen Neuzeit 1500-1800, Frankfurt am
Main / Berlin 1992, S. 191-192, vgl. ff.

221



Das öffentliche Räsonnement suchte Hofer also auf eine Form
zurückzuführen, die sich in die Ordnung der altständischen Republik einfügen
würde. «Tadelsucht» bedeutete für ihn, dass sich die Bürger anmassten,
über Fragen zu urteilen, die der Obrigkeit zustanden. Hofer forderte
demgegenüber Selbstbescheidung mit dem eigenen Stand91, denn sogar wenn
die Eigenschaften der obrigkeitlichen Personen nicht die grössten seien,
seien sie doch Mitglieder eines Standes, dem man Ehrerbietung schulde92.

Schlussfolgerungen und Ausblick

Bei der Interpretation der Reden Hofers hat es sich als sinnvoll erwiesen,
von ihrer kommunikativen Funktion im Rahmen der «repräsentativen
Öffentlichkeit» des Schwörtages auszugehen. Obwohl oligarchische
Familienherrschaft das politische System Mülhausens prägte, blieb die
Bürgerversammlung ein Ansatzpunkt legaler öffentlicher Unmutsäusserung, wie
die besorgten, aber versöhnlichen Reaktionen des Rates auf Eidverweigerungen

zeigen. Wie etwa in Zürich und Basel93 behielten in Mülhausen die
Zünfte eine verfassungsrechtliche Stellung, die sie zu Foren bürgerlicher
Opposition machen konnte, auf die der Rat Rücksicht zu nehmen hatte.
Die zunftbürgerliche Opposition artikulierte schon in der 1. Hälfte des
18. Jahrhunderts gegenüber der Arkanpraxis des Rates die Forderung
nach mehr Öffentlichkeit, die in Mülhausen in ihren Ursprüngen also
keineswegs an die Sozietätenbewegung gebunden war. Die Sozietätenbe-
wegung, die in den 1780er Jahren zu einem wichtigen Forum radikaler
Kritik wurde, entfaltete sich in Mülhausen entgegen der Thesen von
Habermas94 in einer «politisch bereits sensibilisierten Gesellschaft»95.

Die Schwörtagsreden Hofers sind aus diesem Kontext zu verstehen, der
die hergebrachte politische Ordnung der Stadtrepublik in zunehmend
grundsätzlicherer Weise in Frage stellte. Die Reden bereiteten das
Einvernehmen zwischen Bürgerschaft und Obrigkeit vor, das im Eid aktualisiert

werden sollte. So verweisen sie auf überindivuelle Bezugspunkte der
politischen Diskurse der Stadtrepublik Mülhausen.

Der Stadtschreiber nutzte die Vielschichtigkeit der Begriffe «Freiheit»
und «Freiheiten» geschickt aus: Wohlverstandene «Freiheit» der Bürger -
auch gegenüber der Obrigkeit - zählte Hofer ganz selbstverständlich zur
Identität der Republik Mülhausen, wie sie sich im Schwörtag repräsentierte,

obwohl die faktische Exklusivität des Regiments seinen Ausfüh-
91 Schwörtagsrede 1762.
92 Schwörtagsrede 1749, vgl. 1782 über die Pflicht der «Subordination».
93 Braun: Ancien Regime, S. 258-264.
94 Vgl. Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit, S. 14.
95 Vgl. Würgler: Modernisierungspotential von Unruhen, S. 216.

222



rungen entschieden widersprach. Er vermied es, sich eindeutig auf
bestimmte Bedeutungen festzulegen, um auf diese Weise das

Identifikationsangebot offen zu halten. Die möglichen Interpretationen der Begriffe
schränkte der Stadtschreiber allerdings so ein, dass der Herrschaftsanspruch

der Ratsoligarchie nicht in Frage gestellt wurde. Indem Hofer
reichsstädtisches Freiheitsverständnis, Republikanismus in klassischantiker

Tradition und naturrechtliche Argumente miteinander
verknüpfte, trug er zur Erhaltung eines ideellen Konsenses zwischen Bürgerschaft

und Obrigkeit bei. Der entschieden antimonarchische Republikanismus,

wie ihn Hofer vortrug, unterschied den zugewandten Ort
Mülhausen deutlich von den Städten im Reichsverband. Er hatte den

offensichtlichen Vorzug, von den Spannungen in Mülhausen selbst abzulenken.

Auf den Vertragstheorien des deutschen Naturrechtes (insbesondere

Pufendorf und Wolff) baut der Versuch Hofers, Forderungen der Bürgerschaft

mit der hergebrachten Ordnung vereinbar zu machen und die

bestehende politische und gesellschaftliche Ordnung mit alten und neuen

Argumenten zu legitimieren. Ziel blieb, die Bürger zur Anerkennung des

obrigkeitlichen Herrrschaftsanspruches zu bewegen. Hofers Reden drük-
ken in ihrer Widersprüchlichkeit die enorme Spannung zwischen Wandel

und Bewahrung aus, in der die Einwohner Mülhausens am Ende des

Ancien Regime lebten.
Das Bild Hofers als konservativen Vertreters einer vergangenen Welt

mag zwar aus der Sicht der Reunion angebracht erscheinen, seiner Stellung
als obrigkeitlichem Reformer, der eng mit Neuerern in der Eidgenossenschaft

und im Reich verbunden war, wird es indessen nicht gerecht. Die

Schwörtagsreden zeigen einen gebildeten und über die politischen
Vorgänge in Europa wohlinformierten Stadtschreiber, der im Bestreben um
die Bewahrung des Bestehenden neue Formen politischer Legitimation
rezipiert und geschickt auf seine eigenen Vorstellungen zurückführt. Dabei

geht Hofer bis zur expliziten Abgrenzung gegenüber patrizischen
Republiken, «wo die Obrigkeit nur aus gewissen Geschlechtern oder

sogenannten Patriziern bestehet, wo die Söhne den Vätern folgen, und der

Bürger nie zu der Regierung gelangt»96. Josua Hofer war gewiss den Werten

einer im Sinne des Ancien Regime ständisch verfassten Stadtrepublik

verpflichtet; zugleich zählte er aber zu jenen Mülhauser Bürgern, die

ökonomische, politische und kulturelle Veränderungen nicht nur wahrnahmen,

sondern aktiv an ihnen teilhatten. Löst man sich vom Horizont der

Reunion und der damit verbundenen teleologischen Interpretation der

Geschichte Mülhausens im ausgehenden Ancien Regime aus der Perspektive

französischer Nationalgeschichte, wird der Blick frei auf eigenstän-

96 Schwörtagsrede 1790 (D), S. 10.

223



dige Formen der Transformation der politischen Diskurse der Stadtrepublik
vor der Revolutionszeit. Die Mülhauser Politik war im 18. Jahrhundert
durch harte Gegensätze geprägt - durch einen tiefen sozioökonomi-

schen Wandel und die Entstehung neuer Formen der Legitimation von
Herrschaft, die sich keineswegs ausschliesslich nach französischen
Vorbildern ausrichteten.

So wie die Ratsfamilien zwar die oligarchischen institutionellen Strukturen

nutzten, sich allzu heftiger Opposition gegenüber aber durchaus zu
Reformen bereit zeigten, war Stadtschreiber Hofer um eine Erneuerung
bemüht, die es der Stadtrepublik ermöglichen sollte, in dem sich
wandelnden Umfeld zu überleben. Hofers Schwörtagsreden sollten auch jenen
Bürgern Mülhausens, die sich etwa in der Gesellschaft zur Beförderung des
guten Geschmacks und der schönen Wissenschaften (1775-1789) - seit
1780 Patriotische Gesellschaft - zusammengeschlossen hatten, die
Möglichkeit bieten, sich mit der Stadtrepublik zu identifizieren. Die Radikalisierung

der Transformationsprozesse in den 1780er Jahren liess dieses
Ziel illusorisch werden. Die Auflösung der Patriotischen Gesellschaft fiel
in eine Zeit wirtschaftlicher Krise, die zum Legitimationsverlust der
städtischen Obrigkeit und zur Destabilisierung des politischen und
gesellschaftlichen Gefüges Mülhausens beitrug.

In den Briefen, die Nicolas Thierry seit 1790 aus Paris dem frankophilen
Club Patriotique in Mülhausen sandte, verband dieser Freiheit als
Grundrechtsanspruch des Individuums gegenüber dem Staat mit der Forderung
nach demokratischer Partizipation, die mit der ständischen Ordnung der
Stadtrepublik brach97. Thierry formulierte ein revolutionäres Programm,
das sich explizit gegen den Stadtschreiber Hofer und die «clique syndi-
cale»9S wandte. Meinungsfreiheit und ausschliessliche Unterwerfung
seiner Handlungen unter das Gesetz sollten das Leben des Republikaners
prägen. Die Grundsätze der Volkssouveränität, der Gewaltentrennung
und der Beschränkung der Amtszeiten, das Recht des Volkes, seine Amtsträger

nicht nur zu wählen, sondern sie auch abzuberufen, hätten die
Regierungsordnung zu bestimmen und zu verhindern, dass die Machtträger

die ihnen gesetzten Grenzen überschritten und zur Aristokratie
würden99.

Integrierte Hofer in seinen früheren Reden wohlverstandene «Freiheit»
betont in das obrigkeitliche Identifikationsangebot an die Bürgerschaft, so

97 Nicolas Thierry an Daniel Meyer, datiert Paris, 8.12.1790 (A.M.V.M., 64 TT 18). - Zum
Freiheitsbegriff der Französischen Revolution vgl. van den Heuvel: Der Freiheitsbegriff.

98 Auf französisch wird der Stadtschreiber als «greffier-syndic» bezeichnet, daher der Ausdruck
«clique syndicale».

99 N. Thierry im Namen der «deputes du peuple mulhousien aux amis patriotes de leur patrie»
datiert Paris, 17.1.1792, «l'an deux de la Liberte» (A.M.V.M., 64 TT 18).

224



grenzte er in den neunziger Jahren seine Position zunehmend enger ab.

1790 assoziierte der Stadtschreiber die neu entstehende französische
Verfassung noch mit den «Fundamentalgesetzen», unter denen die Regenten
eines jeden Staates stehen sollten. Die neue, auf die «angeborene Freiheit
der Menschen» zielende Verfassung sichere auch die Freiheit Mülhausens100.

Mit der Sicht auf die angeblich monarchiespeziüschen Probleme
Frankreichs suggerierte er, dass in Mülhausen kein vergleichbarer
Handlungsbedarf gegeben sei. Der polemisch antirevolutionäre Ton der Hofer-
schen Rede von 1792101 zeugt demgegenüber von einer Verhärtung des

Ancien Regime, wie sie auch in andern eidgenössischen Orten zu
beobachten ist102. Sie richtete sich gegen die republikanisch-demokratische
Opposition, die sich um Nicolas Thierry und andere Frankophile im Club

Patriotique sammelte. In Frage gestellt durch die am Vorbild der Französischen

Revolution orientierte «bürgerliche Öffentlichkeit», brach die
«repräsentative Öffentlichkeit» des Schwörtages, die einen auf dem Grundsatz

ständischer Differenzierung beruhenden Konsens zwischen Obrigkeit
und Bürgerschaft repräsentieren und erneuern sollte, endgültig auseinander.

100 Schwörtagsrede 1790 (D), S. 4-5, 11.
101 Schwörtagsrede 1792.
102 Vgl. Braun: Ancien Regime, S. 308-309.

225


	Schwörtag und Öffentlichkeit im ausgehenden Acien Régime : das Beispiel einer elsässischen Stadtrepublick

