
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 41 (1991)

Heft: 1

Artikel: Ein neuer Blick auf allzu Vertrautes : Mentalitätengeschichte in der
deutschschweizerischen Geschichtsforschung

Autor: Sieber-Lehmann, Claudius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H-H +
700 Jahre/ans/anni/onns
Confoederatio Helvetica

EIN NEUER BLICK AUF ALLZU VERTRAUTES:
MENTALITÄTENGESCHICHTE IN

DER DEUTSCHSCHWEIZERISCHEN GESCHICHTSFORSCHUNG1

Von Claudius Sieber-Lehmann

Was wäre ein Beitrag im Jubiläumsgeschenk der Allgemeinen Geschichtforschenden
Gesellschaft zum 700jährigen «Bestehen» der Eidgenossenschaft ohne Erwähnung der
Befreiungssage? Schliesslich verdankt auch der vorliegende Text seine Entstehung dem
Wirken Teils und seiner Freunde... Allerdings: Die eidgenössische Gretchenfrage «Wie
hast du's mit Teil?» steht hier nicht zur Beantwortung an, sondern dient als Beispiel für
den in der Überschrift erwähnten neuen Blick. Zweifellos beteiligen sich die meisten
Historikerinnen und Historiker mit gemischten Gefühlen an den diesjährigen
Jubiläumsfeiern, da ihre Zunft in den letzten Jahren - wie bereits im 19. Jahrhundert - zum
Teil als Spielverderberin im Theaterstück der Befreiungssage agierte. Auch wenn, wie
Jean-Francois Bergier nahelegte2, die Bühne für Teil schon im 13. Jahrhundert
aufgeschlagen wurde, so tritt er doch erst in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts -
allerdings entschieden und gleichsam aus den Kulissen springend - auf3. Die zünftische
Diskussion beschränkt sich seit über 200 Jahren darauf, die erst im 15. Jahrhundert
eindeutig nachzuweisende Präsenz Teils und der Befreiungssage entweder als Anzei-
1 Der vorliegende Artikel entstand im Rahmen des Nationalfondsprojektes Mentalitätenge-

schichte des Hoch- und Spätmittelalters, das von Prof. F. Graus begonnen und von Prof.
G. Marchal fortgesetzt wird. Wichtige Erkenntnisse verdanke ich einem Seminar zur «Men-
tahtatengeschichte» an der Universität Basel (1989/90), das von G. Marchal und der
Forschungsgruppe organisiert wurde; ich möchte meinen Kolleginnen und Kollegen an dieser
Stelle herzlich für ihre Mithilfe danken. Im Folgenden wird immer von «Mentalitätenge-
schichte» die Rede sein, da es zu jedem Zeitpunkt in der Geschichte verschiedene Gruppen mit
verschiedenen Mentalitäten gibt. Zur Mentalitätengeschichte in der Westschweiz vgl den
Artikel von A. Paravicini in diesem Band. - Der Vorschlag für einen neuen «Blick» bezieht
seine Metaphonk bewusst aus dem nichtsprachlichen Bereich des Visuellen, da die
Mentalitätengeschichte insbesondere den Zusammenhang zwischen Sprache/Handeln von Gruppenthematisiert. Vgl. dazu im folgenden Anm. 20f. und die Aussage von F. Graus: «Mentalitätsge-
schichte kann nicht mit der alten Geistesgeschichte oder mit der modernen Ideologieforschung
gleichgesetzt werden; sie ist zugleich weniger und mehr: sie hat vor allem eine andere <Optik> »
(Frantisek Graus, Mentalität - Versuch einer Begriffsbestimmung und Methoden der
Untersuchung. In: Mentalitäten im Mittelalter. Methodische und inhaltliche Probleme hg vonFrantisek Graus [Vorträge und Forschungen 35], 9-48. Sigmaringen 1987, 47).

2 Jean-Francois Bergier, Guillaume Teil. Paris 1988. Bergier suggeriert geschickt die Existenz
von Tell(en), ohne einen realen Teil nachweisen zu können (vgl. ebda, S. 11; S. 430). Zu Teil als
Phänomen des 15. Jahrhunderts, vgl. Guy P. Marchal, Nouvelles approches des mythes
fondateurs suisses: L'imaginaire historique des Confederes ä lafin du XV siecle In- Itinera
9/1989, 1-24; S. 15.

3 Auch die bald 200jährige Erforschung des Phänomens «Teil» konnte seine reale Existenz nicht
nachweisen (vgl. dazu und zu den neuesten Rettungsversuchen Marchal, Nouvelles approches
des mythes fondateurs [wie Anm. 2], S. 4f.). Für die kritische Haltung der deutschschweizerischen

Forschung gegenüber der Befreiungssage, vgl. die Artikel von Hans Conrad Peyer und
Bernhard Stettler in der Neuen Zürcher Zeitung, 576. Januar 1991, S. 53-56.

38



chen für eine uralte Überlieferung oder als nachsichtig zu beurteilendes Ammenmärchen

darzustellen. Die Frage könnte aber auch lauten: Warum werden die Figur Teils
und die Befreiungssage für viele Menschen in der Eidgenossenschaft des späten
15. Jahrhunderts so wichtig? Welche Rolle spielt dieser Vorstellungskomplex in der
Mentalität eines Teils der damaligen Bewohnerinnen und Bewohner und deren
Lebenswelt?4

Auf den ersten Blick unterscheidet sich diese Fragestellung nicht von derjenigen der
traditionellen geistesgeschichtlichen Forschung. Wenn wir aber das eingangs erwähnte
Bild des Bühnenstücks fortspinnen, so zeigt sich schnell, wie wenig wir bis jetzt vom
Zusammenhang zwischen Befreiungssage und den im Gebiet der Eidgenossenschaft
lebenden Menschen des 15. Jahrhunderts wissen. Wir kennen höchstens den «Auffüh-
rungsort» der Befreiungssage - die Innerschweiz -, aber wer versuchte wem und in
welcher Form den Inhalt des Stücks nahezubringen? Offensichtlich waren die
verschiedenen «Vorstellungen» erfolgreich5, aber bei welchen Zuschauerinnen/Zuschauern?

Änderten sich deren Meinung und das damit zusammenhängende Verhalten?

Alle diese Fragen beziehen sich implizit aufdas Problemfeld der «Alltagswelt» und
des «Alltagswissens»6, von denen wir immer noch wenig wissen, obwohl die Quellen
keineswegs spärlich fliessen: Eine Erfassung beispielsweise der reichen Bestände an
Gerichtsakten würde unser Bild der spätmittelalterlichen Eidgenossenschaft erweitern
und zweifellos verändern7.

Mit diesen Fragestellungen betreten wir das Gebiet der Mentalitätengeschichte, die
allgemein als Kind der französischen Geschichtswissenschaft, insbesondere der
Zeitschrift «Annales», gilt8. Wenngleich die meisten Schweizer Bibliotheken nach 1945 die
«Annales» abonniert hatten9, so finden sich erst seit der Mitte der 1970er Jahre An-

4 Diesen Ansatz verfolgt Marchal, Nouvelles approches des mythes fondateurs, (wie Anm. 2)
S. 7f. mit explizitem Verweis auf die damit verbundene «histoire des mentalites». Zum hier
verwendeten Begriff der Lebenswelt, vgl. Anm. 16.

5 Der «Erfolg» der Befreiungssage lässt sich bis jetzt allein daran ablesen, dass sie zuerst in
Obwalden, im «Weissen Buch», und nicht in Schwyz oder Uri, den eigentlichen Ereignisorten,
aufgezeichnet wurde (Marchal, Nouvelles approches des mythes fondateurs [wie Anm. 2],
S. 22).

6 Vgl. dazu Alf Lüdtke (Hg.), Alltagsgeschichte. Frankfurt am Main 1989.
7 Hans-Georg Wackernagel bemühte sich als einziger um eine Erschliessung der Gerichtsquellen

und legte eine entsprechende Kartei an; sie wird im Volkskundlichen Seminar der Universität
Basel aufbewahrt und birgt vielerlei Überraschungen. Die elektronische Datenverarbeitung
würde es heute gestatten, die diesbezüglichen Forschungen im grossen Rahmen fortzusetzen.
Zur Aussagekraft von Gerichtsakten in mentalitätengeschichtlicher Hinsicht, vgl. u.a.
Kathrin Tremp-Utz, Welche Sprache spricht die Jungfrau Maria? Sprachgrenzen und
Sprachkenntnisse im bernischen Jetzerhandel (1507-1509). In: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 82/1988, 221-249, und Arlette Farge, Le goüt de l'archive. Paris 1989.

8 Bei dieser Patenschaft muss allerdings die vereinnahmende Kraft der «Annales»-Schule
berücksichtigt werden, die Konzepte an sich reisst und Begleiter/Vorläufer gerne unterschlägt,
vgl. Annette Riecks, Französische Sozial- und Mentalitätsgeschichte. Ein Forschungsbericht
(Münsteraner Theologische Abhandlungen 2). Altenberge 1989, 6f. und passim. Im übrigen
thematisieren auch andere Wissenschaftsgebiete die von der Mentalitätengeschichte ins Auge
gefassten Probleme, vgl. ebda., S. 134-149 und hier Anm. 17. Zur Kritik an der Monopolstellung

der «Annales»-Schule, vgl. Francois Dosse, L'histoire en miettes. Des Annales ä la
nouvelle histoire. Paris 1987.

9 Eine Umfrage bei den grössten Deutschschweizer Bibliotheken zeigte hinsichtlich der
Abonnierung der «Annales» folgendes Ergebnis: Zentralbibliothek Zürich, Abonnierung der «Annales»

seit der ersten Nummer (1929); Universitätsbibliothek Basel, praktisch alle Bände seit
1929 vorhanden; das Historische Institut Bern abonnierte sie ca. 1950, rückergänzt auf 1946;
Zentralbibliothek Luzern, Abonnierung ab Jahrgang 1973, im Jahre 1988 wurden sie auf den
1. Jahrgang (1946) rückergänzt.

39



haltspunkte für eine explizite Auseinandersetzung der Deutschschweizer Historikerinnen

und Historiker mit der «histoire des mentalites»10. Das bedeutet aber keineswegs,

dass die hiesige Forschung einfach das Konzept von den «Annales» übernahm. In
seiner bei R. Weiss abgeschlossenen, volkskundlichen Dissertation rekonstruiert und
beschreibt R. Braun schon 1960 einen «Heimarbeiter-Mentalitätstyp», ohne dabei
explizit auf das französische Forschungsparadigma zurückzugreifen11. Der wachsende
Erfolg der hiesigen Mentalitätengeschichte entspringt daher einer Konvergenz von
Fragestellungen, die zuvor schon die Kulturgeschichte und die Volkskunde in der
Deutschschweiz behandelt hatten12 und die jetzt in der Auseinandersetzung mit der
französischen Forschung weiterentwickelt wurden.

Eine umfassende «bibliographie raisonnee» zur Mentalitätengeschichte in der
Deutschschweiz lässt sich allerdings (noch) nicht erstellen, da es weder einen
entsprechenden Lehrstuhl noch eine eigene, explizit mentalitätengeschichtliche Gattung
innerhalb der deutschschweizerischen Historiographie gibt; ganz allgemein stellt sich die
Frage, ob sich eine eigene Disziplin «Mentalitätengeschichte» überhaupt etablieren
lässt13. Eine Aufzählung aller Werke, die das Wort «Mentalität» enthalten, wäre von
vorneherein unvollständig und würde die Vorarbeiten im Bereich der Volkskunde und
der Kulturgeschichte, die ähnliche Phänomene mit den Begriffen «Volkskultur» und
«Brauchtum» zu beschreiben versuchten, ungerechtfertigt ausschliessen. Statt dessen
soll im Folgenden kurz die Eigentümlichkeit des «neuen Blicks» der Mentalitätengeschichte

dargelegt und danach an Einzelbeispielen überprüft werden. Schliesslich werden

die zu erwartenden Erkenntnisfortschritte einer keineswegs abgeschlossenen
mentalitätengeschichtlichen Forschung skizziert, in der Absicht, einerseits einen reflek-
tierteren Gebrauch von «Mentalität» in der wissenschaftlichen Sprache nahezulegen,
ohne andererseits durch definitorische Zwänge die Lust auf diesen zweifellos
verführerischen Begriff zu vertreiben.

Die Mentalitätengeschichte läuft natürlich Gefahr, ein ähnliches Schicksal wie
«Struktur-», «Gesellschafts-» oder «Ideologiegeschichte» zu erleiden und zu einem
wissenschaftlichen Passepartout-Begriff zu werden, nachdem sie sich mit erfolgreicher
«Unersättlichkeit»14 verschiedene ältere Disziplinen einverleibt hat; in Frankreich

10 Die späte Rezeption der «histoire des mentalites» in der Deutschschweiz entspricht durchaus
der Skepsis der übrigen deutschen Forschung. Vgl. Winfried Schulze: Deutsche
Geschichtswissenschaft nach 1945. Historische Zeitschrift, Beiheft 10. München 1989. S. 286-288, der
Gerhard Ritter im Jahre 1951 zitiert: «Vor allem: was heisst überhaupt <modes de vie> oder
<facon d'agio? Zuletzt hat jede ausgeprägte, starke Persönlichkeit ihre eigene Art, <de se
comporteo.»

11 Rudolf Braun, Industrialisierung und Volksleben. Veränderungen der Lebensformen unter
Einwirkung der verlagsindustriellen Heimarbeit in einem ländlichen Industriegebiet (Zürcher
Oberland) vor 1800. Winterthur 1960, S. 153. Der Begriff«Mentalität» wird von Braun auch in
seinen neueren Publikationen beibehalten, vgl. Rudolf Braun, Das ausgehende Ancien
Regime in der Schweiz. Aufriss einer Sozial- und Wirtschaftsgeschichte des 18. Jahrhunderts.
Göttingen/Zürich 1984, S. 169: Bei den Handwerkern des Ancien Regime findet sich eine
«Mentalität der Erhaltung der Privilegien»; S. 193: Gemeinsame Schulerfahrung fördert eine
«mentalitätsmässige Angleichung».

12 Zu den Vorläufern der Mentalitätengeschichte in der Deutschweiz im Bereich von Kulturge¬
schichte und Volkskunde, vgl. Anm. 32ff.

13 Eine Sonderdisziplin «Mentalitätengeschichte» wird in der deutschen Forschung eher ver¬
worfen, vgl. Volker Sellin, Mentalität undMentalitätsgeschichte. In: Historische Zeitschrift
241/1985, S. 555-598; S. 594f.; Graus, Mentalität (wie Anm. 1), S. 47; vgl. auch ebda. S. 329
die Zusammenfassung der Diskussion auf der gleichen Reichenau-Tagung.

14 So Michel Vovelle, Ideologies et mentalites. Paris 1982, S. 11; Michel Vovelle, Serielle
Geschichte oder «case studies»: ein wirkliches oder nur ein Schein-Dilemma?In: Mentalitätengeschichte,

hg. von Ulrich Raulff, 114-126. Berlin 1987, S. 126. Zur «captation» traditioneller

40



wird bezeichnenderweise das Projekt einer «histoire des mentalites» zurzeit eher
abgelehnt15. Die deutschsprachige Forschung, unbelasteter von einer festgelegten
Wissenschaftstradition, kann im jetzigen Zeitpunkt den neuen Begriff «Mentalität» unbefangen

erproben und wird dabei feststellen, dass in anderen Disziplinen zurzeit ähnliche
Fragestellungen auftauchen; zu denken wäre an den Schlüsselbegriff «Lebenswelt»16

und an die neueren Arbeiten zur Wissenssoziologie17. Angesichts der Flut schon
bestehender Begriffsbestimmungen zum Wort «Mentalität»18 empfiehlt sich allerdings nicht

Forschungsgebiete der Sozialgeschiehte durch die Mentalitätengeschichte, vgl. auch Roger
Chartier, Le monde comme representation. In: Annales 1989 / No. 6, 1505-1520, S. 1506f.

15 Vgl. z.B. die Verteidigung der «nouvelle histoire» durch Jacques Le Goff im Vorwort zur
Neuauflage von «La nouvelle histoire» (Paris 1988) und die Artikel von Alain Boureau
(Propositions pour une histoire restreinte des mentalites. In: Annales 1989/No. 6,1491-1504)
und Roger Chartier, Le monde comme representation (wie Anm. 14). Chartier schlägt vor,
die traditionelle Mentalitätengeschichte durch eine neudefinierte Kulturgeschichte («histoire
culturelle du social»), die sich den «representations» widmet, zu ersetzen. Allerdings bietet er
nirgends eine engere Umschreibung von «culture»; sein Forschungsgebiet (Lektüre-/Rezep-
tion frühneuzeitlicher Texte) legt nahe, dass «culture» für ihn primär intellektuell zu verstehen
ist. Dagegen bezieht die Mentalitätengeschichte auch Verhalten und Affekte in ihre
Forschungen ein, was im Begriff der «representation» nicht enthalten ist. Zur Wichtigkeit der
Beobachtung von Meinungen und Verhalten, vgl. Graus, Mentalität (wie Anm. 1), S. 16.

16 Die Nähe der Mentalitätengeschichte zur Phänomenologie betont Selun, Mentalität und
Mentalitätsgeschichte (wie Anm. 13), S. 573f.: «Wer nach Einstellungen sucht, die sich unmittelbar

im wirklichen Verhalten äussern, muss offenkundig beim alltäglichen Lebensvollzug
ansetzen. Was die Dinge in dieser Sphäre gelten, wie sie erscheinen, wozu sie dienen: das ist
das Material, aus dem Mentalitäten gemacht sind.» Dieser «Ansatz bei der Lebenswelt und die
Suche nach der lebensweltlichen Bedeutung der Phänomene» ist für die Geschichtswissenschaft

tatsächlich neu, in der Ethnologie aber seit langem bekannt. Zum Begriff der «Lebenswelt»

und der damit verbundenen «Theorie vortheoretischer Erfahrungswelten», vgl. Rüdiger

Welter, Der Begriffder Lebenswelt. München 1986. Welter zeigt, dass sich der in der
Wissenssoziologie (A. Schütz u.a.m.) gebrauchte «Lebenswelt»-Begriff keineswegs mit der
von E. Husserl intendierten transzendentalen Bedeutung deckt (ebda., S. 204 und passim);
zugleich kritisiert er von philosophiegeschichtlicher Warte aus den «Sympathiewert» von
«Lebenswelt» (S. 185). Zur Verwendung des Begriffs «Lebenswelt» bei den neueren Arbeiten
von J. Habermas, vgl. mit kritischen Bemerkungen Paul Nolte, Soziologische Theorie und
Geschichte. In: Geschichte und Gesellschaft 12/1986, 530-547, insbesondere S. 538ff.

17 Zur Wissenssoziologie, vgl. Hans-Georg Soeffner, Auslegung des Alltags - Der Alltag der
Auslegung. Zur wissenssoziologischen Konzeption einer sozialwissenschaftlichen Hermeneutik.

Frankfurt am Main 1989. Riecks (wie Anm. 8), passim nennt als weitere Nachbardisziplinen,
deren Konzepte für die Mentalitätengeschichte relevant sein können, die Sozialpsychologie

und die Kulturanthropologie.
18 Einen Überblick über die französische Mentalitätenforschung samt einer Fülle verschieden¬

ster Definitionen bietet Riecks, insbesondere S. 79-82. Der Sammelband Mentalitäten-Geschichte

(hg. von Ulrich Raulff, Berlin 1987), enthält eine Reihe von grundsätzlichen
Artikeln zumeist ausländischer Forscher in deutscher Übersetzung. Peter Burke charakterisiert

in diesem Band die Mentalitätengeschichte bezüglich dreier Aspekte: 1. «Betonung der
kollektiven anstelle der individuellen Einstellungen», 2. Untersuchung von «unausgesprochenen

und unbewussten Annahmen» und der «Arbeitsweise der praktischen Vernunfb oder des

<Alltagsdenkens>, die neben die traditionelle Betrachtung der bewussten Gedanken und
ausgearbeiteten Theorien tritt», 3. «Interesse nicht nur für den Inhalt, sondern auch für die
Struktur von Meinungen, für Kategorien, für Metaphern und Symbole, dafür wie die Leute
denken und nicht nur dafür was sie denken» (Peter Burke, Stärken und Schwächen der
Mentalitätengeschichte. In: Mentalitäten-Geschichte, hg. von Ulrich Raulff, 127-145. Berlin
1987, S. 127). Für die deutsche Forschung, die sich vor allem um eine Klärung des Begriffs
«mentalite» und der damit verbundenen Methodologie bemüht, vgl. Sellin, Mentalität und
Mentalitätsgeschichte (wie Anm. 13); Graus, Mentalität (wie Anm. 1); Beatrix Mesmer,
Wissenschaftliche Anweisungsliteratur mentalitätsgeschichtlich betrachtet. (Berner akademische

Reden). Bern 1990.

41



das Anfügen einer neuen Definition, sondern ein induktiver Weg, um das Phänomen
der «Mentalität» von unserer Alltagserfahrung her anzugehen.

Jede/jeder von uns hat schon mehr oder weniger leidvolle Erfahrungen mit
unterschiedlichen Mentalitäten gesammelt, am ehesten in einer ganz fremden Umgebung,
wo unsere bisher bewährten Sprach- und Verhaltensmuster entweder Lachen oder
Unverständnis bewirken19. Sobald wir allerdings das offensichtliche Scheitern unserer
Sprechakte in einer fremden Umgebung erklären wollen, stossen wir, wie F. Graus
zeigt, auf eine entscheidende Schranke: «Mentalitäten können von den Beteiligten
(Insidern) nicht formuliert werden - die Frage: Wie ist ihre Mentalität? ist sinnlos»20.
Es gibt also verschiedene Mentalitäten, sie lassen sich aber nicht sagen: Schon allein
dies erklärt die Vielfalt der bestehenden Auslegungen von «Mentalität» und die
Schwierigkeit, das real bestehende Phänomen in ein wissenschaftliches Konzept zu
überführen21. Das geschilderte Fallbeispiel zeigt die Eigentümlichkeit der
mentalitätengeschichtlichen Blickweise: Sie thematisiert den Zusammenhang zwischen Sprache
und Handeln und interpretiert dementsprechend Quellentexte als Teil der sozialen
Praxis, nähert sich damit der Sozio- und Pragmalinguistik und unternimmt eine (noch
zu schreibende) «Sozialgeschiehte der Sprache, eine Sozialgeschiehte des Sprechens,
eine Sozialgeschiehte der Kommunikation»22. Die Mentalitätengeschichte erweist sich
damit als eine Facette des derzeit zu beobachtenden «linguistic turn» in der
Geschichtswissenschaft23: Der neue Blick verlangt auch ein neues Lesen der Quellen24. Im
19 Graus, Mentalität (wie Anm. 1), S. 12f. wählt ebenfalls als Beispiel die Erfahrung, die wir in

einer fremden Umgebung mit einer anderen Mentalität machen.
20 Graus, Mentalität (wie Anm. 1), S. 17.
21 Vgl. dazu Raulff, Vorwort zu Mentalitäten-Geschichte (wie Anm. 18), S. 9. Schon Febvre und

Bloch verstanden unter Mentalitäten-Geschichte etwas Verschiedenes (Andre Burguiere,
Der Begriff der «Mentalitäten» bei Marc Bloch und Lucien Febvre: zwei Auffassungen, zwei
Wege. In: Mentalitäten-Geschichte. Hg. v. Ulrich Raulff, S. 33-49. Berlin 1967, 35f.). Graus,
Mentalität (wie Anm. 1), S. 11, weist auf den heuristischen Wert des Mentalitäts-Konzeptes
hin, trotz seiner Unscharfe; Riecks (wie Anm. 8) spricht in diesem Zusammenhang vom
«gesunden Empirismus der Annales-Historiographie» (S. 148). Die konzeptuelle Unscharfe
erklärt sich aus dem Theorieverzicht der meisten Annales-Historikerinnen und -Historiker
zugunsten eines Forschungsempirismus (Riecks [wie Anm. 8], S. 7; 25f.; S. 59f.).

22 So von P. Burke programmatisch verlangt, vgl. Peter Burke, Zur Sozialgeschiehte der
Sprache. Eine Einführung. In: ders., Küchenlatein. Sprache und Umgangssprache in derfrühen
Neuzeit. Berlin 1989, S. 7. Vgl. auch Burke, Stärken und Schwächen der Mentalitätengeschichte

(wie Anm. 18), S. 128: Die «Mentalitätengeschichte [füllt] den begrifflichen Rahmen
aus, der zwischen einer eng ausgelegten Ideengeschichte auf der einen und der Sozialgeschiehte

auf der anderen Seite klafft».
23 Raulff, Vorwort zu Mentalitäten-Geschichte (wie Anm. 18), S. 7; besonders auffällig auch bei

Boureau, Propositions pour une histoire restreinte des mentalites (wie Anm. 15), S. 1497ff.
Zur Wichtigkeit der Sprache, vgl. auch Sellin, Mentalität und Mentalitätsgeschichte (wie
Anm. 13), S. 574: Texte müssen als «acted document» (Geertz) gelesen werden; S. 576ff.:
Zwischen Sprache und Mentalität besteht eine enge Beziehung. «Die Erlernung der Sprache
ist das Muster für die gesellschaftliche Vermittlung von Bedeutungswissen. Indem wir unsere
Muttersprache erlernen, übernehmen wir die Weltauslegung, die sie in sich trägt. Umgekehrt
schlagen sich Wandlungen der Weltauslegung im Wandel der Sprache, der Begriffe, ihres
Gebrauchs und ihrer Bedeutungen nieder.» Von besonderer Wichtigkeit hält Sellin
Sprechhandlungen mit Zeichencharakter, wie beispielsweise das Werfen des Fehdehandschuhs oder
das Hissen einer Flagge. Graus, Mentalität (wie Anm. 1), S. 47: «Eine Fundgrube für Mentalitäten

dürfte die Sprache sein, nicht nur die Begriffsgeschichte und die charakteristischen
semantischen Verschiebungen, sondern auch Soziolekte verschiedenster Art, mit ihren
charakteristischen Eigenarten, ebenso bildliche Darstellungen, deren Aussagefähigkeit oft
übersehen wird.» P. Burke sieht drei Möglichkeiten, den impliziten Schwächen der bisherigen
Mentalitätengeschichte zu entgehen: «Die Mentalitätengeschichte sollte sich stärker mit
Interessen, mit Kategorien und mit Metaphern beschäftigen als bislang.» Die Analyse von

42



Gegensatz zur traditionellen Sprachwissenschaft beschränkt sich die Mentalitätengeschichte

aber nicht auf eine textimmanente Interpretation, sondern unternimmt
zugleich die Rekonstruktion25 der Lebenswelt, in der die sprachlichen Erscheinungen
anzusiedeln sind. Die so verstandene Sprache als soziale Tatsache bleibt dabei immer
an Gruppen gebunden; eine Mentalitätengeschichte, die sich aufeine Einzelbiographie
stützt, scheint eher fragwürdig26. Umgekehrt wird die Analyse grosser, homogener
Datenmengen für die Mentalitätengeschichte nicht mehr als zwingend angesehen27. Im
Gegensatz zur traditionellen Geistes- und Ideengeschichte kann die Mentalitätengeschichte

also keinesfalls vom jeweiligen Kontext der von ihr untersuchten
Sprechhandlungen absehen. Sie muss - und das kann nicht genug betont werden - die Ergebnisse

der Sozial- und Wirtschaftsgeschichte in ihren Rekonstruktionsversuch
einbeziehen: Die Frage nach der Macht (oder Ohnmacht) der Sprechenden und Handelnden,
wie sie eine herrschaftsorientierte, ideologische Geschichte thematisiert, ist für die
Mentalitätengeschichte unverzichtbar. Nur so entgeht sie dem Vorwurf, eine «histoire

sur coussin d'air» zu sein28. Die Verpflichtung, bei der Rekonstruktion vergangener

Kategorien und Schemata stellt dabei das Verbindungsglied zwischen äusseren Faktoren der
Herrschaft und deren Interessen und den sprachinternen Regeln der Metaphorik dar (Burke,
Stärken und Schwächen der Mentalitätengeschichte (wie Anm. 18), S. 137f.). Die französische
Mentalitätengeschichte rezipiert seit Beginn der 1970er Jahre die neuen linguistischen
Methoden; vgl. dazu Robert Jütte, Moderne Linguistik und Nouvelle Histoire. In: Geschichte
und Gesellschaft 16/1990, 104-120.

24 Für die alltägliche Praxis der Historikerinnen und Historiker, die Mentalitätengeschichte
betreiben wollen, empfiehlt es sich, der Metaphorik, den in Texten beschriebenen sinnlichen
Wahrnehmungen und den Beschreibungen von Verhaltensweisen besondere Aufmerksamkeit

zu schenken. Zur Wichtigkeit des «Zustandes der Sprache» und des Wahrnehmungssystems

als «sinnliche Stütze des Denkens» (L. Febvre), deren «variable Ökonomie die Struktur
der Affektivität bestimmt», vgl. Roger Chartier, Intellektuelle Geschichte und Geschichte
der Mentalitäten. In: Mentalitäten-Geschichte, hg. von Ulrich Raulff, 69-96. Berlin 1987,
S. 75.

25 Der Begriff der «Rekonstruktion», die sich allerdings der eigenen Brüchigkeit und der prinzi¬
piellen Fremdheit ihres Gegenstandes bewusst ist, taucht immer wieder auf bei Lüdtke,
Alltagsgeschichte (wie Anm. 6), z. B. S. 20, S. 32. Zum Begriff der «Lebenswelt», vgl. Anm. 16.

26 Bekanntlich entging auch L. Febvre nicht der Versuchung, eine historische Psychologie
anhand individueller Biographien zu entwickeln (Burguiere, Begriffder «Mentalitäten» (wie
Anm. 21), S. 44f). Graus, Mentalität (wie Anm. 1), S. 14: Es ist «wohl nur dann sinnvoll, von
Mentalitäten zu sprechen, wenn wir den Bezug zu Gemeinschaften im Auge haben». Zur
Homogenität von Gruppen, vgl. ebda., S. 20f. Zur grundsätzlichen Ausrichtung der
Mentalitätengeschichte auf Gruppen, vgl. Rolf Sprandel, Erfahrungen mit der Mentalitätengeschichte.

In: Mentalitäten-Geschichte, hg. von Ulrich Raulff, 97-113. Berlin 1987, S. 105f.:

Kommunikationszusammenhang und Lebenssituation bilden die entscheidenden Faktoren
für eine Gruppengenese vor der Mentalitätsbildung; Chartier, Intellektuelle Geschichte und
Geschichte der Mentalitäten (wie Anm. 24), S. 78. C. Ginzburg (vgl. Anm. 28) versucht den

friaulischen Müller, trotz der Aussergewöhnlichkeit Menocchios, unter Zuhilfenahme des

Konzepts der «eccezione normale», «zu einem Sprachrohr der traditionellen ländlichen Kultur»

zu machen, «so dass die Mentalitäten, die er zur Haustür hinausgeworfen hatte, sich zur
Hintertür wieder hereinschlichen» (Burke, Stärken und Schwächen der Mentalitätengeschichte

(wie Anm. 18), S. 134; zur «Homogenisierung der Meinungen» und der Annahme
eines «mittelalterlichen Menschen» schlechthin, vgl. ebda., S. 133f.) Zur Gefahr des «holisme
mental», vgl. auch Boureau, Propositions pour une histoire restreinte des mentalites (wie
Anm. 15), S. 1495.

27 Vgl. zur Auseinandersetzung mit der «histoire serielle» Chartier, Intellektuelle Geschichte
und Geschichte der Mentalitäten (wie Anm. 24), S. 79ff.; Vovelle, Serielle Geschichte oder

«case studies» (wie Anm. 14), passim.
28 Vovelle, Ideologies et mentalites (wie Anm. 14), S. 15. Zur Kritik am «entschieden klassen¬

neutralen Charakter der Mentalitätsgeschichte», vgl. Carlo Ginzburg, Der Käse und die

43



Gruppenmentalitäten immer auch Herrschaftsverhältnisse einzubeziehen, stellt sich
insbesondere angesichts der Tatsache, dass vor allem Krisenzeiten und «Kipp-Punkte»,
die gesellschaftliche Machtverhältnisse freilegen, das bevorzugte Arbeitsfeld der
Mentalitätengeschichte darstellen29. Die Verabsolutierung der gewonnenen Forschungsergebnisse

stellt eine weitere Gefahr der Mentalitätengeschichte dar: Erst durch den
Einbezug und den Vergleich mehrerer «Sprachspiele»30 innerhalb des untersuchten
Zeitraums ist die mentalitätengeschichtliche Forschung in der Lage, das Allgemeine
oder das Besondere in den Sprechakten einer bestimmten Gruppe darzustellen31. Dies

Würmer. Die Welt eines Müllers um 1600. Frankfurt am Main 1979, S. 19; Burke, Stärken
und Schwächen der Mentalitätengeschichte (wie Anm. 18), S. 135; Ulrich Raulff: Die
Geburt eines Begriffs. Reden von «Mentalität» zur Zeit der Affäre Dreyfus. In: Mentalitäten-
Geschichte, hg. von Ulrich Raulff, 50-68. Berlin 1987, S. 65: «Mentalität ist ein synthetischer
Begriff, der eingeführt wurde, um ältere, eindeutiger politisch und analytisch geprägte
Begriffe wie Ideologie oder Interesse zu ergänzen, zu ersetzen oder direkt populistisch zu
unterlaufen. Gegenüber solchen Bewusstseins- oder logosphärischen Begriffen verkörperte Mentalität

gewissermassen die Rache des gesunden Menschenverstandes [...] Nur zu leicht werden
Mentalitäten als etwas naturhaft Gegebenes aufgefasst, in dessen Determiniertheit sich der
Forscher [...] zu fügen hat. Ob man ihre scheinbare Verwurzeltheit und Bodenständigkeit nun
feiert oder nicht - sicher scheint, dass mit Mentalität ein Begriff lanciert worden ist, der
weniger analytisch, mehr synthetisch und vor allem (klimatisch, atmosphärischer) wärmer
angelegt ist als seine alten Konkurrenten, wärmer und insofern gefährlicher.» Die Abkehr vom
älteren Konzept der «Volks-Kunde» und deren Neubenennung als «Kulturwissenschaft»
reagiert auf den integristischen Missbrauch des Begriffes «Volk» und sollte der Mentalitätengeschichte

als Warnung dienen.
29 Graus, Mentalität (wie Anm. 1), S. 44; S. 46: «In Krisenzeiten werden Aspekte der Mentalität

den Menschen einsichtig - deswegen verdienen sie die besondere Aufmerksamkeit des
Historikers, der hier einen ertragreichen Ansatzpunkt für seine Untersuchung findet.» Vgl. auch
Borst, Alpine Mentalität (wie Anm. 42), S. 6. Das eingangs vorgetragene Beispiel der Erfahrung

von Fremdheit (ein gescheiterter und damit konfliktbeladener Sprechakt) als Mittel, die
eigene und fremde Mentalität zu erkennen, kann auch in diesem Sinne als Modell für die
Forschungspraxis der Mentalitätengeschichte dienen.

30 Der Begriff «Sprachspiel» entstammt den Schriften des späten Wittgenstein und spielt in der
kulturanthropologischen Kritik an Strukturalismus und Funktionalismus eine entscheidende
Rolle (Fuchs/Wingens, Sinnverstehen (wie Anm. 59), S. 480f.); er scheint mir passender als
der zurzeit modische Begriff des «Diskurses». Das Vergleichen bildet eines der wichtigsten
Postulate der Mentalitätengeschichte, was schon L. Febvre und M. Bloch hervorhoben
(Burguiere, Begriffder «Mentalitäten» (wie Anm. 21), 39f.). Vgl. auch Graus, Mentalität (wie
Anm. 1), S. 28: «Für die historische Untersuchung wird sich jede Mentalität als ein Konglomerat

aus verschiedenen Bestandteilen erweisen, die sich nach Alter, Herkunft und Intensität
unterscheiden. Der Historiker wird die Bestandteile und ihre jeweiligen (Summern nur durch
Vergleiche sowohl in der gleichen Zeit (synchron) als auch durch Parallelisierungen
unterschiedlicher Zeitabschnitte (diachron) beschreiben und analysieren können. Da Mentalitäten
nur anhand von Vergleichen untersucht werden können, müssen beide Aspekte berücksichtigt
werden; bei der Feststellung der (Lebensfähigkeit) einzelner Komponenten fällt dem historischen

Vergleich die entscheidende Rolle zu - eine der grossen Aufgaben der historischen
Mentalitätsforschung.» - Ein typischer Fehler aufgrund mangelnder Kenntnis der zeitgenössischen

Begrifflichkeit findet sich bei Juliane Kümmel, Bäuerliche Gesellschaft und städtische

Herrschaft im Spätmittelalter. Zum Verhältnis von Stadt und Land im Falle Basel/Wal-
denburg 1300-1535 (Konstanzer Dissertationen Bd. 20), 2. Aufl. Konstanz 1984, S. 243: Die
Verfasserin übersetzt den Quellenausdruck «löuff» mit «Lauf der Zeit» und sieht darin ein
Anzeichen für die Erschütterung der Zeitgenossen durch die Ereignisse der 1520er Jahre. In
Wirklichkeit bezeichnen die «(geswinden) löuff» die damals ständig drohenden Plünderungszüge

und Raids.
31 Zum Zusammenhang zwischen «Nouvelle Histoire» und der einschlägigen Diskursforschung,

vgl. Jütte, Linguistik und «Nouvelle Histoire» (wie Anm. 23), bes. S. 107ff., und den Artikel
von Peter Schöttler, Mentalitäten, Ideologien, Diskurse. Zur sozialgeschichtlichen
Thematisierung der dritten Ebene. In: Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion historischer Erfah-

44



setzt voraus, dass ein genügend grosses, aber dennoch überblickbares Quellenkorpus
zur Verfügung steht, und es ist wohl kein Zufall, dass sich viele mentalitätengeschichtliche

Arbeiten im Zeitraum zwischen Hochmittelalter und Französischer Revolution
ansiedeln.

Mentalitätengeschichte in der Deutschschweiz stellt, wie wir gesehen haben, nicht
einfach eine Übernahme des französischen Forschungsparadigmas der «nouvelle
histoire» und damit eine blosse Modeströmung dar. Als Beispiel für eine «histoire des

mentalites avant la lettre» im Bereich der Kulturgeschichte kann die Arbeit von H. von
Greyerz für Bern dienen, in der er die wichtige Rolle des Ehrbegriffs in der spätmittelalterlichen

städtischen Gesellschaft als Teil der bürgerlichen Mentalität zu deuten
versucht32. E. Dürrs konfliktorientiertes und nicht bloss integristisches Porträt der
Eidgenossenschaft des 15. Jahrhunderts weist ebenfalls mentalitätengeschichtliche
Züge auf, wenn er beispielsweise das gestiegene Selbstbewusstsein des «Volks» auf
dessen grössere Mobilität zurückführt33. Auf R. Brauns volkskundliche Arbeit zur
«Heimarbeiter-Mentalität» der Frühindustrialisierung wurde schon hingewiesen34.
Was bei ihm noch als «Volksleben» bezeichnet wird35, lässt sich aus heutiger Sicht, die
das «Volk» zu Recht in verschiedene Bevölkerungsgruppen aufteilt, durchaus als

verschiedene Mentalitäten bezeichnen. Die deutschschweizerische Volkskunde erweist
sich überhaupt als eigenständige Parallelentwicklung zur französischen Mentalitätengeschichte,

wie das Beispiel von R. Weiss - des Lehrers von R. Braun - zeigt. In seiner
«Volkskunde der Schweiz» aus dem Jahre 1946 taucht immer wieder «Mentalität» auf;
den Begriff scheint er entweder von Th. Geiger oder L. Levy-Bruhl, einem höchst
einflussreichen Ahnherrn der «histoire des mentalites», übernommen zu haben36. Al-

rungen und Lebensweisen, hg. von Alf Lüdtke, S. 85-136. Frankfurt am Main 1989. In ihm
werden die Konzepte «Mentalität», «Ideologie» und «Diskurs» vorgestellt und abschliessend

vorgeschlagen, «die (vertikale Achse> der Ideologie- und Diskursformationen mit der
(horizontalen Achse> der Mentalitäten. Spezialdiskurse und Interdiskurse» zusammenzudenken,
«ohne zwischen den einzelnen Ebenen ein Widerspiegelungs- oder Ausdrucksverhältnis zu
unterstellen» (ebda., S. 117).

32 Hans von Greyerz, Studien zur Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalters.
In: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern 35/1940, 173-491; S. 190-194: «Das

bürgerliche Denken hat seinen Schwerpunkt im Ehrbegriff.» Greyerz interpretiert diese

«Ehrsucht» als Zeichen von Schwäche: «Als das Bürgertum sich aus der absoluten Herrschaft
adlig-ritterlicher Normen entlassen sah, nahm es zum primitiven Denken seine Zuflucht.
Ersatzideale wie der Ehrbegriff begann zu wuchern, religiöse Furchtmotive nahmen vom
Bürger Besitz.»

33 Emil Dürr, Die Politik der Eidgenossen im XIV. und XV. Jahrhundert. In: Schweizer Kriegs¬
geschichte, Teil 1 (1315-1515), Heft 4, 7-517. Bern 1933, S. 438f.; zur konfliktorientierten
Darstellung der Eidgenossenschaft durch Dürr, vgl. z.B. ebda., S. 428f. den «Vergleich des

chronischen schweizerischen bäuerlichen Widerstandes und Aufstandes mit dem deutschen
Bauernkrieg von 1525».

34 Vgl. Anm. 11.
35 Vgl. Braun, Industrialisierung und Volksleben (wie Anm. 11), S. 12: Die Untersuchung

orientiert sich an folgenden Fragen, die sich praktisch mit den Anliegen der Mentalitätengeschichte

decken: «Wie wird die Industrialisierung volkstümlich rezipiert und wie gestaltet
sich das Volksleben durch den Industrialisierungsprozess um? Da sich das Volksleben in den

Mensch-Ding-Beziehungen fassen lässt, fragen wir nach den Zusammenhängen zwischen der
Geisteshaltung der industrietreibenden Menschen und der zu dieser Geisteshaltung gehörenden

neuen Sachwelt und Volkskultur.» Ebda., S. 81f: Das «Zentrum volkskundlicher
Problemstellung» besteht darin, «aus den Dreiecksbeziehungen Ich-Du-Sache Lebensformen und
Daseinsverhältnisse zu verstehen».

36 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz. Erlenbach-Zürich 1946, S. 103: «volkstümliche
Mentalitätsgruppen» der Handwerker und Industriearbeiter; S. 71: «Mentalitätsgruppen»;
S. 119: «Der Passverkehr formte eine besondere Berufsmentalität»; S. 194: «englische Sport-

45



lerdings kommt es bei R. Weiss noch nicht zu einer Ablösung vom überkommenen
Begriff des «Volkes», wie er sich in der gegenwärtigen volkskundlichen Forschung
abzeichnet. Zusammen mit R. Weiss wären auch die Arbeiten von H. G. Wackernagel
anzuführen, der einen Teil der spätmittelalterlichen eidgenössischen Lebenswelt als
Hirtenkultur zu rekonstruieren und damit bestimmte Handlungsweisen zu erklären
versuchte; «Mentalität» wird aber von H. G. Wackemagel meines Wissens nicht
verwendet37. Die rechtliche Volkskunde entwickelte ebenfalls mentalitätengeschichtliche
Fragestellungen aus juristischer Sicht, ohne allerdings den Begriff des «Volkslebens»
durch einen passenderen Ausdruck zu ersetzen38. Überraschende Parallelen zur
ikonographisch orientierten Mentalitätengeschichte eines M. Vovelle weisen auch die
volkskundlichen Forschungen zur Bilderwelt grosser Bevölkerungsgruppen auf, ohne
dass sich eine Beeinflussung durch französische Forschungen feststellen Hesse39. Eine
typisch mentalitätengeschichtliche Erkenntnis bietet schliesslich die (noch)
volkskundliche Studie von P. Ochsenbein zum «Beten (mit zertanen Armem», das sich zu
einer gemeineidgenössischen Verhaltensweise herausbildet und als Schibboleth, als
«culturäl marker», dient40. Seine neuesten Forschungen zum eidgenössischen «Grossen

mentalität»; S. 248: «volkstümliche Mentalität»; S. 259: «proletarische Mentalität»; S. 270:
«Mentalitätsunterschiede». R. Weiss zitiert Th. Geiger S. 370, L. Levy-Bruhl S. 390 und
S. 397f. Zur Wichtigkeit Levy-Bruhls für die Mentalitätengeschichte, vgl. Burke, Stärken und
Schwächen der Mentalitätengeschichte (wie Anm. 18), S. 135f. Zum Soziologen Th. Geiger
und seinem Begriff der «Mentalität», vgl. Volker Sellin, Mentalität und Mentalitätsgeschichte

(wie Anm. 13), S. 556, S. 581ff.
37 Beispielsweise in seinen Ausführungen zum Totenkult und Jahrzeitwesen (Hans Georg

Wackernagel, Die Freiheitskämpfe der alten Schweiz in volkskundlicher Beleuchtung. In:
ders.: Altes Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften zur historischen Volkskunde, 7-29.
Basel 1956, S. 9f.). Wackernagel leitet dabei explizit die Bräuche und Vorstellungen der
innerschweizerischen Hirtenkultur von einer «besonderen Struktur der Gesellschaft» her
(ebda., S. 16). Die Lebensweise als Hirte widerspricht grundsätzlich dem sich an Grund und
Boden orientierenden Feudalismus (ders.: Die geschichtliche Bedeutung des Hirtentums. In:
ders.: Altes Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften zur historischen Volkskunde, 30-
50. Basel 1956, S. 38f.). Einige von Wackernagels Thesen - insbesondere die zu starke Betonung

der Knabenschaften und die Kontinuitätsvorstellungen - werden heute kaum mehr
geteilt; die Originalität von Wackernagels Sichtweise zeigt sich aber immer wieder, beispielsweise

bei der Schilderung des Steinewerfens durch die Hirten und dessen (tödlicher) Anwendung

in den Schlachten (ders.: Die Schlacht bei St. Jakob an der Birs. In: ders.: Altes Volkstum
der Schweiz. Gesammelte Schriften zur historischen Volkskunde, 136-221. Basel 1956,
S. 161; S. 213). Zur Kritik an Wackernagels Thesen vgl. inskünftig Matthias Weishaupt,
Bauern, Hirten und <frume edle purem. Bauern- und Bauernstaatsideologie in der spätmittelalterlichen

Eidgenossenschaft und der nationalen Geschichtsschreibung der Schweiz (im
Druck).

38 Vgl. zur rechtlichen Volkskunde Louis Carlen, Rechtsgeschichte der Schweiz (Monogra¬
phien zur Schweizer Geschichte Bd. 4). 3. Aufl., Bern 1988, S. 85f. mit weiterführender
Literatur. Für die Mentalitätengeschichte erweisen sich die Beiträge in der Zeitschrift
«Forschungen zur Rechtsarchäologie und Rechtlichen Volkskunde» (seit 1978) als wahre
Fundgrube.

39 Vgl. die folgenden Ausstellungskataloge des Schweizerischen Museums für Volkskunde:
Theo Gantner, Robert Hiltbrand und Christine Bürckhardt-Seebass, Ausstellungskatalog

«Schmücke Dein Heim» (Ausstellung 1977/78 im Schweizerischen Museum für
Volkskunde), Basel 1977; Theo Gantner u.a.m.: Kalender-Bilder. Illustrationen aus
schweizerischen Volkskalendern des 19. Jahrhunderts (Ausstellung 1978/79 ebda.), Basel 1978. Eine
erweiterte Neuauflage des letztgenannten Kataloges bezieht sich nun explizit auf die
Möglichkeit, dank Kalenderbildern «die Mentalität einer Zeit besser zu verstehen» (Katharina
Eder; Theo Gantner, Bilder aus Volkskalendern. Illustrationen des 19. Jahrhunderts.
Rosenheim 1987, hintere Umschlagseite).

40 Peter Ochsenbein, Beten «mit zertanen armen» - ein alteidgenössischer Brauch. In: Schwei¬
zerisches Archiv für Volkskunde 75/1979, 129-172.

46



Gebet» situiert aber auch P. Ochsenbein zu Recht im Gebiet einer «eidgenössischen
Mentalitätsgeschichte»41.

Der Einfluss der französischen «nouvelle histoire» und der damit verbundenen
«histoire des mentalites» zeigt sich in der einschlägigen deutschschweizerischen
Forschung seit dem Beginn der 1970er Jahre. A. Borst veröffentlichte 1974 einen Artikel
zur «alpinen» Mentalität, der von Georges Duby angeregt wurde und in dem teilweise
Quellen aus der mittelalterlichen Eidgenossenschaft ausgewertet werden42. G. Marchal
zog für seine Forschungen zur Bannerverehrung und zu den Herkunftssagen in der
Innerschweiz den Artikel von Jacques Le Goff«Les mentalites. Une histoire ambigue.»
bei43. Der Begriff «Mentalität» taucht in der Folgezeit in den verschiedensten Arbeiten

- auch zur neueren und neusten Geschichte - auf, ohne allerdings immer genau
umrissen oder der französischen «histoire des mentalites» zugeordnet zu werden: Das
Fehlen einer engeren Definition und - damit verbunden - einer umfangreichen
Fachdiskussion im deutschen Sprachraum förderte zweifellos die Beliebtheit des Wortes
«Mentalität». Diese begriffliche Unscharfe bedeutet meines Erachtens keinesfalls
einen Nachteil, da erfahrungsgemäss mit zunehmender Zahl von Definitionsversuchen

die Lust aufdie Verwendung eines neu eingeführten Fachbegriffs schwindet. Eine
(zufällige) Durchsicht verschiedener Forschungsarbeiten der letzten Jahre zeigt den
Erfolg des «wärmeren»44 Begriffs «Mentalität» deutlich. Bei B. Mesmer verbessert die
Hygienerevolution des 19. Jahrhunderts zwar die Mortalitätsstatistik, sie verändert
aber durch ihre Verknüpfung von Sauberkeit und Rechtschaffenheit auch die sozialen
Beziehungen und damit die Mentalität grösserer Bevölkerungsgruppen45. M. Schär
kann einen Zusammenhang zwischen melancholischen Erkrankungen, Selbstmorden
und der Entwicklung der Zürcher Staatskirche samt deren religiösen Erziehung
nachweisen und damit die Interdependenz von Sprache (religiöse Schriften), Vorstellung
(Prädestination) und Verhalten (Selbstmord aus Verzweiflung über die Unsicherheit
der göttlichen Auserwählung) einsichtig machen46. U. Altermatt entwirft eine «Sozial-
und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert»47. Er
unterscheidet dabei nicht deutlich zwischen Kultur- und Mentalitätengeschichte,
hingegen bildet der Abschnitt, worin er die Rolle der Glocken in einem katholischen Dorf
beschreibt, einen gelungenen mentalitätengeschichtlichen Exkurs: Die Glocken als

41 Peter Ochsenbein, Das Grosse Gebet der Eidgenossen. Überlieferung - Text - Form und
Gehalt (Bibliotheca Germanica 29). Bern 1989, S. 10.

42 Arno Borst, Alpine Mentalität und europäischer Horizont im Mittelalter. In: Schriften des
Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung 92/1974, 1-46; G. Duby wird
S. 6 erwähnt. Borst geht nicht von einer einheitlichen Gruppe, der er bestimmte Mentalitäten
zuschreibt, sondern von einem realen Faktum - den Alpen - aus, deren Wahrnehmung und
Ausklammerung/Einbezug während des europäischen Mittelalters von ihm dargestellt wird.

43 Guy P. Marchal, Die frommen Schweden in Schwyz. Das Herkommen der Schwyzer und
Oberhasler als Quelle zum schwyzerischen Selbstverständnis im 15. und 16. Jahrhundert
(Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft 138). Basel 1976; S. 6 verweist Marchal auf
Jacques Le Goff und sein Konzept der «mentalites».

44 Vgl. Anm. 28.
45 Beatrix Mesmer, Reinheit undReinlichkeit. Bemerkungen zur Durchsetzung der häuslichen

Hygiene in der Schweiz. In: Gesellschaft und Gesellschaften. Festschrift für Ulrich Im Hof, hg.

von Nicolai Bernard und Quirinus Reichen, 470-494. Bern 1982; S. 491.
46 Markus Schär, Seelennöte der Untertanen. Selbstmord, Melancholie und Religion im Alten

Zürich 1500-1800. Zürich 1985. Die Arbeit verzichtet - im Gegensatz zu anderen Dissertationen

bei R. Braun - weitgehend auf die Verwendung «sozialökonomischer Universaltheoreme».

Vgl. dazu Anm. 59.
47 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der

Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Zürich 1989.

4 Zs. Geschichte 47



aussersprachliches Medium erinnern die Menschen an die Sonntagsheiligung und
versuchen - aufdie Dauer vergeblich - das Verhalten der Katholikinnen und Katholiken

zu beeinflussen; der ganze Vorgang wird von einer eigentlichen «Glockenliteratur»
begleitet48. Die bei R. Braun entstandene Dissertation von S. Brändli zu den Ärzten auf
der Zürcher Landschaft benützt ebenfalls den Begriff «Mentalität», zieht aber den von
P. Bourdieu geprägten «Habitus» vor. Diese ungemein materialreiche Arbeit orientiert
sich indessen am heute umstrittenen «sozialökonomischen Universaltheorem» der
«Modernisierung» und vertritt damit einen Funktionalismus, dem sich die
Mentalitätengeschichte mit ihrer Betonung des «Eigen-Sinns» historischer Phänomene gerade
entziehen will49. Die Rekonstruktion der grossbürgerlichen Lebenswelt und ihrer
Mentalität, wie sie P. Sarasin für das Basel der Jahre 1870-1900 unternimmt, verzichtet

hingegen völlig auf eine derartige teleologische Ausrichtung; dem Verfasser gelingt
damit eine überzeugende Verbindung von Strukturgeschichte und sinnlich-deskriptiver

Mentalitätengeschichte50.
Aus der mediävistischen Forschung der siebziger und achtziger Jahre wäre zuerst die

unübertroffene Darstellung von F. Graus zur Krise des 14. Jahrhunderts anzuführen.
Die Judenmorde - gerade auch im Gebiet der Eidgenossenschaft - lassen sich nach
F. Graus nicht nur ökonomisch oder demographisch erklären, sie sind ebensosehr
Zeichen einer gewandelten Mentalität51. Ausgehend von einer sozial- und
wirtschaftsgeschichtlichen Analyse des ostschweizerischen Adels um 1300, rekonstruierte R.
Sablonier die «Mentalitätszüge» der Hochfreien um 1300, die einen Übertritt in
landesherrlichen Dienst scheuen, auf «Rechnen und Verwalten» verzichten und versuchen,
den früheren «Clan»-Zusammenhang aufrechtzuerhalten52. Bei G. Marchal erweist

48 Zur praktisch synonym verwendeten Kultur- und Mentalitätengeschichte, vgl. Altermatt,
Katholizismus und Moderne (wie Anm. 47), S. 89-91. Zur Rolle der Glocken ebda., S. 269-
273. Der mentalitätengeschichtliche Aspekt des Glockenläutens wurde von Altermatt in
einem früheren Artikel deutlicher herausgearbeitet, vgl. Urs Altermatt, Leben auf dem
Land: Nach dem Rhythmus der Glocken? Zum religiösen Mentalitätswandel im Luzernbiet
um 1950. In: «Lasst hören aus neuer Zeit». Gesellschaft, Wirtschaft und Politik im Kanton
Luzern seit dem Ersten Weltkrieg. Ausstellung Sempach 21.6.-12.10.1986, 115-124. Luzern
1986.

49 Sebastian Brändli, «Die Retter der leidenden Menschheit». Sozialgeschiehte der Chirurgen
und Ärzte auf der Zürcher Landschaft (1700-1850). Zürich 1990. Zur Erwähnung von
«Mentalitäten», vgl. S. 34; S. 77: «Elemente einer zürcherischen medizinischen Mentalität»; S. 106.
Der Begriff des «Habitus» taucht S. 295f. auf. Zum impliziten Funktionalismus, vgl. S. 402:
«Noch unter den Bedingungen des Ancien Regime, später verstärkt unter liberaler Verfassung,

entwickelte sich aus der heterogenen Gruppe der Landchirurgen und -scherer eine
effiziente Truppe im Dienste von Medikalisierung, Modernisierung und Verbürgerlichung».
Zur Kritik an «sozialökonomischen Universaltheoremen» und Funktionalismus, vgl. Anm.
59.

50 Philipp Sarasin, Stadt der Bürger. Struktureller Wandel und bürgerliche Lebenswelt, Basel
1870-1900. Basel 1990. Die «Mentalität des Bürgertums» wird bereits auf S. 1 erwähnt; im
folgenden Satz wird aber sogleich auf die herrschaftskritische Sichtweise der Darstellung
verwiesen (zur Wichtigkeit einer Mentalitätengeschichte, die sich der Machtverhältnisse
bewusst ist, vgl. Anm. 28f.). Weitere Erwähnungen von Mentalität S. 2; S. 208; S. 341. Typisch
mentalitätengeschichtlich ist Sarasins Auswertung eines Souvenir-Albums, das die
«Konstruktion eines Weltbildes mit den Mitteln visueller Zeichen» anstrebt und auf Sprache
weitgehend verzichtet (ebda., S. 146-254).

51 Frantisek Graus, Pest - Geissler - Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit (Veröf¬
fentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 86). 2. Aufl. Göttingen 1988, S. 389
und passim; zu den Pogromen im Gebiet der Eidgenossenschaft, vgl. ebda., S. 161f.

52 Roger Sablonier, Adel im Wandel. Eine Untersuchung zur sozialen Situation des ost¬
schweizerischen Adels um 1300. (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Ge-

48



sich das gemeineidgenössische Zeichen des Kreuzes als Ausdruck eines Eigenbewusst-
seins, wobei sich die Verbindlichkeit des «Schweizerkreuzes» auf den offiziellen Bannern

- im Gegensatz zur früheren Forschung - erst seit den 1470er Jahren nachweisen
lässt53. Zu diesem optischen Schibboleth tritt, wie G. Marchal nachweisen kann, das

spezifisch eidgenössische Geschichtsbewusstsein, das auf dem Autostereotyp der
Bauern, die an die Stelle des versagenden Adels treten, und dem Auserwähltheitstopos,
der durch die Schlachtensiege bestätigt wird, beruht54. Dieser Innensicht eines
eidgenössischen Eigenbewusstseins entspricht die aus der Sicht des Reiches immer wieder
festgestellte Eigenart der Eidgenossenschaft, wie sie die Quellen des 15. Jahrhunderts
zunehmend formulieren. Die Grenzen zwischen Schwaben und Eidgenossen stellen
gemäss H. Maurer auch zunehmend einen mentalitätenmässigen Unterschied dar55

und spielen im Jetzerprozess 1507-1509 eine Rolle, wie K. Utz Tremp zeigen kann:
Das Bernerdeutsch wird von den Zeugen als von der deutschen Hochsprache abweichend

dargestellt, während die Predigermönche bei der Inszenierung der
Marienerscheinungen mit der Einfalt der bernischen Bevölkerung rechneten, mithin von einem
anscheinend verbreiteten Heterostereotyp ausgingen56. Für das Waldenburger Amt
versucht J. Kümmell, die sich explizit auf die französische «histoire des mentalites»
beruft, einen Mentalitätenwandel im Verlauf des Spätmittelalters nachzuweisen, was
ihr zugegebenermassen nur in Ansätzen gelingt: Mentalitätengeschichte ist auf ein
relativ breites Quellenkorpus angewiesen57.

Welchen Erkenntnisfortschritt ermöglicht die Mentalitätengeschichte? Sie vermittelt

zwischen einer textimmanenten geistesgeschichtlichen Forschung und einer an den

schichte 66). Göttingen 1979, S. 147ff. Vgl. auch ebda., S. 9: «mentale Normen»; S. 188; S. 196;
S. 242; S. 249.

53 Guy P. Marchal, «De la (Passion du Christ> ä la <Croix suisse>»: Quelques reflexions sur une
enseigne suisse. In: Itinera 9/1989, 107-131 (entstanden 1979/80). Im gleichen Band befindet
sich auch G. Marchals Interpretation der Befreiungssage aus mentalitätengeschichtlicher
Sicht, vgl. Anm. 2.

54 Guy P. Marchal, DieAntwort der Bauern. Elemente und Schichtungen des schweizerischen
Geschichtsbewusstseins am Ausgang des Mittelalters. In: Geschichtsschreibung und
Geschichtsbewusstsein im späten Mittelalter, hg. von Hans Patze (Vorträge und Forschungen
31). Sigmaringen 1987, S. 757-790. Bezüglich der Adelsfeindschaft lassen sich indessen deutliche

Unterschiede zwischen öffentlichkeitsorientierten Texten und obrigkeitlicher Historiographie

feststellen, vgl. ebda., S. 780ff.
55 Helmut Maurer, Schweizer und Schwaben. Ihre Begegnung und ihr Auseinanderleben am

Bodensee im Spätmittelalter (Konstanzer Universitätsreden, 136). Konstanz 1983. Die
verschiedenen «Mentalitäten» (S. 46) der Kontrahenten und das damit verbundene Auseinanderleben

führt Maurer ebenfalls auf soziale Gegensätze zurück: Die Eidgenossen verstehen
sich als «Bauern», indessen Konstanz als Stadt des Adels erscheint und der hegauische Adel
eine ähnliche Entwicklung wie in der Eidgenossenschaft verhindert.

56 Tremp-Utz, Sprache Marias (wie Anm. 7), S. 243-249.
57 Vgl. Kümmell, Bäuerliche Gesellschaft (wie Anm. 30), S. 249-257; S. 179; S. 270f.: Der

Mentalitätswandel setzt erst mit der Reformation und dem Bauernkrieg ein; dabei lässt sich vor
allem der Übergang von der herrschaftlichen zur obrigkeitlichen Mentalität beobachten,
während sich zur Mentalität der Bauern keine Aussagen machen lassen. Die Schwierigkeit,
aus geringem Material Rückschlüsse auf eine bestehende Mentalität zu ziehen, zeigt sich auch
bei J. Kümmells Edition eines Personenrödels (Juliane Kümmell-Hartfelder, Städtische
Verwaltung undLandbevölkerung im Spätmittelalter - ein Personenrödel als Quelle zur Sozial-
und Mentalitätsgeschichte. In: Zeitschrift für Geschichte des Oberrheins 136/NF 97/1988,
129-151). Das Dokument wird pauschal als Hinweis auf einen Mentalitätenwandel der
Obrigkeit («von der Kaufmannskongregation zur Territorialherrschaft») gewertet, höchstens
die Beobachtungen zur Namengebung stellen einen Beitrag zur Mentalität der Bewohnerinnen

und Bewohner des Waldenburger Amtes dar.

49



«harten» Tatsachen orientierten Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, indem sie den
Zusammenhang - oder den Gegensatz - zwischen Sprechen und Handeln von Gruppen
thematisiert. Dabei setzt sie zuerst bei einer Rekonstruktion vergangener Lebenswelten

an, bevor sie zu Erklärungsversuchen schreitet. Da sich Mentalitäten nicht «sagen»
lassen, ändert sich zwangsläufig die Form der wissenschaftlichen Darstellung: Statt,
wie so oft, eine wissenschaftliche Arbeit mit quälenden Definitionsfragen beginnen zu
lassen, verfährt die mentalitätengeschichtliche Forschung in einem ersten Zugriff
beschreibend, im Sinne der nachgerade bekannten «thick description»58. Der dabei vorerst

zu übende Verzicht auf eingefahrene Fachbegriffe wird sich immer als Vorteil
erweisen, da er die Erkenntnis nicht von vorneherein in eine bestimmte Richtung leitet
und vor allem nicht der Gefahr des Funktionalismus verfällt, der den sprechenden und
handelnden Frauen und Männern der Vergangenheit eine Zielgerichtetheit
unterschiebt, ohne den «Eigen-Sinn» der jeweils Betroffenen zu berücksichtigen59. In einem
zweiten Schritt wird sich auch die Mentalitätengeschichte mit der jeweiligen
wissenschaftlichen Begrifflichkeit auseinandersetzen müssen, wobei die bei der vorgängigen
Rekonstruktion gewonnenen Einsichten erfahrungsgemäss die beste Möglichkeit für
eine kritische Sichtung der vorhandenen Fachterminologie und deren «Plastikwörter»60

bieten. Die so auf induktivem Weg gewonnenen Erkenntnisse nach dem Motto
«Rem tene, verba sequentur» führen allerdings nicht zu direkten, geradezu monokausalen

Erklärungen historischer Vorgänge. Mentalitätengeschichte erlaubt die Erkenntnis

von Bedingungen, nicht von Gründen, unter denen sich menschliches Sprechen und

58 Vgl. dazu die überarbeitete Fassung des Artikels von Hans Medick, Missionare im Ruder¬
boot? Ethnologische Erkenntnisweisen als Herausforderung an die Sozialgeschiehte. In:
Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion historischer Erfahrungen und Lebensweisen, 48-84.
Frankfurt am Main 1989, bes. S. 59ff.

59 Zur Gefährlichkeit eines «evolutionistischen» Weltbildes, auf dem die Mentalitätenge¬
schichte mit ihrer impliziten Annahme von «traditionellen» und «modernen» Mentalitäten
beruht, vgl. Burke, Stärken und Schwächen der Mentalitätengeschichte (wie Anm. 18),
S. 135f. Zur Abkehr von der früheren funktionalistischen und/oder strukturellen Sichtweise
in der heutigen Ethnologie und in der Geschichtswissenschaft, vgl. Medick, Missionare im
Ruderboot (wie Anm. 55), vor allem 48f.; Stephan Fuchs, Matthias Wingens, Sinnverstehen

als Lebensform. Über die Möglichkeit hermeneutischer Objektivität. In: Geschichte und
Gesellschaft 12/1986, 477-501. Die Vf. kritisieren (S. 477-479) die «Subsumtion historischer
Strukturen und Prozesse unter sozialökonomische Universaltheoreme» («Modernisierung»,
«Bürokratisierung», «Rationalisierung») in der Historischen Sozialwissenschaft und
beschreiben das Programm der Neuen Historischen Anthropologie als Forderung an die
Historikerinnen und Historiker, sich «jenes kognitiven Überlegenheitsbewusstseins zu entledigen,
das das epistemische Selbstverständnis des modernen szientifischen Denkens ausmacht».
Vgl. auch Meinrad Schär in seiner Rezension der Festschrift von R. Braun (Tages-Anzeiger,
24. 10. 1990, S. 11): «In der jahrhundertealten Diskussion, ob die Historiographie eine Kunst
oder eine Wissenschaft sei, haben sich die Sozialgeschichtler - um in der einschlägigen
Umgangssprache zu bleiben - für den (scientific approach> entschieden: Sie bedienen sich
beim theoretischen Instrumentarium der Sozialwissenschaften, verlassen sich auf statistische
Methoden und übernehmen auch die fachspezifische Terminologie. Während Rudolf Braun
seine ersten Studien in einem gepflegten literarischen Stil schrieb, strotzen deshalb die
Arbeiten vieler Schüler von Insider-Jargon.» Die Herausgeber der Festschrift berufen sich
explizit auf «die Vorstellung eines gesamtgesellschaftlichen Modernisierungsprozess» als
«übergeordneten Orientierungspunkt» der verschiedenen Beiträge (Sebastian Brändli;
Rudolf Jaun; Ulrich Pfister (Hrsg.), Schweiz im Wandel. Studien zur neueren
Gesellschaftsgeschichte. Festschrift für RudolfBraun zum 60. Geburtstag. Basel 1990, S. 8).

60 Zum derzeit beliebten «Plastikwort» (U. Pörksen) der «Identität» (unter anderem Thema des
Bochumer Historikertages 1990), vgl. Susanne Knecht, Schweizerische Identität: ein
Phantombild. Die Wurzeln der sozialwissenschaftlich definierten Identität. In: Ethnologia Helvetica

13-14/1989-1990, 7-22.

50



Handeln in der Vergangenheit realisiert, und sie kann die vielfältigen Gründe für den
Wandel dieser Bedingungen nachzeichnen61. Sie eignet sich deshalb kaum für
vorschnelle Theoriebildung, sondern ähnelt eher der geduldigen Forschungspraxis der
Sozial- und Wirtschaftsgeschichte. Auf jeden Fall verspricht sie, die historische
Forschung zu einer «bricolage»62 werden zu lassen. Und dies entspräche immerhin dem

Grundzug der Geschichte, wie Marc Bloch sie sah: Sie bleibt «distrayante»63.

61 Sellin, Mentalität und Mentalitätsgeschichte (wie Anm. 13), S. 588: «Mentalitäten sind nicht
Ursachen des Verhaltens, sie bezeichnen lediglich Tendenzen und Dispositionen, bestimmte
Situationen, die ein Verhalten auslösen, in charakteristischer Weise zu deuten. Insofern
erscheinen sie eher als Bedingungen dafür, dass bestimmte Ereignisse in bestimmter Weise als
Ursache wirken können.» Ebd., S .598: «Die Erforschung von Mentalitäten fördert daher die
Erkenntnis der Bedingungen, unter denen menschliches Verhalten in der Geschichte stand».

Boureau, Propositions pour une histoire restreinte des mentalites (wie Anm. 15), S. 1497:

«L'etude du collectif ne peut pretendre ä etablir une (causalite> qui releve de la seule histoire
des generalites; par causalite, il faut plutot entendre une implication discursive, un ensemble
de conditions transcendentales, historiquement mobiles, sans lesquelles l'agent historique ne
peut acceder au langage nouveau de l'evenement.» Gemäss G. Duby verzichtet die
Mentalitätengeschichte auf monokausale Erklärungen und konzentriert sich auf den Nachweis
wechselseitiger Bezüge (zitiert bei Riecks [wie Anm. 2], S. 127). Zur besonderen Schwierigkeit der
Mentalitätengeschichte, den Wandel zu erklären, vgl. Burke, Stärken und Schwächen der
Mentalitätengeschichte (wie Anm. 18), S. 134f.

62 Burke, Stärken und Schwächen der Mentalitätengeschichte (wie Anm. 18), S. 141. Medick,
Missionare im Ruderboot (wie Anm. 55), S. 61 bemerkt im Zusammenhang mit der «thick
description» von Geertz, «Dichte Beschreibung bedeutet, bescheiden zu sein, zugleich
methodisch raffinierter und auch: risikofreudiger.»

63 Marc Bloch, Apologie pour l'histoire ou metier d'historien. 7e edition Paris 1974, S. 21.

51


	Ein neuer Blick auf allzu Vertrautes : Mentalitätengeschichte in der deutschschweizerischen Geschichtsforschung

