
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Wahrheit oder Fälschung - Wahrheit der Fälschung?

Autor: Gilomen, Hans-Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN - MELANGES

WAHRHEIT ODER FÄLSCHUNG -

WAHRHEIT DER FÄLSCHUNG?

Von Hans-Jörg Gilomen

Vom 16. bis 19. Dezember 1986 führten die Monumenta Germaniae Historica unter
ihrem eben sechzigjährig gewordenen Präsidenten Horst Fuhrmann einen wahrhaft
monumentalen Kongress über alle möglichen Aspekte mittelalterlicher Fälschungen
durch. Die nach (nur!) zwei Jahren erschienenen Kongressakten Fälschungen im
Mittelalter: internationaler Kongress der Monumenta Germaniae Historica, München,
16.-19. September 1986, 5 Textbände, Hannover 1988 (Schriften der Monumenta
Germaniae Historica 33) [1 Registerband angekündigt] sprengen jeden Rahmen: Sie füllen
fünf Textbände mit weit über 3500 Druckseiten und enthalten Beiträge von über 150
Autoren.

Im einführenden Festvortrag «Tipologia della falsificazione» (Bd. 1, S. 69-82)
versucht Umberto Eco eine Typologie der Fälschung zu entwickeln. Ihr Ziel ist die These,
dass zentrale Vorstellungen, Konzepte und Kriterien, u.a. die historisch-kritische
Linguistik, die in der Moderne die Kategorien der Echtheit und Fälschung in ihren
vielfältigen Ausprägungen und Übergangsformen bestimmen, im Mittelalter (so Eco in
starker Vereinheitlichung dieser langen und zu jeder Zeit sehr uneinheitlichen Periode)
fehlten. Dem einzelnen schriftlichen Dokument sei nicht die Kraft zugekommen, die
vorhandene und primäre Überlieferung zu authentifizieren. Die Tradition habe nicht
rekonstruiert, sondern nur erkannt und richtig interpretiert werden müssen. Besonders
in bezug aufdas sogenannte «alte Recht» ist dies eine jedem Historiker vielleicht nur zu
vertraute Vorstellung. Die alten «auctoritates», die anerkannten Texte seien, wenn sie
einander oder neuen Einsichten zu widersprechen schienen, nicht überwunden und
aufgegeben, sondern bloss neu interpretiert, harmonisiert worden. Die Authentizität
dieser Texte habe man nicht in der Rekonstruktion dessen, was die Autoren eigentlich
sagen wollten, sondern in der Wahrheit des Textes selbst gesucht. Man habe gefälscht,
um den Glauben und das Vertrauen in einen Text, einen Autor, eine Institution, eine
theologische Wahrheit aufrechtzuerhalten, also im Dienste der Vergewisserung, der
Sicherheit. Demgegenüber rechneten moderne Fälschungen schon zum vornherein mit
ihrer Entlarvung; ihre Funktion sei die Verunsicherung bezüglich jeder, auch der
wahren Nachricht.

Angesichts vieler grossangelegter, keineswegs mit ihrer Aufdeckung rechnender
moderner Fälschungen - ich nenne rein beispielsweise die Protokolle der Weisen von Zion
oder die stalinistischen Schauprozesse - wird man dieser grundsätzlich gemeinten
Unterscheidung doch zunächst mit einer gewissen Skepsis begegnen. Es ist aber damit
eine wesentliche, wenn auch keineswegs völlig neue Frage der Tagung angesprochen:
ob es einen grundsätzlichen Unterschied zwischen mittelalterlicher und moderner
Fälschung gebe.

Dasselbe zentrale Thema schlägt Horst Fuhrmann auch in seinem Schlussvortrag
«Von der Wahrheit der Fälscher» (Bd. 1, S. 83-98) an. Er geht aus von jenen Fälschun-

181



gen, in denen ein subjektiv für wahr und echt geglaubter Anspruch in einem gefälschten
Dokument festgehalten (oder eben doch authentifiziert) werde, eine m.E. doch
manchmal etwas eilfertige Erklärung der Mediävisten für diese im Mittelalter massenhafte,

aber nur der schriftmächtigen Elite zugängliche Manipulation. Ganz bewusst
lässt Fuhrmann «die Riesenmasse der Fälschungen zum eigenen materiellen Vorteil»
beiseite, die es ja immerhin auch gegeben hat und deren Abgrenzung oft nicht ganz so
leicht fällt. Sie seien in diesem «Zeitalter der Fälschungen» schon deshalb so häufig
gewesen, weil die Möglichkeiten ihrer Entlarvung im Gegensatz zur Moderne so unerhört

gering waren. Über diese banale Feststellung günstiger Rahmenbedingungen im
Sinne der Gelegenheit, welche Diebe macht, hinaus bedarf die Massenhaftigkeit
solcher Fälschungen etwa durch gottesfürchtige Mönche aber wohl noch einer vertieften
Begründung.

Fuhrmanns Interesse gilt indessen jenen Fälschungen, die «zur Lebensausstattung
des mittelalterlichen Menschen» gehörten, angefangen bei - der Bibel! Schon zur
Festlegung des Kanons der heiligen Schriften hat ja eine berühmte Fälschung auf Papst
Gelasius I. mitgeholfen, das sogenannte «Decretum de libris recipiendis et non reci-
piendis». Gewiss war dies keine Fälschung «zum eigenen materiellen Vorteil» dieses
oder überhaupt eines bestimmten Papstes, aber doch zum Vorteil des Papsttums,
dessen Kompetenz in der Gesamtkirche man dadurch nicht bloss bestätigen, sondern
erweitern wollte. Der alten und - zumal in der deutschen Forschung - belasteten Frage,
wie weit der Weg zur zentralistischen Papalkirche mit Fälschungen gepflastert war
oder durch diese gar erst ermöglicht wurde, geht Fuhrmann nicht nochmals im einzelnen

nach. Die zentralen Fälschungen sind bekannt: Silvesterlegende, Symmachiani-
sche Fälschungen, Apostelkonstitutionen, Clemensbriefe, dann jene, zu denen
Fuhrmann selbst grundlegende Forschungen beigetragen hat: Constitutum Constantini und
pseudoisidorische Fälschungen, letztere nicht nur der wohl umfangreichste, sondern
auch der langlebigste Betrug der Weltgeschichte, denn auf Rechtssätze aus dieser
Sammlung des 9. Jahrhunderts, vermittelt durch das Dekret des Mönches Gratian um
1140, hat sich ja noch der Codex Iuris Canonici von 1917 explizit berufen. Fuhrmann
erkennt diesen Fälschungen - unter bewusster Vernachlässigung ihres zuweilen doch
recht handfesten tagespolitischen Zweckes - nun aber eine ekklesiologische, vielleicht
sogar existentielle «Wahrheit» zu als der Formulierung eines Ideals, eines Zustandes,
wie er nach Meinung der Fälscher eigentlich herrschen sollte. In diesem Sinne komme
ihnen teilweise sogar die Funktion der Utopie zu. Im Augenblick ihrer Entstehung
indessen - und noch lange danach -, hätten sie keine grosse Wirkung entfaltet. Erst als

im 11. Jahrhundert ihre Stunde gekommen sei, als aus ihnen die tauglichsten Instrumente

zur Stützung dessen, was man jetzt für das Richtige hielt, geschmiedet werden
konnten, hätten sie breite Resonanz gefunden. Nicht die Fälschungen hätten das
zentralistische Papsttum geschaffen, sondern dieses erst habe den Fälschungen zum
Erfolg verholfen!

Für diese provokante und zugleich ungemein attraktive Umkehrung der Kausalität
spricht tatsächlich manches im Umgang der Zeit des Investiturstreits mit den«
gefälschten und echten Texten der Tradition, die von beiden Seiten weitgehend als ein

grosser Steinbruch von Argumenten benützt wurde, aus dem man isolierte Brocken so

herausbrach, wie es gerade passend schien. Anzumerken wäre indessen auch, dass

beispielsweise gerade das Constitutum Constantini damals auch - oder wohl sogar
stärker - von den Gegnern der Päpste in ihrem politischen Kampf verwendet wurde.
Eine feine Ironie liegt auch darin, dass die einst mit episkopalistischer Tendenz
gefälschten pseudoisidorischen Dekretalen nun von den Päpsten auch gegen die autonomen

Rechte der Bischöfe gewendet wurden.

182



Die Probleme der selektiven und ihren ursprünglichen Sinn verbiegenden Nutzung
von Traditionen (Horst Fuhrmann selbst hat vor ein paar Jahren dazu eine geradezu
klassische Studie über die Heiligkeit des Papstes im Dictatus papae Gregors VII.
vorgelegt), der Verschüttung anderer existentieller und ekklesiologischer Wahrheiten,
an die dann zum Beispiel die Konziliaristen letztlich erfolglos nochmals anzuknüpfen
versuchten, sind hier unausgesprochen ebenso bloss impliziert, wie die theologisch
immer aktuelle Frage der Verschüttung authentischer christlicher Werte ausgeklammert

bleiben muss, um die es bei der aus aktuellem Anlass des Infallibilitätsdogmas
von 1870 grundsätzlich geführten Diskussion über die Stellung des Papsttums in der
Kirche so bedeutenden Forschern wie Ignaz von Döllinger und Johann Friedrich von
Schulte einst ging. Das erschreckend Zeitlose und damit auch Aktuelle ist wohl darin zu
erblicken, dass zu allen Zeiten der Totalitarismus jeder Erlösung versprechenden
Gemeinschaft aufgrund derselben selektiven Wahrnehmung und Benutzung echter
und gefälschter Tradition für Korrekturen aus sich selbst heraus ebenso blind zu
werden drohte und droht.

Seit dem 13. Jahrhundert war, so meint Fuhrmann, die Zeit der grossen Fälschungen
vorbei, nicht wegen zunehmender Gefahr ihrer Entlarvung dank verfeinerter
Echtheitsprüfungen, sondern weil für sie kein Bedarf mehr bestand: Von jetzt an hätten
gelehrte Kommentatoren via interpretationis älterer Texte allfällige Lücken der
Tradition gefüllt, was früher Funktion der Fälscher gewesen sei.

Das Problem der selektiven und verfälschenden Benützung der Quellen behandelt
auch Hans-Werner Goetz, «Fälschung und Verfälschung der Vergangenheit. Zum
Geschichtsbild der Streitschriften des Investiturstreits» (Bd. 1, S. 165-188), zum einen
anhand der historischen Präzedenzfälle, der Exempla, welche die Gregorianer zur
Rechtfertigung der Bannung Kaiser Heinrichs IV. durch den Papst ins Feld führten,
zum anderen an den historischen Argumenten beider Seiten für ihre Auffassung der
Investiturrechte. Wenn auch vereinzelt durchaus gutgläubige Aufnahmen von bereits
seit langem in der Tradition festgeschriebenen Verfälschungen vorgekommen seien, so
sei doch insgesamt die Auswahl derart tendenziös, die verfälschende Umbiegung der
Texte derart evident, auch die glatte Erfindung von Beweisen, d.h. die bewusste
historische Fälschung auch nach dem Begriff der damaligen Wissenschaft, derart häufig,

dass man auf beiden Seiten auch unter der Voraussetzung, dass die moderne
quellenkritische Methode damals noch fehlte, keineswegs bloss ein naives, die Texte
ganz zwanglos modernisierendes Quellenverständnis annehmen könne. Auch die
Zeitgenossen hätten ja durchaus schon ihren Gegnern Fälschung und Verwendung
lügnerischer Texte vorgeworfen, was beweise, dass es an einem quellenkritischen
Bewusstsein nicht gefehlt habe. Eine Ursache für diese historischen Fälschungen sieht
Goetz zweifellos zu Recht in einem gewissen Zwang zur historischen Argumentation.
Darin spiegele sich die Wertschätzung der Geschichte als Massstab auch für die eigene
Zeit.

Auch damit scheint mir etwas grundsätzlich Wesentliches angesprochen zu sein,
worin das sogenannte Mittelalter keineswegs in einen Gegensatz zu unserer modernen
Aufgeklärtheit gesetzt werden sollte. Obwohl unsere Zeit wohl kaum als besonders
geschichtsgläubig charakterisiert werden kann, hat historische Argumentation eine
erstaunliche Frische und Beliebtheit bewahrt. Mit geradezu zwanghafter Beflissenheit
wird für alles Mögliche eine Legitimation in echten oder konstruierten historischen
Vorläufern und Parallelen gesucht, und man schreckt nicht davor zurück, dabei mehr
oder weniger gutgläubig die Vergangenheit im angestrebten Sinne zu verfälschen und
zu verklären. Besonders bemühend sind solche verfälschende historische Rechtfertigungen

dann, wenn sie für Anliegen vorgebracht werden, die ihrer in keiner Weise

183



bedürfen: Ich erinnere rein beispielhaft an die Legitimation feministischer Positionen

durch die «quellenmässigen Nachweise» angeblicher Matriarchate in grauer Vorzeit. Es

scheint mir eine wesentliche Aufgabe des Historikers in der Gegenwart zu sein, auf
diesen Missbrauch der Geschichte, auf diese Fälschungen und Verfälschungen
hinzuweisen und vor zweckhaften Verklärungen der Vergangenheit zu warnen, von welcher

Seite sie auch immer vorgebracht werden und welchen Zielen sie auch immer dienen.

Gleichzeitig bedeutet dies aber meines Erachtens auch, dass der Historiker daran

festhalten muss, gleichartige Erscheinungen im Mittelalter in ihrer oft gleichartigen
Funktion zu erkennen und entsprechend zu benennen.

Wie erwähnt, war auch den keineswegs naiven Menschen des Mittelalters selbst der

Begriff der Fälschung durchaus geläufig. Frantisek Graus weist in seinem Beitrag

«Fälschungen im Gewand der Frömmigkeit» (Bd. 5, S. 261-282) daraufhin, dass in

keinem anderen Bereich als jenem der Frömmigkeit soviel Betrug und Fälschung

getrieben, aber auch schon von den Zeitgenossen geargwöhnt und angeprangert worden

sei, dass diese gerade in der Heiligen- und Reliquienverehrung nicht einfach

leichtgläubig waren, sondern immer zweifelnd und kritisch geblieben seien. Die in
vielen Arbeiten der vorliegenden Sammlung, aber auch schon früher geläufig vertretene

Auffassung von einem grundsätzlich anderen Wahrheitsverständnis des Mittelalters

bis hin zum Postulat einer «Wahrheit der Fälscher» hält Graus für bedenklich.

Fälschungen im Namen einer höheren Wahrheit, einer Utopie, seien nicht für das

Mittelalter spezifisch; in gleicher Weise sei durchaus auch in unserem Jahrhundert

gefälscht und betrogen worden. Vor allem insistiert Graus zu Recht, dass das Mittelalter

auch in dieser Frage nicht einheitlich gesehen werden dürfe. In verschiedenen

Gruppen und Kreisen habe man im Mittelalter bezüglich Wundern, Heiligen,
Reliquien, bezüglich einzelnen Fälschungen und Betrügereien durchaus unterschiedliche
Ansichten vertreten, was Graus anhand der sogenannten Hostienwunder von Pulkau

und Wilsnack drastisch vor Augen führt. Das Wahrheitsverständnis der verschiedenen

Gruppen sei durchaus unterschiedlich gewesen. Auch der Historiker des Mittelalters
werde die diesem völlig geläufigen Begriffe Fälschung und Betrug nicht aufgeben

können. Kriterium könne dabei aber nicht eine zeitgenössische Definition sein,
sondern einzig die Absicht zum Betrug.

Ich hielt es für wichtig, hier vor allem auf diese grundsätzliche Diskussion
hinzuweisen, die meines Erachtens im oben skizzierten Sinn ins Zentrum der Frage nach der

Funktion von Geschichte für die Gegenwart und nach der Legitimation des Historikers
führt. Dass ich dabei aus der ungemein reichen Fülle der Kongressakten nur ein paar
Aufsätze herausgegriffen habe, an deren Thesen mir die Verdeutlichung der Positionen
besonders einleuchtend möglich schien, sollte nicht als eine Zurücksetzung der
anderthalbhundert übrigen Arbeiten verstanden werden, die hier nicht einmal einzeln

genannt werden können. Die fünf Bände enthalten von ausgezeichneten Kennern

Beiträge zu den Themen Literatur und Fälschung, Gefälschte Rechtstexte, Der
bestrafte Fälscher, Diplomatische Fälschungen (dieses Thema wird naturgemäss besonders

umfangreich auf insgesamt 1450 Druckseiten durch 63 Autoren behandelt),
Fingierte Briefe, Frömmigkeit und Fälschung, Realienfälschung. Die vorliegende Sammlung

wird - insbesondere wenn sie durch den angekündigten Registerband dereinst gut
erschlossen sein wird - auf lange Zeit auch ein unentbehrliches Nachschlagewerk zu

allen Fragen über mittelalterliche Fälschungen sein.

184


	Wahrheit oder Fälschung - Wahrheit der Fälschung?

