Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Gewalt und Frommigkeit : die Waadtlander Landschaft im Spiegel :

Conon von Estavayers Wunderblcher "Unserer lieben Frau von
Lausanne" (1232-1242) : ein Beitrag zur sozialgeschichtlichen
Erforschung hoch und spatmittelalterlicher Mirakelliteratur

Autor: Signori, Gabriela
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEWALT UND FROMMIGKEIT.

DIE WAADTLANDER LANDSCHAFT IM SPIEGEL
CONON VON ESTAVAYERS
WUNDERBUCHER «UNSERER LIEBEN FRAU
VON LAUSANNE» (1232-1242)

Ein Beitrag zur sozialgeschichtlichen Erforschung
hoch- und spitmittelalterlicher Mirakelliteratur

Von GABRIELA SIGNORI

«Vade apud Lausannam, ad beatam Virginem, per quam totus mundus est redemptus, et ibi per
eam invenies misericordiam» (Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, 646, Nr. 804).

Einleitung

Das Kartular des Lausanner Domstiftes, zu grossen Teilen Conon von
Estavayer (1202-1243/44)! zugeschrieben, bot schon verschiedentlich Anlass
zu detaillierten, quellenkritischen Untersuchungen?. Nacheinander wiesen

Die Untersuchung wurde im Rahmen des Nationalfonds-Projektes «Forschungen zur Mentalité-
tengeschichte des Hoch- und Spitmittelalters» noch unter der Leitung von Prof. F. Graus (1)
durchgefiihrt.

Die in Klammern angegebenen Zahlen, z.B. (12) = Translations- und Wallfahrt, (60) und (1*) =
Reliquienfahrten, beziehen sich auf die Reihenfolge der im Kartular aufgefiihrten Wunder. — Die
Ubersetzung Conon von Estavayers Vorlage ist aus stilistischen Griinden meist freier gestaltet.

1 Zur Person Conons von Estavayer, vgl. Le diocése de Lausanne (VI¢ - 1821), in: Helvetia sacra
1/4, Basel/Frankfurt a.M. 1988, 375-376.

2 Vgl. A. BRUCKNER, Ein Register des Lausanner Domkapitels aus dem 13. Jahrhundert. Ein
Beitrag zum Registerwesen der mittelalterlichen Schweiz, in: Miscellanea in memoria J.F.
Niermeyer, Groningen 1967, 267-273; H. E. MAYERs, Zwel Fragmente des Chartulars des
Bistums Lausanne, in: Zeitschrift fiir Schweizer Geschichte 9 (1959), 465-488; CH. RoTH, Le
cartulaire de N. D. de Lausanne, sa composition et sa place dans Ihistoriographie romande, in:
Mémoires de la Société pour I’Histoire du Droit et des Institutions des anciens pays bourgui-
gnons, comiois et romands 12 (1948/49), 289-291; P. Ruck, Les registres de I'administration
capitulaire de Lausanne (XIII¢ - XVI¢ siécles), in: Revue historique vaudoise 83 (1975), 135-186,
und C. SANTscHI, Les évéques de Lausanne et leurs historiens des origines au XVIII siécle.
Erudition et société, Lausanne 1975 (Mémoires et documents publ. par la Société d’histoire de
la Suisse romande [= MDR] III/11), 80-135.

127



Roth, Bruckner, Riick und Santschi auf den «hybriden» Charakter der
Schriftstiicke hin, in denen sich Zinsbuch, eigentliches Kartular, Register,
Annalen und Chronik iiberlagern. Der ungewohnliche Einschub in Gestalt
mehrerer Wunderbiicher, die Miracula beate Marie Lausannensis3, stiess mit
Ausnahme von E. Dupraz und C. Santschi bislang jedoch auf kein nennens-
wertes Echo*.

Dies iiberrascht insofern, als das Lausanner Wunderbuch (als Wallfahrts-
literatur) neben den Mirakelsammlungen von Rocamadour und Déols’ eines
der iltesten Zeugnisse marianischer Laienfrommigkeit ausserhalb ihres
nordfranzosisch-belgischen Ursprungsherdes darstellt®. Bedeutung erlangt
es v.a. durch seine inhaltliche Nihe zu den burgundisch-aquitanischen
Wunderbiichern des 11. und 12. Jahrhunderts (Rocamadour, Conques oder
Saint-Gilles)’. Gegeniiber den hochmittelalterlichen, nordfranzdsisch-belgi-
schen Sammlungen, die uns wertvollen Einblick in die Vielfdltigkeit des
gesellschaftlichen und religidsen Wandels der Zeit gewidhren®, verbindet die
burgundisch-aquitanischen Zeugnisse ein markantes Ubergewicht «feuda-
ler» Wundertypen wie die traditionsreichen «Gefangenenbefreiungen» sowie
eine geringe Beteiligung von Frauen und Kindern®. Diese «feudale» Wun-

3 Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, hg. von CH. RoTH, Lausanne 1948 (MDR
I11/3), 643-657, Nr. 804-811 (folios 117v — 120v). — Der von Ch. Roth angekiindigte (ebd., S. v),
kritische Anhang zu seiner Kartularsausgabe ist bislang noch nicht erschienen. Ein summari-
scher Index findet sich in der Ausgabe von D. MARTIGNIER, Lausanne 1851 (MDR 1/6).

4 E. DurrAz, La cathédrale de Lausanne. Etude historigue, Lausanne 1906, 89-95, und C.
SANTSCHI (wie Anm. 2), 99-103.

5 Chanoine E. ALBE (Hg.), Les miracles de Notre-Dame de Rocamadour, Paris 1907. — Zu der
nicht erhaltenen Wundersammlung von Déols (nach 1187), vgl. J. HUBERT, Le miracle de Déols
et la tréve conclue en 1187 entre les rois de France et d’Angleterre, in: Bibliothéque de I’Ecole des
Chartes (= BEC) 96 (1935), 285-300.

6 Coutances: JOHANNES VON COUTANCES, Miracula Sanctae Mariae Constantiae, hg. von E. A,
PiGEON, in: Histoire de la cathédrale de Coutances, Coutances 1876, 367-383; Laon: HERMANN
vON ToURrNAlL De miraculis B. Mariae Laudunensis, in: MiGNE, PL 171, Sp. 961-1018 (vgl.
dazu die dltere Version von GUIBERT VON NOGENT, De Vita sua 111, 12, hg. von E.-R. LABANDE,
Paris 1981 (Les Classiques de I’histoire de France au Moyen Age 34), 378-392; Soissons: HuGo
Farsit, Libellus de miraculis B. Mariae Virginis, in: MiGNE, PL 156, Sp. 1777-1800; Saint-
Pierre-sur-Dive: Lettre de I'abbé Haimon, sur la construction de I'église de Saint-Pierre-sur-
Dive, en 1145, hg. von L. DELISLE, in: BEC 1 (1860), 113-139; A. THomas (Hg.), Miracula B.
Mariae Virginis in Carnotensi ecclesia facia, vel ad laudem ipsius alibi patrata et ibi scripto
mandata, in: BEC 42 (1881), 505-550.

7 Liber Miraculorum sanctae Fidis I, 3, hg. von A. BOUILLET, Paris 1897 (Collection de textes
pour servir a I’étude et a I’enseignement de ’histoire 20), 76 (Auf 109 Wunder fallen 23
Gefangenenbefreiungen). — Miracula b. Egidii auctore Petro Guillelmo, in: MGH, SS, XII,
316-323, und Liber miraculorum s. Aegidii auctore Petro Gulielmo, in: Analecta Bollandiana 9
(1890), 393-422.

8 G. SIGNORI, Marienbilder im Vergleich: Marianische Wunderbiicher zwischen Weltklerus,
stédtischer Stindevielfalt und lindlichen Subsistenzproblemen, in: Maria - Abbild oder
Wunschbild. Marienbilder als geschlechtsspezifische Modelle im Mittelalter, hg. von
H. RockeLEIN, CL. OpiTz und D. R. BAUER (im Druck).

128



derwelt der «Gefangenenbefreiungen» soll im Folgenden auch im Mittel-
punkt meiner Ausfiihrungen stehen. In ihrer eigenen Sprache vermitteln sie
eindriickliche Bilder der allgegenwirtigen Gewalt und Gesetzeswillkiir, die
den Waadtldnder «Alltag» zu Beginn des 13. Jahrhunderts beherrschen. Da-
neben mochte ich meine Aufmerksamkeit aber auch auf weniger bekannte
Wundertypen lenken wie etwa die geschlechtsspezifischen Strafwunder und
kurz auch den Typus der « Wiedererweckung totgeglaubter Kinder» streifen.
Anschliessend werde ich mich etwas eingehender den allgemein eher «ar-
chaisierenden» Tendenzen der von Conon festgehaltenen «Marienfrommig-
keit» und dem spezifischen «Erfahrungs- oder Berichtshorizont» des Autors
zuwenden. Auch hierbei stiitze ich mich vorwiegend auf einen Vergleich mit
dlteren marianischen Wunderbiichern.

Translation, Reliquienreisen und Wallfahrt

Wie das Kartular insgesamt bilden auch die Wunderbiicher «Unserer Lie-
ben Frau von Lausanne» ein «Amalgam» verschiedener hagiographischer
und gleichsam religioser Teilbereiche!?. Translationsbericht!!, Reliquienrei-
sen!? und eigentliche Wallfahrtswunder!? gehen mehr oder weniger nahtlos

9 Saint-Gilles: 10% Frauen ohne Kinder, und Conques: 14% Frauen wiederum ohne Kinder.
Demgegeniiber weisen beispielsweise Coutances: 40% Frauen und 10% Kinder auf, Soissons:
41% Frauen und 18% Kinder, Chartres: 18% Frauen und 32% Kinder.

10 Das Nebeneinander verschiedener hagiographischer Traditionen ldsst es vorziehen, im Falle
Lausannes von Wunderbiichern in der Mehrzahl zu sprechen.

11 Vgl. u.a. M. HEINZELMANN, Translationsberichte und andere Quellen des Reliquienkultes,
Turnhout 1979 (Typologie des sources du moyen age occidental 33).

12 Vgl. u.a. P. HELIOT, Voyages de reliques au profit des églises francaises au moyen dge, in:
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1963, 90-96; ders. und M. CHASTANG, Quétes et
voyages de reliques au profit des églises fracaises au moyen dge, in: Revue d’histoire ecclésias-
tique 59 (1964), 789-823, und ebd. 60 (1965), 5-32, sowie P.-A. SIGAL, Les voyages de reliques
aux onzieme et douziéme siécles, in: Voyage, quétes, pélerinage dans la littérature et la
civilisation médiévales, Senefiance 2 (1976), 73-103.

13 Vgl. folgende Anmerkungen und u.a. die jiingsten Beitriige von J. LE GOFF, Saint de I'Eglise et
saint du peuple: les miracles officiels de saint Louis entre sa mort et sa canonisation (1270-
1297), in: Histoire sociale, sensibilités collectives et mentalités. Mélanges Robert Mandrou,
Paris 1985, 169-180; N. OHLER, Nord- und Ostdeutsche im Siidwesten des Reiches. Ein Beitrag
zu den Mirakeln des heiligen Theobald, in: Zeitschrift des Breisgau-Geschichtsvereins
(«Schau-ins-Landy) 101 (1982), 151-167; H. PLATELLE, La religion populaire entre la Scarpe et
la Lys d’aprés les Miracles de sainte Rictrude de Marchiennes, in: Alain de Lille, Gautier de
Chatillon, Jahemart de Grélée et leur temps, Lille 1980, 365-402; C. RENDTEL, Hochmittelal-
terliche Mirakelbiicher als Quelle zur Sozial- und Mentalitditsgeschichte sowie zur Geschichte
des Wallfahrtswesens, Diss. phil. Berlin 1982, Diisseldorf 1985; P.-A. SiGaL, L’homme et le
miracle dans la France médiévale (XI®-XII¢ siécles), Paris 1985; B. WARD, Miracles and the
Medieval Mind. Theory, Record and Event, London 1982.

129



Karte 1. Reliquienreise: Heiltumsfahrt der Lausanner Prediger
durch die Ditzese Genf (August/September 1235)

@] Lausanne

Grassier
Gex

* Douvaine
Bons

Cessy*

Pouillye
-Satigny™ *

Chétillon-en-
‘Michaille

Léaz ~~g Cluses
Chéne * Magland
Ville Annecy
4
I,
Ceyzérieu * / milly g
Alby 0 10 20 30 km

~ Benediktiner-Abteien und -Priorate
Regularkanoniker

ineinander iiber. Die Einleitung der Wunderbiicher und gleichzeitig das
auslosende Moment des ersten Pilgerzustroms bildet jedoch die Reliquien-
iberfiihrung von 1232: «Im Jahr 1232 der Fleischwerdung Christi, am
3. April, d.h. am Samstag vor Palmsonntag, wurden die Reliquien der seligen
Jungfrau von Lausanne in grosster Freude und Ehrfurcht von der Holz-
kapelle, wo sie dreissig Jahre lang aufbewahrt waren, in ihre neue Kirche
gebracht»!4. Auf die Translation, die zahlreiche Wunder begleiten, folgen
drei Jahre spéter (1235), vermutlich im September, kurz nacheinander zwei
Reliquienreisen durch die Didzesen Genf!> und Lausanne (Karte 1): «Im

14 Cartulaire du Chapitre, 643, Nr. 804: «Anno ab incarnatione Domini .M CC XXX IL, tercio
nonas aprilis, scilicet sabato ante Ramos Palmarum, fuerunt aportate reliquie beate Marie
Lausannensis cum maximo gaudio et reverencia et honore in monasterio suo novo a capella
lignea in qua fuerant per .L IX. annos.»

15 Vgl Karte 1.

130



Tabelle 1. Geschlechtsverhiltnis (1232-1242)
Verteilung der Geschlechter nach der zeitlichen Wunderabfolge

Anzahl
20

15

10

=

\ I
‘i
n S |

1232 1233 1234 1235 1236 1237 1238 1239 1240 1241 1242
Jahr

B Frauven [N Manner

1232 Translation 8 Frauen:4 Ménner
1235 Reliquienreise 7 Frauen:4 Mé&nner
Total 74 Wunder

Jahr als die Kirche der seligen Maria von Lausanne, alle anderen Kirchen der
Stadt ausser Sankt Laurenzen, der bischofliche Palast, das Stift, die Hauser
der Kanoniker, civitas und Stadt niedergebrannt waren, sandte das Kapitel
fiir die Instandstellung der Kirche Prediger aus»'®. Daran anschliessend no-
tierte Conon, dass das Domstift noch im selben Jahr andere Geistliche ins
Bistum Lausanne schickte!’. Von der zweiten Fahrt behielt er allerdings nur
ihren kurzen Aufenthalt in Wimmis zuriick.

Die eigentlichen Wallfahrtswunder als notizartige Eintridge des miraku-
losen «Alltagsgeschehens» bilden das Zwischenglied, welches den Trans-
lationsbericht mit den beiden Reliquienreisen verbindet, sowie den letzten
Teil der Wunderbiicher, der im Jahr 1242 endet. Eine klare Trennlinie zwi-
schen den hagiographischen Teilbereichen zeichnet sich allerdings einzig bei
den Reliquienfahrten durch die Waadt und die Gebiete der Grafen von Genf
und Faucigny (Ditzese Genf) ab.

16 Genf: Cartulaire du Chapitre, 651-653, Nr. 806 und 807: «<Anno quo monasterium beate
Marie Lausannesis combustum fuit com eccclesiis tocius ville preter ecclesiam beati Lauren-
cii et com domo episcopi et claustro et domibus canonicorum et tota Civitate et villa,
capitulum misit predicare pro monasterio reparando.»

17 Ebd., 653, Nr. 808: «Eodem anno misit capitulum alios predicatores per episcopatum Lau-
sannensem, (...).»

131



Tabelle 2. «Gefangenenbefreiungen» (1232-1242)
Verteilung der «Gefangenenbefreiungen» nach der Wunderabfolge (Total 76 Wunder)

Anzahl
20

\

15

10

- |\

1232 1233 1234 1235 1236 1237 1238 1239 1240 1241 1242
Jahr

Bl Gefangenenbefreiung Wundertypen varia

1232 Translation 2:16
1235 Reliquienreise 2:10 sonstige Wundertypen

Der Versuch, Translations- und Wallfahrtswunder zeitlich auseinander-
zuhalten, gestaltet sich etwas schwierig. Inhaltliche Kriterien sprechen je-
doch dafiir, dass sich der Ubergang Anfang Mai 1232 vollzogen haben
muss'3, denn von diesem Zeitpunkt an verlieren die typischen Wunderhei-
lungen der Anfangsphase stark an Gewicht. An ihre Stelle treten in einer fiir
diese Zeit ungewohnten Héufigkeit die sogenannten «Gefangenenbefreiun-
gen»!® (Tabelle 1). Ferner nimmt gleichzeitig mit dem Auftreten der «Gefan-
. genenbefreiungen» auch das Engagement der Frauen am Wundergeschehen
merklich ab?® (Tabelle 2).

Bedeutung erlangt die Unterteilung nach «Wunderphasen» nun v.a. im
Hinblick auf die in der lokalen Geschichtsschreibung verschiedentlich ver-
tretene These, die Anfinge des Lausanner Wallfahrtswesens gingen auf die
charismatische Figur Amadius’ von Hauterive (1144-1159)?! zuriick?2. Zwar

18 Translationsbericht und Wunder: ebd., 643/644, Nr. 804. Wallfahrtswunder: ebd., 645-648,
Nr. 804; 649-651, Nr. 805 und 653-657, Nr. 808-811.

19 Vgl. Tabelle 1.

20 Vgl. Tabelle 2.

21 Zur Person Amadius’ von Lausanne, vgl. A. DIMIER, Amédée de Lausanne, Saint-Wandrille
1949 (Coll. Figures monastiques).

22 Vgl. M. MEYLAN, Aspects de la cathédrale, in: J. CH. BIAUDET et al. avec la collaboration de
CL. BORNAND, La Cathédrale de Lausanne, Bern 1975 (Bibliothéque de la Société d’Histoire
de I’Art en Suisse 3), 10-12,

132



spricht der Zisterzienserbischof in seinen Marienhomilien von der Wunder-
tatigkeit der Jungfrau, doch fiihrt er darin weder Lausanne noch andere
Ortlichkeiten an23, Die betreffende Passage mag cher eine Anspielung auf die
zahlreichen Mariensanktuarien darstellen, die Ende 11. und in der ersten
Hilfte des 12. Jahrhunderts im nordfranzosisch-belgischen Raum aufbliih-
ten. Doch auch das Gewicht, das Amadédus der Heilung von «Geisteskrank-
heiten» einrdumte?*, findet in den zeitgendssischen Quellen keine Entspre-
chung?.

Kirchenbau und Wunder

Nach Conons Eintrigen zu urteilen, entwickelt sich das Waadtlander Ma-
rienwallfahrtswesen erst mit der Reliquientranslation von 1232. Seine An-
fange wirken zudem stark klerikal «inszeniert»?%. Denn Translations- und
Reliquienfahrtswunder stehen in unmittelbarer Verbindung zur Konjunktur
des Kathedralbaus?’. Wie in anderen Bischofsstddten der Zeit ist auch der
Lausanner Dombau zu Beginn des 13. Jahrhunderts zunehmend materiellen
Schwierigkeiten ausgesetzt. Dass man zur finanziellen Unterstiitzung von
Kloster- und Kirchenbau auf Translationen und die etwas jiingeren Reli-
quienreisen?® zuriickgreift, ist eine weitverbreitete Praxis?®. Etwas unge-

23 Ameédée de Lausanne, Huit homélies mariales VIII, 125-145, hg. von G. BAvVAUD, J. DESHU-
MEs und A. Dumas, Paris 1960 (Sources chrétiennes 72), 216.

24 Ebd., 216: «Accedunt etiam mente capti, capite languidi, phrenetici, maniaci, arreptitii,
nocturno timore, aliquove phantasmate, seu certa maligni incursione delusi, qui recepta
sospitate divini muneris largitatem assequuntur.»

25 Inwieweit sich bei der Forderungen der Marienwallfahrt iiber die Person Bonifatius’ von
Briissel belgische Einfliisse geltend machen, lisst sich nicht bestimmen. Auffallend bleibt
aber, dass Ursprung und Bliitezeit der Lausanner Marienwallfahrt mit seiner Amtszeit zu-
sammenfallen. Vgl. H. FORSTER, Der heilige Bonifatius in Lausanne, in: Historisches Jahrbuch
57(1937),290-304, und A. SiMoN und R. AUBERT, Boniface de Bruxelles, Briissel 1945 (Saints
de nos provinces). — C. SANTscHI (wie Anm. 2), 82 fiihrt die Initiative zur Kartularnieder-
schrift auf Conons zweimaligen Besuch der Pariser Universitit zuriick und zieht den mogli-
chen Einfluss Bonifatius’ nicht in Erwiigung.

26 Verglichen etwa mit den wundertitigen Mariensanktuarien des nordfranzésisch-belgischen
Raumes (Arras, Coutances, Champs Chartres, Saint-Pierre-sur-Dive oder Soissons), deren
Wunderbiicher und Griindungslegenden die kultférdernde Bedeutung von Laien hervorhe-
ben. Vgl. Anm. 8.

27 M. GRANDIJEAN, La cathédrale actuelle, sa construction, ses architectes, son architecture, in: La
cathédrale de Lausanne (wie Anm. 22), 45-174, und ders., A propos de la construction de la
cathédrale de Lausanne, notes sur la chronologie et les maitres d’euvre, in: Mélanges Louis
Blondel, Genava, 2. Série, 1963, 261-287.

28 N. HERMANN, Les reliques des saints. Formation coutumiére d’un droit, Paris 1975, 296-312.

29 Vgl. M. WARNKE, Bau und Uberbau. Soziologie der mittelalterlichen Architektur nach Schrifi-
quellen, Frankfurt 1976, 35-92, sowie jiingst Les bdtisseurs des cathédrales gothiques, hg. von
R. REcHT, Strassburg 1989.

133



wohnlich bleibt einzig, dass sich das Lausanner Domkapitel in kurzen Ab-
stinden gleich beider Mittel bedient. Dies ldsst vermuten, dass der Stadt-
brand vom 18. August 1235 die bestehenden Finanzprobleme einschneidend
verschirft haben muss3?. Fiinf Tage nach der Feuersbrunst war Bonifatius
bezeichnenderweise auch gezwungen, vom Genfer Bischof Haimo die
beachtliche Summe von 200 Pfund Tournois zu leihen3!. Zwar fielen die
Brandschiaden am Dom selbst relativ bescheiden aus; das sich von zwei
Herden gleichzeitig ausbreitende Feuer, das sogar iiber die Stadtmauern
griff, zog jedoch civitas und burgus stark in Mitleidenschaft. Nach Conon von
Estavayers Kartulareintrag hitten achtzig Menschen den Tod gefunden, die
Uberlebenden schwere Brandschdden davongetragen®2. Unter den gegebe-
nen Umstédnden war es Klerus und Biirgern Lausannes unméglich, die Fort-
setzung des bischoflichen Bauunternehmens finanziell zu unterstiitzen — ein
jeder war wohl, wie Conon selbst?3, mit der Instandstellung seines eigenen
Hauses beschiftigt34.

«Gefangenenbefreiungen»

Die «eigentlichen» Wallfahrtswunder Lausannes unterscheiden sich
grundlegend von den Vorkommnissen, die den einleitenden Translationsbe-

30 1235, vermerkt Conon in jenem Teil des Kartulars, der sich stark an klgsterliche Annalen
lehnt, habe eine ungewdhnliche Hitze geherrscht (Cartulaire du Chapitre, 698, Nr. 866): Im
August, als das Feuer ausbricht, diirfte die Hitzewelle ihre Spitze erreicht haben. Die Trok-
kenheit der vorangegangenen Monate muss die schnelle Ausbreitung des Feuers sehr begiin-
stigt haben. Conons Hinweis diirfte im iibrigen auch zur Lésung der Frage beitragen, ob das
Priorat in Payerne, 1235 oder 1236 niedergebrannt war (L. KERN, Un incendie du prieuré de
Payerne en 1235 ou 1236, in: Etudes d’histoire ecclésiastique et de diplomatique, Lausanne
1973 [MDR I1II/9], 17-21). Im gleichen Jahr (April 1235) brennt auch Dommartin (vgl.
Cartulaire du Chapitre, 205, Nr. 209).

31 Cartulaire du Chapitre, 699-700, Nr. 867: 23. August 1235.

32 Ebd., 649, Nr. 805 und 698-699, Nr. 866.

33 Conon weist darauf hin, dass sowohl sein eigenes Haus (ebd., 702, Nr. 873) wie auch das eines
gewissen Johannes Scriptor (ebd., 707. Nr. 885) niedergebrannt waren.

34 Ahnliche Fille trugen sich im iibrigen schon 1112 in Laon und 1194 in Chartres zu. Infolge der
Kommunalwirren von 1111/1112, denen Bischof Gaudri zum Opfer fiel, brannten Stadt und
Kathedrale von Laon nieder. Dem Domkapitel war es unmdglich, die zum Wiederaufbau der
Kathedrale notwenigen Mittel in der Stadt aufzutreiben, und es sandte deshalb Gesandt-
schaften aus, zuerst in der Touraine und wenig spiter in Siidengland Spenden zu sammeln.
Vgl. HERMANN vON TOURNAI (wie Anm. 6).1, 3, Sp. 967D (dazu auch GUIBERT VON NOGENT,
De Vita sua 111, 1-16, 280-423). Der Stadtbrand von Chartres (1194) zerstorte grosse Teile der
Kathedrale. Domkapitel und Bischof stellten drei Jahre lang eigene Mittel zu Verfiigung, doch
reichten auch diese bei weitem nicht aus, die betrichtlichen Bauausgaben zu decken (vgl. Les
miracles de Notre-Dame de Chartres [wie Anm. 6], 511). So griff man auch in Chartres auf die
bewiihrte Reliquienreise zuriick (Mirakel X VI, ebd., 528-531). Einen wichtigen Beitrag lei-
steten auch die «spontanen» Wagenprozessionen, die im ersten Teil der Wundersammlung
{Mirakel III-XI, ebd., 514-523) geschildert werden.

134



richt und die beiden Reliquienfahrten begleiten. In ihrem Zentrum steht der
traditionelle Wundertypus der «Gefangenenbefreiung», der uns im Folgen-
den nun ausfiihrlicher beschiftigen soll. Von den 76 Mirakeln des Kartulars
beziehen sich insgesamt 39 auf diesen Typus, einschliesslich der wunderba-
ren Errettung eines Gehédngten.

Die «Gefangenenbefreiung» ist ein sidkularer Wundertypus, dessen Ur-
spriinge in hellenistische Zeit reichen’. Aktualisiert wird er stets in Zeiten,
in denen sich das Fehlen einer iibergeordneten Rechtsinstanz bemerkbar
macht. Ruft man sich das politische Klima in Erinnerung, das die Historia
Francorum® Gregors von Tours skizzierte, so erstaunt es kaum, dass gerade
die «Gefangenenbefreiungen» einen konstitutiven Bestandteil der merowin-
gischen Hagiographie bilden?’. Als Ausdruck politischer Instabilitit im Rin-
gen um die Provence erleben sie aber auch in den benediktinischen Wun-
dersammlungen des burgundisch-aquitanischen Siidens (11. und 12. Jahr-
hundert) eine erneute Bliite*®. Wie der heilige Leonhard?® oder die heilige
Fides* «spezialisiert» sich nun auch die Jungfrau von Lausanne auf «Gefan-
genenbefreiungen». Dieses Charakteristikum nimmt anfangs Mai 1232 Ge-
stalt an und dominiert von diesem Zeitpunkt an das Waadtlinder Wall-
fahrtswesen bis zu seinem vorldufigen Ende im Jahr 12424, Ob das nach
1242 einsetzende langsame Erlahmen der Pilgerstrome in dieser etwas ein-
seitigen Ausrichtung griindet, lisst sich nicht beurteilen. Doch muss sich das
Mariensanktuarium, dem wir ab dem 14. Jahrhundert als Busswallfahrts-

35 Vgl. O. WEINREICH, Gebet und Wunder. Zwei Abhandlungen zur Religions- und Literaturge-
schichte, in: Genethliakon W. Schmid zum 70. Geburtstag, dargebracht von F. Frocke et al.,
Stuttgart 1929 (Tiibinger Beitrdge zur Altertumswissenschaft 5), 177-464. — Vgl. auch H.
GUNTER, Legenden-Studien, Koln 1906, 159-162; ders., Psychologie der Legende. Studien zur
einer wissenschaftlichen Heiligen-Geschichte, Freiburg 1949, 161/162.

36 Zehn Biicher Geschichten. Gregorii episcopi Turonensis Historiam libri X, neubearbeitet von
R. BUCHNER, 2 Bde., Darmstadt 1955/56 (Ausgewihlte Quellen zur deutschen Geschichte des
Mittelalters 2/3).

37 F. GrAus, Die Gewalt bei den Anfiingen des Feudalismus und die «Gefangenenbefreiung» der
merowingischen Hagiographie, in: Jahrbuch fiir Wirtschaftsgeschichte, 1961, 60-156.

38 P.-A. SiGaL, Un aspect du culte des saints: le chatiment divin au XI¢ et XII siécles d'aprés la
littérature hagiographique du midi de la France, in: Cahiers de Fanjeaux 11(1976), 39-59, und
B. TOPFER, Reliquienkult und Pilgerbewegung zur Zeit der Klosterreform im burgundisch-
aquitanischen Gebiet, in: Vom Mittelalter zur Neuzeit. FS fiir H. Sproemberg, Berlin 1956,
420-439. Weitere Beispiele liessen sich miihelos beifiigen (vgl. etwa H. PLATELLE, La violence
el ses remedes en Flandre au XI° siécle, in: Sacris erudiri 20 [1971], 101-173).

39 Miracula sancti Leonardi, Liber I, in: AASS, November 111, 155-159, und Liber alter, ebd.,
159-172.

40 Vgl. Anm. 7.

41 Das einzige frithere Beispiel des Kartulars datiert vom 24. Mirz 1230, wo Uldricus von
Herxheim ein Allodium in Auheim als Dank fiir die Befreiung aus der Gefangenschaft
Ludwigs von Ferrette schenkt (Cartulaire du Chapitre, 636, Nr. 793). Dabei handelt es sich
aber um eine weitverbreitete feudal-aristokratische Praxis, die als solche nicht mit einer
eigentlichen Wallfahrtspraxis oder «Spezialisierung» gleichgesetzt werden darf,

135



zentrum belgisch-flandrischer Handelsstidte begegnen*2, inhaltlich grundle-
gend von seinen «feudalen» Anfingen losgeldst und zeitgendssischere Farben
der Marienverehrung angenommen haben*3.

Durch ihre zahlreichen Gefangenengeschichten gewdhren die Lausanner
Miracula einen wertvollen Einblick in die in der Historiographie oft be-
schworene, aber kaum kritisch auf ihren Inhalt oder ihre gesellschaftliche
Tragweite hinterfragte « Feudalanarchie»*4. Dazu scheint es mir wichtig, kurz
die Ereignisse in Erinnerung zu rufen, die zu Beginn des 13. Jahrhunderts das
politische und gesellschaftliche Leben des Bistums Lausanne massgeblich
priagten. Kriegswirren, Fehden und Geiselnahmen fithrten im Tauziehen
zwischen den Zihringern*®, Genf* und Savoyen*’ zu einem Klima allgemei-
ner Unsicherheit. Hinter die territorialen Anspriiche der grossen Grafen-
hiuser stellten sich die Herren von Fribourg, Gruy¢re, Neuenburg und ver-
schiedene kleinere Burg- und Turmherren, die im Verlauf der Feudalzer-
splitterung ihre lokale Herrschaft zu festigen wussten®®. In der Bischofsstadt
selbst gipfelte der Interessenantagonismus zwischen Genf und Savoyen
schliesslich in der Belagerung und den stiddtischen Unruhen von 1240%. Die
ungewohnlich lange Verzégerung der bischéflichen Neubestellung von 1229
ldsst vermuten, dass sich die Lager, die sich 1239 durch die Reihen der

42 Auch wenn die Quellenlage in dieser Hinsicht kaum nihere Auskunft {iber Form und Inhalt
der spatmittelalterlichen Wallfahrtsbewegung erteilt. Vgl. E. vAN CAUWENBERGH, Les péleri-
nages expiatoires et judiciaires dans le droit communal de la Belgique au Moyen Age, Louvain
1922 (Recueil de Travaux d’Histoire et de Philologie 48), 137-146, und jiingst J. vAN HER-
WAARDEN, Opgelegde Bedevaarten. Een studie over de praktijk van opleggen van bedevaarten
(met name in de stedelijke rechispraak) in de Nederlanden gedurende de late middleeeuwen (ca
1300 - ca 1550), Amsterdam 1978, 705. —- Wohingegen L. ZEHNDER, Volkskundliches in der
dlteren Schweizer Chronistik, Basel/Bonn 1976 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft
fiir Volkskunde 60), keine Belege iiber Lausanne findet.

43 E. DupraAz (wie Anm. 4), 89-95.

44 Vgl. u.a. den Untertitel von R. PAQUIER, Interrégne, anarchie et morcellement, in: Le pays de
Vaud des origines a la conquéte bernoise, Bd. 1, Lausanne 1942, 109, und L histoire vaudoise,
publ. sous la direction de H. MEYLAN, Lausanne 1973 (Encyclopédie illustrée du pays de Vaud
4), 49.

45 H. BUTTNER, Waadtland und das Reich im Hochmittelalter, in: Schwaben und Schweiz im
friithen und hohen Mittelalter. Gesammelte Aufsitze von H. Biittner, Sigmaringen 1972 (Vor-
trige und Forschungen 15), 393-436, sowie Die Geschichte des Kantons Freiburg, unter der
Leitung von R. RUFFIEUX u.a., Bd. I, Freiburg 1981, 168-174.

46 P.Duparc, Le comié de Genéve, IXe-XV* siécles, Genf 1955 (Mémoires et documents publ. p.
la Société d’Histoire et d’Archéologie de Genéve 39), 159-180, und Histoire de Genéve, publ.
sous la direction de P. GuicHONNET, Toulouse/Lausanne 1974, 90-92,

47 L’histoire vaudoise (wie Anm. 44), 44-59, und R. PAQUIER (wie Anm, 44), Bd. I, 109-180.

48 Die Burgen im deutschen Sprachraum. Ihre rechts- und verfassungsgeschichtliche Bedeutung,
hg. von H. PATZE, 2 Bde., Sigmaringen 1976 (Vortrige und Forschungen 19), und W. MEYER,
Friihe Adelsburgen zwischen Alpen und Rhein, in: Das ritterliche Turnier im Mittelalter, hg.
von J. FLECKENSTEIN, Gottingen 1985 (Verdffentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir
Geschichte 80), 571-587.

49 Cartulaire du Chapitre, 60-62, Nr. 17 n.

136



Lausanner Dombherren zogen®’, schon zehn Jahre friiher gebildet hatten’!,
Dem losen Nebeneinander von Grafenhidusern und kleinen Feudalherren
fehlte eine iibergeordnete Herrschafts- und Rechtsinstanz, und auch die
Friedensbemiihungen der Lausanner Bischofe lassen nur punktuelle Erfolge
erkennens2,

Von 1232 bis 1242, in einem Zeitraum von acht Jahren — 1240/41 wurde
infolge der kapitelinternen Spannungen und den stidtischen Wirren die
Wunderniederschrift unterbrochen® —, werden insgesamt 59 Personen er-
wihnt, die in den anhaltenden Kriegswirren zwecks Losegeldforderungen
oder als Racheakte gefangengesetzt und eingesperrt wurden. Die Aktionen
der raptores von Genf und Hugos von Montagny richten sich dabei aus-
driicklich gegen Bischof und Kathedralstift, indem gezielt Gotteshausleute
aufgegriffen werden. Der Herr von Montagny, aus einem seit lingerem mit
den Bischéfen und dem Domstift von Lausanne verfeindeten Geschlecht
stammend>*, bemichtigte sich eines homo beate Marie aus Villars-le-Comte
(37)°%; withrend «R&duber» aus Genf, d.h. vermutlich «Raubritter», homines
beate Marie Lausannensis fiengen und sie in die Nihe von Neuville, ins
Gebiet Haimos von Savoyen schleppten (41): Es handelte sich um den sie-
benjihrigen Sohn des Dorfmeiers von Epalinges und den Sohn eines gewis-
sen Albert Canis aus Chailly’’. Trotz Landfrieden und wiederholten Kon-
zilsbeschliissen entbehrten auch die Waadtlinder Strassen weiterhin der
ndtigen Sicherheit®®. In Aigle hielt beispielsweise ein ungenannter Kleriker
aus Saillon einen Pilger fest, der sich auf dem Weg nach Lausanne befand

50 M. REYMOND, Les dignitaires de I'église Notre-Dame de Lausanne Jusqu’'en 1536, Lausanne
1912 (MDR I1I/8), 25, und C. SANTSCHI (wie Anm. 2), 124-135.

51 Cartulaire du Chapitre, 43/44, Nr. 16 ¢’

52 Vgl die Ereignisse von 1228 (Cartulaire du Chapitre, 631-633, Nr. 788). — V.a. auch die
Festigungen der bischéflichen Besitzungen Ende 12. und beginnendes 13. Jahrhundert (ebd.,
39/40, Nr. 16 und 16 y). :

53 Cartulaire du Chapitre, 60-62, Nr. 17 n.

34 Ebd., 363-367, Nr. 423-426: 1226 hatte das Kapitel Haimo von Montagny und seine Helfer
exkommuniziert und seine Lindereien dem Interdikt unterworfen. Das Kartular enthilt aber
keine Informationen iiber Haimos Nachfolger Hugo.

55 Ebd., 648, Nr. 804: 4. August 1235: «Sabato sequenti venit apud Lausannam quidam homo-
beate Marie de vallari Comitis, quod est prope Curtiliam, quem Vuigo de Montanie ceperat
propter episcopum et eum posuerat in compedibus. Sed ille com lacrimis exoravit beatam
Virginem, et ipsa liberavit eum, qui venit apud Lausannam afferens compedes, et gracias
reddidit beate Marie in capella.»

56 W. ROSENER, Zur Problematik des spétmittelalterlichen Raubrittertums, in: FS fiir B. Schwi-
nekdper, hg. von H. MAURER und H. PATZE, Sigmaringen 1982, 469-488.

57 Cartulaire du Chapitre, 650/51, Nr. 806: 1. Juli 1236.

58 Vgl. Anm. 48. - Vgl. 1. Lateran (1123), c.10, in: Concilium Oecumenicorum Decreta, hg. von
J. ALBERIGO et al. und H. JEDIN, Bologna 1973, 191/192; II. Lateran (1139), c.11, ebd., 199 und
III. Lateran (1179), c.22 und 27, 222 und 224/225.

59 Cartulaire du Chapitre, 645, Nr. 804: 18. Juni 1232.

137



(16)%%. Wilder und abgelegene Tiler sind auch hier bevorzugte Aktionsfelder
von «Raubrittern» und «Wegelagerern»®0, '

Conons annalistisch geraffte Berichterstattung ldsst genauere Angaben
iiber die soziale Herkunft der Gefangenen vermissen. Die Betroffenen blei-
ben weitgehend namenlos, iiberliefert wird (als Authentizitdtsbeweis) einzig
ihr Herkunftsort®! (Karte 2). Die liickenhaft skizzierten Daten legen nahe,
dass es sich, verglichen etwa mit dem siidfranzosischen Rocamadour (1 172
niedergeschrieben)®?, kaum um Adlige handeln konnte.

Etwas ergiebiger erweist sich der Versuch, die Urheber der Gefangenset-
zungen und Geiselnahmen zu ermitteln: Genannt werden der Herr aus Riaz
(9)¢3, Rudolf von Nangy (13) und seine Gefolgsleute (130), Hugo von Usiers
(25)% und Hugo von Montagny (37), die raptores aus Genf (41), jene» aus
Neuenburg (18), P. von Pellonai, der im Haus von Luiset, Sohn des Sene-
challs Dalmacius von Lausanne®®, einen Mann aus Chavannes festhielt (45),
und schliesslich noch Petrus von Gruyeére (33). Hinter den «Rdubern» (12
und 32), «Entfithrern» (41) und sonstigen «Ubeltdtern» (34) diirften sich
meist kleinere Feudalherren verbergen, worauf die Lokalitdten der Gefan-
gennahmen weisen®. (Karte 3) Eine Stellungnahme des Autors (oder des

60 Ebd., 644, Nr. 804: 26. April 1232: «Sexto kalendas maii venit quidam de ultra Iurem, quem
latrones ceperant (...)» — Ebd., 645, Nr. 804: 18. Juni 1232: «P., clericus de Sallun, cepit
quemdam de Corberes (...).» — Ebd., 647, Nr. 804: 27. Dezember 1232: «In festo beati Iohannis
Evangeliste venit quidam de Bovenens qui captus tenebatur apud Salinum a quibusdam
latronibus, (...).» — Ebd., 648, Nr. 804: 22. Juli: «In vesperis beate Marie Magdalene venit
quidam qui captus erat in valle de Mieges, (...).» — Ebd, 650, Nr. 806: 1. Juli 1236: «Quidam
raptores de Geneveis ceperunt homines beate Marie Lausannensis in nemore de Jorat, (...).» —
Ebd., 652, Nr. 807: «Supra Choumunt socii Rodolfi de Nangie tenebant quemdam puerum
literatum captum in nemore et in cippo, (...).»

61 Vgl. Karte 2. Gefangenenherkunft: de ultra Iurem (12); Corbiéres (16); Haimo aus Poligny
(18); ultra Nantuais (27); Sivriez (31); Boveau (32); Neuenburg (33); Bologna (36); Villars-le-
Comte (37); Espalinges und Chailly (41); Giroldus aus Léaz (6°); Mont (43); Chavannes (45);
Teutonicus (47 und 48); Saint-Pierre in Gex (50); Bavois (51); Gravas (53); Miége (55) und
Bern 57. Sonstige Angaben: duo beati Urbani (29); puerum literatum (13°).

62 Les miracles de Notre-Dame de Rocamadour (wie Anm. 5): 1, 10; 11; 13; 18; 32; 50; I1, 2; 17; 111,
18: 22k 23.

63 Vgl. die Charta von 1221 beziiglich locerannus von Riaz (Cartulaire du chapitre, 222/223,
Nr. 232).

64 A. COLOMBET, Quelques observations sur le régime féodal et 'état nobiliaire de la région de
Pontarlier, in: Mémoires de la Société pour I'Histoire du Droit et des Institutions des anciens
pays bourguignons, comtois et romands 12 (1948/49), 101-106.

65 R. REYMOND (wie Anm. 50), 106-116.

66 Vgl. Karte 3: im Turm von Ternier (23), Baar (25), Allaman (31 und 36), Chatillon-en-Mi-
chaille (6°) und im Turm von Champvent (57), in den Burgen von Rougemont (27), Monthey
(46), Cerlier/Erlach (48), Vufflens (52) und Les Clées (43 und 50). Weder als Burg noch Turm
bezeichnete Ortlichkeiten: Balma s. Reiberto (13), Versoix (14); Aigle (16), Novara (17);
Bercher (19); ultra Iurim (30 und 38); Salins (32); Mié¢ge Tal (34); Wald von Jorat und in
Neuveville (41); oberhalb von Chaumont (13°); bei Hagenau (47); Lombardei (49) bei Nyon
(51), bei Cossonay (53) und Espendes (55). - Vgl. auch die Karten: Adel und Burgen des 12.

138



Domkapitels) fiir die eine oder andere Interessenparteiung ldsst sich aus den
Wundergeschichten jedoch nicht erkennen. Die rduberischen Herren sind
sowohl Verbiindete Savoyens (Champvent, Neuenburg) wie auch Fiirstreiter
des Johannes von Cossonay (Gruyére, Genf).

Die Lausanner «Gefangenenbefreiungen» entsprechen vornehmlich dem
von F. Graus skizzierten Typus II, d.h., eine direkte Intervention himmli-
scher Interzessoren bleibt aus®’. Ferner schmiickt nur an einer Stelle ein
Visionenserlebnis die Befreiung (60). Im Schlaf erschien einem gewissen
Giroldus aus Léaz, der im Turm von Chétillon-en-Michaille in Fussketten
gelegt wurde, eine schone Herrin und befahl ihm, aufzustehen und aus dem
Turm zu springen®. Meist begniigt sich Conon mit dem einfachen Hinwesis,
ein Mann sei hier oder dort aus der Gefangenschaft befreit worden. Die
Wunderberichterstattung lehnt sich eben stark an historiographische Vor-
lagen an®®. Ausfiihrlicher verweilt der Domprobst allerdings auf den jeweili-
gen Haftbedingungen. Was wir dabei der weitverbreiteten «Faszination des
Schauerlichen» und was den Folgen alltsiglich gelebter Gewalt zuschreiben
miissen, ldsst sich aus heutiger Sicht nicht mehr klar trennen’. Doch unter-
scheidet Conon mit einer iiberraschenden Detailliebe zwischen Fussketten’!,
Fesseln’, Schniiren’, Eisenketten’, Holzpflocken’ und Baumstriinken
(43), an denen die Gefangenen angebunden werden. Die Dauer der Gefan-
genschaft erstreckt sich gewohnlich auf zwei bis drei Wochen’®. Nur im Falle

Jahrhunderts, in: E. TREMP, Wirtschaft und Gesellschafi im Hochmittelalter, in: Geschichte des
Kantons Freiburg (wie Anm. 45), 150 und 156/7.

67 F. GrRaus (wie Anm. 37), 119-125.

68 Cartulaire du Chapitre, 652, Nr. 807: «De Laia quidam Giroldus captus detinebatur in turre
de Chastellun en Michalli in compedibus, et plorando exoravit diucius beatam Mariam et
odormivit et vidit quandam pucerrimam dominam que dixit ei quod recederet, et ascendit
turrim com compedibus et dimisit se cadere in terram, et postea in meridie ascendit murum
altum et dimisit se cadere et ascendit super portam et dimisit se cadere, et ivit in domum
domini sui, qui compedes voluit retinere, sed tamen eas misit beate Marie Lausanne.»

69 Vgl. M. HEINZELMANN, Une source de base de la littérature hagiographique latine: le recueil de
miracle, in: Hagiographie, culture et sociétés (IVe-XII¢ siécles), Paris 1981 (Actes du Colloque
organis¢ a Nanterre et & Paris, 2-5 mai 1979), 235-259, und P.-A. SiGAL, Histoire et hagio-
graphie: les Miracula aux XI¢ et XII° siécles, in: L'Historiographie en Occident du Ve au XV?
siecle. Actes du Congres de la Société des Historiens médiévistes de ’enseignement supérieur,
Tours 1977, Annales de Bretagne et du pays de I'Ouest 87 (1980), 237-257.

70 E. AUERBACH, Mimésis. La représentation de la réalité dans la littérature occidentale, Paris
1968.

71 Compedibus: 14, 17; 25 (grossos compedes); 32; 33; 36 (compedibus ferreis); 37; 6° 43 (compe-
des mirabiles), 46; 48; 53 und 55.

72 Vinculis: 38; 43; 47 (vinculis ferreis);, 48 und 55 (vinculatus).

73 Funibus: 12 (ligaverant manus retro dorsum); 34 (ligare); 41 und 46.

74 Catenis: 43; 47, 49 (magnicis catenis), 52 und 55.

75 Cippo: 41; 13° 45 und 48.

76 Cartulaire du chapitre, 655, Nr. 809: 28. Februar 1238. Zwei Wochen (31): ebd., 647, Nr. 804:
23. September 1234; drei Wochen (48): ebd., 655, Nr. 810: 3. Juni 1238.

10 Zs. Geschichte 139



Karte 2. Wundergeographie: Herkunftsorte der Lausanner Pilger (1232-1242),
ohne die beiden Reliquienreisen von 1235/1236

Neuenburg

b villars-
[ _ lelonmies e Corbiéres
Bavals & ® Sivriez
Epalinges
Mont
Chavannes hailly
Aubonne e '
Saint-Paul 1
e Gex
e Orsieres
® Léaz
0 15 30 km
. N 3 T
e R
® Rumilly
¥ Deutschland (2) ¥ «jenseits von Nantua» <> Mailand Gravas
Schwaben «jenseits des Juras» Turin

Bistum Besangon Bologna



Karte 3. Geographie der «Gefangenenbefreiungen»: Burgen und befestigte Orte,
an denen Gefangene festgehalten werden (1232-1242)

Cerlier/Erlach

"
b
B Mon-
Champvent Bl tagny fe Epenides
Les Clées o Biaz
® Bercher
®
.Cossonay
M vufflens
&) Lausanne B Rougemont
Allaman
()
Nyon ®
®
M Aigle
. @
Versoix Monthey .
®
Chatillon-en- - :I
Michaille B Ternier i
®
B Chaumont
9 15 30 km o
M Burgen und Tarme <* Novara @ Hagenau ® «jenseits des Juras» (2)

® unbestimmte Orte Lombardei Usiers



eines Deutschen in Hagenau belduft sie sich auf 36 Wochen (47). Unter den
gegebenen Haftbedingungen eine beachtliche Zeitspanne!”” Besonders spek-
takulir ist die Gefangenschaft eines Mannes von Mont (oberhalb von Lau-
sanne): Thn befestigte man in einer Scheune bei Les Clées mit Eisenfesseln
und Ketten an einem Baumstrunk. Der Ort sei so voller Ungeziefer gewesen,
dass der Ungliickliche weder schlafen konnte, noch iiberhaupt wagte zu
schlafen. Eines Nachts aber brachen alle Ketten, die Tiiren 6ffneten sich von
selbst, und er stand inmitten der Burg. Trotz hell leuchtendem Mondschein
und zahlreichen Wichtern, gelang es ihm, unbesehen die Mauer hinunterzu-
gleiten. Die Flucht wird dabei genauso dramatisch geschildert wie die Haft-
bedingungen (43)78.

Das Waadtlinder Wunderbuch stellt uns einer traditionellen «Feudalge-
sellschaft» gegeniiber, in der Gewalt und Gesetzeswillkiir vorherrschen. In
diesem Zusammenhang miissen wir schliesslich auch kurz Conons Rezep-
tion des traditionellen Wundertypus «des Gehidngten, der auf wunderbare
Weise errettet wird» erwihnen’. Verglichen etwa mit Saint-Gilles 14sst sich
in Lausanne jedoch keine diesbeziigliche «Spezialisierung» erkennen®,
Spiirbar wird hingegen Conons Anlehnung an literarische Vorlagen aus dem
Umfeld der Marienlegenden (24)3!. Zu unrecht scheint der Herr von Usiers
einen gewissen Johannes aufgehidngt zu haben. Mit Engelsgriissen wandte
sich der Betroffene eindringlich an die Jungfrau®?, bis ein voriiberziehender

77 Rudolf von Nangy lédsst seine Gefangenen beispielsweise fast verhungern (ebd., 644, Nr. 804:
9. Mai 1232).

78 Ebd., 654, Nt. 809: 24. Mérz 1237: «Feria .Ill.sequenti venit quidam de Monte super Lausan-
nam dicens quod captus tenebatur apud les Claies in quodam granario, et habebat compedes
in cruribus mirabilis, habentes quandam lingulam ferream qua firmabantur et quandam
catenam que firmabatur in quodam trunco, et ligabantur ei qualibet nocte brachia valde
stricte, et quando custodes recedebant, firmabant hostium a foris. Captivus vero reclamabat
beatam Virginem, et statim vincula manuum solvebantur, sed granarium ita erat plenum
buffonis et serpentibus et muribus quod nec audebat nec poterat dormire. Quadam nocte,
dum plorando exoraret beatam Mariam, soluta sunt ei vincula manuum et compedes cecide-
runt de pedibus suis et sera hostii soluta est, et ipse exivit granarium, et fuit in medio castro, et
vigiles erant super muros et in medio castro, et luna lucebat clare, et ipse accepit riortes quibus
plures fasciculi feni ligati erant et ligavit unuam ad aliam, et invenit quoddam lignum
apodiatum ad murum, per quod ascendit murum et ligavit funem suam ad unum merlo muri
et permisit se colare, et ita evasit et venit in capella beate Marie reddere gracias Deo et beate
Marie.»

79 Vgl u.a. F. GRaUs (wie Anm. 37), 125-134; P. SAINTYVES, Les cheminements d'un théme
miraculeux: le pendu miraculeusement suspendu, in: ders., En marge de la légende dorée, Paris
1930, 193-217 (Neudruck 1987, 644-661).

80 Miracula b. Egidii (wie Anm. 7): 1 (AB); 12; 15; 21; 22; 27.

81 B. pE GAIFFIER D’HESTROY, Un théme hagiographique: le pendu miraculeusement sauvé, in:
ders., Etudes critigues d’hagiographie et d’iconologie, Briissel 1964 (Subsidia hagiographica
43), 194-232.

82 Die magische Kraft marianischer Frommigkeitspraktiken gegen den schlechten Tod, vgl.
ETIENNE VvON BOURBON, Tractatus de diversis materiis praedicabilibus, hg. von A. LECOY DE

142



Junker schliesslich seine Stimme vernahm und ihn vom Strick schnitt. Lange
blieb Johannes wie tot am Boden liegen. Erst in der Nacht, nachdem ihm
Hugo, vermutlich als Leibzeichen®, seinen Fuss abschneiden liess, begann
dieser zu bluten. Johannes konnte nun plétzlich wieder sprechen und begab
sich sogleich zur Danksagung nach Lausanne®.

Wunderheilungen und Wiedererweckung totgeglaubter Kinder

Gegeniiber den «Gefangenenbefreiungen», die das Lausanner Sanktuar in
die Nihe der burgundisch-aquitanischen Pilgerzentren des 11. und 12. Jahr-
hunderts riicken, unterscheiden sich die Translations- und Reliquienfahrts-
wunder kaum vom allgemeinen Kanon mittelalterlicher Wunderbiicher.
Auch in threm Mittelpunkt stehen die traditionsreichen Wunderheilungen
mit dem typischen Schwergewicht auf dem zeitgendssischen Krankheitsbild
des contractus®. Die annalistische Schreibweise Conons erlaubt leider auch
hier nicht, die kulturhistorisch interessanten Krankheitsgruppen niher auf
ihre Ursachen hin zu untersuchen?®s.

Neben contracti, Blinden, Stummen und Gelihmten notiert der Autor
auch zwei Beispiele einer Wiedererweckung totgeglaubter Kinder (40 und
1¥)87. Die beiden Passagen sollten jedoch nicht als Hinweise auf ein soge-

LA MARCHE, Paris 1877, 102/103. - Vgl. auch den Anfang des Ave Maria im Kartular
(Cartulaire du Chapitre, 491, Nr. 589).

83 A. ERLER, Art. «Leibzeichen», in: Handwérterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte II (1978),
Sp. 1802-1804.

84 Cartulaire du Chapitre, 646/47, Nr. 804: 11. Oktober: «In festo sancti Germani venit quidam
de Usies, Johannes nomine, quem dominus Ugo de Usies fecerat suspendi iniuste, ut iste
dicebat. Sed ipse semper orabat beatam Virginem ne ipsum permitteret mori tali morte et
semper, quamdiu suspensus fuit, tam diu scilicet quod aliquis potuisset equitasse tantum per
quantum vie vox hominis potest audiri, dicebat salutationem beate Marie. Venit quidam
domicellus et abscedit restem quo ille suspensus fuerat, et ille cecidit et fuit quasi mortuus, et
positus fuit ei ignis in palma nec ipse se movit. Tandem dictus dominus Ugo fecit ei pedem
abscidi, tamen sanguis inde non exivit usque ad noctem. Tunc locutus fuit et venit gracias
reddere beate Marie.»

85 Ein breitgefdchertes Spektrum von «Gliederverkriippelungen», vgl. u.a. P.-A. SIGAL, Com-
ment on concevait et on traitait la paralysie en Occident dans le haut Moyen Age (V- XII¢
siécles), in: Revue d’Histoire des Sciences 25/1 (1971), 193-211.

86 Wunderheilungen: 12 contracti und 1 Lahmer; 8 Blinde; 3 Stumme; 2 lahme Hinde; 1 Beses-
sene; 1 Fall von Bettldgerigkeit; 1 unspezifisch schwere Krankheit; 1 Verletzung. — Vgl. P.-A.
SIGAL, Maladie, pélerinage et guérison au XII* siecle: les miracles de saint Gibrien & Reims, in:
Annales E.S.C. 24 (1969), 549-552.

87 Cartulaire de Chapitre, 650, Nr. 806: 13. April 1236: «Prima dominica post octavas Pasce
venit quedam mulier de Taurino, dicens quod quidam filius suus parvulus mortuus fuit, et
ipsa eum redidit beate Marie Lausannensi, et statim puer revixit. Mater vero attulit Lausan-
nam camisiolam pueri, reddens gracias beate Marie Lausannensis.» — Ebd., 653, Nr. 808:
1236: Die Prediger, die durch das Lausanner Episcopat gesandt wurden berichten: «(...) quod
apud Vuindemis quendam puerum beata Maria revixisset.»

143



nanntes sanctuaire a répit®® interpretiert werden, d.h. als heilige Stétte, wo
tote Kinder zum «Leben» erweckt werden, um nachtréglich ihre Taufe zu
vollziehen®®. Dieser fest umschriebene Wundertypus lédsst sich vereinzelt
schon in karolingischer Zeit nachweisen®®. Die diesbeziigliche «Spezialisie-
rung» bestimmter Heiligen (darunter auch Marias) datiert aber friihestens
aus dem 14. Jahrhundert. Eine wesentliche Rolle spielt dabei die zuneh-
mende Ausgrenzung «bdser Toter» aus der Gemeinschaft der Lebenden und
der Verstorbenen, ein Phdnomen das sich nicht nur hinsichtlich der unge-
tauften Neugeborenen beobachten lidsst’!. Das «Totenerweckungswunder»
biblischen Ursprungs ist jedoch ein traditioneller Bestandteil der mittelal-
terlichen Hagiographie. Es handelt sich um eine «reale» Wiederbelebung,
nicht um eine kurzfristige, die darauf zielt, die fehlende Taufe nachzuho-
len®2, Die im ausgehenden Mittelalter ansteigende Zahl der « Taufwunder»
geht im {ibrigen auch mit einem wachsenden Interesse einher, das die Wun-
derbiicher an der Gruppe der Kinder und Sduglinge bekunden. Doch wih-
rend sich wenige Jahre vor den Lausanner Ereignissen die Jungfrau von
Chartres (zwischen 1210 und 1225) schon vorzugsweise todlich verunfallter
Kinder annahm?3, schenken ihnen Conons Wunderbiicher «Unserer Lieben
Frau» noch kaum Beachtung. Der Muttergottesschaftsgedanke scheint der
religiosen Vorstellungwelt der Waadtldnder Gldubigen noch weitgehend
fremd.

88 Vgl. u.a. P. SAINTYVES, Les résurrections d’enfants mort-nés et les sanctuaires a répit, in: Revue
d’ethnographie et de sociologie, 2. Serie, II, 3/4 (1911), 65-74 (En marge de la légende dorée,
Neudruck Paris 1987, 625-644), und den jiingsten Beitrag von J. GELis, De la mor! ¢ la vie: Les
«Sanctuaires a répity, in: Ethnologie frangaise 11 (1981), 211-222.

89 O. VaseLLA, Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Zeitschrift fiir Schweize-
rische Kirchengeschichte 60 (1966), 1-71 (2ff.). Vgl. dazu die Kritik von C. SANTSCHI, Les
sanctuaires a répit dans les alpes occidentales, in: SZKG 79 (1985), 47-143,

90 M. RUBELLIN, Entrée dans la vie, entrée dans la chrétienté, entrée dans la société: autour du
baptéme a I'épogue carolingienne, in: Les entrées dans la vie. Initiations et apprentissages. XII°
Congrés de la Société des historiens médiévistes de I'Enseignement supéricur public, Nancy
1981, Nancy 1982, 38, und fiir das 12. Jahrhundert H. PLATELLE, L enfant et la vie familiale au
moyen dge, in: Mélanges de science religieuse 39 (1982), 67-85.

91 Im 12. und 13. Jahrhundert war es den Laien, nach den Synodalbeschliissen zu urteilen, noch
erlaubt, in Abwesenheit eines Priesters gleich nach der Geburt die Taufe selbst zu vollziehen.
Vgl. u.a. O. PONTAL, Les statuts synodaux francais du XIII siécle, précédés de I'historique du
synode diocésain depuis ses origines, Bd. 1, Paris 1971 (Collection de documents inédits sur
I’histoire de France II1/9), 55. — Zahlreiche spidtmittelalterliche Belege lassen vermuten, dass
das Verbot erst in nachtridentinischer Zeit wirklich durchgesetzt werden konnte.

92 Vgl. N. OHLER, Zuflucht der Armen. Zu den Mirakeln des Heiligen Annos, in: Rheinische
Vierteljahresbliitter 48 (1984), 1-33 (13-18), A. VAUCHEZ, La sainteté en Occident aux der-
niers siecles du Moyen Age. D’apreés les procés de canonisation et les documents hagiographi-
ques, Rom 1981 (Bibliothéque de I’Ecole frangaise d’Athénes et de Rome, 1/241), 544-558,
und jiingst CH. KROTZEL, Parent-Child Relations in Medieval Scandinavia According to
Scandinavian Miracle Collection, in: Scandinavian Journal of History 14 (1989), 21-37.

93 Vgl. Les miracles de Notre-Dame de Chartres (wie Anm. 6): II; IX; XII; XXII-XXV.

144



Geschlechtsspezifische Strafwunder

Nicht nur der niedrige Prozentsatz von Kindern unter den Wunderprot-
agonisten, auch die geringe Beteiligung von Frauen am Wundergeschehen
schldgt erneut eine Briicke zu den Mirakelbiichern des burgundisch-aquita-
nischen Siidens®. Einzig der Translationsbericht und die erste Reise weisen
einen bedeutenderen Anteil Frauen auf. Wihrend der Reliquieniiberfiihrung
(im April 1232) ist es die Hélfte der Betroffenen (8:4). Die verhédltnisméssig
starke Prasenz von Frauen in der Anfangsphase des Wundergeschehens ist
im {iibrigen ein wichtiger Hinweis auf ihre kultférdernde Bedeutung, was
auch Beispiele aus England, der Normandie und Nordfrankreich bekrafti-
gen?. Anlisslich der Reliquienreise durch die Gebiete der Herren von Genf
und Faucigny (Didzese Genf) belduft sich ihr Anteil sogar auf sieben gegen-
iiber neun Minnern.

Einem moglichen Grund dieser zahlenmissigen Untervertretung nihern
wir uns, wenn wir unser Blickfeld auf qualitative Gesichtspunkte der Lau-
sanner Wunderbiicher erweitern. Bemerkenswert sind in dieser Hinsicht die
frauenspezifischen Strafwunder, die sich wihrend der Translation und der
ersten Reliquienfahrt zutragen. Das Strafwunder umschreibt einen didak-
tisch-disziplinierenden Wundertypus, der von weltlichen Ubergriffen auf
Kirchenbesitz bis hin zur Uberschreitung des sonntiglichen Arbeitsverbotes
reicht. Die Mirakelforschung der letzten Jahre beriicksichtigte vorwiegend
den ersten Typus®. Die ausgesprochen geschlechtsspezifischen Unter-
schiede, die das Strafwunder charakterisieren, wurden bislang jedoch kaum
beachtet. Beispiele wie Lausanne oder Soissons®’ veranschaulichen hingegen
einpriagsam, dass die in den Wunderbiichern thematisierten religiosen Ver-
fehlungen je nach Geschlecht stark divergieren konnen, und verdeutlichen
v.a., in welchem Masse sie unterschiedlichen Wertmassstiben unterzogen
wurden. Nur ein Strafwunder der Lausanner Miracula betrifft einen ehedem
blinden Mann. Er versdumte es, sein Geliibde einzuldsen. Traditionsgemass
wird dies mit dem erneuten Ausbruch der Krankheit geahndet (39)%. Die

94 Vgl. Tabelle 1. Gesamthaft beliuft sich das Geschlechterverhiltnis in Lausanne auf 54 Min-
ner zu 20 Frauen, d.h. 73% zu 27%. Detaillierter ergibt sich folgendes Bild: 20 Frauen
(1 Médchen); 47 Minner (1 Greis); 4 Knaben (2 parvi und 2 pueri); 2 Sohne a 7 und 15 Jahre
und 1 Jiingling. - Vgl. Anm. 9.

95 Vgl. Miracula sanctae Mariae Constantiae XXX-XIII (wie Anm. 6), 382-383; Hermann von
Tournai (wie Anm. 6): I, 9-10; II 6 und 10 (dazu auch Guibert von Nogent (wie Anm. 6),
382/383), und Lettre de I'abbé Haimon (wie Anm. 6), 113-139.

96 Vgl. H. PLATELLE, Crime et chdtiment i Marchiennes. Etude sur la conception et le fonction-
nement de la justice d’apres les Miracles de sainte Rictrude, in: Sacris Erudiri 24 (1980),
155-202, wie Anm. 38.

97 Vgl. HuGo FARSIT (wie Anm. 6); XIX und XXII, Sp. 1791C/92A und 1792D-94A (dazu auch
XVI; XXI; XXIII).

98 Cartulaire du Chapitre, 650, Nr. 806: 2.Februar 1236.

145



frauenspezifischen Strafwunder weisen demgegeniiber ausnahmslos in den
Bereich ritueller Unreinheit und sexuell konnotierter Siindhaftigkeit®. Be-
sonders eindriicklich illustriert dies ein Fall, der sich wiahrend der ersten
Reliquienfahrt durch das Genfer Gebiet zutrug (50): An den Vigilien der
Jungfrau (vermutlich der Geburt Mariens am 8. September) gelangten die
Lausanner Prediger nach Pouilly. Die Leute der Gegend stromten in die
Kirche. Die Geistlichen warnten bei dieser Gelegenheit, niemand diirfe die
Vigilien durch Unkeuschheit beschmutzen. Als nun fiinf Frauen, die augen-
scheinlich zuvor gesiindigt hatten, lachend die Kirche betraten, stiirzten sie
wie von Epilepsie befallen zu Boden und blieben die ganze Nacht hindurch
liegen. Am néchsten Tag erst konnte man ihnen die Beichte abnehmen, und
sie gelobten darauf feierlich, nie mehr am Samstag oder an den Vigilien der
Jungfrau «fleischlich» zu siindigen!?, Offenkundig ist hier die Parellele zu
den fiinf térichten Jungfrauen (Mt 25, 1£1.)!%!, In eine dhnliche Richtung zeigt
auch der Wunderbericht einer Frau aus der Di6zese Besangon (8). Mit der
Begriindung, das kranke Auge einer ihrer Schwestern heilen zu wollen, bat sie
den Kirchenwichter um etwas Reliquienessig!®2. Die Fliissigkeit wurde in
ein Gefidss aus Holz gegossen. Doch in dem Augenblick, als sie den Behilter
auf ihren Schoss legte, brach er auseinander. Die Frau gestand sogleich, den
heilbringenden Essig zu «schindlichen» Zwecken bestimmt zu haben - ein
Hinweis auf den weitverbreiteten « Wunderzauber» mit sogenannten Sekun-
dér- oder Kontaktreliquien!?®. Dass das Holzgefiss erst in dem Moment
brach, als die Frau es auf ihren Schoss legte, wobei der Begriff Schoss als
Metonymie fiir die Geschlechtsteile zu verstehen ist, fordert die sexuelle
Konnotation auch dieses Wunderberichtes zu Tage. Charakteristisch fiir

99 F. Graus, Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Merowinger. Studien zur Hagiographie
der Merowingerzeit, Prag 1965, 79, und jiingst J. DALARUN, Eve, Marie ou Madeleine? La
dignité du corps féminin dans I’hagiographie médiévale (VIe-XII¢ s.), in: Medievales 8 (1984),
18-32.

100 Cartulaire du Chapitre, 651/52, Nr. 807: «Apud Pollie quinque mulieres, que com populo
tocius terre venerant vigilare ante reliquias beate Marie quamvis predicatores proibuissent
ne quis pollueret beate Marie per incontinenciam, quia non continuerunt ceciderunt morbo
quasi caduco quando intraverunt ridendo in ecclesiam, et ita in terra iacuerunt due usque ad
mediam noctem et .III. usque mane, et coram omnibus confesse fuerunt. Voverunt quod de
cetero non peccarent carnaliter in vigiliis beate Marie et diebus sabatis.»

101 W. LEHMANN, Die Parabel von den térichten und kiugen Jungfrauen. Eine ikonographische
Studie m. e. Anhang iiber die Darstellung der anderen Parabeln Christi, Diss. Belin 1916.

102 P. SAINTYVES, De l'immersion des reliques aux baignades des statues saintes dans le christia-
nisme, in: Revue de I'histoire des religions 107 (1933), 144-196 (hier: 180-187).

103 Cartulaire du Chapitre, 644, Nr. 804: 15. April: «Feria .V. peciit quedam mulier de terra
Bisuntina a custode reliquiarum de vinagio in quo fuerant intincte reliquie beate Virginis, et
illud posuit in quadam pixide lignea et pixidem posuit in sinu sua, dicens quod illud poneret
in occulis cuiusdam sororis sue. Sed statim pixis sine aliqua violencia fracta fuit et vinagium
recollectum, et mulier confessa fuit quod in pravos usus illud volebat expendere, quod tamen
beata Virgo noluit sustinere.»

146



mittelalterliche Wunderbiicher ist, dass sie die Krankheitsursache nur dus-
serst selten siindigem Verhalten zuschreiben!%. Wenn Conon diese Grund-
haltung nun gerade im Falle einer «verkriippelten» Frau durchbricht (10)05,
ldsst sich schliesslich auch dieses Beispiel als weiteres Indiz fiir das «archai-
sierende» Frauenbild interpretieren, das sich durch den Typus der ge-
schlechtsspezifischen Strafwunder Lausannes zieht.

Frommigkeitspraktiken

Ahnlich traditionellen Ziigen begegnen wir auch hinsichtlich der von Co-
non geschilderten Frommigkeitspraktiken, wenngleich uns der Autor nur
einen schmalen, kaum umfassenden und v.a. klerikal gefilterten Einblick
gewdhrt. Als erstes sollte dabei die verschiedentlich vertretene Meinung
revidiert werden, bei den Reliquienreisen von 1235/36 hitten die vom Ka-
pitel beauftragten Prediger eine Marienstatue mitgetragen!%, Die These
diirfte sich vermutlich auf das Mandement pour ordonner une collecte en
Javeur de I’Eglise de Lausanne stiitzen, eine Filschung aus dem 14. Jahrhun-
dert'”’. In den Lausanner Wunderbiichern selbst ist nirgends von einem
imago oder einer effigie der Muttergottes die Rede!%8. Im Mittelpunkt des
«magischr-religiosen Wundergeschehens stehen ausschliesslich die Reli-
quien der Kathedrale!?. Die Waadtlinder Marienverehrung erweist sich als
sdkularer Reliquienkult, der kaum von neueren Frommigkeitsformen

104 R. HiesTAND, Kranker Kénig - kranker Bauer, in: Der kranke Mensch in Mittelalter und
Renaissance, hg. von P. WUNDERLI, Diisseldorf 1986 (Studia humaniora 5),61-78,und C. L.
P. TrUB, Heilige und Krankheit, Stuttgart 1978 (Geschichte und Gesellschaft. Bochumer
Historische Schriften 19), 13-18.

105 Cartulaire du chapitre, 644, Nr. 804: 18. April 1232: «Quedam mulier de Melduno contracta
fuerat pro peccato suo, et exoravit beatam Virginem, et sanata fuit in capella.»

106 H. MEYLAN, Aspects de la cathédrale (wie Anm. 22), 10-12.

107 I Mandements pour ordonner une collecte en faveur de I’Eglise de Lausanne, incendiée en
1216, in: Le conservateur suisse, ou recueil complet des étrennes helvétiennes, éd. augmentée,
t. III, Lausanne 1813, 30-33. Zur Datierung, vgl. M. SCHMITT, Mémoires historiques sur le
diocése de Lausanne, Bd. 11, Freiburg 1859 (Mémorial de Fribourg. Recueil Périodique 5), 8.

108 Einzig im Streit mit dem Stift Sankt-Marius wird das Herumtragen einer Marienstatue
erwdhnt: «Discordia orta fuit inter capitulum Lausannense et domum sancti Marii, quia
quidam canonici sancti Marii iverant predicare pro cooperienda ecclesia sancti Marii, que
combusta fuerat com ceteris ecclesiis Lausannensibus, et duxerant secom predicatores qui
predicaverant ex parte beate Marie Lausannensis et portaverant ymaginem beate Marie et
receperant vota et tuallas que debebantur beate Marie et inde damnum intulerant operi
beate Marie, quod eius predicatores nesciebant estimare.» (Cartulaire du Chapitre, 712-14,
Nr. 891: November 1236).

109 Offen bleibt allerdings, woraus der Reliquienschatz in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts
zusammengesetzt war, da samtliche Inventare aus spéterer Zeit datieren. Vgl. La cathédrale
de Lausanne. 700¢ anniversaire de la consécration solennelle. Catalogue de I'exposition,

147



durchdrungen ist. Es bleibt in erster Linie ein Kult der Beriihrung''®, dem die
Bilderfrommigkeit, die sich gerade zu Beginn des 13. Jahrhunderts verbrei-
tete, und ihre Neugewichtung des Blickes noch fremd ist!'!l.

Charakteristisch fiir traditionelle, auf Reliquien ausgerichtete Glaubens-
praktiken ist das oben geschilderte Strafwunder der Frau aus der Didzese
Besancon (8)'!2. Als weiteres Beispiel liesse sich das Heilungswunder einer
stummen Frau anfiihren, die den Kaplan mittels Zeichen bat, er solle ihr zur
Heilung das Reliquiar auf das Haupt legen (22)!!3. Die jiingst noch vertretene
Ansicht, Conon von Estavayer sei den «magisch»-religiosen Heilpraktiken
gegeniiber kritisch eingestellt, lisst sich grundsitzlich nicht belegen!!'.

Die Frommigkeitsformen beschrinken sich weitgehend auf die den Wun-
derbiichern eigene, unspezifische Form des «Gebetes», das Conon mit dem
Begriff exorare zusammenfasst!!®>. Nur einmal findet sich der ambivalente
Ausdruck invocare (45) als Gebet und Beschworung zugleich. Kriftiger und
energischer, von Trinen begleitet, ist Conons Verwendung von reclamare
(36 und 43), das vorzugsweise den Wundertypus der «Gefangenenbefreiun-
gen» begleitet. Das nur einmal genannte clamare (56) enthilt traditionsge-
miss eine stark fordernde Komponente, droht der wiederholt in seiner
Hoffnung auf Heilung enttduschte Kranke doch, er werde sich nie mehr zur
Muttergottes begeben, wenn sie ihn nicht augenblicklich erhére!'e. Zum

Lausanne 1975, 109-125; E. DUPRAZ (wic Anm. 4), 85-88; C. SANTsCHI (wie Anm. 2), 98-99.
- Vgl. auch M. REYMOND, L'«Acte de consécration» de la cathédrale de Lausanne, in:
Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 4 (1910), 258-271.

110 E. DELARUELLE, La spiritualité des peélerinages & saint Martin de Tours du V¢ au X¢ siecle, in:
Pellegrinaggi e culto dei santi in Europa fino alla prima crociata. Atti del quarto convegno del
centro di studi sulla spiritualita medievale, Todi 1963, 199-243.

111 H. BELTING, Das Bild und sein Publikum im Mittelalter: Form und Funktion frither Bildtafeln
der Passion, Berlin 1981; A. VAUCHEZ (wie Anm, 92), 519-529.

112 Vgl. Anm. 103.

113 Cartulaire du Chapitre, 646, Nr. 804: 29. Juni 1233: «Quedam mulier fuerat muta per .XV.
dies, que in festo apostolorum Petri et Pauli signum fecit capellano reliquiarum quod
cuppam in qua erant reliquie poneret super caput eius, quod et capellanus fecit, et ipsa statim
loquelam recepit.» — Vgl. auch Anm. 134 unten (die «magisch»-religdse Verwendung des
Tuches).

114 C. SANTSCHI (wie Anm. 2), 102. Die Autorin verwendet Begriffe wie Aberglaube und Magie,
ohne sie kritisch zu hinterfragen. Dass der Kelch auf dem Schoss der Frau aus der Dibzese
Besancon bricht, interpretiert sie als Strafe fiir die Reliquienmagie, nicht fiir den unrechten
Gebrauch, den die Frau damit beabsichtigte. Zu dieser abwertenden Haltung, die Santschi
im iibrigen mit E. DUPRAZ (wie Anm. 4), 89 teilt, vgl. R. C. FINUCANE, The Use and Abuse of
Medieval Miracles, in: History 60 (1975), 1-10.

115 Exorare: 6;10; 11; 15; 17;37; 38; 39; 6° 13°,42; 43; 47, 48; 50; 51; 51; 53; 55 und 57. - Vgl. N.
OHLER, Alltag im Magdeburger Raum zur Zeit der heiligen Elisabeth, in: Archiv fiir Kultur-
geschichte 67 (1984), 1-40 (insbes. 29-34).

116 Eine hiufig anzutreffende «Erpressung» der Heiligen. Vgl. Cartulaire du Chapitre, 657, Nr.
811: 3. Mai 1242. — Vgl. Art. «clamory, in: J. F. NIERMEYER, Mediae Latinitas Lexicon minus,
185, und L. K. LITTLE, La morphologie des malédictions monastiques, in: Annales E.S.C. 34
(1979), 43-60.

148



«Gebet» gesellt sich in den meisten Fillen der Hinweis, die Betroffenen
hitten sich Maria iibergeben (se reddere)'!’. Dies darf jedoch nicht mit einer
Personeniibergabe (traditio personae) und damit dem Rechtsstatus der
Schutzzensualitit gleichgestellt werden!!8, den Conon mit dem Terminus se
vovere umschreibt. Denn die Ubergabe, bzw. das se reddere, ist fiir den
Glédubigen nicht mit rechtlichen, sondern einzig mit «moralischen» Auflagen
verbunden. Es handelt sich um eine allgemeine, symbolische Schutzgebirde,
die im spétmittelalterlichen Wallfahrtswesen vorherrscht!'®. Auf «Gebet»
und «Ubergabe» folgt schliesslich die obligate Danksagung!?, zu der man
sich meist nach Lausanne in die Kapelle der Jungfrau begibt!?!. Die Buss-
und Beichttheologie des 12. Jahrhunderts scheint die Waadtlinder Gliubi-
gen noch kaum erfasst zu haben'?2. In Zusammenhang mit den fiinf torichten
Frauen aus Pouilly wird kurz das Beichtsakrament erwihnt, bezeichnender-
weise aber in seiner iiberholten Form als dffentliche Beichte (50). Trianen
werden zwar immerhin in sieben Fillen angefiihrt, doch handelt es sich mit
einer Ausnahme'?* um Trinen der Angst und «Verzweiflung» in Gefangen-
schaft oder sonstigen Notsituationen!?*. Der einzige Beleg «neuartiger»
Frommigkeitsformen ist eine Hostienelevation zu den Vigilien des heiligen
Benedikts (42)125,

Die stark an historiographischen Modellen orientierte Wundergeschichts-
schreibung Conons von Estavayer verunmdéglicht uns einen tiefergehenden
Einblick in die sozio-6konomische und sozio-kulturelle Sphire der Stadt und
Landschaft Lausannes in der ersten Hélfte des 13. Jahrhunderts!26. Obwohl

117 Sereddere: 1;4;6;7;9; 12; 13; 14; 25; 27; 32; 34; 40; 41; 46. - Vgl. A. Vauchez (wie Anm. 92),
530-540.

118 Vgl. Anm. 136 unten.

119 Vgl. uv.a. jiingst P. HoFFmMaNN und P. Douwms (Hg.), Die Mirakelbiicher des Klosters Eber-
hardsklausen, Diisseldorf 1988 (Publikationen der Gesellschaft fiir rheinische Geschichts-
kunde 64).

120 Danksagung: 6; 14; 16; 18; 24; 36; 37; 38; 39; 40; 41; 1°; 16°; 43; 46; 47; 48; 50; 51; 53 und 57.

121 Nach Lausanne: 13; 32; 34; 37; 39; 40; 41; 6°; 46; 48; 50; 51; 52; 53: 55 und 57. — Ausdriicklich
in die Kapelle der Jungfrau: 10; 20; 38; 1°; 43; 45; 47.

122 Groupe de la Bussiére, Pratiques de la confession des Péres du désert & Vatican II. Quinze
études d’histoire, Paris 1983; C. VOGEL, Le pécheur et la pénitence au moyen dge, Paris 1969
(Chrétiens de tous les temps 30).

123 Ein fiir die Vernachldssigung seines Geliibdes bestrafter Mann aus Saint-Paul weint, tut
Busse und ist iiber sein Vergehen betriibt (39). Vgl. Anm. 138 unten.

124 Trénen: 36; 37; 39; 1° 6° 13°; 43. - Vgl. auch L. BEszaRD (DE MAMERS), Les larmes dans
I'épopée, particulierement dans I'épopée francaise jusqu’a la fin du XII° siécle. Etude de
littérature comparée, Phil. Diss., Strassburg; 1903; P. ROUSSET, L émotivité a I’époque ro-
mane, in: Cahiers de civilisation médiévale 1 (1957), 53-67.

125 Cartulaire du chapitre, 653/654, Nr. 809: 20. Mirz 1237: «In vigilia sancti Benedicti venit
quedam mulier de Orseres apud Lausannam, que per .VIL. annos fuerat ceca. Que com
interesset maioris misse sollemnis, quando corpus Christi elevabatur, et exoraret beatam
Virginem, statim visum recepit.» — Vgl. H. B. MEYER, Die Elevation im deutschen Mittelalter
und bei Luther, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 85 (1963), 162-127.

149



der Grundtenor der Sammlung ein lindlicher ist, d.h., die wenigsten Betrof-
fenen stammen aus der Stadt selbst, fehlen jegliche Hinweise auf Nachbar-
schaftsbeziehungen, Familienstrukturen oder einsetzende Diffenzierungs-
und Marginalisierungstendenzen einer Landschaft, die von den Problemen
zunehmender Geldwirtschaft erfasst wird. Gewiss lassen sich 6konomische
oder gesellschaftliche Entwicklungen kaum iiber Wunderbiicher alleine er-
fassen. Doch erlauben sie sie zuweilen, uns der zeitgendssischen Wahrneh-
mung wirtschaftlicher oder sozialer Verinderungen anzunihern. Obwohl die
Lausanner Miracula ein nur allzu liickenhaftes Bild der sozio-6konomischen
Voraussetzungen der Waadtlinder Wunderwelt vermitteln, lassen sie indes,
durch die anhaltenden Kriegswirren bedingt, eher auf «riickstdndige» Ver-
hiltnisse schliessen!?’. Von Geld als Ziel und Zweck der Geiselnahmen ist in
Conons Wunderannalen nirgends die Rede!?8. Ein eigentiimliches Schwei-
gen lastet ferner auch auf dem Gewinn, der anldsslich der beiden Reliquien-
reisen von 1235/36 erzielt wurde. Lediglich erahnen kénnen wir, dass die
Fahrt durch die Didzese Genf weniger ertragreich ausgefallen sein muss als
erhofft. Hitte das Domkapitel sonst wohl so schnell eine zweite Gesandt-
schaft Geistlicher ausgeschickt? Beachtenswert sind in diesem Zusammen-
hang die ausgeprigten Unterschiede zu Hermanns von Tournai Schilderung
(1143) der Laoner Reliquienreise (1112/1113), Schilderung, die von einer
minutidsen «Buchfithrung» iiber die Wundereinkiinfte zeugt. Der Benedik-
tiner der Reformabtei Sankt-Martin!?® — er scheint darin die «Rechenhaftig-
keit»130 der zeitgenOssischen Kaufleute zu teilen — notiert aufmerksam den
Geldwert der Spenden und ist auch stets genauestens iiber den Reichtum
derer im Bilde, denen ein Wunder zuteil wird!3!. Aus der Gegeniiberstellung
von Laon und Lausanne wird deutlich, wie wenig noch das Denken des

126 Vgl. Karte 2. Wie etwa gleichzeitig (verfasst wurde das dortige Wunderbuch zwischen 1210
und 1225) das Mariensanktuarium in Chartres (vgl. Anm. 6), ist auch Lausanne ein Wall-
fahrtsort ausgeprigt lindlicher Natur, Stadter sind im Wundergeschehen kaum prisent (vgl.
Cartulaire du Chapitre, 654, Nr. 809: 24. Februar 1938).

127 Vgl. D. ANEX-CABANIS, La vie économique & Lausanne au Moyen Age, Lausanne 1978 (BHY
62).

128 A. MURRAY, Money and Robbers (900-1100), in: Journal of Medieval History 4 (1978),
55-93.

129 G. NIERMEYER, Die Miracula s. Mariae Laudunensis des Abtes Hermann von Tournai:
Verfasser und Entstehungszeit, in: Deutsches Archiv 27 (1971), 137-174.

130 E. MASCHKE, Das Berufsbewussisein des mittelalterlichen Fernkaufmanns, in: Beitrdge zum
Berufshewusstsein des mittelalterlichen Menschen, hg. von P. WILPERT, Berlin 1964 (Miscel-
lanea mediaevalia. Vertffentlichungen des Thomas-Instituts an der Universitit Kéln 3),
306-335.

131 Vgl. u.a. HERMANN vON ToURNAI (wie Anm. 6): II, 4 und 22, Sp. 975D und 987/988A. - Vgl
R. KAISER, Das Geld in der Autobiographie des Abtes Guibert von Nogent, in: Archiv fiir
Kulturgeschichte 69 (1987), 289-314, und H. W. NickLis, Geldgeschichtliche Probleme des
12. und 13. Jahrhunderts im Spiegel zeitgendssischer Geschichtsschreibung, 2 Bde., Hamburg
1983 (Numismatische Studien VIII/1 und 2).

150



Domprobstes auf den Geldwert der Spenden und die materiellen Verhilt-
nisse der Betroffenen geschérft oder sensibilisiert ist. Unverhiltnismissig
bescheidener fallen gegeniiber Laon auch die Einnahmen des Lausanner
Mariensanktuars aus. Fiihrend sind die wenig ertragreichen Fussfesseln und
Eisenketten, mit denen befreite Gefangene das Kircheninnere ausstatten'32.
Daneben werden nur vier andere Formen von Votivgaben erwihnt, etwa als
eine Frau aus Turin das Hemdchen ihres zum Leben wiedererweckten Kna-
ben darbrachte (40)!, Ferner werden ein Tuch (das vermutlich liturgischen
Zwecken diente'*) und schliesslich noch eine Wachshand (7) aufgefiihrt!%,
Nur an einer Stelle erwdhnt Conon einen sanctor!36, d.h. eine Personeniiber-
gabe (Schutzzensualitét), an die in diesem Fall ein jahrlicher Kopfzins von
vier Denaren gebunden ist (31)!37. Kurz, das Lausanner Wunderbuch hin-
terldsst den Eindruck, dass verglichen mit England, dem heutigen Nord-
frankreich, Belgien und dem am siidfranzésischen Handelsnetz angeglieder-
ten Rocamadour Geld den Bereich religidser Praktiken und Vorstellungs-
muster noch kaum beriihrt hat. Auch scheint es mir in diesem Zusammen-
hang bezeichnend, dass nur an einer Stelle auf den Bereich «Arbeit» einge-
gangen wird. Ein fast ganz erblindeter Mann aus Saint-Paul neben Evian (39)
wandte sich an die Jungfrau und gelobte, fiir seine Heilung nach Lausanne zu
pilgern. Einmal genesen, vergass er sein Geliibde nur allzu schnell. Er begab
sich zwar nach Lausanne, aber aus geschiftlichen Griinden, nicht, um das
Geliibde einzuldsen: pro mercato, sed non pro voto, wie Conon prézisiert!3s.

132 Eisenketten als Votivgaben: 14; 17; 25; 32; 33; 37; 39; 6°;, 45; 46 52; 53 und 55.

133 Vgl. Anm. 87.

134 Tuallia: Cartulaire du Chapitre, 647, Nr. 804: 12. Oktober: «Die sequenti venit quidam qui
infirmitate magna detinebatur et apportavit beate Marie quandam tualliam. Quando tual-
liam super se habebat, sanus erat; quando tualliam de super se auferebat, infirmitate sua
detinebatur et turpiter concuciebatur.» — Vgl. J. F. NIERMEYER (wie Anm. 116), 1047. Der
Begriff tuallia (Tuchart) ist nicht im Glossar von Du CANGE. Interessanterweise findet sich
im Kartular ein zweiter Beleg anlésslich des Streites zwischen Sankt-Marius und dem Dom-
kapitel: Die Kanoniker von Sankt-Marius hétten Geliibde und Tiicher, die sie eigentlich der
Jungfrau schuldeten, entgegengenommen (vgl. Cartulaire du Chapitre, 713, Nr. 891 und
Anm. 113).

135 Ebd., 644, Nr. 804: 14. April: «Feria .IIII. sequenti venit quedam mulier et adtulit quandam
manum ceream, dicens quod ipsa fuerat diu contracta de una manu et reddidit se beata
Virgini, et statim manus eius fuit sanata.»

136 K. ScuuLz, Zum Problem der Zensualitit im Hochmittelalter, in: Beitrdge zur Wirtschafis-
und Sozialgeschichte des Mittelalters. FS Herbert Helbig zum 65. Geburtstag, K6ln/Wien
1976, 86-127. Im Gegensatz zu Flandern und dem niederrheinischen-westfilischen Raum,
Nordfrankreich und dem bayerischen Raum ist die Zensualitit in den Gebieten der heutigen
Eidgenossenschaft noch nicht weiter erforscht. - Vgl. auch D. ANEX-CABANIS, Le servage au
Pays de Vaud (XIII*-XVI siécle), Lausanne 1973 (BHV 47).

137 Cartulaire du chapitre, 647, Nr. 804: 23. September 1234: «(...), ubi se vovit beate Marie per
JII1. denarios annuatim ei reddendos et ipsa eum liberavit.»

138 Ebd., 650, Nr. 806: 2. Februar 1236: «In purificationis die venit quidam de Sancto Paulo qui
ex maiori parte amiserat visum, et exoravit beatam Mariam ut ei visum redderet, et promisit

151



Schluss

Das didzesane Wallfahrtszentrum Lausanne der Jahre 1232 bis 1242 ist
zusammen mit Rocamadour und Déols einer der éltesten Belege weltlicher
Marienfrommigkeit ausserhalb ihres nordfranzdsisch-belgischen Ursprung-
herdes. Inhaltlich ist das Waadtlinder Mariensanktuarium der Heiligen-
verehrung des burgundisch-aquitanischen Siidens niher verwandt als den
Wallfahrtsstdtten nordlich der Loire, die in verstirktem Masse die 6kono-
mischen, sozialen und religiosen Umwilzungen ihrer Zeit bezeugen. Im
Vergleich zu diesen Wunderbiichern treten die archaisierenden Formen und
Inhalte zu Tage, welche die Waadtlinder Marienfrommigkeit in der ersten
Hilfte des 13. Jahrhunderts prigen und sie zu einem sonderlichen Beispiel
der Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem machen. Mit dem burgundisch-
aquitanischen Siiden des 11. und 12. Jahrhunderts teilt Lausanne die zen-
trale Bedeutung, die sie dem «feudalen» Wundertypus der «Gefangenenbe-
freiungen» einrdumen, sowie das geringe Interesse, das in diesem Kultur-
raum auf religioser Ebene Frauen und Kindern entgegengebracht wird. Wie
Saint-Gilles, Saint-Leonard, Conques oder Rocamadour muss auch Lau-
sanne als Antwort auf die raum- und zeitgebundenen Probleme vornehmlich
landlicher Gesellschaften verstanden werden, die das gemeinsame Schicksal
anhaltender Kriege und Fehden verbindet. Conon von Estavayers Wunder-
biicher sind folglich in erster Linie Spiegel der politischen Wirren, Instabili-
tit und Gewalt, die dem Ausbau der savoyischen Landesherrschaft voraus-
gehen.

quod ipse eam requireret in monasterio suo Lausanne, et statim visum recuperavit. Apud
Lausannam vinit postea pro mercato, sed non pro voto, et quando domi venit, amisit visum.
Postea plorans, penitens et compunctus peciit misericordiam et exoravit beatam Virginem,
promittens ei quod eam requireret Lausanne, et statim visum recupervait, et venit gratias
reddere Lausanne, in die purificationis.»

152



	Gewalt und Frömmigkeit : die Waadtländer Landschaft im Spiegel : Conon von Estavayers Wunderbücher "Unserer lieben Frau von Lausanne" (1232-1242) : ein Beitrag zur sozialgeschichtlichen Erforschung hoch und spätmittelalterlicher Mirakelliteratur

