
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Gewalt und Frömmigkeit : die Waadtländer Landschaft im Spiegel :
Conon von Estavayers Wunderbücher "Unserer lieben Frau von
Lausanne" (1232-1242) : ein Beitrag zur sozialgeschichtlichen
Erforschung hoch und spätmittelalterlicher Mirakelliteratur

Autor: Signori, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEWALT UND FRÖMMIGKEIT.
DIE WAADTLÄNDER LANDSCHAFT IM SPIEGEL

CONON VON ESTAVAYERS
WUNDERBÜCHER «UNSERER LIEBEN FRAU

VON LAUSANNE» (1232-1242)

Ein Beitrag zur sozialgeschichtlichen Erforschung
hoch- und Spätmittelalterlicher Mirakelliteratur

Von Gabriela Signori

«Vade apud Lausannam, ad beatam Virginem, per quam totus mundus est redemptus, et ibi per
eam invenies misericordiam» (Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, 646, Nr. 804).

Einleitung

Das Kartular des Lausanner Domstiftes, zu grossen Teilen Conon von
Estavayer (1202-1243/44)' zugeschrieben, bot schon verschiedentlich Anlass
zu detaillierten, quellenkritischen Untersuchungen2. Nacheinander wiesen

Die Untersuchung wurde im Rahmen des Nationalfonds-Projektes «Forschungen zur
Mentalitätengeschichte des Hoch- und Spätmittelalters» noch unter der Leitung von Prof. F. Graus (f)
durchgeführt.

Die in Klammern angegebenen Zahlen, z.B. (12) Translations- und Wallfahrt, (60) und (1*)
Reliquienfahrten, beziehen sich auf die Reihenfolge der im Kartular aufgeführten Wunder. - Die
Übersetzung Conon von Estavayers Vorlage ist aus stilistischen Gründen meist freier gestaltet.
1 Zur Person Conons von Estavayer, vgl. Le diocese de Lausanne (VP - 1821), in: Helvetia sacra

1/4, Basel/Frankfurt a.M. 1988, 375-376.
2 Vgl. A. Brückner, Ein Register des Lausanner Domkapitels aus dem 13. Jahrhundert. Ein

Beitrag zum Registerwesen der mittelalterlichen Schweiz, in: Miscellanea in memoria J.F.
Niermeyer, Groningen 1967, 267-273; H. E. Mayers, Zwei Fragmente des Chartulars des

Bistums Lausanne, in: Zeitschrift für Schweizer Geschichte 9 (1959), 465-488; Ch. Roth, Le
cartulaire de N. D. de Lausanne, sa composition et sa place dans l'historiographie romande, in:
Memoires de la Societe pour l'Histoire du Droit et des Institutions des anciens pays bourguignons,

comtois et romands 12 (1948/49), 289-291; P. Rück, Les registres de l'administration
capitulaire de Lausanne (XIIP - XVP siecles), in: Revue historique vaudoise 83 (1975), 135-186,
und C. Santschi, Les eveques de Lausanne et leurs historiens des origines au XVIIP siecle.
Erudition et societe, Lausanne 1975 (Memoires et documents publ. par la Societe d'histoire de
la Suisse romande [= MDR] III/l 1), 80-135.

127



Roth, Brückner, Rück und Santschi auf den «hybriden» Charakter der
Schriftstücke hin, in denen sich Zinsbuch, eigentliches Kartular, Register,
Annalen und Chronik überlagern. Der ungewöhnliche Einschub in Gestalt
mehrerer Wunderbücher, die Miracula beate Marie Lausannensis*, stiessmit
Ausnahme von E. Dupraz und C. Santschi bislang jedoch auf kein nennenswertes

Echo4.

Dies überrascht insofern, als das Lausanner Wunderbuch (als Wallfahrtsliteratur)

neben den Mirakelsammlungen von Rocamadour und Deols5 eines

der ältesten Zeugnisse marianischer Laienfrömmigkeit ausserhalb ihres

nordfranzösisch-belgischen Ursprungsherdes darstellt6. Bedeutung erlangt
es v.a. durch seine inhaltliche Nähe zu den burgundisch-aquitanischen
Wunderbüchern des 11. und 12. Jahrhunderts (Rocamadour, Conques oder
Saint-Gilles)7. Gegenüber den hochmittelalterlichen, nordfranzösisch-belgischen

Sammlungen, die uns wertvollen Einblick in die Vielfältigkeit des

gesellschaftlichen und religiösen Wandels der Zeit gewähren8, verbindet die

burgundisch-aquitanischen Zeugnisse ein markantes Übergewicht «feudaler»

Wundertypen wie die traditionsreichen «Gefangenenbefreiungen» sowie
eine geringe Beteiligung von Frauen und Kindern9. Diese «feudale» Wun-

3 Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, hg. von Ch. Roth, Lausanne 1948 (MDR
III/3), 643-657, Nr. 804-811 (folios 117v - 120v). - Der von Ch. Roth angekündigte (ebd., S. v),
kritische Anhang zu seiner Kartularsausgabe ist bislang noch nicht erschienen. Ein summarischer

Index findet sich in der Ausgabe von D. Martignier, Lausanne 1851 (MDR 1/6).

4 E. Dupraz, La cathedrale de Lausanne. Etude historique, Lausanne 1906, 89-95, und C.

Santschi (wie Anm. 2), 99-103.
5 Chanoine E. Albe (Hg.), Les miracles de Notre-Dame de Rocamadour, Paris 1907. - Zu der

nicht erhaltenen Wundersammlung von Deols (nach 1187), vgl. J. Hubert, Le miracle de Deols

et la treve conclue en 1187 entre les rois de France et d'Angleterre, in: Bibliotheque de l'Ecole des

Chartes BEC) 96 (1935), 285-300.
6 Coutances: Johannes von Coutances, Miracula Sanetae Mariae Constantiae, hg. von E. A.

Pigeon, in: Histoire de la cathedrale de Coutances, Coutances 1876, 367-383; Laon: Hermann
von Tournai, De miraculis B. Mariae Laudunensis, in: Migne, PL 171, Sp. 961-1018 (vgl.
dazu die ältere Version von Guibert von Nogent, De Vita sua III, 12, hg. von E.-R. Labande,
Paris 1981 (Les Classiques de l'histoire de France au Moyen Age 34), 378-392; Soissons: Hugo
Farsit, Libellus de miraculis B. Mariae Virginis, in: Migne, PL 156, Sp. 1777-1800; Saint-
Pierre-sur-Dive: Lettre de l'abbe Haimon, sur la construction de l'eglise de Saint-Pierre-sur-
Dive, en 1145, hg. von L. Delisle, in: BEC 1 (1860), 113-139; A. Thomas (Hg.), Miracula B.

Mariae Virginis in Carnotensi ecclesia facta, vel ad laudem ipsius alibi patrata et ibi scripto
mandata, in: BEC 42 (1881), 505-550.

7 Liber Miraculorum sanetae Fidis I, 3, hg. von A. Bouillet, Paris 1897 (Collection de textes

pour servir ä l'etude et ä l'enseignement de l'histoire 20), 76 (Auf 109 Wunder fallen 23

Gefangenenbefreiungen). - Miracula b. Egidti auctore Petro Guillelmo, in: MGH, SS, XII,
316-323, und Liber miraculorum s. Aegidii auctore Petro Gulielmo, in: Analecta Bollandiana 9

(1890), 393-422.
8 G. Signori, Marienbilder im Vergleich: Marianische Wunderbücher zwischen Weltklerus,

städtischer Ständevielfalt und ländlichen Subsistenzproblemen, in: Maria - Abbild oder
Wunschbild. Marienbilder als geschlechtsspezifische Modelle im Mittelalter, hg. von
H. Röckelein, Cl. Opitz und D. R. Bauer (im Druck).

128



derwelt der «Gefangenenbefreiungen» soll im Folgenden auch im Mittelpunkt

meiner Ausführungen stehen. In ihrer eigenen Sprache vermitteln sie
eindrückliche Bilder der allgegenwärtigen Gewalt und Gesetzeswillkür, die
den Waadtländer «Alltag» zu Beginn des 13. Jahrhunderts beherrschen.
Daneben möchte ich meine Aufmerksamkeit aber auch auf weniger bekannte
Wundertypen lenken wie etwa die geschlechtsspezifischen Strafwunder und
kurz auch den Typus der «Wiedererweckung totgeglaubter Kinder» streifen.
Anschliessend werde ich mich etwas eingehender den allgemein eher
«archaisierenden» Tendenzen der von Conon festgehaltenen «Marienfrömmigkeit»

und dem spezifischen «Erfahrungs- oder Berichtshorizont» des Autors
zuwenden. Auch hierbei stütze ich mich vorwiegend auf einen Vergleich mit
älteren marianischen Wunderbüchern.

Translation, Reliquienreisen und Wallfahrt

Wie das Kartular insgesamt bilden auch die Wunderbücher «Unserer Lieben

Frau von Lausanne» ein «Amalgam» verschiedener hagiographischer
und gleichsam religiöser Teilbereiche10. Translationsbericht11, Reliquienreisen12

und eigentliche Wallfahrtswunder13 gehen mehr oder weniger nahtlos

9 Saint-Gilles: 10% Frauen ohne Kinder, und Conques: 14% Frauen wiederum ohne Kinder.
Demgegenüber weisen beispielsweise Coutances: 40% Frauen und 10% Kinder auf, Soissons:
41% Frauen und 18% Kinder, Chartres: 18% Frauen und 32% Kinder.

10 Das Nebeneinander verschiedener hagiographischer Traditionen lässt es vorziehen, im Falle
Lausannes von Wunderbüchern in der Mehrzahl zu sprechen.

11 Vgl. u.a. M. Heinzelmann, Translationsberichte und andere Quellen des Reliquienkultes,
Turnhout 1979 (Typologie des sources du moyen äge occidental 33).

12 Vgl. u.a. P. Heliot, Voyages de reliques au profit des eglises francaises au moyen äge, in:
Academie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1963, 90-96; ders. und M. Chastang, Quetes et
voyages de reliques au profit des eglises fracaises au moyen äge, in: Revue d'histoire ecclesiastique

59(1964), 789-823, und ebd. 60 (1965), 5-32, sowie P.-A. Sigal, Les voyages de reliques
aux onzieme et douzieme siecles, in: Voyage, quetes, pelerinage dans la litterature et la
civilisation medievales, Senefiance 2 (1976), 73-103.

13 Vgl. folgende Anmerkungen und u.a. die jüngsten Beiträge von J. Le Goff, Saint de l'Eglise et
saint du peuple: les miracles officiels de saint Louis entre sa mort et sa canonisation (1270-
1297), in: Histoire sociale, sensibilites collectives et mentalites. Melanges Robert Mandrou,
Paris 1985, 169-180; N. Ohler, Nord- und Ostdeutsche im Südwesten des Reiches. Ein Beitrag
zu den Mirakeln des heiligen Theobald, in: Zeitschrift des Breisgau-Geschichtsvereins
(«Schau-ins-Land») 707(1982), 151 -167; H. Platelle, La religion populaire entre la Scarpe et
la Lys d'apres les Miracles de sainte Rictrude de Marchiennes, in: Alain de Lille, Gautier de
Chatillon, Jahemart de Grelee et leur temps, Lille 1980, 365-402; C. Rendtel, Hochmittelalterliche

Mirakelbücher als Quelle zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte sowie zur Geschichte
des Wallfahrtswesens, Diss. phil. Berlin 1982, Düsseldorf 1985; P.-A. Sigal, L'homme et le
miracle dans la France medievale (XP-XIP siecles), Paris 1985; B. Ward, Miracles and the
Medieval Mind. Theory, Record and Event, London 1982.

129



Karte 1. Reliquienreise: Heiltumsfahrt der Lausanner Prediger
durch die Diözese Genf (August/September 1235)

I Lausanne

Grassier k

Gex

Cessy*

Pouilly^
Satigny*

Douvaine
,Bons

Chätillon-en-
Michaille

Chene *

»Leaz
Chaumont

Cluses

Magland

Haute-
Ville

.St-Martin

Annecy

Ceyzerieu *
< Rumilly

Alby 10 20 30 km

* Benediktiner-Abteien und -Prioratel* Regularkanoniker

ineinander über. Die Einleitung der Wunderbücher und gleichzeitig das

auslösende Moment des ersten Pilgerzustroms bildet jedoch die
Reliquienüberführung von 1232: «Im Jahr 1232 der Fleischwerdung Christi, am
3. April, d.h. am Samstag vor Palmsonntag, wurden die Reliquien der seligen
Jungfrau von Lausanne in grösster Freude und Ehrfurcht von der
Holzkapelle, wo sie dreissig Jahre lang aufbewahrt waren, in ihre neue Kirche
gebracht»14. Auf die Translation, die zahlreiche Wunder begleiten, folgen
drei Jahre später (1235), vermutlich im September, kurz nacheinander zwei
Reliquienreisen durch die Diözesen Genf15 und Lausanne (Karte 1): «Im

14 Cartulaire du Chapitre, 643, Nr. 804: «Anno ab incarnatione Domini .M CC XXX IL, tercio
nonas aprilis, scilicet sabato ante Ramos Palmarum, fuerunt aportate reliquie beate Marie
Lausannensis cum maximo gaudio et reverencia et honore in monasterio suo novo a capella
lignea in qua fuerant per .L IX. annos.»

15 Vgl. Karte 1.

130



Tabelle 1. Geschlechtsverhältnis (1232-1242)
Verteilung der Geschlechter nach der zeitlichen Wunderabfolge

Anzahl

20

15

10

1

I

1232 1233 1234 1235 1236 1237 1238 1239 1240 1241 1242

_ ™™ Jahr¦i Frauen KSSS Männer

1232 Translation 8 Frauen:4 Männer
1235 Reliquienreise 7 Frauen:4 Männer
Total 74 Wunder

Jahr als die Kirche der seligen Maria von Lausanne, alle anderen Kirchen der
Stadt ausser Sankt Laurenzen, der bischöfliche Palast, das Stift, die Häuser
der Kanoniker, civitas und Stadt niedergebrannt waren, sandte das Kapitel
für die Instandstellung der Kirche Prediger aus»16. Daran anschliessend
notierte Conon, dass das Domstift noch im selben Jahr andere Geistliche ins
Bistum Lausanne schickte17. Von der zweiten Fahrt behielt er allerdings nur
ihren kurzen Aufenthalt in Wimmis zurück.

Die eigentlichen Wallfahrtswunder als notizartige Einträge des miraku-
lösen «Alltagsgeschehens» bilden das Zwischenglied, welches den
Translationsbericht mit den beiden Reliquienreisen verbindet, sowie den letzten
Teil der Wunderbücher, der im Jahr 1242 endet. Eine klare Trennlinie
zwischen den hagiographischen Teilbereichen zeichnet sich allerdings einzig bei
den Reliquienfahrten durch die Waadt und die Gebiete der Grafen von Genf
und Faucigny (Diözese Genf) ab.

16 Genf: Cartulaire du Chapitre, 651-653, Nr. 806 und 807: «Anno quo monasterium beate
Marie Lausannesis combustum fuit com eccclesiis tocius ville preter ecclesiam beati Lauren-
cii et com domo episcopi et claustro et domibus canonicorum et tota Civitate et villa,
capitulum misit predicare pro monasterio reparando.»

17 Ebd., 653, Nr. 808: «Eodem anno misit capitulum alios predicatores per episcopatum
Lausannensem, (...).»

131



Tabelle 2. «Gefangenenbefreiungen» (1232-1242)
Verteilung der «Gefangenenbefreiungen» nach der Wunderabfolge (Total 76 Wunder)

Anzahl

20

15

10

¦J
1232 1233 1234 1235 1236 1237 1238 1239 1240 1241 1242

IH Gefangenenbefreiung EU Wundertypen varia

1232 Translation 2:16
1235 Reliquienreise 2:10 sonstige Wundertypen

Der Versuch, Translations- und Wallfahrtswunder zeitlich auseinanderzuhalten,

gestaltet sich etwas schwierig. Inhaltliche Kriterien sprechen
jedoch dafür, dass sich der Übergang Anfang Mai 1232 vollzogen haben
muss18, denn von diesem Zeitpunkt an verlieren die typischen Wunderheilungen

der Anfangsphase stark an Gewicht. An ihre Stelle treten in einer für
diese Zeit ungewohnten Häufigkeit die sogenannten «Gefangenenbefreiungen»19

(Tabelle 1). Ferner nimmt gleichzeitig mit dem Auftreten der
«Gefangenenbefreiungen» auch das Engagement der Frauen am Wundergeschehen
merklich ab20 (Tabelle 2).

Bedeutung erlangt die Unterteilung nach «Wunderphasen» nun v.a. im
Hinblick auf die in der lokalen Geschichtsschreibung verschiedentlich
vertretene These, die Anfänge des Lausanner Wallfahrtswesens gingen auf die
charismatische Figur Amadäus' von Hauterive (1144-1159)21 zurück22. Zwar

18 Translationsbericht und Wunder: ebd., 643/644, Nr. 804. Wallfahrtswunder: ebd., 645-648,
Nr. 804; 649-651, Nr. 805 und 653-657, Nr. 808-811.

19 Vgl. Tabelle 1.

20 Vgl. Tabelle 2.

21 Zur Person Amadäus' von Lausanne, vgl. A. Dimier, Amedee de Lausanne, Saint-Wandrille
1949 (Coli. Figures monastiques).

22 Vgl. M. Meylan, Aspects de la cathedrale, in: J. Ch. Biaudet et al. avec la collaboration de

Cl. Bornand, La Cathedrale de Lausanne, Bern 1975 (Bibliotheque de la Societe d'Histoire
de l'Art en Suisse 3), 10-12.

132



spricht der Zisterzienserbischof in seinen Marienhomilien von der Wundertätigkeit

der Jungfrau, doch führt er darin weder Lausanne noch andere
Ortlichkeiten an23. Die betreffende Passage mag eher eine Anspielung aufdie
zahlreichen Mariensanktuarien darstellen, die Ende 11. und in der ersten
Hälfte des 12. Jahrhunderts im nordfranzösisch-belgischen Raum aufblühten.

Doch auch das Gewicht, das Amadäus der Heilung von «Geisteskrankheiten»

einräumte24, findet in den zeitgenössischen Quellen keine Entsprechung25.

Kirchenbau und Wunder

Nach Conons Einträgen zu urteilen, entwickelt sich das Waadtländer
Marienwallfahrtswesen erst mit der Reliquientranslation von 1232. Seine
Anfänge wirken zudem stark klerikal «inszeniert»26. Denn Translations- und
Reliquienfahrtswunder stehen in unmittelbarer Verbindung zur Konjunktur
des Kathedralbaus27. Wie in anderen Bischofsstädten der Zeit ist auch der
Lausanner Dombau zu Beginn des 13. Jahrhunderts zunehmend materiellen
Schwierigkeiten ausgesetzt. Dass man zur finanziellen Unterstützung von
Kloster- und Kirchenbau auf Translationen und die etwas jüngeren
Reliquienreisen28 zurückgreift, ist eine weitverbreitete Praxis29. Etwas unge-

23 Amedee de Lausanne, Huit homelies mariales VIII, 125-145, hg. von G. Bavaud, J. Deshu-
mes und A. Dumas, Paris 1960 (Sources chretiennes 72), 216.

24 Ebd., 216: «Accedunt etiam mente capti, capite languidi, phrenetici, maniaci, arreptitii,
nocturno timore, aliquove phantasmate, seu certa maligni incursione delusi, qui recepta
sospitate divini muneris largitatem assequuntur.»

25 Inwieweit sich bei der Förderungen der Marienwallfahrt über die Person Bonifatius' von
Brüssel belgische Einflüsse geltend machen, lässt sich nicht bestimmen. Auffallend bleibt
aber, dass Ursprung und Blütezeit der Lausanner Marienwallfahrt mit seiner Amtszeit
zusammenfallen. Vgl. H. Förster, Der heilige Bonifatius in Lausanne, in: Historisches Jahrbuch
57(1937), 290-304, und A. Simon und R. Aubert, Boniface de Bruxelles, Brüssel 1945 (Saints
de nos provinces). - C. Santschi (wie Anm. 2), 82 fuhrt die Initiative zur Kartularnieder-
schrift auf Conons zweimaligen Besuch der Pariser Universität zurück und zieht den möglichen

Einfluss Bonifatius' nicht in Erwägung.
26 Verglichen etwa mit den wundertätigen Mariensanktuarien des nordfranzösisch-belgischen

Raumes (Arras, Coutances, Champs Chartres, Saint-Pierre-sur-Dive oder Soissons), deren
Wunderbücher und Gründungslegenden die kultfördernde Bedeutung von Laien hervorheben.

Vgl. Anm. 8.

27 M. Grandjean, La cathedrale actuelle, sa construction, ses architectes, son architecture, in: La
cathedrale de Lausanne (wie Anm. 22), 45-174, und ders., A propos de la construction de la
cathedrale de Lausanne, notes sur la Chronologie et les maitres d'auvre, in: Melanges Louis
Blondel, Genava, 2. Serie, 1963, 261-287.

28 N. Hermann, Les reliques des saints. Formation coutumiere d'un droit, Paris 1975, 296-312.
29 Vgl. M. Warnke, Bau und Überbau. Soziologie der mittelalterlichen Architektur nach Schrift¬

quellen, Frankfurt 1976, 35-92, sowie jüngst Les bätisseurs des cathedrales gothiques, hg. von
R. Recht, Strassburg 1989.

133



wohnlich bleibt einzig, dass sich das Lausanner Domkapitel in kurzen
Abständen gleich beider Mittel bedient. Dies lässt vermuten, dass der
Stadtbrand vom 18. August 1235 die bestehenden Finanzprobleme einschneidend
verschärft haben muss30. Fünf Tage nach der Feuersbrunst war Bonifatius
bezeichnenderweise auch gezwungen, vom Genfer Bischof Haimo die
beachtliche Summe von 200 Pfund Tournois zu leihen31. Zwar fielen die
Brandschäden am Dom selbst relativ bescheiden aus; das sich von zwei
Herden gleichzeitig ausbreitende Feuer, das sogar über die Stadtmauern
griff, zog jedoch civitas und burgus stark in Mitleidenschaft. Nach Conon von
Estavayers Kartulareintrag hätten achtzig Menschen den Tod gefunden, die
Überlebenden schwere Brandschäden davongetragen32. Unter den gegebenen

Umständen war es Klerus und Bürgern Lausannes unmöglich, die
Fortsetzung des bischöflichen Bauunternehmens finanziell zu unterstützen - ein
jeder war wohl, wie Conon selbst33, mit der Instandstellung seines eigenen
Hauses beschäftigt34.

«Gefangenenbefreiungen»

Die «eigentlichen» Wallfahrtswunder Lausannes unterscheiden sich
grundlegend von den Vorkommnissen, die den einleitenden Translationsbe-

30 1235, vermerkt Conon in jenem Teil des Kartulars, der sich stark an klösterliche Annalen
lehnt, habe eine ungewöhnliche Hitze geherrscht (Cartulaire du Chapitre, 698, Nr. 866): Im
August, als das Feuer ausbricht, dürfte die Hitzewelle ihre Spitze erreicht haben. Die Trok-
kenheit der vorangegangenen Monate muss die schnelle Ausbreitung des Feuers sehr begünstigt

haben. Conons Hinweis dürfte im übrigen auch zur Lösung der Frage beitragen, ob das
Priorat in Payerne, 1235 oder 1236 niedergebrannt war (L. Kern, Un incendie du prieure de
Payerne en 1235 ou 1236, in: Etudes d'histoire ecclesiastique et de diplomatique, Lausanne
1973 [MDR III/9], 17-21). Im gleichen Jahr (April 1235) brennt auch Dommartin (vgl.
Cartulaire du Chapitre, 205, Nr. 209).

31 Cartulaire du Chapitre, 699-700, Nr. 867: 23. August 1235.
32 Ebd., 649, Nr. 805 und 698-699, Nr. 866.
33 Conon weist daraufhin, dass sowohl sein eigenes Haus (ebd., 702, Nr. 873) wie auch das eines

gewissen Johannes Scriptor (ebd., 707. Nr. 885) niedergebrannt waren.
34 Ähnliche Fälle trugen sich im übrigen schon 1112 in Laon und 1194 in Chartres zu. Infolge der

Kommunalwirren von 1111/1112, denen Bischof Gaudri zum Opfer fiel, brannten Stadt und
Kathedrale von Laon nieder. Dem Domkapitel war es unmöglich, die zum Wiederaufbau der
Kathedrale notwenigen Mittel in der Stadt aufzutreiben, und es sandte deshalb Gesandtschaften

aus, zuerst in der Touraine und wenig später in Südengland Spenden zu sammeln.
Vgl. Hermann von Tournai (wie Anm. 6): 1,3, Sp. 967D (dazu auch Guibert von Nogent,
De Vita sua III, 1-16, 280-423). Der Stadtbrand von Chartres (1194) zerstörte grosse Teile der
Kathedrale. Domkapitel und Bischof stellten drei Jahre lang eigene Mittel zu Verfügung, doch
reichten auch diese bei weitem nicht aus, die beträchtlichen Bauausgaben zu decken (vgl. Les
miracles de Notre-Dame de Chartres [wie Anm. 6], 511). So griffman auch in Chartres auf die
bewährte Reliquienreise zurück (Mirakel XVI, ebd., 528-531). Einen wichtigen Beitrag
leisteten auch die «spontanen» Wagenprozessionen, die im ersten Teil der Wundersammlung
(Mirakel III-XI, ebd., 514-523) geschildert werden.

134



rieht und die beiden Reliquienfahrten begleiten. In ihrem Zentrum steht der
traditionelle Wundertypus der «Gefangenenbefreiung», der uns im Folgenden

nun ausführlicher beschäftigen soll. Von den 76 Mirakeln des Kartulars
beziehen sich insgesamt 39 auf diesen Typus, einschliesslich der wunderbaren

Errettung eines Gehängten.
Die «Gefangenenbefreiung» ist ein säkularer Wundertypus, dessen

Ursprünge in hellenistische Zeit reichen35. Aktualisiert wird er stets in Zeiten,
in denen sich das Fehlen einer übergeordneten Rechtsinstanz bemerkbar
macht. Ruft man sich das politische Klima in Erinnerung, das die Historia
Francorum36 Gregors von Tours skizzierte, so erstaunt es kaum, dass gerade
die «Gefangenenbefreiungen» einen konstitutiven Bestandteil der merowingischen

Hagiographie bilden37. Als Ausdruck politischer Instabilität im Ringen

um die Provence erleben sie aber auch in den benediktinischen
Wundersammlungen des burgundisch-aquitanischen Südens (11. und 12.
Jahrhundert) eine erneute Blüte38. Wie der heilige Leonhard39 oder die heilige
Fides40 «spezialisiert» sich nun auch die Jungfrau von Lausanne auf
«Gefangenenbefreiungen». Dieses Charakteristikum nimmt anfangs Mai 1232
Gestalt an und dominiert von diesem Zeitpunkt an das Waadtländer
Wallfahrtswesen bis zu seinem vorläufigen Ende im Jahr 124241. Ob das nach
1242 einsetzende langsame Erlahmen der Pilgerströme in dieser etwas
einseitigen Ausrichtung gründet, lässt sich nicht beurteilen. Doch muss sich das
Mariensanktuarium, dem wir ab dem 14. Jahrhundert als Busswallfahrts-

35 Vgl. O. Weinreich, Gebet und Wunder. Zwei Abhandlungen zur Religions- und Literaturge¬
schichte, in: Genethliakon W. Schmid zum 70. Geburtstag, dargebracht von F. Frocke et al.,
Stuttgart 1929 (Tübinger Beiträge zur Altertumswissenschaft 5), 177-464. - Vgl. auch H.
Günter, Legenden-Studien, Köln 1906, 159-162; ders., Psychologie der Legende. Studien zur
einer wissenschaftlichen Heiligen-Geschichte, Freiburg 1949, 161/162.

36 Zehn Bücher Geschichten. Gregorii episcopi Turonensis Historiam libri X, neubearbeitet von
R. Buchner, 2 Bde., Darmstadt 1955/56 (Ausgewählte Quellen zur deutschen Geschichte des
Mittelalters 2/3).

37 F. Graus, Die Gewalt bei den Anfängen des Feudalismus und die «Gefangenenbefreiung» der
merowingischen Hagiographie, in: Jahrbuch für Wirtschaftsgeschichte, 1961, 60-156.

38 P.-A. Sigal, Un aspect du culte des saints: le chätiment divin au XP et XIP siecles d'apres la
litterature hagiographique du midi de la France, in: Cahiers de Fanjeaux / i (1976), 39-59, und
B. Töpfer, Reliquienkult und Pilgerbewegung zur Zeit der Klosterreform im burgundisch-
aquitanischen Gebiet, in: Vom Mittelalter zur Neuzeit. FS für H. Sproemberg, Berlin 1956,
420-439. Weitere Beispiele liessen sich mühelos beifügen (vgl. etwa H. Platelle, La violence
et ses remedes en Flandre au XP siecle, in: Sacris erudiri 20 [1971], 101-173).

39 Miracula sancti Leonardi, Liber I, in: AASS, November III, 155-159, und Liber alter, ebd.,
159-172.

40 Vgl. Anm. 7.

41 Das einzige frühere Beispiel des Kartulars datiert vom 24. März 1230, wo Uldricus von
Herxheim ein Allodium in Auheim als Dank für die Befreiung aus der Gefangenschaft
Ludwigs von Ferrette schenkt (Cartulaire du Chapitre, 636, Nr. 793). Dabei handelt es sich
aber um eine weitverbreitete feudal-aristokratische Praxis, die als solche nicht mit einer
eigentlichen Wallfahrtspraxis oder «Spezialisierung» gleichgesetzt werden darf.

135



Zentrum belgisch-flandrischer Handelsstädte begegnen42, inhaltlich grundlegend

von seinen «feudalen» Anfängen losgelöst und zeitgenössischere Farben
der Marienverehrung angenommen haben43.

Durch ihre zahlreichen Gefangenengeschichten gewähren die Lausanner
Miracula einen wertvollen Einblick in die in der Historiographie oft
beschworene, aber kaum kritisch auf ihren Inhalt oder ihre gesellschaftliche
Tragweite hinterfragte «Feudalanarchie»44. Dazu scheint es mir wichtig, kurz
die Ereignisse in Erinnerung zu rufen, die zu Beginn des 13. Jahrhunderts das

politische und gesellschaftliche Leben des Bistums Lausanne massgeblich
prägten. Kriegswirren, Fehden und Geiselnahmen führten im Tauziehen
zwischen den Zähringern45, Genf6 und Savoyen47 zu einem Klima allgemeiner

Unsicherheit. Hinter die territorialen Ansprüche der grossen Grafenhäuser

stellten sich die Herren von Fribourg, Gruyere, Neuenburg und
verschiedene kleinere Burg- und Turmherren, die im Verlauf der
Feudalzersplitterung ihre lokale Herrschaft zu festigen wussten48. In der Bischofsstadt
selbst gipfelte der Interessenantagonismus zwischen Genf und Savoyen
schliesslich in der Belagerung und den städtischen Unruhen von 124049. Die
ungewöhnlich lange Verzögerung der bischöflichen Neubestellung von 1229

lässt vermuten, dass sich die Lager, die sich 1239 durch die Reihen der

42 Auch wenn die Quellenlage in dieser Hinsicht kaum nähere Auskunft über Form und Inhalt
der spätmittelalterlichen Wallfahrtsbewegung erteilt. Vgl. E. van Cauwenbergh, Les pelerinages

expiatoires et judiciaires dans le droit communal de la Belgique au Moyen Age, Louvain
1922 (Recueil de Travaux d'Histoire et de Philologie 48), 137-146, und jüngst J. van Her-
waarden, 'Opgelegde Bedevaarten. Een Studie over de praktijk van opleggen van bedevaarten

(met name in de stedelijke rechtspraak) in de Nederlanden gedurende de late middleeeuwen (ca

1300 - ca 1550), Amsterdam 1978, 705. - Wohingegen L. Zehnder, Volkskundliches in der
älteren Schweizer Chronistik, Basel/Bonn 1976 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft
für Volkskunde 60), keine Belege über Lausanne findet.

43 E. Dupraz (wie Anm. 4), 89-95.
44 Vgl. u.a. den Untertitel von R. Paquier, Interregne, anarchie et morcellement, in: Lepays de

Vaud des origines ä la conquete bernoise, Bd. I, Lausanne 1942, 109, und L'histoire vaudoise,

publ. sous la direction de H. Meylan, Lausanne 1973 (Encyclopedie illustree du pays de Vaud
4), 49.

45 H. Büttner, Waadtland und das Reich im Hochmittelalter, in: Schwaben und Schweiz im
frühen und hohen Mittelalter. Gesammelte Aufsätze von H. Büttner, Sigmaringen 1972 (Vorträge

und Forschungen 15), 393-436, sowie Die Geschichte des Kantons Freiburg, unter der

Leitung von R. Ruffieux u.a., Bd. I, Freiburg 1981, 168-174.
46 P. Duparc, Le comte de Geneve, IXe-XV siecles, Genf 1955 (Memoires et documents publ. p.

la Societe d'Histoire et d'Archeologie de Geneve 39), 159-180, und Histoire de Geneve, publ.
sous la direction de P. Guichonnet, Toulouse/Lausanne 1974, 90-92.

47 L'histoire vaudoise (wie Anm. 44), 44-59, und R. Paquier (wie Anm, 44), Bd. I, 109-180.
48 Die Burgen im deutschen Sprachraum. Ihre rechts- und verfassungsgeschichtliche Bedeutung,

hg. von H. Patze, 2 Bde., Sigmaringen 1976 (Vorträge und Forschungen 19), und W. Meyer,
Frühe Adelsburgen zwischen Alpen und Rhein, in: Das ritterliche Turnier im Mittelalter, hg.

von J. Fleckenstein, Göttingen 1985 (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für
Geschichte 80), 571-587.

49 Cartulaire du Chapitre, 60-62, Nr. 17 n.

136



Lausanner Domherren zogen50, schon zehn Jahre früher gebildet hatten51.
Dem losen Nebeneinander von Grafenhäusern und kleinen Feudalherren
fehlte eine übergeordnete Herrschafts- und Rechtsinstanz, und auch die
Friedensbemühungen der Lausanner Bischöfe lassen nur punktuelle Erfolge
erkennen52.

Von 1232 bis 1242, in einem Zeitraum von acht Jahren - 1240/41 wurde
infolge der kapitelinternen Spannungen und den städtischen Wirren die
Wunderniederschrift unterbrochen53 -, werden insgesamt 59 Personen
erwähnt, die in den anhaltenden Kriegswirren zwecks Lösegeldforderungen
oder als Racheakte gefangengesetzt und eingesperrt wurden. Die Aktionen
der raptores von Genf und Hugos von Montagny richten sich dabei
ausdrücklich gegen Bischof und Kathedralstift, indem gezielt Gotteshausleute
aufgegriffen werden. Der Herr von Montagny, aus einem seit längerem mit
den Bischöfen und dem Domstift von Lausanne verfeindeten Geschlecht
stammend54, bemächtigte sich eines homo beate Marie aus Villars-le-Comte
(37)55; während «Räuber» aus Genf, d.h. vermutlich «Raubritter»56, homines
beate Marie Lausannensis fiengen und sie in die Nähe von Neuville, ins
Gebiet Haimos von Savoyen schleppten (41): Es handelte sich um den
siebenjährigen Sohn des Dorfmeiers von Epalinges und den Sohn eines gewissen

Albert Canis aus Chailly57. Trotz Landfrieden und wiederholten
Konzilsbeschlüssen entbehrten auch die Waadtländer Strassen weiterhin der
nötigen Sicherheit58. In Aigle hielt beispielsweise ein ungenannter Kleriker
aus Saillon einen Pilger fest, der sich auf dem Weg nach Lausanne befand

50 M. Reymond, Les dignitaires de l'eglise Notre-Dame de Lausanne jusqu'en 1536, Lausanne
1912 (MDR II/8), 25, und C. Santschi (wie Anm. 2), 124-135.

51 Cartulaire du Chapitre, 43/44, Nr. 16 c'.
52 Vgl. die Ereignisse von 1228 (Cartulaire du Chapitre, 631-633, Nr. 788). - V.a. auch die

Festigungen der bischöflichen Besitzungen Ende 12. und beginnendes 13. Jahrhundert (ebd
39/40, Nr. 16 und 16 y).

53 Cartulaire du Chapitre, 60-62, Nr. 17 n.
54 Ebd., 363-367, Nr. 423-426: 1226 hatte das Kapitel Haimo von Montagny und seine Helfer

exkommuniziert und seine Ländereien dem Interdikt unterworfen. Das Kartular enthält aber
keine Informationen über Haimos Nachfolger Hugo.

55 Ebd., 648, Nr. 804: 4. August 1235: «Sabato sequenti venit apud Lausannam quidam homo-
beate Marie de vallari Comitis, quod est prope Curtiliam, quem Vuigo de Montanie ceperat
propter episcopum et eum posuerat in compedibus. Sed ille com lacrimis exoravit beatam
Virginem, et ipsa liberavit eum, qui venit apud Lausannam afferens compedes, et gracias
reddidit beate Marie in capella.»

56 W. Rösener, Zur Problematik des spätmittelalterlichen Raubritteriums, in: FSfür B. Schwi-
neköper, hg. von H. Maurer und H. Patze, Sigmaringen 1982, 469-488.

57 Cartulaire du Chapitre, 650/51, Nr. 806: 1. Juli 1236.
58 Vgl. Anm. 48. - Vgl. I. Lateran (1123), c.10, in: Concilium Oecumenicorum Decreta, hg. von

J. Alberigo et al. und H. Jedin, Bologna 1973,191/192; II. Lateran (1139), c. 11, ebd., 199 und
III. Lateran (1179), c.22 und 27, 222 und 224/225.

59 Cartulaire du Chapitre, 645, Nr. 804: 18. Juni 1232.

137



(16)59. Wälder und abgelegene Täler sind auch hier bevorzugte Aktionsfelder

von «Raubrittern» und «Wegelagerern»60.

Conons annalistisch geraffte Berichterstattung lässt genauere Angaben
über die soziale Herkunft der Gefangenen vermissen. Die Betroffenen bleiben

weitgehend namenlos, überliefert wird (als Authentizitätsbeweis) einzig
ihr Herkunftsort61 (Karte 2). Die lückenhaft skizzierten Daten legen nahe,

dass es sich, verglichen etwa mit dem südfranzösischen Rocamadour (1172

niedergeschrieben)62, kaum um Adlige handeln konnte.
Etwas ergiebiger erweist sich der Versuch, die Urheber der Gefangensetzungen

und Geiselnahmen zu ermitteln: Genannt werden der Herr aus Riaz
(9)63, Rudolf von Nangy (13) und seine Gefolgsleute (130), Hugo von Usiers

(25)64 und Hugo von Montagny (37), die raptores aus Genf (41), «jene» aus

Neuenburg (18), P. von Pellonai, der im Haus von Luiset, Sohn des Sene-

challs Dalmacius von Lausanne65, einen Mann aus Chavannes festhielt (45),

und schliesslich noch Petrus von Gruyere (53). Hinter den «Räubern» (12

und 32), «Entführern» (41) und sonstigen «Übeltätern» (34) dürften sich

meist kleinere Feudalherren verbergen, worauf die Lokalitäten der
Gefangennahmen weisen66. (Karte 3) Eine Stellungnahme des Autors (oder des

60 Ebd., 644, Nr. 804: 26. April 1232: «Sexto kalendas maii venit quidam de ultra Iurem, quem
latrones ceperant (...).» - Ebd., 645, Nr. 804: 18. Juni 1232: «P., clericus de Sallun, cepit

quemdam de Corberes (...).» - Ebd., 647, Nr. 804: 27. Dezember 1232: «In festo beati Iohannis

Evangeliste venit quidam de Bovenens qui captus tenebatur apud Salinum a quibusdam

latronibus, (...).» - Ebd., 648, Nr. 804: 22. Juli: «In vesperis beate Marie Magdalene venit

quidam qui captus erat in valle de Mieges, (...).» - Ebd, 650, Nr. 806: 1. Juli 1236: «Quidam

raptores de Geneveis ceperunt homines beate Marie Lausannensis in nemore de Jorat, (...).» -
Ebd., 652, Nr. 807: «Supra Choumunt socii Rodolfi de Nangie tenebant quemdam puerum
literatum captum in nemore et in cippo, (...).»

61 Vgl. Karte 2. Gefangenenherkunft: de ultra Iurem (12); Corbieres (16); Haimo aus Poligny

(18); ultra Nantuais (27); Sivriez (31); Boveau (32); Neuenburg (33); Bologna (36); Villars-le-
Comte (37); Espalinges und Chailly (41); Giroldus aus Leaz (6°); Mont (43); Chavannes (45);

Teutonicus (47 und 48); Saint-Pierre in Gex (50); Bavois (51); Gravas (53); Miege (55) und

Bern 57. Sonstige Angaben: duo beati Urbani (29); puerum literatum (13°).
62 Les miracles de Notre-Dame de Rocamadour (wie kam. 5):1,10; 11; 13; 18; 32; 50; II, 2; 17; III,

18: 22; 23.

63 Vgl. die Charta von 1221 bezüglich Iocerannus von Riaz (Cartulaire du chapitre, 222/223,

Nr. 232).
64 A. Colombet, Quelques observations sur le regime feodal et l'etat nobiliaire de la region de

Pontarlier, in: Memoires de la Societe pour l'Histoire du Droit et des Institutions des anciens

pays bourguignons, comtois et romands 12 (1948/49), 101-106.
65 R. Reymond (wie Anm. 50), 106-116.
66 Vgl. Karte 3: im Turm von Ternier (23), Baar (25), Allaman (31 und 36), Chätillon-en-Mi-

chaille (6°) und im Turm von Champvent (57), in den Burgen von Rougemont (27), Monthey
(46), Cerlier/Erlach (48), Vufflens (52) und Les Clees (43 und 50). Weder als Burg noch Turm
bezeichnete Örtlichkeiten: Balma s. Reiberto (13), Versoix (14); Aigle (16), Novara (17);

Bercher (19); ultra Iurim (30 und 38); Salins (32); Miege Tal (34); Wald von Jorat und in
Neuveville (41); oberhalb von Chaumont (13°); bei Hagenau (47); Lombardei (49) bei Nyon
(51), bei Cossonay (53) und Espendes (55). - Vgl. auch die Karten: Adel und Burgen des 12.

138



Domkapitels) für die eine oder andere Interessenparteiung lässt sich aus den
Wundergeschichten jedoch nicht erkennen. Die räuberischen Herren sind
sowohl Verbündete Savoyens (Champvent, Neuenburg) wie auch Fürstreiter
des Johannes von Cossonay (Gruyere, Genf).

Die Lausanner «Gefangenenbefreiungen» entsprechen vornehmlich dem
von F. Graus skizzierten Typus II, d.h., eine direkte Intervention himmlischer

Interzessoren bleibt aus67. Ferner schmückt nur an einer Stelle ein
Visionenserlebnis die Befreiung (60). Im Schlaf erschien einem gewissen
Giroldus aus Leaz, der im Turm von Chätillon-en-Michaille in Fussketten
gelegt wurde, eine schöne Herrin und befahl ihm, aufzustehen und aus dem
Turm zu springen68. Meist begnügt sich Conon mit dem einfachen Hinweis,
ein Mann sei hier oder dort aus der Gefangenschaft befreit worden. Die
Wunderberichterstattung lehnt sich eben stark an historiographische
Vorlagen an69. Ausführlicher verweilt der Domprobst allerdings auf den jeweiligen

Haftbedingungen. Was wir dabei der weitverbreiteten «Faszination des
Schauerlichen» und was den Folgen alltäglich gelebter Gewalt zuschreiben
müssen, lässt sich aus heutiger Sicht nicht mehr klar trennen70. Doch
unterscheidet Conon mit einer überraschenden Detailliebe zwischen Fussketten71,
Fesseln72, Schnüren73, Eisenketten74, Holzpflöcken75 und Baumstrünken
(43), an denen die Gefangenen angebunden werden. Die Dauer der
Gefangenschaft erstreckt sich gewöhnlich aufzwei bis drei Wochen76. Nur im Falle

Jahrhunderts, in: E. Tremp, Wirtschaft und Gesellschaft im Hochmittelalter, in: Geschichte des

Kantons Freiburg (wie Anm. 45), 150 und 156/7.
67 F. Graus (wie Anm. 37), 119-125.
68 Cartulaire du Chapitre, 652, Nr. 807: «De Laia quidam Giroldus captus detinebatur in turre

de Chastellun en Michalli in compedibus, et plorando exoravit diucius beatam Mariam et
odormivit et vidit quandam pucerrimam dominam que dixit ei quod recederet, et ascendit
turrim com compedibus et dimisit se cadere in terram, et postea in meridie ascendit mürum
altum et dimisit se cadere et ascendit super portam et dimisit se cadere, et ivit in domum
domini sui, qui compedes voluit retinere, sed tarnen eas misit beate Marie Lausanne.»

69 Vgl. M. Heinzelmann, Une source de base de la litterature hagiographique latine: le recueil de

miracle, in: Hagiographie, culture et societes (IVe-XIP siecles), Paris 1981 (Actes du Colloque
organise ä Nanterre et ä Paris, 2-5 mai 1979), 235-259, und P.-A. Sigal, Histoire et
hagiographie: les Miracula aux XP et XIP siecles, in: L'Historiographie en Occident du Ve au XVe
siecle. Actes du Congres de la Societe des Historiens medievistes de l'enseignement superieur,
Tours 1977, Annales de Bretagne et du pays de l'Ouest 87 (1980), 237-257.

70 E. Auerbach, Mimesis. La representation de la realite dans la litterature occidentale, Paris
1968.

71 Compedibus: 14, 17; 25 (grossos compedes); 32; 33; 36 (compedibus ferreis); 37; 6°; 43 (compedes

mirabiles); 46; 48; 53 und 55.
72 Vinculis: 38; 43; 47 (vinculis ferreis); 48 und 55 (vinculatus).
73 Funibus: 12 (ligaverant manus retro dorsum); 34 (ligare); 41 und 46.
74 Catenis: 43; 47; 49 (magnicis catenis); 52 und 55.
75 Cippo: 41; 13°; 45 und 48.
76 Cartulaire du chapitre, 655, Nr. 809: 28. Februar 1238. Zwei Wochen (31): ebd., 647, Nr. 804:

23. September 1234; drei Wochen (48): ebd., 655, Nr. 810: 3. Juni 1238.

10 Zs. Geschichte 1 39



Karte 2. Wundergeographie: Herkunftsorte der Lausanner Pilger (1232-1242),
ohne die beiden Reliquienreisen von 1235/1236

BernNeuenbürg

Villars-
le-Comte •

Bavois • Sivriez
Corbieres

Epalinges
Chavannes

Aubonne •

Mont
hailly

Lausanne

Saint-Paul l
• Gex

• Orsieres

• Leaz

15 30 km

OO

• Rumilly

Deutschland (2)
Schwaben

t «jenseits von Nantua»
«jenseits des Juras»
Bistum Besancon

O Mailand
Turin
Bologna

Gravas



Karte 3. Geographie der «Gefangenenbefreiungen»: Burgen und befestigte Orte,
an denen Gefangene festgehalten werden (1232-1242)

Chätillon-en-
Michaille

Cerlier/Erlach
Neuenbur

Montagny
Champvent ¦ >

r^ Les CI6es

Ependes

Riaz
Bercher

Cossonay
I Vufflens ^

r=\ Lausanne Rougemont

Allaman

Nyon

Aigle

Montheyversoix

Saillon
Ternier

Chaumont

15 30 km oo

I Burgen und Türme
unbestimmte Orte

O Novara -»- Hagenau | «jenseits des Juras» (2)
Lombardei Usiers



eines Deutschen in Hagenau beläuft sie sich auf 36 Wochen (47). Unter den
gegebenen Haftbedingungen eine beachtliche Zeitspanne!77 Besonders
spektakulär ist die Gefangenschaft eines Mannes von Mont (oberhalb von
Lausanne): Ihn befestigte man in einer Scheune bei Les Clees mit Eisenfesseln
und Ketten an einem Baumstrunk. Der Ort sei so voller Ungeziefer gewesen,
dass der Unglückliche weder schlafen konnte, noch überhaupt wagte zu
schlafen. Eines Nachts aber brachen alle Ketten, die Türen öffneten sich von
selbst, und er stand inmitten der Burg. Trotz hell leuchtendem Mondschein
und zahlreichen Wächtern, gelang es ihm, unbesehen die Mauer hinunterzu-
gleiten. Die Flucht wird dabei genauso dramatisch geschildert wie die
Haftbedingungen (43)78.

Das Waadtländer Wunderbuch stellt uns einer traditionellen «Feudalgesellschaft»

gegenüber, in der Gewalt und Gesetzeswillkür vorherrschen. In
diesem Zusammenhang müssen wir schliesslich auch kurz Conons Rezeption

des traditionellen Wundertypus «des Gehängten, der auf wunderbare
Weise errettet wird» erwähnen79. Verglichen etwa mit Saint-Gilles lässt sich
in Lausanne jedoch keine diesbezügliche «Spezialisierung» erkennen80.

Spürbar wird hingegen Conons Anlehnung an literarische Vorlagen aus dem
Umfeld der Marienlegenden (24)81. Zu unrecht scheint der Herr von Usiers
einen gewissen Johannes aufgehängt zu haben. Mit Engelsgrüssen wandte
sich der Betroffene eindringlich an die Jungfrau82, bis ein vorüberziehender

77 Rudolf von Nangy lässt seine Gefangenen beispielsweise fast verhungern (ebd., 644, Nr. 804:
9. Mai 1232).

78 Ebd., 654, Nr. 809: 24. März 1237: «Feria .IILsequenti venit quidam de Monte super Lausan¬

nam dicens quod captus tenebatur apud les Claies in quodam granario, et habebat compedes
in cruribus mirabilis, habentes quandam lingulam ferream qua firmabantur et quandam
catenam que firmabatur in quodam trunco, et ligabantur ei qualibet nocte brachia valde
stricte, et quando custodes recedebant, firmabant hostium a foris. Captivus vero reclamabat
beatam Virginem, et statim vincula manuum solvebantur, sed granarium ita erat plenum
buffonis et serpentibus et muribus quod nee audebat nee poterat dormire. Quadam nocte,
dum plorando exoraret beatam Mariam, soluta sunt ei vincula manuum et compedes cecide-
runt de pedibus suis et sera hostii soluta est, et ipse exivit granarium, et fuit in medio Castro, et
vigiles erant super muros et in medio Castro, et luna lucebat clare, et ipse aeeepit riortes quibus
plures fasciculi feni ligati erant et ligavit unuam ad aliam, et invenit quoddam lignum
apodiatum ad murum, per quod ascendit murum et ligavit funem suam ad unum merlo muri
et permisit se colare, et ita evasit et venit in capella beate Marie reddere gracias Deo et beate
Marie.»

79 Vgl. u.a. F. Graus (wie Anm. 37), 125-134; P. Saintyves, Les cheminements d'un theme
miraculeux: le pendu miraculeusement suspendu, in: ders., En marge de la legende doree, Paris
1930, 193-217 (Neudruck 1987, 644-661).

80 Miracula b. Egidii (wie Anm. 7): 1 (AB); 12; 15; 21; 22; 27.
81 B. de Gaiffier d'Hestroy, Un theme hagiographique: le pendu miraculeusement sauve, in:

ders., Etudes critiques d'hagiographie et d'iconologie, Brüssel 1964 (Subsidia hagiographica
43), 194-232.

82 Die magische Kraft marianischer Frömmigkeitspraktiken gegen den schlechten Tod, vgl.
Etienne von Bourbon, Traetatus de diversis materiis praedicabiiibus, hg. von A. Lecoy de

142



Junker schliesslich seine Stimme vernahm und ihn vom Strick schnitt. Lange
blieb Johannes wie tot am Boden liegen. Erst in der Nacht, nachdem ihm
Hugo, vermutlich als Leibzeichen83, seinen Fuss abschneiden liess, begann
dieser zu bluten. Johannes konnte nun plötzlich wieder sprechen und begab
sich sogleich zur Danksagung nach Lausanne84.

Wunderheilungen und Wiedererweckung totgeglaubter Kinder

Gegenüber den «Gefangenenbefreiungen», die das Lausanner Sanktuar in
die Nähe der burgundisch-aquitanischen Pilgerzentren des 11. und 12.
Jahrhunderts rücken, unterscheiden sich die Translations- und Reliquienfahrtswunder

kaum vom allgemeinen Kanon mittelalterlicher Wunderbücher.
Auch in ihrem Mittelpunkt stehen die traditionsreichen Wunderheilungen
mit dem typischen Schwergewicht auf dem zeitgenössischen Krankheitsbild
des contractu^5. Die annalistische Schreibweise Conons erlaubt leider auch
hier nicht, die kulturhistorisch interessanten Krankheitsgruppen näher auf
ihre Ursachen hin zu untersuchen86.

Neben contracti, Blinden, Stummen und Gelähmten notiert der Autor
auch zwei Beispiele einer Wiedererweckung totgeglaubter Kinder (40 und
l*)87. Die beiden Passagen sollten jedoch nicht als Hinweise auf ein soge-

la Marche, Paris 1877, 102/103. - Vgl. auch den Anfang des Ave Maria im Kartular
(Cartulaire du Chapitre, 491, Nr. 589).

83 A. Erler, Art. «Leibzeichen», in: Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte 7/(1978),
Sp. 1802-1804.

84 Cartulaire du Chapitre, 646/'47, Nr. 804: 11. Oktober: «In festo sancti Germani venit quidam
de Usies, Johannes nomine, quem dominus Ugo de Usies fecerat suspendi iniuste, ut iste
dicebat. Sed ipse semper orabat beatam Virginem ne ipsum permitteret mori tali morte et
semper, quamdiu suspensus fuit, tarn diu scilicet quod aliquis potuisset equitasse tantum per
quantum vie vox hominis potest audiri, dicebat salutationem beate Marie. Venit quidam
domicellus et abscedit restem quo ille suspensus fuerat, et ille cecidit et fuit quasi mortuus, et
positus fuit ei ignis in palma nee ipse se movit. Tandem dictus dominus Ugo fecit ei pedem
abseidi, tarnen sanguis inde non exivit usque ad noctem. Tunc locutus fuit et venit gracias
reddere beate Marie.»

85 Ein breitgefächertes Spektrum von «Gliederverkrüppelungen», vgl. u.a. P.-A. Sigal, Comment

on concevait et on traitait la paralysie en Occident dans le haut Moyen Age (Ve-XIP
siecles), in: Revue d'Histoire des Sciences 25/1 (1971), 193-211.

86 Wunderheilungen: 12 contracti und 1 Lahmer; 8 Blinde; 3 Stumme; 2 lahme Hände; 1 Beses¬

sene; 1 Fall von Bettlägerigkeit; 1 unspezifisch schwere Krankheit; 1 Verletzung. - Vgl. P.-A.
Sigal, Maladie, pelerinage et guerison au XIP siecle: les miracles de saint Gibrien ä Reims, in:
Annales E.S.C. 24(1969), 549-552.

87 Cartulaire de Chapitre, 650, Nr. 806: 13. April 1236: «Prima dominica post oetavas Pasce
venit quedam mulier de Taurino, dicens quod quidam filius suus parvulus mortuus fuit, et
ipsa eum redidit beate Marie Lausannensi, et statim puer revixit. Mater vero attulit Lausannam

camisiolam pueri, reddens gracias beate Marie Lausannensis.» - Ebd., 653, Nr. 808:
1236: Die Prediger, die durch das Lausanner Episcopat gesandt wurden berichten: «(...) quod
apud Vuindemis quendam puerum beata Maria revixisset.»

143



nanntes sanctuaire ä repitn interpretiert werden, d.h. als heilige Stätte, wo
tote Kinder zum «Leben» erweckt werden, um nachträglich ihre Taufe zu
vollziehen89. Dieser fest umschriebene Wundertypus lässt sich vereinzelt
schon in karolingischer Zeit nachweisen90. Die diesbezügliche «Spezialisierung»

bestimmter Heiligen (darunter auch Marias) datiert aber frühestens

aus dem 14. Jahrhundert. Eine wesentliche Rolle spielt dabei die
zunehmende Ausgrenzung «böser Toter» aus der Gemeinschaft der Lebenden und
der Verstorbenen, ein Phänomen das sich nicht nur hinsichtlich der unge-
tauften Neugeborenen beobachten lässt91. Das «Totenerweckungswunder»
biblischen Ursprungs ist jedoch ein traditioneller Bestandteil der
mittelalterlichen Hagiographie. Es handelt sich um eine «reale» Wiederbelebung,
nicht um eine kurzfristige, die darauf zielt, die fehlende Taufe nachzuholen92.

Die im ausgehenden Mittelalter ansteigende Zahl der «Taufwunder»
geht im übrigen auch mit einem wachsenden Interesse einher, das die
Wunderbücher an der Gruppe der Kinder und Säuglinge bekunden. Doch während

sich wenige Jahre vor den Lausanner Ereignissen die Jungfrau von
Chartres (zwischen 1210 und 1225) schon vorzugsweise tödlich verunfallter
Kinder annahm93, schenken ihnen Conons Wunderbücher «Unserer Lieben
Frau» noch kaum Beachtung. Der Muttergottesschaftsgedanke scheint der
religiösen Vorstellungwelt der Waadtländer Gläubigen noch weitgehend
fremd.

88 Vgl. u.a. P. Saintyves, Les resurrections d'enfants mort-nes et les sanctuaires ä repit, in: Revue

d'ethnographie et de sociologie, 2. Serie, II, 3/4 (1911), 65-74 (En marge de la legende doree,

Neudruck Paris 1987, 625-644), und den jüngsten Beitrag von J. Gelis, De la mort ä la vie: Les
«Sanctuaires ä repit», in: Ethnologie frangaise 11 (1981), 211-222.

89 O. Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Zeitschrift für Schweize¬

rische Kirchengeschichte 60 (1966), 1-71 (2ff.). Vgl. dazu die Kritik von C. Santschi, Les
sanctuaires ä repit dans les alpes occidentales, in: SZKG 79 (1985), 47-143.

90 M. Rubellin, Entree dans la vie, entree dans la chretiente, entree dans la societe: autour du

bapteme ä l'epoque carolingienne, in: Les entrees dans la vie. Initiations et apprentissages. XIIe
Congres de la Societe des historiens medievistes de l'Enseignement superieur public, Nancy
1981, Nancy 1982, 38, und für das 12. Jahrhundert H. Platelle, L 'enfant et la viefamiliale au

moyen äge, in: Melanges de science religieuse 39 (1982), 67-85.
91 Im 12. und 13. Jahrhundert war es den Laien, nach den Synodalbeschlüssen zu urteilen, noch

erlaubt, in Abwesenheit eines Priesters gleich nach der Geburt die Taufe selbst zu vollziehen.
Vgl. u.a. O. Pontal, Les Statuts synodaux frangais du XIIP siecle, precedes de l'historique du

synode diocesain depuis ses origines, Bd. I, Paris 1971 (Collection de documents inedits sur
l'histoire de France III/9), 55. - Zahlreiche spätmittelalterliche Belege lassen vermuten, dass

das Verbot erst in nachtridentinischer Zeit wirklich durchgesetzt werden konnte.
92 Vgl. N. Ohler, Zuflucht der Armen. Zu den Mirakeln des Heiligen Annos, in: Rheinische

Vierteljahresblätter 48 (1984), 1-33 (13-18), A. Vauchez, La saintete en Occident aux
derniers siecles du Moyen Age. D'apres les proces de canonisation et les documents hagiographiques,

Rom 1981 (Bibliotheque de l'Ecole francaise d'Athenes et de Rome, 1/241), 544-558,
und jüngst Ch. Krötzel, Parent-Child Relations in Medieval Scandinavia According to
Scandinavian Miracle Collection, in: Scandinavian Journal ofHistory 14 (1989), 21-37.

93 Vgl. Les miracles de Notre-Dame de Chartres (wie Anm. 6): II; IX; XII; XXII-XXV.

144



Gesch lech tsspezifische Strafwunder

Nicht nur der niedrige Prozentsatz von Kindern unter den Wunderprotagonisten,

auch die geringe Beteiligung von Frauen am Wundergeschehen
schlägt erneut eine Brücke zu den Mirakelbüchern des burgundisch-aquitanischen

Südens94. Einzig der Translationsbericht und die erste Reise weisen
einen bedeutenderen Anteil Frauen auf. Während der Reliquienüberführung
(im April 1232) ist es die Hälfte der Betroffenen (8:4). Die verhältnismässig
starke Präsenz von Frauen in der Anfangsphase des Wundergeschehens ist
im übrigen ein wichtiger Hinweis auf ihre kultfördernde Bedeutung, was
auch Beispiele aus England, der Normandie und Nordfrankreich bekräftigen95.

Anlässlich der Reliquienreise durch die Gebiete der Herren von Genf
und Faucigny (Diözese Genf) beläuft sich ihr Anteil sogar auf sieben gegenüber

neun Männern.
Einem möglichen Grund dieser zahlenmässigen Untervertretung nähern

wir uns, wenn wir unser Blickfeld auf qualitative Gesichtspunkte der
Lausanner Wunderbücher erweitern. Bemerkenswert sind in dieser Hinsicht die
frauenspezifischen Strafwunder, die sich während der Translation und der
ersten Reliquienfahrt zutragen. Das Strafwunder umschreibt einen didak-
tisch-disziplinierenden Wundertypus, der von weltlichen Übergriffen auf
Kirchenbesitz bis hin zur Überschreitung des sonntäglichen Arbeitsverbotes
reicht. Die Mirakelforschung der letzten Jahre berücksichtigte vorwiegend
den ersten Typus96. Die ausgesprochen geschlechtsspezifischen
Unterschiede, die das Strafwunder charakterisieren, wurden bislang jedoch kaum
beachtet. Beispiele wie Lausanne oder Soissons97 veranschaulichen hingegen
einprägsam, dass die in den Wunderbüchern thematisierten religiösen
Verfehlungen je nach Geschlecht stark divergieren können, und verdeutlichen
v.a., in welchem Masse sie unterschiedlichen Wertmassstäben unterzogen
wurden. Nur ein Strafwunder der Lausanner Miracula betrifft einen ehedem
blinden Mann. Er versäumte es, sein Gelübde einzulösen. Traditionsgemäss
wird dies mit dem erneuten Ausbruch der Krankheit geahndet (39)98. Die

94 Vgl. Tabelle 1. Gesamthaft beläuft sich das Geschlechterverhältnis in Lausanne auf 54 Männer

zu 20 Frauen, d.h. 73% zu 27%. Detaillierter ergibt sich folgendes Bild: 20 Frauen
(1 Mädchen); 47 Männer (1 Greis); 4 Knaben (2 parvi und 2 pueri); 2 Söhne ä 7 und 15 Jahre
und 1 Jüngling. - Vgl. Anm. 9.

95 Vgl. Miracula sanetae Mariae Constantiae XXX-XIII (wie Anm. 6), 382-383; Hermann von
Tournai (wie Anm. 6): I, 9-10; II 6 und 10 (dazu auch Guibert von Nogent (wie Anm. 6),

382/383), und Lettre de l'abbe Haimon (wie Anm. 6), 113-139.
96 Vgl. H. Platelle, Crime et chätiment ä Marchiennes. Etude sur la conception et le fonetion¬

nement de la justice d'apres les Miracles de sainte Rictrude, in: Sacris Erudiri 24 (1980),
155-202, wie Anm. 38.

97 Vgl. Hugo Farsit (wie Anm. 6): XIX und XXII, Sp. 1791C/92A und 1792D-94A (dazu auch

XVI; XXI; XXIII).
98 Cartulaire du Chapitre, 650, Nr. 806: 2.Februar 1236.

145



frauenspezifischen Strafwunder weisen demgegenüber ausnahmslos in den
Bereich ritueller Unreinheit und sexuell konnotierter Sündhaftigkeit99.
Besonders eindrücklich illustriert dies ein Fall, der sich während der ersten
Reliquienfahrt durch das Genfer Gebiet zutrug (50): An den Vigilien der
Jungfrau (vermutlich der Geburt Mariens am 8. September) gelangten die
Lausanner Prediger nach Pouilly. Die Leute der Gegend strömten in die
Kirche. Die Geistlichen warnten bei dieser Gelegenheit, niemand dürfe die
Vigilien durch Unkeuschheit beschmutzen. Als nun fünf Frauen, die
augenscheinlich zuvor gesündigt hatten, lachend die Kirche betraten, stürzten sie
wie von Epilepsie befallen zu Boden und blieben die ganze Nacht hindurch
liegen. Am nächsten Tag erst konnte man ihnen die Beichte abnehmen, und
sie gelobten darauf feierlich, nie mehr am Samstag oder an den Vigilien der
Jungfrau «fleischlich» zu sündigen100. Offenkundig ist hier die Parellele zu
den fünf törichten Jungfrauen (Mt 25, Iff.)101. In eine ähnliche Richtung zeigt
auch der Wunderbericht einer Frau aus der Diözese Besancon (8). Mit der
Begründung, das kranke Auge einer ihrer Schwestern heilen zu wollen, bat sie
den Kirchenwächter um etwas Reliquienessig102. Die Flüssigkeit wurde in
ein Gefäss aus Holz gegossen. Doch in dem Augenblick, als sie den Behälter
auf ihren Schoss legte, brach er auseinander. Die Frau gestand sogleich, den
heilbringenden Essig zu «schändlichen» Zwecken bestimmt zu haben - ein
Hinweis auf den weitverbreiteten «Wunderzauber» mit sogenannten Sekundär-

oder Kontaktreliquien103. Dass das Holzgefäss erst in dem Moment
brach, als die Frau es auf ihren Schoss legte, wobei der Begriff Schoss als
Metonymie für die Geschlechtsteile zu verstehen ist, fördert die sexuelle
Konnotation auch dieses Wunderberichtes zu Tage. Charakteristisch für

99 F. Graus, Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Merowinger. Studien zur Hagiographie
der Merowingerzeit, Prag 1965, 79, und jüngst J. Dalarun, Eve, Marie ou Madeleine? La
dignite du corps feminin dans l'hagiographie medievale (VP-XIP s.), in: Medievales 8 (1984),
18-32.

100 Cartulaire du Chapitre, 651/52, Nr. 807: «Apud Pollie quinque mulieres, que com populo
tocius terre venerant vigilare ante reliquias beate Marie quamvis predicatores proibuissent
ne quis pollueret beate Marie per incontinenciam, quia non continuerunt ceciderunt morbo
quasi caduco quando intraverunt ridendo in ecclesiam, et ita in terra iacuerunt due usque ad
mediam noctem et .III. usque mane, et coram omnibus confesse fuerunt. Voverunt quod de
cetero non peccarent carnaliter in vigiliis beate Marie et diebus sabatis.»

101 W. Lehmann, Die Parabel von den törichten und klugen Jungfrauen. Eine ikonographische
Studie m. e. Anhang über die Darstellung der anderen Parabeln Christi, Diss. Belin 1916.

102 P. Saintyves, De l'immersion des reliques aux baignades des statues saintes dans le christia¬
nisme, in: Revue de l'histoire des religions 107 (1933), 144-196 (hier: 180-187).

103 Cartulaire du Chapitre, 644, Nr. 804: 15. April: «Feria .V. peciit quedam mulier de terra
Bisuntina a custode reliquiarum de vinagio in quo fuerant intincte reliquie beate Virginis, et
illud posuit in quadam pixide lignea et pixidem posuit in sinu sua, dicens quod illud poneret
in occulis cuiusdam sororis sue. Sed statim pixis sine aliqua violencia fracta fuit et vinagium
recollectum, et mulier confessa fuit quod in pravos usus illud volebat expendere, quod tarnen
beata Virgo noluit sustinere.»

146



mittelalterliche Wunderbücher ist, dass sie die Krankheitsursache nur
äusserst selten sündigem Verhalten zuschreiben104. Wenn Conon diese
Grundhaltung nun gerade im Falle einer «verkrüppelten» Frau durchbricht (IO)105,
lässt sich schliesslich auch dieses Beispiel als weiteres Indiz für das
«archaisierende» Frauenbild interpretieren, das sich durch den Typus der
geschlechtsspezifischen Strafwunder Lausannes zieht.

Frömmigkeitspraktiken

Ähnlich traditionellen Zügen begegnen wir auch hinsichtlich der von
Conon geschilderten Frömmigkeitspraktiken, wenngleich uns der Autor nur
einen schmalen, kaum umfassenden und v.a. klerikal gefilterten Einblick
gewährt. Als erstes sollte dabei die verschiedentlich vertretene Meinung
revidiert werden, bei den Reliquienreisen von 1235/36 hätten die vom
Kapitel beauftragten Prediger eine Marienstatue mitgetragen106. Die These
dürfte sich vermutlich auf das Mandement pour ordonner une collecte en
faveur de l'Eglise de Lausanne stützen, eine Fälschung aus dem 14. Jahrhundert107.

In den Lausanner Wunderbüchern selbst ist nirgends von einem
imago oder einer effigie der Muttergottes die Rede108. Im Mittelpunkt des
«magisch»-religiösen Wundergeschehens stehen ausschliesslich die
Reliquien der Kathedrale109. Die Waadtländer Marienverehrung erweist sich als
säkularer Reliquienkult, der kaum von neueren Frömmigkeitsformen

104 R. Hiestand, Kranker König - kranker Bauer, in: Der kranke Mensch in Mittelalter und
Renaissance, hg. von P. Wunderli, Düsseldorf 1986 (Studia humaniora 5), 61-78, und C. L.
P. Trüb, Heilige und Krankheit, Stuttgart 1978 (Geschichte und Gesellschaft. Bochumer
Historische Schriften 19), 13-18.

105 Cartulaire du chapitre, 644, Nr. 804: 18. April 1232: «Quedam mulier de Melduno contracta
fuerat pro peccato suo, et exoravit beatam Virginem, et sanata fuit in capella.»

106 H. Meylan, Aspects de la cathedrale (wie Anm. 22), 10-12.
107 // Mandements pour ordonner une collecte en faveur de l'Eglise de Lausanne, incendiee en

1216, in: Le conservateur suisse, ou recueil complet des etrennes helvetiennes, ed. augmentee,
t. III, Lausanne 1813, 30-33. Zur Datierung, vgl. M. Schmitt, Memoires historiques sur le
diocese de Lausanne, Bd. II, Freiburg 1859 (Memorial de Fribourg. Recueil Periodique 5), 8.

108 Einzig im Streit mit dem Stift Sankt-Marius wird das Herumtragen einer Marienstatue
erwähnt: «Discordia orta fuit inter capitulum Lausannense et domum sancti Marii, quia
quidam canonici sancti Marii iverant predicare pro cooperienda ecclesia sancti Marii, que
combusta fuerat com ceteris ecclesiis Lausannensibus, et duxerant secom predicatores qui
predicaverant ex parte beate Marie Lausannensis et portaverant ymaginem beate Marie et
receperant vota et tuallas que debebantur beate Marie et inde damnum intulerant operi
beate Marie, quod eius predicatores nesciebant estimare.» (Cartulaire du Chapitre, 712-14,
Nr. 891: November 1236).

109 Offen bleibt allerdings, woraus der Reliquienschatz in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
zusammengesetzt war, da sämtliche Inventare aus späterer Zeit datieren. Vgl. La cathedrale
de Lausanne. 700? anniversaire de la consecration solennelle. Catalogue de l'exposition,

147



durchdrungen ist. Es bleibt in erster Linie ein Kult der Berührung110, dem die

Bilderfrömmigkeit, die sich gerade zu Beginn des 13. Jahrhunderts verbreitete,

und ihre Neugewichtung des Blickes noch fremd ist"1.
Charakteristisch für traditionelle, auf Reliquien ausgerichtete Glaubenspraktiken

ist das oben geschilderte Strafwunder der Frau aus der Diözese
Besancon (8)112. Als weiteres Beispiel liesse sich das Heilungswunder einer

stummen Frau anführen, die den Kaplan mittels Zeichen bat, er solle ihr zur
Heilung das Reliquiar aufdas Haupt legen (22)113. Die jüngst noch vertretene
Ansicht, Conon von Estavayer sei den «magisch»-religiösen Heilpraktiken
gegenüber kritisch eingestellt, lässt sich grundsätzlich nicht belegen114.

Die Frömmigkeitsformen beschränken sich weitgehend auf die den
Wunderbüchern eigene, unspezifische Form des «Gebetes», das Conon mit dem

Begriff exorare zusammenfasst115. Nur einmal findet sich der ambivalente
Ausdruck invocare (45) als Gebet und Beschwörung zugleich. Kräftiger und
energischer, von Tränen begleitet, ist Conons Verwendung von reclamare
(36 und 43), das vorzugsweise den Wundertypus der «Gefangenenbefreiungen»

begleitet. Das nur einmal genannte clamare (56) enthält traditionsge-
mäss eine stark fordernde Komponente, droht der wiederholt in seiner

Hoffnung auf Heilung enttäuschte Kranke doch, er werde sich nie mehr zur
Muttergottes begeben, wenn sie ihn nicht augenblicklich erhöre116. Zum

Lausanne 1975,109-125; E. Dupraz (wie Anm. 4), 85-88; C. Santschi (wie Anm. 2), 98-99.

- Vgl. auch M. Reymond, L'«Acte de consecration» de la cathedrale de Lausanne, in:

Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 4 (1910), 258-271.
110 E. Delaruelle, La spiritualite des pelerinages ä saint Martin de Tours du V au Xe siecle, in:

Pellegrinaggi e culto dei santi in Europa fino alia prima crociata. Atti del quarto convegno del

centro di studi sulla spiritualitä medievale, Todi 1963, 199-243.
111 H. Belting, Das Bild undsein Publikum im Mittelalter: Form undFunktionfrüher Bildtafeln

der Passion, Berlin 1981; A. Vauchez (wie Anm. 92), 519-529.
112 Vgl. Anm. 103.

113 Cartulaire du Chapitre, 646, Nr. 804: 29. Juni 1233: «Quedam mulier fuerat muta per .XV.
dies, que in festo apostolorum Petri et Pauli signum fecit capellano reliquiarum quod

cuppam in qua erant reliquie poneret super caput eius, quod et capellanus fecit, et ipsa statim

loquelam recepit.» - Vgl. auch Anm. 134 unten (die «magisch»-religöse Verwendung des

Tuches).
114 C. Santschi (wie Anm. 2), 102. Die Autorin verwendet Begriffe wie Aberglaube und Magie,

ohne sie kritisch zu hinterfragen. Dass der Kelch auf dem Schoss der Frau aus der Diözese

Besancon bricht, interpretiert sie als Strafe für die Reliquienmagie, nicht für den unrechten

Gebrauch, den die Frau damit beabsichtigte. Zu dieser abwertenden Haltung, die Santschi

im übrigen mit E. Dupraz (wie Anm. 4), 89 teilt, vgl. R. C. Finucane, The Use andAbuse of
Medieval Miracles, in: History 60(1975), 1-10.

115 Exorare:6; 10; 11; 15; 17; 37; 38; 39; 6°; 13°; 42; 43; 47; 48; 50; 51; 51; 53; 55 und 57.-Vgl. N.

Ohler, Alltag im Magdeburger Raum zur Zeit der heiligen Elisabeth, in: Archivfir
Kulturgeschichte 67(1984), 1-40 (insbes. 29-34).

116 Eine häufig anzutreffende «Erpressung» der Heiligen. Vgl. Cartulaire du Chapitre, 657, Nr.
811:3. Mai 1242. -Vgl. Art. «clamor», in: J. F. Niermeyer,MediaeLatinitasLexicon minus,
185, und L. K. Little, La morphologie des maledictions monastiques, in: Annales E.S. C. 34

(1979), 43-60.

148



«Gebet» gesellt sich in den meisten Fällen der Hinweis, die Betroffenen
hätten sich Maria übergeben (se reddere)111. Dies darf jedoch nicht mit einer
Personenübergabe (traditio personae) und damit dem Rechtsstatus der
Schutzzensualität gleichgestellt werden118, den Conon mit dem Terminus se
vovere umschreibt. Denn die Übergabe, bzw. das se reddere, ist für den
Gläubigen nicht mit rechtlichen, sondern einzig mit «moralischen» Auflagen
verbunden. Es handelt sich um eine allgemeine, symbolische Schutzgebärde,
die im spätmittelalterlichen Wallfahrtswesen vorherrscht119. Auf «Gebet»
und «Übergabe» folgt schliesslich die obligate Danksagung120, zu der man
sich meist nach Lausanne in die Kapelle der Jungfrau begibt121. Die Bussund

Beichttheologie des 12. Jahrhunderts scheint die Waadtländer Gläubigen

noch kaum erfasst zu haben122. In Zusammenhang mit den fünf törichten
Frauen aus Pouilly wird kurz das Beichtsakrament erwähnt, bezeichnenderweise

aber in seiner überholten Form als öffentliche Beichte (50). Tränen
werden zwar immerhin in sieben Fällen angeführt, doch handelt es sich mit
einer Ausnahme123 um Tränen der Angst und «Verzweiflung» in Gefangenschaft

oder sonstigen Notsituationen124. Der einzige Beleg «neuartiger»
Frömmigkeitsformen ist eine Hostienelevation zu den Vigilien des heiligen
Benedikts (42)125.

Die stark an historiographischen Modellen orientierte Wundergeschichtsschreibung

Conons von Estavayer verunmöglicht uns einen tiefergehenden
Einblick in die sozio-ökonomische und sozio-kulturelle Sphäre der Stadt und
Landschaft Lausannes in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts126. Obwohl

117 Sereddere: 1;4;6;7;9; 12; 13; 14; 25; 27; 32; 34; 40; 41; 46.-Vgl. A. Vauchez (wie Anm. 92),
530-540.

118 Vgl. Anm. 136 unten.
119 Vgl. u.a. jüngst P. Hoffmann und P. Dohms (Hg.), Die Mirakelbücher des Klosters Eber¬

hardsklausen, Düsseldorf 1988 (Publikationen der Gesellschaft für rheinische Geschichtskunde

64).
120 Danksagung: 6; 14; 16; 18; 24; 36; 37; 38; 39; 40; 41; 1°; 16°; 43; 46; 47; 48; 50; 51; 53 und 57.
121 Nach Lausanne: 13; 32; 34; 37; 39; 40; 41; 6°; 46; 48; 50; 51; 52; 53; 55 und 57. - Ausdrücklich

in die Kapelle der Jungfrau: 10; 20; 38; 1°; 43; 45; 47.
122 Groupe de la Bussiere, Pratiques de la confession des Peres du desert ä Vatican II. Quinze

etudes d'histoire, Paris 1983; C. Vogel, Le pecheur et la penitence au moyen äge, Paris 1969
(Chretiens de tous les temps 30).

123 Ein für die Vernachlässigung seines Gelübdes bestrafter Mann aus Saint-Paul weint, tut
Busse und ist über sein Vergehen betrübt (39). Vgl. Anm. 138 unten.

124 Tränen: 36; 37; 39; 1°; 6°; 13°; 43. - Vgl. auch L. Beszard (de Mamers), Les larmes dans
Vepopee, particulierement dans Vepopee francaise jusqu'ä la fin du XIP siecle. Etude de
litterature comparee, Phil. Diss., Strassburg; 1903; P. Rousset, L'emotivite ä l'epoque
romane, in: Cahiers de civilisation medievale 1 (1957), 53-67.

125 Cartulaire du chapitre, 653/654, Nr. 809: 20. März 1237: «In vigilia sancti Benedicti venit
quedam mulier de Orseres apud Lausannam, que per .VI. annos fuerat ceca. Que com
interesset maioris misse sollemnis, quando corpus Christi elevabatur, et exoraret beatam
Virginem, statim visum recepit.» - Vgl. H. B. Meyer, DieElevation im deutschen Mittelalter
und bei Luther, in: Zeitschrift für katholische Theologie 85 (1963), 162-127.

149



der Grundtenor der Sammlung ein ländlicher ist, d.h., die wenigsten Betroffenen

stammen aus der Stadt selbst, fehlen jegliche Hinweise auf
Nachbarschaftsbeziehungen, Familienstrukturen oder einsetzende Diffenzierungs-
und Marginalisierungstendenzen einer Landschaft, die von den Problemen
zunehmender Geldwirtschaft erfasst wird. Gewiss lassen sich ökonomische
oder gesellschaftliche Entwicklungen kaum über Wunderbücher alleine
erfassen. Doch erlauben sie sie zuweilen, uns der zeitgenössischen Wahrnehmung

wirtschaftlicher oder sozialer Veränderungen anzunähern. Obwohl die
Lausanner Miracula ein nur allzu lückenhaftes Bild der sozio-ökonomischen
Voraussetzungen der Waadtländer Wunderwelt vermitteln, lassen sie indes,
durch die anhaltenden Kriegswirren bedingt, eher auf «rückständige»
Verhältnisse schliessen127. Von Geld als Ziel und Zweck der Geiselnahmen ist in
Conons Wunderannalen nirgends die Rede128. Ein eigentümliches Schweigen

lastet ferner auch auf dem Gewinn, der anlässlich der beiden Reliquienreisen

von 1235/36 erzielt wurde. Lediglich erahnen können wir, dass die
Fahrt durch die Diözese Genf weniger ertragreich ausgefallen sein muss als

erhofft. Hätte das Domkapitel sonst wohl so schnell eine zweite Gesandtschaft

Geistlicher ausgeschickt? Beachtenswert sind in diesem Zusammenhang

die ausgeprägten Unterschiede zu Hermanns von Tournai Schilderung
(1143) der Laoner Reliquienreise (1112/1113), Schilderung, die von einer
minutiösen «Buchführung» über die Wundereinkünfte zeugt. Der Benediktiner

der Reformabtei Sankt-Martin129 - er scheint darin die «Rechenhaftig-
keit»130 der zeitgenössischen Kaufleute zu teilen - notiert aufmerksam den
Geldwert der Spenden und ist auch stets genauestens über den Reichtum
derer im Bilde, denen ein Wunder zuteil wird131. Aus der Gegenüberstellung
von Laon und Lausanne wird deutlich, wie wenig noch das Denken des

126 Vgl. Karte 2. Wie etwa gleichzeitig (verfasst wurde das dortige Wunderbuch zwischen 1210

und 1225) das Mariensanktuarium in Chartres (vgl. Anm. 6), ist auch Lausanne ein
Wallfahrtsort ausgeprägt ländlicher Natur, Städter sind im Wundergeschehen kaum präsent (vgl.
Cartulaire du Chapitre, 654, Nr. 809: 24. Februar 1938).

127 Vgl. D. Anex-Cabanis, La vie economique ä Lausanne au Moyen Age, Lausanne 1978 (BHV
62).

128 A. Murray, Money and Robbers (900-1100), in: Journal of Medieval History 4 (1978),
55-93.

129 G. Niermeyer, Die Miracula s. Mariae Laudunensis des Abtes Hermann von Tournai:
Verfasser und Entstehungszeit, in: Deutsches Archiv 27 (1971), 137-174.

130 E. Maschke, Das Berufsbewusstsein des mittelalterlichen Fernkaufmanns, in: Beiträge zum
Berufsbewusstsein des mittelalterlichen Menschen, hg. von P. Wilpert, Berlin 1964 (Miscellanea

mediaevalia. Veröffentlichungen des Thomas-Instituts an der Universität Köln 3),
306-335.

131 Vgl. u.a. Hermann von Tournai (wie Anm. 6): II, 4 und 22, Sp. 975D und 987/988A. - Vgl.
R. Kaiser, Das Geld in der Autobiographie des Abtes Guibert von Nogent, in: Archiv für
Kulturgeschichte 69 (1987), 289-314, und H. W. Nicklis, Geldgeschichtliche Probleme des

12. und 13. Jahrhunderts im Spiegel zeitgenössischer Geschichtsschreibung, 2 Bde., Hamburg
1983 (Numismatische Studien VIII/1 und 2).

150



Domprobstes auf den Geldwert der Spenden und die materiellen Verhältnisse

der Betroffenen geschärft oder sensibilisiert ist. Unverhältnismässig
bescheidener fallen gegenüber Laon auch die Einnahmen des Lausanner
Mariensanktuars aus. Führend sind die wenig ertragreichen Fussfesseln und
Eisenketten, mit denen befreite Gefangene das Kircheninnere ausstatten132.
Daneben werden nur vier andere Formen von Votivgaben erwähnt, etwa als
eine Frau aus Turin das Hemdchen ihres zum Leben wiedererweckten Knaben

darbrachte (40)133. Ferner werden ein Tuch (das vermutlich liturgischen
Zwecken diente134) und schliesslich noch eine Wachshand (7) aufgeführt135.
Nur an einer Stelle erwähnt Conon einen sanctor136, d.h. eine Personenübergabe

(Schutzzensualität), an die in diesem Fall ein jährlicher Kopfzins von
vier Denaren gebunden ist (31)137. Kurz, das Lausanner Wunderbuch hin-
terlässt den Eindruck, dass verglichen mit England, dem heutigen
Nordfrankreich, Belgien und dem am südfranzösischen Handelsnetz angegliederten

Rocamadour Geld den Bereich religiöser Praktiken und Vorstellungsmuster

noch kaum berührt hat. Auch scheint es mir in diesem Zusammenhang

bezeichnend, dass nur an einer Stelle auf den Bereich «Arbeit»
eingegangen wird. Ein fast ganz erblindeter Mann aus Saint-Paul neben Evian (39)
wandte sich an die Jungfrau und gelobte, für seine Heilung nach Lausanne zu
pilgern. Einmal genesen, vergass er sein Gelübde nur allzu schnell. Er begab
sich zwar nach Lausanne, aber aus geschäftlichen Gründen, nicht, um das
Gelübde einzulösen: pro mercato, sed non pro voto, wie Conon präzisiert138.

132 Eisenketten als Votivgaben: 14; 17; 25; 32; 33; 37; 39; 6°; 45; 46; 52; 53 und 55.
133 Vgl. Anm. 87.
134 Tuallia: Cartulaire du Chapitre, 647, Nr. 804: 12. Oktober: «Die sequenti venit quidam qui

infirmitate magna detinebatur et apportavit beate Marie quandam tualliam. Quando tual-
liam super se habebat, sanus erat; quando tualliam de super se auferebat, infirmitate sua
detinebatur et turpiter concuciebatur.» - Vgl. J. F. Niermeyer (wie Anm. 116), 1047. Der
Begriff Maffia (Tuchart) ist nicht im Glossar von Du Cange. Interessanterweise findet sich
im Kartular ein zweiter Beleg anlässlich des Streites zwischen Sankt-Marius und dem
Domkapitel: Die Kanoniker von Sankt-Marius hätten Gelübde und Tücher, die sie eigentlich der
Jungfrau schuldeten, entgegengenommen (vgl. Cartulaire du Chapitre, 713, Nr. 891 und
Anm. 113).

135 Ebd., 644, Nr. 804: 14. April: «Feria .IUI. sequenti venit quedam mulier et adtulit quandam
manum ceream, dicens quod ipsa fuerat diu contracta de una manu et reddidit se beata
Virgini, et statim manus eius fuit sanata.»

136 K. Schulz, Zum Problem der Zensualität im Hochmittelalter, in: Beiträge zur Wirtschafts¬
und Sozialgeschiehte des Mittelalters. FS Herbert Heibig zum 65. Geburtstag, Köln/Wien
1976, 86-127. Im Gegensatz zu Flandern und dem niederrheinischen-westfälischen Raum,
Nordfrankreich und dem bayerischen Raum ist die Zensualität in den Gebieten der heutigen
Eidgenossenschaft noch nicht weiter erforscht. - Vgl. auch D. Anex-Cabanis, Le servage au
Pays de Vaud (XIIP-XVP siecle), Lausanne 1973 (BHV 47).

137 Cartulaire du chapitre, 647, Nr. 804: 23. September 1234: «(...), ubi se vovit beate Marie per
.IUI. denarios annuatim ei reddendos et ipsa eum liberavit.»

138 Ebd., 650, Nr. 806: 2. Februar 1236: «In purificationis die venit quidam de Sancto Paulo qui
ex maiori parte amiserat visum, et exoravit beatam Mariam ut ei visum redderet, et promisit

151



Schluss

Das diözesane Wallfahrtszentrum Lausanne der Jahre 1232 bis 1242 ist
zusammen mit Rocamadour und Deols einer der ältesten Belege weltlicher
Marienfrömmigkeit ausserhalb ihres nordfranzösisch-belgischen Ursprungherdes.

Inhaltlich ist das Waadtländer Mariensanktuarium der
Heiligenverehrung des burgundisch-aquitanischen Südens näher verwandt als den

Wallfahrtsstätten nördlich der Loire, die in verstärktem Masse die
ökonomischen, sozialen und religiösen Umwälzungen ihrer Zeit bezeugen. Im
Vergleich zu diesen Wunderbüchern treten die archaisierenden Formen und
Inhalte zu Tage, welche die Waadtländer Marienfrömmigkeit in der ersten
Hälfte des 13. Jahrhunderts prägen und sie zu einem sonderlichen Beispiel
der Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem machen. Mit dem burgundisch-
aquitanischen Süden des 11. und 12. Jahrhunderts teilt Lausanne die
zentrale Bedeutung, die sie dem «feudalen» Wundertypus der «Gefangenenbefreiungen»

einräumen, sowie das geringe Interesse, das in diesem Kulturraum

auf religiöser Ebene Frauen und Kindern entgegengebracht wird. Wie
Saint-Gilles, Saint-Leonard, Conques oder Rocamadour muss auch
Lausanne als Antwort auf die räum- und zeitgebundenen Probleme vornehmlich
ländlicher Gesellschaften verstanden werden, die das gemeinsame Schicksal
anhaltender Kriege und Fehden verbindet. Conon von Estavayers Wunderbücher

sind folglich in erster Linie Spiegel der politischen Wirren, Instabilität

und Gewalt, die dem Ausbau der savoyischen Landesherrschaft vorausgehen.

quod ipse eam requireret in monasterio suo Lausanne, et statim visum recuperavit. Apud
Lausannam vinit postea pro mercato, sed non pro voto, et quando domi venit, amisit visum.
Postea plorans, penitens et compunctus peciit misericordiam et exoravit beatam Virginem,
promittens ei quod eam requireret Lausanne, et statim visum recupervait, et venit gratias
reddere Lausanne, in die purificationis.»

152


	Gewalt und Frömmigkeit : die Waadtländer Landschaft im Spiegel : Conon von Estavayers Wunderbücher "Unserer lieben Frau von Lausanne" (1232-1242) : ein Beitrag zur sozialgeschichtlichen Erforschung hoch und spätmittelalterlicher Mirakelliteratur

