
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Zur Wirtschaftordnung hochmittelalterlicher Zisterzienserklöster im
oberdeutschen und schweizerichschen Raum

Autor: Zahnd, Urs Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN - MELANGES

ZUR WIRTSCHAFTSORDNUNG
HOCHMITTELALTERLICHER ZISTERZIENSERKLÖSTER
IM OBERDEUTSCHEN UND SCHWEIZERISCHEN RAUM1

Von Urs Martin Zahnd

Immer wieder sind in den letzten Jahren die ökonomischen Grundsätze, die
Arbeitsauffassung und der wirtschaftliche Alltag der Zisterzienser Gegenstand der
Forschung gewesen. Dieses Interesse ist verständlich, beruht doch selbst im Bewusstsein
des historisch gebildeten Laien die Bedeutung der weissen Mönche nicht zuletzt darauf,

dass dieser Orden die wirtschaftlichen Grundlagen zur Expansion des 12./

13. Jahrhunderts mitgeschaffen und mitgestaltet hat und der Zusammenhang zwischen
seiner Eigenwirtschaft einerseits und der mitteleuropäischen Binnen- und Ostkolonisation

anderseits unübersehbar ist. Diese Beurteilung der zisterziensischen Wirtschaft
hat ihren Niederschlag bis hin in unsere Schulbücher gefunden, und der treffliche
Schweizer Historiker Karl Schib etwa hat sie in die Worte gefasst: «Nicht mehr die

Pflege von Wissenschaft und Kunst stand im Mittelpunkt der mönchischen Arbeit,
sondern die Landwirtschaft... Wo durch Roden und Entsumpfung neues Kulturland
gewonnen werden konnte, stellten sich die Zisterziensermönche ein.... Diese
Bauernmönche, die sich vorgenommen hatten, in grösserer Armut als die Benediktiner zu

leben, gelangten bald in den Besitz von landwirtschaftlichen Grossbetrieben. Während
die Benediktinerabteien oft Mühe hatten, aus ihrem Streubesitz einen genügenden

Ertrag zu ziehen, schufen sich die Zisterzienserklöster in eigener Arbeit zusammenhängendes

Kulturland, das viel höhere Erträgnisse abzuwerfen imstande war. Die
Zisterzienser wurden durch ihre wirtschaftliche Leistung ein Kulturfaktor.» Bestätigt
worden sind diese Vorstellungen vom Zisterziensermönch, dessen Tagwerk geprägt ist

vom Wechsel zwischen Chorgebet und Ackerarbeit, gerade kürzlich durch archäologische

Funde in St. Urban: Im nördlichen Seitenchor der teilweise ausgegrabenen
mittelalterlichen Klosterkirche wurden das Fundament und der Ablauf eines Waschbek-
kens entdeckt, in dem sich mit grösster Wahrscheinlichkeit die vom Felde zum
Chordienst kommenden Mönche jeweils die Hände gereinigt haben. Wenn in den folgenden
Ausführungen die Wirtschaftsstrukturen einzelner süddeutscher und schweizerischer
Zisterzen kurz beleuchtet werden, wird es allerdings nicht immer möglich sein, dieses

harmonische Bild vom sowohl betenden als auch im Schweisse seines Angesichtes
arbeitenden Mönch durchzuziehen, weil sich die Zisterzienserklöster auch in unserem
Räume nicht als isolierte Institutionen allein der Verwirklichung ihrer in den Statuten

vorgezeichneten Ideale widmen konnten, sondern in einem vielfältigen Beziehungsgeflecht

mit den umgebenden wirtschaftlichen, herrschaftlichen und gesellschaftlichen
Ordnungen verknüpft waren. Die nachfolgenden Ausführungen gliedern sich in drei

1 Der nachfolgende Artikel ist der unveränderte Abdruck eines Vortrages, den der Verfasser am
15. Januar 1987 im Rahmen einer Ringvorlesung zum Thema «Zisterzienser» an der Universität

Bern gehalten hat.

55



Abschnitte. Zuerst soll dargelegt werden, wie sich die Ordensgründer die ideale
Klosterwirtschaft gedacht haben und von welchen Arbeits- und Dienstvorstellungen sie
ausgegangen sind. In einem zweiten Teil wird die Realisierung dieser Vorstellungen bei
der Errichtung neuer Zisterzienserklöster in unserm Räume verfolgt und geprüft,
inwiefern und wie lange sich die Agrarwirtschaft dieser Konvente statutenkonform
verwirklichen liess. In einem dritten Teil sollen dann die Grundlagen und die Entfaltung

der gewerblichen Produktion und des Handels der Zisterzienserklöster beleuchtet
werden.

Wenden wir uns zuerst also den Vorstellungen über die angemessene klösterliche
Wirtschaftsordnung zu, wie sie von den führenden Zisterziensern kurz nach 1100
dargelegt und begründet worden sind. Bestimmend waren für diese Wirtschaftsvorstellungen

einerseits die erneute und nachdrückliche Betonung des Eremus, andererseits

die ungewohnte Bewertung der Arbeit im zisterziensischen Denken. Von allem
Anfang an rückten die Zisterzienser die Forderung des Eremus, d. h. weitestgehende
Abkehr der Klostergemeinschaft von der Welt, ins Zentrum ihrer Bemühungen um
Restitutio und Reformatio der Regula Benedicti, und nicht von ungefähr haben sowohl
Robert von Molesme als auch Stephan Harding zeitweise als Eremiten gelebt. Von
dieser eremitischen Grundströmung her ist es nur konsequent, wenn bereits in den
ersten Statuten des Ordens, den sogenannten Capitula aus den dreissiger Jahren des
12. Jahrhunderts, aufgezählt wird, was die Zisterzen nicht besitzen durften; es heisst
hier: «Kirchen, Altäre, Begräbnisse, Zehnten aus fremder Arbeit und Nahrung, Dörfer,
Hörige, Bezüge von Ländereien, Backhäuser, Mühlen und ähnliches, was dem reinen
Mönchtum entgegen ist, verwehrt unser Name und die Verfassung unseres Ordens.»
Die Absicht ist unverkennbar: Die Zisterzienserklöster sollten nicht ihrer Besitzungen
wegen, die in vielfältigster Weise mit ihrem ökonomischen, sozialen und rechtlichen
Umfeld verknüpft sein konnten, der Vorzüge des Eremus verlustig gehen. Denn wer
Pfarreien zu betreuen und deshalb Laien die Sakramente zu spenden hatte, wer sein
Land durch Hörige und Pächter bebauen liess und von daher Abgaben und Dienste zu
nutzen hatte, wer Mühlen, Werkstätten oder Schenken betrieb, die auch den
Weltlichen offenstanden, und wer schliesslich gar als Handwerker oder Händler auf den
Märkten der Städte seine Waren abzusetzen trachtete, stand notgedrungen in ständigem

Kontakt mit der Gesellschaft der Laien und der Weltkleriker und durchbrach
dadurch den geforderten Eremus unweigerlich.

Aus dieser nachdrücklichen Betonung des Eremus ergab sich allerdings für die
Zisterzienser konsequenterweise nicht nur die strikte Ablehnung der weitgehend
herrschaftlich geprägten Wirtschaftsstrukturen ihrer Zeit, sondern auch die Notwendigkeit,

Funktion, Umfang und Wert der mönchischen Eigenarbeit neu zu überdenken
und zu formulieren. Um die Haltung der weissen Mönche in dieser Frage etwas
deutlicher zu konturieren, muss kurz auf die Arbeitsauffassung im benediktinischen
Mönchtum vor und neben den Zisterziensern eingegangen werden. Dem frühen, ana-
choretischen Mönchtum fehlt vorerst eine einheitliche Arbeitstheorie, stehen sich doch
bereits im Neuen Testament die scheinbar widersprüchlichen Forderungen «Betet
ohne Unterlass» (l.Thess. 5,17) und «Wer nicht arbeitet, soll auch nicht essen»
(2. Thess. 3,10) gegenüber. Gestützt auf die Argumentationen von Pachomius, Basilius,

Augustin und Cassian, hat aber schliesslich Benedikt von Nursia in seiner
berühmten Regel der Arbeitsauffassung des abendländischen Mönchtums eine lange
nachwirkende, konsequente und zugleich flexible und praktikable Gestalt gegeben. Die
ganze Vielschichtigkeit dieser Arbeitsauffassung Benedikts, die erst von Späteren in
die an sich treffende Kurzform «ora et labora» gebracht worden ist, kann im vorliegen-

56



den Zusammenhang nicht aufgerollt werden; zumindest zwei Ansatzpunkte sollen aber

im Hinblick auf die Zisterzienser, die sich ja auf Benedikt berufen haben, hervorgehoben

werden: Zum einen betont Benedikt, es sei keineswegs notwendig, dass sich die
einzelnen Klöster ausschliesslich durch die Handarbeit der Mönche ökonomisch
erhielten; von Anfang an billigte er die Mithilfe nichtmonastischer Arbeitskräfte. Er
forderte aber, die Brüder dürften nicht ungehalten sein, wenn die örtliche Lage oder die
wirtschaftlichen Verhältnisse des Klosters verlangten, dass sie selber bei der Feldarbeit
mitarbeiteten. Zum andern stellte die Handarbeit für Benedikt keinen ethischen
Selbstwert dar; sie war für ihn lediglich ein bedeutsames asketisches Mittel, um sowohl
der Klostergemeinschaft als auch dem einzelnen Mönch zu jener Seelenruhe zu
verhelfen, die zur Gotteserkenntnis freimachte. Diese fein ausbalancierte Arbeitsauffassung

Benedikts ist von den verschiedenen Strömungen und Gruppierungen im
mittelalterlichen Mönchtum sehr unterschiedlich interpretiert und weitergeführt worden.
Während die iro-schottischen Mönche die Arbeitsforderungen Benedikts eher noch

steigerten (nicht zuletzt wohl angesichts ihrer jeweiligen wirtschaftlichen Lage),
entfernten sich die Klöster im Einflussbereich Clunys recht weit von diesem benediktinischen

Arbeitsethos. Zwar kannten die Cluniazenser das Opus manum noch, zumindest
in ihren Consuetudines; ihre Hauptaufgabe sahen sie aber doch im Chorgebet, in der

Liturgie und in der Kontemplation.
Als Reaktion auf die cluniazensische Arbeitsauffassung ist nun das Denken der

Zisterzienser über Sinn und Wert der Arbeit zu verstehen. Zwar hat keiner der zahlreichen

zisterziensischen Autoren des 12./13. Jahrhunderts die Arbeitsthematik in einem

eigenen Werk aufgegriffen, und nach einer eigentlichen Arbeitsethik oder gar
Arbeitstheologie der Zisterzienser sucht man vergeblich. Aufgrund von Bestimmungen in den

frühen Ordensstatuten und verschiedenen Ausführungen in der sonstigen Literatur der

Zisterzienser, ihrer Freunde und ihrer Gegner finden sich aber doch genügend
Anhaltspunkte, um die entsprechenden Intentionen nachzuzeichnen. Laut der Historia
ecclesiastica des Ordericus Vitalis (um 1140) soll bereits Robert von Molesme vor
seinen Brüdern den Selbstvorwurf erhoben haben: «Wir arbeiten nicht mit den Händen,

wie wir lesen, dass es die heiligen Väter getan haben»; deshalb habe er auch

verlangt: «Nahrung und Kleidung wollen wir uns durch die Arbeit unserer Hände
aneignen.» Mit der Nennung der heiligen Väter ist der Versuch zur Restitutio der
benediktinischen Arbeitsauffassung unübersehbar. In den 1134 gesammelten frühen
Ordensstatuten wird denn auch im Abschnitt 5 festgehalten: «Die Mönche unseres
Ordens müssen von ihrer Hände Arbeit, Ackerbau und Viehzucht leben. Daher dürfen
wir zum eigenen Gebrauch besitzen: Gewässer, Wälder, Weinberge, Wiesen, Äcker

abseits von Siedlungen der Weltleute sowie Tiere ...» Zugleich wird aber (ebenfalls in
Anlehnung an Benedikt) auch bereits die Mithilfe von Konversen und Lohnarbeitern
in der Klosterwirtschaft zugelassen, weil sich die Zisterzienser einerseits der Einsicht
nicht verschliessen konnten, dass sie ohne Hilfskräfte wirtschaftlich kaum zu existieren

vermochten, und weil andererseits die Handarbeit der Mönche ja nicht Selbstzweck

war, sondern unter dem höheren Gebot der Regelbefolgung stand. Deshalb betont auch

Bernhard von Clairvaux in seinem berühmten, um 1119 geschriebenen Brief an seinen

Neffen Robert, der in ein Cluniazenserkloster eintreten wollte, die Handarbeit, nämlich

«den Boden umzugraben, den Wald zu roden und Dünger zusammenzutragen», sei

zwar zweifellos weniger wertvoll als die Vita contemplativa; als Bestandteil der
vorbereitenden Askese gehöre sie aber unabdingbar zum Mönchsdasein. Dieser Gedanke

wird nicht nur von Bernhard in verschiedenen Predigten und Schriften mehrmals

aufgegriffen und differenziert, sondern auch von verschiedenen andern bedeutenden

Zisterzienser-Theologen des 12. Jahrhunderts ausgeführt und weitergegeben. Isaac von

57



Stella aus der südfranzösischen Zisterze de l'Etoile beispielsweise stellt in einer seiner
Predigten (in deutlicher Auseinandersetzung mit der cluniazensischen Arbeitsauffassung)

der Vita contemplativa der Gottesdienste in bewusstem Kontrast die Vita activa
der Handarbeit gegenüber. Er schreibt: «Nicht deshalb dürfen wir uns nämlich für die
Predigt Zeit nehmen, damit wir nicht arbeiten, sondern wir enthalten uns deshalb
manchmal von der Arbeit, um für das Wort Gottes frei zu sein. Weil aber der Mensch
weder nur Fleisch noch allein Geist ist, kann er als ganzer weder allein vom Brot, um
dessentwillen wir arbeiten, noch allein vom Wort, für das wir uns freinehmen, leben.»
Dabei betont er allerdings, «Wer viel arbeitet und viel erwirbt, damit er viel zu
verbrauchen hat, dient allein seinem Bauch und ist nur in dessen Dienst beschäftigt.» Die
unausweichliche Frage, «Wenn nun die Ärmlichkeit und Strenge in Nahrung und
Kleidung so gross ist, wozu dient dann die Plage bei der Arbeit und die Geschäftigkeit
beim Erwerb?» beantwortet er lapidar: «Damit es etwas gibt, womit der Not des
Leidenden gesteuert werden kann, damit andere entweder mit uns oder nach uns an
unsern Arbeitserträgen teilzuhaben vermögen.» In ähnlicher Weise haben sich auch
andere Theologen über den Wert der körperlichen Arbeit geäussert, und selbst in den
zisterziensischen Sammlungen beispielhafter Geschichten und Wunder wird diese
Auffassung bekräftigt. So erzählt etwa Richalms von Schönthal in seinem Liber relati-
vum de insidiis et versutiis daemonum adversus homines (um 1200?), ein gewisser
Mönch Rainald, der erst in höherem Alter ins Kloster Clairvaux eingetreten sei, sich
aber sogleich um die Einübung eines vorbildlichen Mönchslebens bemüht habe, sei
einst zur Erntezeit in Betrachtung der mähenden Konventsbrüder am Rande eines
Weizenfeldes gestanden. Während er sich noch Gedanken darüber gemacht habe, dass
so edle, gelehrte und verwöhnte Männer aus Liebe zu Christus sich der Mühe der
harten körperlichen Arbeit unterzogen hätten, seien ihm plötzlich drei vornehme
Damen erschienen, die von einer himmlischen Stimme als die Gottesmutter, Elisabeth
und Maria Magdalena identifiziert worden seien, die gekommen wären, um ihren
Erntearbeitern die Gnade ihres Besuches zu gewähren.

Damit wird deutlich, dass die von den Zisterziensern als Ausdruck der Christusliebe
verstandene Handarbeit, die konsequenterweise alle Konventsangehörigen zu leisten
hatten, sowohl für das Selbst- als auch für das Fremdverständnis der weissen Mönche
ein zentrales Charakteristikum des Ordens war. Ungewöhnlich detailliert sind denn
auch die Bestimmungen über die Arbeit der Klosterangehörigen in den frühen Statuten:

Nach der Kapitelsmesse versammelte sich im Bedarfsfalle der ganze Konvent, und
jeder Mönch bekam seine Arbeit und sein Arbeitsgerät zugeteilt, das jeder am Abend
wieder an seinen Platz zu stellen hatte - ausgenommen während der Erntezeit, in der
Sicheln, Gabeln, Hacken usw. neben den Betten der Mönche liegen sollten. Die
Bestimmungen zum Arbeitsverhalten im engern Sinne hat Klaus Schreiner mit folgenden
Worten zusammengefasst: «Sind die Mönche, wenn die Glocke zur Tagzeit schlägt,
innerhalb des weiteren Klosterbezirkes damit beschäftigt, Holz zu tragen, sollen sie es
einfach liegen lassen und zur Kirche eilen. Ertönt jedoch der Glockenschlag, wenn sie
innerhalb des Klosters gerade Brot, Wein oder Getreide tragen,... sollen sie diese
lebenswichtigen Gegenstände zuerst an einen geeigneten Platz bringen. Arbeiten sie
jedoch ausserhalb des Klosters, sollen sie dort ihre Tagzeit halten. Während der Ernte
soll der Konvent von der Prim' bis zur Sext auf den Feldern arbeiten. Kontakte mit
Konversen und der klösterlichen Dienerschaft sind ihnen untersagt. Die Arbeit der
Mönche ist durchgängig so organisiert, dass sie jeweils am Abend wiederum zum
Kloster zurückgehen können.» Für die Zisterzienser gehörte die Eigenarbeit allerdings
nicht nur zum unverzichtbaren Wesen mönchischer Frömmigkeit; darüber hinaus
sollte die Arbeit der Brüder, Konversen und Lohnarbeiter jene Mittel beschaffen, die es

58



dem Kloster erlauben, sich von äussern Bindungen und Abhängigkeiten freizuhalten,
den Eremus konsequent zu beachten und den Almosenanteil an die Armen und
Arbeitsunfähigen ungeschmälert auszuschütten. Dass die Zisterziensermönche mit ihren
Konversen, die oft in grosser Zahl, während langer Arbeitszeiten und mit einer
beeindruckenden Arbeitsmoral wirkten, wesentlich mehr erzeugten als eine stärker auf
Kontemplation und Gebet ausgerichtete Klostergemeinschaft, ist zwar eine banale

Feststellung; zur Erklärung des wirtschaftlichen Erfolges der weissen Mönche im 12./

13. Jahrhundert ist sie aber doch wohl entscheidend.

In den bisherigen Ausführungen sind die Grundvoraussetzungen der zisterziensischen

Wirtschaftsordnung des Hochmittelalters - Eremus und Eigenarbeit - in knappen

Zügen skizziert worden. Im folgenden zweiten Teil wird es nun darum gehen zu
überprüfen, wieweit diese Grundsätze auch bei den im oberdeutschen und schweizerischen

Räume gegründeten Zisterzen beachtet worden sind. Ein klassisches Beispiel für
die Errichtung eines Zisterzienserklosters in abgeschiedener Lage, mithin ein Beleg für
die Beachtung des Eremus, ist die Gründung von Frienisberg. Als Graf Udelhard von
Saugern mit der Zustimmung seiner Gattin Adelheid und seiner Mutter Chunza um
1130 seine Eigengüter um Seedorf und am Frienisberg dem Abte Christian von Lützel
übertrug, verband er diese Schenkung mit der Auflage, es sei in dieser Waldregion ein
Zisterzienserkloster zu gründen. Zweifellos war mit diesem Auftrag die Absicht
verbunden, die Rodung und die Nutzung dieser wilden Waldregion zu fördern; und wenn
die Quellen über die ersten Jahrzehnte des Klosters Frienisberg so wenig berichten und
der Konvent offenbar mit erheblichen Anfangsschwierigkeiten zu kämpfen hatte, so

hängt dies wohl nicht zuletzt gerade mit dem extremen Eremus dieser Zisterzienserniederlassung

zusammen. Sobald die schmale Existenzbasis der Gründungsschenkung
durch die Rodungstätigkeit der Mönche und verschiedene Vergabungen des benachbarten

Adels etwas verbreitert werden konnte, scheinen sich denn auch die Verhältnisse

allmählich gebessert zu haben. In einer ähnlichen Situation befand sich anfänglich

die Zisterze Montheron im Waadtland. Als der Bischofvon Lausanne, Girold von
Faucigny, um 1130 zusammen mit verschiedenen Adligen der Umgebung im Jorat ein
Zisterzienserkloster gründen wollte und zu diesem Zwecke Mönche aus Bellevaux bat,
den Konvent zu errichten und zu führen, schenkte er ihnen vor allem einen grossen Teil
seiner unwegsamen, unerschlossenen Joratwaldungen, zweifellos in der Hoffnung auf
die kolonisatorische Arbeit der weissen Mönche. Entsprechende Umstände liessen sich
auch bei Hautcret im Waadtland, bei Herrenalb im Nordschwarzwald, bei Schöntal im
Jagstgau oder bei Tennenbach im Breisgau belegen. Ähnlich wie in vielen andern
Gebieten Mittel- und Westeuropas erlaubten aber auch in unserem Räume (im
Gegensatz etwa zu den ostelbischen Landstrichen) die Bevölkerungs-, Siedlungs- und
Bewirtschaftungsverhältnisse bereits im 12. Jahrhundert nicht mehr ohne weiteres die
Gründung von Zisterzienserklöstern in der totalen Abgeschiedenheit, im Eremus.
Mehrfach mussten bei der Errichtung eines Konventes die in den Ordensstatuten
geforderten Rahmenbedingungen erst künstlich geschaffen werden. Als Ritter Gunt-
ram von Adelshausen 1134 den Abt und die Mönche von Lützel ersuchte, auf seinen

Eigengütern im Linzgau ein Zisterzienserkloster zu errichten, befanden sich am
Standort des nachmaligen Klosters Salem, in Salmannsweiler, nicht nur eine kleine
Siedlung, sondern auch bereits eine (allerdings zerfallende) Kirche; Kirche und
Bauernhöfe mussten deshalb vorerst beseitigt und die Bauern umgesiedelt,
beziehungsweise vertrieben werden, um den geforderten Eremus zu ermöglichen. Entsprechendes

gilt auch für die Abtei Bonmont, die das Dorf Pellens in ihrer unmittelbaren
Umgebung zerstören und die Bauern verjagen liess, oder für St. Urban, das um 1195

59



von Klein-Roth ins Dörfchen Nieder-Tundwil verlegt wurde, hier zwar wahrscheinlich
die Dorfkapelle als erste Klosterkirche weiterverwendete, die Bauernsiedlung aber
wüstlegen liess.

Gemäss den Wirtschaftsvorschriften der Ordensstatuten versuchten im 12./
13. Jahrhundert auch die oberdeutschen und schweizerischen Zisterzen, die ihnen
geschenkten Ländereien selber zu bewirtschaften. Aufgrund einer planvollen
Gütererwerbsstrategie gelang es zahlreichen Klöstern, ihren Streubesitz in der Nähe des
Konventes zu grösseren Einheiten zusammenzufassen und darauf die bekannten
Grangien zu errichten. Diese Grangien waren gleichsam die in den ländlichen
Siedlungsraum hinaus gelegten klösterlichen Filialen, wo die Konversen bei Gebet und
Arbeit unter Beachtung der Klosternormen lebten und, soweit möglich, von der Aus-
senwelt abgeschirmt sein sollten. Dabei gilt es zu beachten, dass diese Konversen (die
Laienbrüder) und die Fratres (die Chormönche) zumindest anfänglich nicht ihrer
unterschiedlichen sozialen Herkunft wegen je eigenständige, streng voneinander
abgegrenzte Lebenskreise bildeten, sondern um ihrer unterschiedlichen Funktion willen.
Wie Max Weber hervorgehoben hat, barg die Institution der Laienbrüder, motiviert
durch das Bedürfnis der Freisetzung der Priestermönche für spezifisch geistliche
Pflichten, zwar die Gefahr einer gewissen aristokratischen Schichtung innerhalb des
Klosters; zugleich erlaubte sie aber, die grundherrlich-feudale Wirtschaftsweise der
Benediktiner durch ein System weitgehend autarker Eigenwirtschaft zu ersetzen.
Verschiedene dieser von Konversen bebauten Grangien sind auf neukultiviertem Boden
errichtet worden. Die Zisterze Schönau etwa hat in der Rheinebene und am Rande der
Neckarmündung durch die Entwässerung und Kultivierung sumpfiger Niederungen,
durch die Melioration von Feuchtgebieten und durch Rodungen die Grangien Scharhof,

Rohrhof und Bruchhausen errichtet; die Grangien Madachhof und Dornsberg
wurden von Salem in den Rodungszonen des nördlichen Hegaus angelegt; und die auf
den Weinbau spezialisierte Grangie Maurach am Nordufer des Bodensees gewann der
gleiche Konvent weitgehend aus unfruchtbarem Ödland; Rodungen im oberen Hardt-
wald erlaubten der Zisterze Herrenalb die Errichtung der Grangien, Hardhof Linden-
hard und Scheibenhard; und auch beim Kloster Frienisberg ist anzunehmen, dass die
Grangien Allenwil, Ried oder Wierezwil auf Rodungsland lagen.

Diese Aufzählung von Grangienbildungen beziehungsweise Grangienvergrösserun-
gen auf Rodungs- oder Meliorationsland darf nun allerdings nicht zur Vorstellung
führen, die Mehrzahl der Eigenbauhöfe oberdeutscher und schweizerischer Zisterzen
sei auf neu kultiviertem Boden angelegt worden. Im Gegenteil: Die meisten Grangien
der Zisterzienser in unserer Region wurden im 12./13. Jahrhundert aufgrund der
Schenkungen in altbesiedelten und agrarwirtschaftlich weitgehend erschlossenen
Gebieten errichtet. In diesen alten Siedlungsgebieten waren aber leistungsfähige Grangien
nur zu errichten aufgrund einer Jahrzehnte währenden Arrondierungspolitik, die die
Übernahme aller grundherrlichen und bäuerlichen Rechte am Boden anstrebte. Dabei
war der Auskauf und die Vertreibung der bisher ansässigen Bauern häufig eine
Begleiterscheinung dieser Arrondierungspolitik. So legte beispielsweise das Kloster
Maulbronn nach 1159 die Dorfsiedlung Elfingen samt Pfarrkirche mit dem
Einverständnis des Bischofs von Speyer wüst, um eine Grangie mit eigener Gemarkung
errichten zu können, und sogar die erst 1190 gegründete Zisterze Bebenhausen
wandelte im 13. und 14. Jahrhundert die Dörfer Waldhausen, Geisnang, Vesperweiler,
Aglishardt und Pfrondorf in Eigenbauhöfe um. Alle diese Beispiele sind Belege für eine
besonders strenge, nachdrückliche Beachtung des Eremus und der Eigenarbeit. Sie
dürfen aber nicht den Blick auf jene gegensätzlichen Wirtschaftsentwicklungen
verstellen, die sich bereits sehr früh nachweisen lassen und die zeigen, dass in zahlreichen

60



Zisterzienserklöstern Südwestdeutschlands und der Schweiz entgegen dem in den
Ordensstatuten geforderten Eremus und im Widerspruch zum Prinzip der Eigenwirtschaft

schon sehr bald der Besitz von Zehnten, Patronaten, grundherrlichen Höfen und
Herrschaftsrechten wichtig geworden ist.

Dieses Eindringen der Rentenwirtschaft beginnt oftmals bereits bei der Gründung
der Konvente. Das Kloster Kappel, das um 1185 von den drei Eschenbachischen
Brüdern Konrad, Abt von Murbach, Ulrich, Propst von Luzern, und dem Laien Walter
gestiftet worden war, wurde nicht nur am Platze und unter Einbezug einer älteren
Brüdergemeinschaft errichtet; die neue Zisterze übernahm mit den geschenkten Dörfern

und Weilern Hauptikon, Uerzligen, Rossau, Knonau usw. auch die bisher dort
lebenden Hörigen, ohne an die Aufhebung dieser Siedlungen und die Errichtung von
Grangien, die Bewirtschaftung des Grundbesitzes allein mit Konversen und
Lohnarbeitern oder die Vertreibung der grundhörigen Bauern zu denken. Auch das um 1227

von Heinrich von Rapperswil gestiftete Kloster Wettingen bemühte sich von allem
Anfang an, Güter mit allen Herrschafts-, Gerichts- und Patronatsrechten zu erwerben.
Neben den ausgedehnten Herrschafts-, Grund- und Vogteiansprüchen, die das Kloster
zwischen Baden und Zürich und im Lande Uri besass, nehmen sich die beiden Grangien

in Neuenhof und vor den Klostermauern in Wettingen recht bescheiden aus. Das
erst 1302 von König Albrecht gestiftete Kloster Königsbronn bei Heidenheim schliesslich

ist von Anfang an nur auf rentenwirtschaftlicher Basis errichtet worden und hat gar
nie versucht, mit Konversen Grangien im Eigenbau zu bewirtschaften. Auch bei älteren

Zisterzen setzte das Eindringen der Rentenwirtschaft recht früh ein. So übergab
beispielsweise der Edelfreie Ulrich von Iptingen im Jahre 1194 dem Maulbronner
Konvent bei seinem Klostereintritt die Burg und das Dorf Iptingen, die Kirche und das

Dorf Wiernsheim und alle seine Güter in Henkelberg und Wurmberg, und zwar
ausdrücklich mit allen abgabenpflichtigen Bauern und allen Herrschaftsrechten, die hinfort

von klösterlichen Amtsträgern verwaltet und wahrgenommen werden mussten.
Ähnliche Entwicklungen lassen sich in zahlreichen schweizerischen Zisterzen
nachweisen. In der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts erwarb beispielsweise Bonmont eine

ganze Reihe von Kirchensätzen und Kirchenzehnten, etwa in Burtigny, Marchissy,
Vich, Crassier und Grens, errichtete mit dem Bau der Mühle von Bougy nach 1235 und
dem Kaufder Mühle von Burtigny um 1259 eine Art Mühlenmonopol am Oberlaufder
Serine und ging nach 1245 sogar dazu über, einzelne, abgelegene Grangien zu verpachten.

Frienisberg durchbrach nach 1250 mit dem Kauf der Zehnten von Bundkofen,
Kosthofen und Winterswil sein bisheriges Wirtschaftssystem, erwarb bereits
bewirtschaftete Güter, die den Bauern in Pacht gegeben wurden, eignete sich in Rapperswil,
Seedorf, Baggwil, Lobsigen, Büetigen und Schupfen das niedere Gericht an und erstand
in Rapperswil, Seedorf, Nieder-Lyss usw. die Kirchensätze. St. Urban übernahm
bereits kurze Zeit nach der Gründung die Kollaturrechte von Langenthai, Wynau, Buch-
siten und Waldkirchen und übte in Langenthai und Wynau Twing und Bann aus. Und
Hautcret schliesslich, das als letztes Beispiel genannt sein soll, erhielt nicht nur die
Kirchensätze von Chätillens, Compengie und Palezieux, sondern um 1245 auch das

Dorf Mossel mit Twing und Bann, hoher und niederer Gerichtsbarkeit und allen
Herrschaftsrechten.

Spätestens seit dem 13. Jahrhundert war in den meisten Zisterzienserklöstern ein
Nebeneinander von Eigenbau und Rentenwirtschaft üblich, wobei sich das Schwergewicht

eindeutig auf die Rentenwirtschaft verlagerte; die wirtschaftlich schwachen
Konvente scheinen zudem früher zu Verpachtungen übergegangen zu sein als die

grossen Zisterzen, die aufgrund ihrer reicheren Mittel einigermassen geschlossene
Gebiete für ihren Eigenbau arrondieren konnten. Dem Widerspruch zwischen den

61



ursprünglichen wirtschaftlichen Intentionen der Ordensgründer und der gelebten Praxis

in zahlreichen Zisterzen musste natürlich auch das Generalkapitel Rechnung
tragen. 1208 erlaubte es, abgelegene und wenig ertragreiche Güter dürften verpachtet
werden; 1215 wurde die Verpachtung von Gütern zugelassen, die noch mit anderweitigen

Abgaben und Ansprüchen belastet waren, deren Ablösung sich als unmöglich
erwies; und 1220 schliesslich wurde die Zeitpacht und 1315 auch die Erbpacht
zugelassen. Damit war eine entscheidende Wandlung eingetreten, und die Niederlassungen
der Zisterzienser unterschieden sich vom Aufbau ihres Besitzes her kaum noch von den
Konventen der älteren Orden. Klaus Schreiner hat diese Umstellung mit den Worten
charakterisiert: «Die Zisterzienser, die arm sein und nackt dem nackten Christus
nachfolgen wollten, verwandelten sich in Herren über Land und Leute. Die
Zisterzienserökonomie entwickelte ihre eigene Dynamik, die sich durch das klösterliche
Gesetz der Liebe (lex charitatis) nicht mehr bändigen liess.»

Die Feudalisierung war nun allerdings nur eine Seite jenes Strukturwandels, der im
ausgehenden 12. und im 13. Jahrhundert das Wirtschaftsverhalten und wohl auch die
Mentalität der Zisterzienser nachhaltig verändert hat; die andere war die zunehmende
Urbanisierung, d. h. die wachsende Marktverflechtung der zisterziensischen Ökonomie,

die unter anderem auch zu einer immer intensiveren Orientierung der weissen
Mönche am schulisch-geistigen Leben der Stadt führte. Dieser Prozess soll im dritten
Teil dieses Aufsatzes kurz beleuchtet werden. Von allem Anfang an konnten sich die
Zisterzienser im Hinblick auf die im Eremus angestrebte Selbstversorgung nicht allein
der Agrarwirtschaft widmen, sondern mussten innerhalb der Klostermauern oder
allenfalls in einer der Grangien die landwirtschaftlichen Erzeugnisse in Mühlen, Bäckereien,

Brauereien oder Keltern weiterverarbeiten und in den verschiedenen Officinae
Lederprodukte, Schuhe, Stoffe, Werkzeuge, Baumaterialien usw. für den Klosteralltag
herstellen. Bei der Ausübung dieser verschiedenen Gewerbe nutzten die Zisterzienser
bereits früh in hohem Masse die Wasserkraft als Energiequelle, bauten Kanäle, stauten
Teiche oder gruben und mauerten gar unterirdische Stollen für die Wasserzuleitung;
bekannt sind in diesem Zusammenhang etwa die grossartigen Bewässerungsanlagen
der englischen Zisterze Fountains. Auch in verschiedenen süddeutschen und
schweizerischen Konventen blieben derartige Werkstätten, die oft durch Wasserkraft betrieben

wurden, zumindest teilweise erhalten, so etwa die Mühlen in Heilsbronn und
Maulbronn, die Schmiede in Maulbronn, die Ziegelei in St. Urban oder die Hammerwerke

bei Königsbronn. Trotz - oder auch gerade wegen dieser gewerblichen Tätigkeit
waren aber die weissen Mönche auf den Warenaustausch mit den Laien, auf den
Markt, angewiesen. Einerseits benötigten auch sie immer wieder Produkte, die sie
nicht selber herstellen konnten und die sie deshalb kaufen mussten; andererseits führte
das Leistungspotential der Konversen, die ja vorrangig für ihr Seelenheil arbeiteten
und nur bescheidene Kosten verursachten, sowohl im gewerblichen als auch im agrarischen

Bereich zu so grossen Produktionsüberschüssen, dass die Erträge auf einem
grösseren Markt verkauft werden mussten, selbst wenn sie nicht erneut in der
Klosterwirtschaft investiert, sondern statutengemäss für sozial-karitative Zwecke verwendet
werden sollten. Trotz der ausgesprochenen Stadtfeindlichkeit der Zisterzienser, die
sich naheliegenderweise aus ihren monastisch-eremitischen Überlieferungen und
spirituellen Leitbildern ergab, sah sich denn auch das Generalkapitel bereits vor 1152
genötigt, den Ordensangehörigen zumindest einen minimalen Marktbesuch zu gestatten.

Es heisst in den entsprechenden Statuten, es sei zwar gefährlich und wenig ehrenvoll

für Ordensangehörige, die Märkte zu besuchen; aber die Armut der Klöster
verlange, dass von den produzierten Waren etwas verkauft und notwendige Güter einge-

62



kauft würden. Mit zahlreichen Einzelverordnungen wurde in der Folge versucht, ein zu
starkes Engagement der Klöster im Handel zu unterbinden, ohne dass damit aber
verhindert worden wäre, dass die Zisterzienser bereits Ende des 12. Jahrhunderts zu
einem beachtlichen Faktor im Handelsleben wurden. Dabei erlangten die qualitativ
hochstehenden Erzeugnisse der Zisterzen bald einmal einen so guten Ruf, dass die
wachsende Nachfrage der Verbraucher ausserhalb der Klosterwirtschaft auf den Umfang

und die Ausrichtung der Produktion innerhalb der Klostermauern zurückwirkten.
Bekannt sind in diesem Zusammenhang etwa die Filz- und Lederschuhe, die sich
weltliche und geistliche Herren von den Zisterzen regelmässig liefern liessen, oder die
Backsteinziegel und Tonfliesen, die zahlreiche Konvente (u.a. auch St.Urban und
Frienisberg) in klostereigenen Ziegeleien durchaus nicht nur für den Eigenbedarf
herstellten. Die im Elsass, an der Mosel, in der Maingegend oder am Genfersee gelegenen
Klöster bemühten sich zielstrebig darum, Rebberge in ihren Besitz zu bringen, und
gingen auch bereits sehr früh dazu über, ihren Wein auf den städtischen Märkten zum
Verkaufe anzubieten. Das Rheingaukloster Eberbach beispielsweise brachte seinen
Wein von seinen verschiedenen Stapelplätzen, etwa von der am Rheinufer gelegenen
Grangie Reichardshausen, auf eigenen Schiffen nach Köln. Bereits im 12. Jahrhundert
besass es für diese Transporte eine fast lückenlose Kette von Zollbefreiungen auf dem
Rhein, konnte seine Ware in Köln in einem eigenen Hause lagern (es wird bereits 1163
als «cellarium et domus» erwähnt) und setzte im späten Mittelalter jährlich bis zu
4000 Hektoliter Wein um. Auf den Schiffen des elsässischen Klosters Neuburg, das
seinen Wein weit über Köln hinaus verkaufte, wurden bereits im 13. Jahrhundert als
Rückfracht Heringe und Salz geladen. Und auch Bonmont besass um 1261 in Genfein
Haus mit einem Weinkeller, das ausdrücklich als Stapelort für den Weinhandel der
Zisterze verwendet wurde. Eher als Einzelerscheinungen sind wohl die Lebkuchenbäk-
kerei des Konventes Heilsbronn oder die Brauerei von Waldsassen zu betrachten. Bei
mehreren Klöstern spielte jedoch die Gewinnung von Bodenschätzen eine bemerkenswerte

Rolle; im betrachteten Räume wäre hier vor allem an das Kloster Salem zu
denken, das in Hallein bei Salzburg ein eigenes Sudhaus besass, daselbst Salz unter der
Leitung eines Konversen gewinnen liess, das begehrte Handelsgut in Scheiben gepresst
zollfrei zu Wasser und zu Land in seinen Konstanzer Stadthof brachte und es
anschliessend in weite Gebiete der Schweiz und Schwabens verkaufte.

Voraussetzung für diese immer intensiver werdende und nur noch sehr bedingt auf
die Selbstversorgung ausgerichtete gewerbliche Produktion und Handelstätigkeit war
nun aber die feste Verankerung des Ordens in den Zentren des mittelalterlichen
Warenaustausches, in den Städten. Bereits sehr früh erwarben viele Zisterzen in den
umliegenden Städten Grundbesitz, der im Laufe der Zeit zu umfangreichen, geschlossenen

Stadthöfen erweitert wurde und oftmals neben den üblichen Wohngebäuden und
Lagerhäusern auch Keller, Gästehäuser, Stallungen und eine Kapelle umfassten. Diese
Stadthöfe dienten den Zisterziensern als Absteigequartiere am Sitze des Diözesan-
bischofs oder des Landesherrn, als Studienhaus für Ordensangehörige, als Verhand-
lungs- und Archivort für Rechtsgeschäfte und ganz besonders natürlich als Verwal-
tungs- und Organisationszentrum der auf die Aussenwelt orientierten Klosterwirtschaft.

Hier wurden die agrarischen und gewerblichen Produktionsüberschüsse der
Konvente gelagert, und hier deckten die Städte einen Teil ihres Nahrungsmittel- und
Konsumgüterbedarfes. Dabei ist es naheliegend, dass die Funktion einzelner Stadthöfe
und einzelner Grangien eng aufeinander bezogen waren; im Falle des Klosters Haina
hat Reinhard Schneider geradezu von Hofpaaren gesprochen und auf die engen
Beziehungen zwischen dem Stadthof in Frankfurt und der Grangie Bergen, dem Stadthof in
Gelnhausen und der Grangie Roth, dem Stadthof in Fritzlar und der Grangie Singlis

5 Zs. Geschichte 63



oder dem Stadthof in Treysa und der Grangie Ransbach hingewiesen. Auch die
schweizerischen Zisterzen besassen zahlreiche derartige Stadthöfe: Kappel erwarb
Häuser in Zug und Zürich, Bonmont besass das bereits erwähnte Haus in Genf,
St. Urban verfügte in Ölten und Basel, über beträchtlichen Grundbesitz, Wettingen
erwarb Häuser in Zürich und Basel, und auch Frienisberg besass in Biel, Aarberg,
Solothurn und Bern Grundstücke; das Frienisberger Haus in Bern stand am Platze des
1529 neu errichteten und 1844 wegen des Baus der Nydeggbrücke abgerissenen
Kornhauses an der Nydeggasse. Anfänglich verlangten die Ordensstatuten ausdrücklich,
weder Mönche noch Konversen dürften sich für längere Zeit in diesen Stadthöfen
aufhalten; die hier anfallende Arbeit müsse durch Lohnarbeiter verrichtet werden.
Bereits 1202 verboten die Ordensstatuten aber nur noch den Chormönchen den
dauernden Aufenthalt in den Städten; neben den Konversen, der als Grangarius oder
Magister grangie einen klösterlichen Eigenhof leitete, trat der Magister bzw. Procurator
curie, der Vorsteher des Stadthofes, der nicht selten aus einer einheimischen Bürgerfamilie

stammte.

Es erstaunt wohl kaum, dass diese im Verlaufe des ausgehenden 12. und vor allem im
13. und 14. Jahrhundert immer deutlicher werdende Ausweitung der Zisterzienserwirtschaft,

die ursprünglich ja lediglich auf Selbstversorgung ausgerichtet war, von den
Zeitgenossen, insbesondere den Städtern, bald einmal als lästige Konkurrenz empfunden

worden ist. Was sich in der historischen Rückschau lediglich als klösterlicher
Wohlstand zu erkennen gibt, brandmarkten die mittelalterlichen Autoren als
unchristliche Habsucht. Schenkt man den zeitgenössischen Kritikern Glauben, so kannte
das Besitzstreben der Zisterzienser bereits im 12. Jahrhundert kaum Schranken. Eine
aufschlussreiche Illustration zu diesen Spannungen bietet eine Geschichte, die der
Zürcher Chorherr Felix Hämmerli, allerdings erst im 15. Jahrhundert, aufgezeichnet
hat. Ein edelgeborener Konverse sei von seinem Abte deshalb getadelt worden, weil es
ihm nicht gelungen sei, einen altersschwachen Esel auf dem Markte zu verkaufen.
Darauf habe der Konverse dem Abte vorgehalten, er habe seine Burg nicht verlassen
und sei Laienbruder geworden, um sein Seelenheil durch unlautere Verkaufspraktiken
zu gefährden; er denke nicht daran, «propter pessimos asinos» sein Gewissen zu
beflecken. Selbst wenn diese Geschichte nur ein gut erfundenes Exemplum ist, lässt sie
doch erkennen, in welchem Ausmasse die Wirtschaftstätigkeit der Zisterzienser im
späten Mittelalter in Verruf geraten ist. Wohl ist diese «Habsucht» in unsern Augen
lediglich die Aussenseite einer Lebensführung, die aufgrund einer geregelten Ordnung
und Genügsamkeit notwendigerweise zu Produktionsüberschüssen und zu wirtschaftlichen

Erfolgen führen musste; in der Optik der Zeitgenossen war sie aber kritikwürdig,
weil sie nicht mehr der mittelalterlichen Wirtschaftsethik der standesgemässen
Bedürfnisdeckung entsprach.

In den bisherigen Ausführungen ist dargesellt worden, wie sich die Wirtschaftsordnung

der Zisterzienser von ihrer anfänglichen Verpflichtung auf die in der Eigenarbeit
mitgesicherte agrarische und gewerbliche Selbstversorgung immer mehr auf eine
weitgehende Integration in die Gesamtwirtschaft hin entwickelt hat. Abschliessend soll
kurz auf die Gründe eingegangen werden, die diesen allmählichen Übergang von der
Grangien- zur Rentenwirtschaft und die damit verbundene Festsetzung auf den
städtischen Märkten und den Einstieg in den überregionalen Handel bewirkt haben. Die
neuere Forschung hat für diesen Wandel vor allem folgende Ursachen genannt:

1. Gerade im oberdeutschen und schweizerischen Räume ist kaum eine Zisterze in
einem gleichsam leeren, gänzlich öden Gebiet gegründet worden. Bei der Errichtung

64



neuer Klöster sah sich deshalb der Mutterkonvent stets vor die schwierige Aufgabe
gestellt, die allgemein formulierten Wirtschaftsvorschriften des Ordens angesichts der
jeweiligen siedlungsgeographischen, ökonomischen, sozialen und herrschaftlichen
Gegebenheiten in die Wirklichkeit umzusetzen, und es war unausweichlich, dass sich
dabei die speziellen Wirtschaftsstrukturen der einzelnen Zisterzen den vorgegebenen
örtlichen Verhältnissen anpassen mussten. So erwies es sich beispielsweise als bedeutsam,

dass gerade in unserem Lande mehrfach auch mittlere und kleinere Adlige zwar
Zisterzen zu stiften trachteten, die Klöster aber (selbst unter Berücksichtigung der
erwarteten Eigenarbeit der Mönche) mit so geringen Mitteln ausstatteten, dass die
Konvente nicht nur schwierige Anfangszeiten durchzustehen hatten, sondern auch
bereits recht früh gezwungen waren, zumindest teilweise zur Rentenwirtschaft
überzugehen. Das gilt etwa für Hautcret, Montheron oder Frienisberg.

2. Es ist unverkennbar, dass sich der hohe Anspruch, der sich aus der zisterziensischen

Verbindung von sparsamer, asketischer Lebensführung und harter, effizienter
Wirtschaftstätigkeit ergab, in der gesteigerten Form, wie er in den Intentionen Robert
von Molesmes und in den frühen Statuten überliefert war, auf die Dauer kaum
verwirklichen liess. Wie bei den meisten Versuchen zur kirchlichen Reformatio und zur
Restitutio der Klosterzucht im hohen Mittelalter, wurden die strengen Ansprüche der
frühen Capitula von der Eigendynamik der zisterziensischen Ordensentwicklung
eingeholt, und den Zisterziensern selber fehlte bald einmal die Kraft und der Wille, das
vorgegebene Modell des integrierenden Ausgleichs von Arbeit, Gebet und Kontemplation

durchzuhalten. Der Niedergang der Arbeitsdisziplin, die Abkehr von der
Askese, die nachlassende Strenge in der Regelbefolgung blieben aber auch der hoch- und
spätmittelalterlichen Umwelt nicht verborgen, die nun ihrerseits mit einer wachsenden
Zurückhaltung bei Schenkungen und Stiftungen reagierte und dadurch die zisterzien-
sische Tendenz zur gewinnorientierten Wirtschaftstätigkeit nur verstärkte. Dass damit
der Zisterzienserorden gerade für jene Menschen an Attraktivität verlor, die allenfalls
bereit gewesen wären, die strengen Regeln der ursprünglichen Zielsetzungen zu befolgen,

ist einleuchtend und zeigt sich nicht zuletzt auch im rapiden Rückgang der
Mönchs- und Konversenzahlen.

3. Als Hauptursache für die Wandlung der Zisterzienserwirtschaft im 13. und noch
verstärkt im 14. Jahrhundert wird man jedoch die grundlegenden Umschichtungen in
der gesamten ökonomischen Entwicklung des Spätmittelalters ansehen müssen. Die
Agrardepression, die sich in fallenden Getreidepreisen und steigenden Arbeitslöhnen
für die Laienknechte niederschlug, zwang zahlreiche Zisterzen, den Eigenbau auf den
auf Getreideanbau ausgerichteten Grangien aufzugeben, die Güter zu verpachten und
das Schwergewicht ihrer Wirtschaftstätigkeit entweder auf spezialisierte
Landwirtschaftsbetriebe (Weinbau, Viehzucht) oder auf bestimmte gewerbliche Produktionen
und den Handel zu verlegen. Mit dieser Umstellung im ausgehenden 13. und 14.

Jahrhundert reagierten die Zisterzienser aber lediglich besonders früh auf eine Umschichtung

im gesamten Agrarsektor, in deren Verlauf auch die weltlichen Grundherren im
14./15. Jahrhundert die Eigenbewirtschaftung ihrer Herrenhöfe aufgaben oder zumindest

stark einschränkten. Genau besehen handelt es sich denn auch bei dieser Umstellung

der zisterziensischen Wirtschaft lediglich um einen - wie Werner Rösener gesagt
hat - erneuten Beweis «für die rationale und kostenorientierte Wirtschaftspolitik vieler
Zisterzienserklöster und ihre frühzeitige Reaktion auf gesamtwirtschaftliche Veränderungen».

65



Anhang: Ausgewählte Quellen- und Literaturhinweise

Benedicti Regula, hg. von R. Hanslik (Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum 75). Wien
19752.

Sancti Bernardi epistola ad Robertum nepotem suum. Patrologia Latina 182, hg. von J.-P. Migne.
Paris 1878ff.

Isaac de Stella. Sermones. Patrologia Latina 194, hg. von J.-P. Migne, Paris 1878ff.
Orderici Vitalis angligenae coen. Uticensis monachi historiae ecclesiasticae libri XIII, Patrologia

Latina 188, hg. von J.-P. Migne, Paris 1878ff.
Statuta Capitulorum Generalium Ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1786. hg. von

J. M. Canviez, Löwen 1933ff.
Das Tennenbacher Güterbuch (1317-1341), bearb. von M. Weber u.a., Stuttgart 1969.
Historischer Atlas von Baden-Württemberg. Stuttgart 1975.
Hoffmann E., Die Entwicklung der Wirtschaftsprinzipien im Cisterzienserorden während des

12. und 13. Jahrhunderts, Historisches Jahrbuch 31, 1910.
Kurze D., «Die Bedeutung der Arbeit im zisterziensischen Denken», in: Die Zisterzienser.

Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Köln 1981.
Jooss R., «Umrisse der klösterlichen Wirtschaftsgeschichte», in: Kloster Maulbronn 1178-1978,

Maulbronn 1978.
Mossig C. Grundbesitz und Güterbewirtschaftung des Klosters Eberbach im Rheingau 1136-1250

(Quellen und Forschungen zur hessischen Geschichte 36), Darmstadt 1978.
Pfaff K, «Geschichte des Klosters Königsbronn», in: Württembergische Jahrbücher 1856.
Pfluger H., Schutzverhältnisse und Landesherrschaft der Reichsabtei Herrenalb von ihrer Gründung

im Jahre 1149 bis zum Verlust ihrer Reichsunmittelbarkeit im Jahre 1497 (bzw. 1535),
Stuttgart 1958.

Ribbe W.. «Die Wirtschaftstätigkeit der Zisterzienser im Mittelalter: Agrarwirtschaft», in: Die
Zisterzienser, Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Köln 1981.

Rösener W., Reichsabtei Salem, Verfassungs- und Wirtschaftsgeschichte des Zisterzienserklosters
von der Gründung bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts (Vorträge und Forschungen, Sonderband

13). Sigmaringen 1974.
Rösener W., «Grangienwirtschaft und Grundbesitzorganisation südwestdeutscher Zisterzienserklöster

vom 12. bis 14. Jahrhundert», in: Die Zisterzienser, Ordensleben zwischen Ideal und
Wirklichkeit. Ergänzungsband, Köln 1982.

Schaab M., Die Zisterzienserabtei Schönau im Odenwald (Heidelberger Veröffentlichungen zur
Landesgeschichte und Landeskunde 8), Heidelberg 1963.

Schib K. / Hubschmid H, Weltgeschichte vom Mittelalter bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts.
Zürich 1983.

Schich W., «Die Stadthöfe der Zisterzienserklöster in Würzburg - Von den Anfängen bis zum
14. Jahrhundert», in: Zisterzienser-Studien III. Berlin 1976.

Schich W., «Die Wirtschaftstätigkeit der Zisterzienser im Mittelalter: Handel und Gewerbe», in:
Die Zisterzienser, Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Köln 1981.

Schneider R., «Stadthöfe der Zisterzienser: Zu ihrer Funktion und Bedeutung», in:
Zisterzienser-Studien IV Berlin 1979.

Schreiner K, «Zisterziensisches Mönchtum und soziale Umwelt, Wirtschaftlicher und sozialer
Strukturwandel in hoch- und spätmittelalterlichen Zisterzienserkonventen», in: Die
Zisterzienser, Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Ergänzungsband, Köln 1982.

Weissenberger P., «Die wirtschaftliche Lage der Zisterzienserabtei Schöntal von der Grün-
dungszeit bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts», in: Zeitschrift für Württembergische
Landesgeschichte 10, 1951.

Für die Literatur zu den Schweizer Zisterzen sei hingewiesen auf die umfassenden Angaben in:
Helvetia sacra III. 3, Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen, die reformierten Bernhardinerinnen,

die Trappisten und Trappistinnen und die Wilhelmiten in der Schweiz, red. von
C. Sommer-Ramer und P. Braun, Bern 1982.

66


	Zur Wirtschaftordnung hochmittelalterlicher Zisterzienserklöster im oberdeutschen und schweizerichschen Raum

