Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Zur Wirtschaftordnung hochmittelalterlicher Zisterzienserkldster im
oberdeutschen und schweizerichschen Raum

Autor: Zahnd, Urs Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN - MELANGES

ZUR WIRTSCHAFTSORDNUNG
HOCHMITTELALTERLICHER ZISTERZIENSERKLOSTER
IM OBERDEUTSCHEN UND SCHWEIZERISCHEN RAUM!

Von UrRs MARTIN ZAHND

Immer wieder sind in den letzten Jahren die 6konomischen Grundsitze, die Ar-
beitsauffassung und der wirtschaftliche Alltag der Zisterzienser Gegenstand der For-
schung gewesen. Dieses Interesse ist verstindlich, beruht doch selbst im Bewusstsein
des historisch gebildeten Laien die Bedeutung der weissen Mdnche nicht zuletzt dar-
auf, dass dieser Orden die wirtschaftlichen Grundlagen zur Expansion des 12./
13. Jahrhunderts mitgeschaffen und mitgestaltet hat und der Zusammenhang zwischen
seiner Eigenwirtschaft einerseits und der mitteleuropéischen Binnen- und Ostkoloni-
sation anderseits uniibersehbar ist. Diese Beurteilung der zisterziensischen Wirtschaft
hat ihren Niederschlag bis hin in unsere Schulbiicher gefunden, und der treffliche
Schweizer Historiker Karl Schib etwa hat sie in die Worte gefasst: «Nicht mehr die
Pflege von Wissenschaft und Kunst stand im Mittelpunkt der mdnchischen Arbeit,
sondern die Landwirtschaft ... Wo durch Roden und Entsumpfung neues Kulturland
gewonnen werden konnte, stellten sich die Zisterziensermonche ein. ... Diese Bauern-
monche, die sich vorgenommen hatten, in grosserer Armut als die Benediktiner zu
leben, gelangten bald in den Besitz von landwirtschaftlichen Grossbetrieben. Wéhrend
die Benediktinerabteien oft Miihe hatten, aus ihrem Streubesitz einen geniigenden
Ertrag zu ziehen, schufen sich die Zisterzienserkldster in eigener Arbeit zusammen-
hingendes Kulturland, das viel hohere Ertrignisse abzuwerfen imstande war. Die
Zisterzienser wurden durch ihre wirtschaftliche Leistung ein Kulturfaktor.» Bestitigt
worden sind diese Vorstellungen vom Zisterziensermonch, dessen Tagwerk geprigt ist
vom Wechsel zwischen Chorgebet und Ackerarbeit, gerade kiirzlich durch archéologi-
sche Funde in St. Urban: Im nérdlichen Seitenchor der teilweise ausgegrabenen mit-
telalterlichen Klosterkirche wurden das Fundament und der Ablauf eines Waschbek-
kens entdeckt, in dem sich mit grosster Wahrscheinlichkeit die vom Felde zum Chor-
dienst kommenden Monche jeweils die Hiinde gereinigt haben. Wenn in den folgenden
Ausfiihrungen die Wirtschaftsstrukturen einzelner siiddeutscher und schweizerischer
Zisterzen kurz beleuchtet werden, wird es allerdings nicht immer moglich sein, dieses
harmonische Bild vom sowohl betenden als auch im Schweisse seines Angesichtes
arbeitenden Ménch durchzuziehen, weil sich die Zisterzienserkldster auch in unserem
Raume nicht als isolierte Institutionen allein der Verwirklichung ihrer in den Statuten
vorgezeichneten Ideale widmen konnten, sondern in einem vielfiltigen Beziehungsge-
flecht mit den umgebenden wirtschaftlichen, herrschaftlichen und gesellschaftlichen
Ordnungen verkniipft waren. Die nachfolgenden Ausfiihrungen gliedern sich in drei

1 Der nachfolgende Artikel ist der unversinderte Abdruck eines Vortrages, den der Verfasser am
15. Januar 1987 im Rahmen einer Ringvorlesung zum Thema «Zisterzienser» an der Universi-
tdt Bern gehalten hat.

49



Abschnitte. Zuerst soll dargelegt werden, wie sich die Ordensgriinder die ideale Klo-
sterwirtschaft gedacht haben und von welchen Arbeits- und Dienstvorstellungen sie
ausgegangen sind. In einem zweiten Teil wird die Realisierung dieser Vorstellungen bei
der Errichtung neuer Zisterzienserkloster in unserm Raume verfolgt und gepriift,
inwiefern und wie lange sich die Agrarwirtschaft dieser Konvente statutenkonform
verwirklichen liess. In einem dritten Teil sollen dann die Grundlagen und die Entfal-
tung der gewerblichen Produktion und des Handels der Zisterzienserkldster beleuchtet
werden.

Wenden wir uns zuerst also den Vorstellungen iiber die angemessene klosterliche
Wirtschaftsordnung zu, wie sie von den fiihrenden Zisterziensern kurz nach 1100
dargelegt und begriindet worden sind. Bestimmend waren fiir diese Wirtschaftsvor-
stellungen einerseits die erneute und nachdriickliche Betonung des Eremus, anderer-
seits die ungewohnte Bewertung der Arbeit im zisterziensischen Denken. Von allem
Anfang an riickten die Zisterzienser die Forderung des Eremus, d. h. weitestgehende
Abkehr der Klostergemeinschaft von der Welt, ins Zentrum ihrer Bemiihungen um
Restitutio und Reformatio der Regula Benedicti, und nicht von ungefihr haben sowohl
Robert von Molesme als auch Stephan Harding zeitweise als Eremiten gelebt. Von
dieser eremitischen Grundstromung her ist es nur konsequent, wenn bereits in den
ersten Statuten des Ordens, den sogenannten Capitula aus den dreissiger Jahren des
12. Jahrhunderts, aufgezihlt wird, was die Zisterzen nicht besitzen durften; es heisst
hier: «Kirchen, Altire, Begriibnisse, Zehnten aus fremder Arbeit und Nahrung, Dorfer,
Horige, Beziige von Lédndereien, Backhduser, Miihlen und dhnliches, was dem reinen
Médnchtum entgegen ist, verwehrt unser Name und die Verfassung unseres Ordens.»
Die Absicht ist unverkennbar: Die Zisterzienserkldster sollten nicht ihrer Besitzungen
wegen, die in vielfiltigster Weise mit ihrem 6konomischen, sozialen und rechtlichen
Umfeld verkniipft sein konnten, der Vorziige des Eremus verlustig gehen. Denn wer
Pfarreien zu betreuen und deshalb Laien die Sakramente zu spenden hatte, wer sein
Land durch Hérige und Péchter bebauen liess und von daher Abgaben und Dienste zu
nutzen hatte, wer Miihlen, Werkstétten oder Schenken betrieb, die auch den Welt-
lichen offenstanden, und wer schliesslich gar als Handwerker oder Hindler auf den
Mirkten der Stidte seine Waren abzusetzen trachtete, stand notgedrungen in stindi-
gem Kontakt mit der Gesellschaft der Laien und der Weltkleriker und durchbrach
dadurch den geforderten Eremus unweigerlich.

Aus dieser nachdriicklichen Betonung des Eremus ergab sich allerdings fiir die
Zisterzienser konsequenterweise nicht nur die strikte Ablehnung der weitgehend herr-
schaftlich geprigten Wirtschaftsstrukturen ihrer Zeit, sondern auch die Notwendig-
keit, Funktion, Umfang und Wert der ménchischen Eigenarbeit neu zu iiberdenken
und zu formulieren. Um die Haltung der weissen Monche in dieser Frage etwas
deutlicher zu konturieren, muss kurz auf die Arbeitsauffassung im benediktinischen
Monchtum vor und neben den Zisterziensern eingegangen werden. Dem friihen, ana-
choretischen Ménchtum fehlt vorerst eine einheitliche Arbeitstheorie, stehen sich doch
bereits im Neuen Testament die scheinbar widerspriichlichen Forderungen «Betet
ohne Unterlass» (1.Thess. 5,17) und «Wer nicht arbeitet, soll auch nicht essen»
(2. Thess. 3,10) gegeniiber. Gestiitzt auf die Argumentationen von Pachomius, Basi-
lius, Augustin und Cassian, hat aber schliesslich Benedikt von Nursia in seiner be-
riihmten Regel der Arbeitsauffassung des abendlindischen Ménchtums eine lange
nachwirkende, konsequente und zugleich flexible und praktikable Gestalt gegeben. Die
ganze Vielschichtigkeit dieser Arbeitsauffassung Benedikts, die erst von Spiteren in
die an sich treffende Kurzform «ora et labora» gebracht worden ist, kann im vorliegen-

56



den Zusammenhang nicht aufgerollt werden; zumindest zwei Ansatzpunkte sollen aber
im Hinblick auf die Zisterzienser, die sich ja auf Benedikt berufen haben, hervorgeho-
ben werden: Zum einen betont Benedikt, es sei keineswegs notwendig, dass sich die
einzelnen Kloster ausschliesslich durch die Handarbeit der Monche konomisch er-
hielten; von Anfang an billigte er die Mithilfe nichtmonastischer Arbeitskréfte. Er
forderte aber, die Briider diirften nicht ungehalten sein, wenn die ortliche Lage oder die
wirtschaftlichen Verhiltnisse des Klosters verlangten, dass sie selber bei der Feldarbeit
mitarbeiteten. Zum andern stellte die Handarbeit fiir Benedikt keinen ethischen
Selbstwert dar; sie war fiir ihn lediglich ein bedeutsames asketisches Mittel, um sowohl
der Klostergemeinschaft als auch dem einzelnen Ménch zu jener Seelenruhe zu ver-
helfen, die zur Gotteserkenntnis freimachte. Diese fein ausbalancierte Arbeitsauffas-
sung Benedikts ist von den verschiedenen Strémungen und Gruppierungen im mittel-
alterlichen Monchtum schr unterschiedlich interpretiert und weitergefiihrt worden.
Wihrend die iro-schottischen Mdnche die Arbeitsforderungen Benedikts eher noch
steigerten (nicht zuletzt wohl angesichts ihrer jeweiligen wirtschaftlichen Lage), ent-
fernten sich die Kloster im Einflussbereich Clunys recht weit von diesem benediktini-
schen Arbeitsethos. Zwar kannten die Cluniazenser das Opus manum noch, zumindest
in ihren Consuetudines; ihre Hauptaufgabe sahen sie aber doch im Chorgebet, in der
Liturgie und in der Kontemplation.

Als Reaktion auf die cluniazensische Arbeitsauffassung ist nun das Denken der
Zisterzienser iiber Sinn und Wert der Arbeit zu verstehen. Zwar hat keiner der zahlrei-
chen zisterziensischen Autoren des 12./13. Jahrhunderts die Arbeitsthematik in einem
eigenen Werk aufgegriffen, und nach einer eigentlichen Arbeitsethik oder gar Arbeits-
theologie der Zisterzienser sucht man vergeblich. Aufgrund von Bestimmungen in den
frithen Ordensstatuten und verschiedenen Ausfiihrungen in der sonstigen Literatur der
Zisterzienser, ihrer Freunde und ihrer Gegner finden sich aber doch geniigend An-
haltspunkte, um die entsprechenden Intentionen nachzuzeichnen. Laut der Historia
ecclesiastica des Ordericus Vitalis (um 1140) soll bereits Robert von Molesme vor
seinen Briidern den Selbstvorwurf erhoben haben: «Wir arbeiten nicht mit den Hén-
den, wie wir lesen, dass es die heiligen Viter getan haben»; deshalb habe er auch
verlangt: «Nahrung und Kleidung wollen wir uns durch die Arbeit unserer Hédnde
aneignen.» Mit der Nennung der heiligen Viter ist der Versuch zur Restitutio der
benediktinischen Arbeitsauffassung uniibersehbar. In den 1134 gesammelten friihen
Ordensstatuten wird denn auch im Abschnitt 5 festgehalten: «Die Monche unseres
Ordens miissen von ihrer Hinde Arbeit, Ackerbau und Viehzucht leben. Daher diirfen
wir zum eigenen Gebrauch besitzen: Gewisser, Wilder, Weinberge, Wiesen, Acker
abseits von Siedlungen der Weltleute sowie Tiere ...» Zugleich wird aber (ebenfalls in
Anlehnung an Benedikt) auch bereits die Mithilfe von Konversen und Lohnarbeitern
in der Klosterwirtschaft zugelassen, weil sich die Zisterzienser einerseits der Einsicht
nicht verschliessen konnten, dass sie ohne Hilfskriifte wirtschaftlich kaum zu existieren
vermochten, und weil andererseits die Handarbeit der Mdnche ja nicht Selbstzweck
war, sondern unter dem héheren Gebot der Regelbefolgung stand. Deshalb betont auch
Bernhard von Clairvaux in seinem beriihmten, um 1119 geschriebenen Brief an seinen
Neffen Robert, der in ein Cluniazenserkloster eintreten wollte, die Handarbeit, ndm-
lich «den Boden umzugraben, den Wald zu roden und Diinger zusammenzutragen», sei
zwar zweifellos weniger wertvoll als die Vita contemplativa; als Bestandteil der vorbe-
reitenden Askese gehore sie aber unabdingbar zum Monchsdasein. Dieser Gedanke
wird nicht nur von Bernhard in verschiedenen Predigten und Schriften mehrmals
aufgegriffen und differenziert, sondern auch von verschiedenen andern bedeutenden
Zisterzienser-Theologen des 12. Jahrhunderts ausgefiihrt und weitergegeben. Isaac von

57



Stella aus der siidfranzésischen Zisterze de 'Etoile beispielsweise stellt in einer seiner
Predigten (in deutlicher Auseinandersetzung mit der cluniazensischen Arbeitsauffas-
sung) der Vita contemplativa der Gottesdienste in bewusstem Kontrast die Vita activa
der Handarbeit gegeniiber. Er schreibt: «Nicht deshalb diirfen wir uns nimlich fiir die
Predigt Zeit nehmen, damit wir nicht arbeiten, sondern wir enthalten uns deshalb
manchmal von der Arbeit, um fiir das Wort Gottes frei zu sein. Weil aber der Mensch
weder nur Fleisch noch allein Geist ist, kann er als ganzer weder allein vom Brot, um
dessentwillen wir arbeiten, noch allein vom Wort, fiir das wir uns freinehmen, leben.»
Dabei betont er allerdings, «Wer viel arbeitet und viel erwirbt, damit er viel zu ver-
brauchen hat, dient allein seinem Bauch und ist nur in dessen Dienst beschiftigt.» Die
unausweichliche Frage, «Wenn nun die Armlichkeit und Strenge in Nahrung und
Kleidung so gross ist, wozu dient dann die Plage bei der Arbeit und die Geschiftigkeit
beim Erwerb?» beantwortet er lapidar: «Damit es etwas gibt, womit der Not des
Leidenden gesteuert werden kann, damit andere entweder mit uns oder nach uns an
unsern Arbeitsertrdgen teilzuhaben vermogen.» In #hnlicher Weise haben sich auch
andere Theologen iiber den Wert der kdrperlichen Arbeit gedussert, und selbst in den
zisterziensischen Sammlungen beispielhafter Geschichten und Wunder wird diese
Auffassung bekriftigt. So erzdhlt etwa Richalms von Schénthal in seinem Liber relati-
vum de insidiis et versutiis daemonum adversus homines (um 1200?), ein gewisser
Monch Rainald, der erst in héherem Alter ins Kloster Clairvaux eingetreten sei, sich
aber sogleich um die Einiibung eines vorbildlichen Mdénchslebens bemiiht habe, sei
einst zur Erntezeit in Betrachtung der mihenden Konventsbriider am Rande eines
Weizenfeldes gestanden. Wihrend er sich noch Gedanken dariiber gemacht habe, dass
so edle, gelehrte und verwohnte Ménner aus Liebe zu Christus sich der Miihe der
harten korperlichen Arbeit unterzogen hitten, seien ihm pldtzlich drei vornehme
Damen erschienen, die von einer himmlischen Stimme als die Gottesmutter, Elisabeth
und Maria Magdalena identifiziert worden seien, die gekommen wiren, um ihren
Erntearbeitern die Gnade ihres Besuches zu gewihren.

Damit wird deutlich, dass die von den Zisterziensern als Ausdruck der Christusliebe
verstandene Handarbeit, die konsequenterweise alle Konventsangehdrigen zu leisten
hatten, sowohl fiir das Selbst- als auch fiir das Fremdverstidndnis der weissen Ménche
ein zentrales Charakteristikum des Ordens war. Ungewdhnlich detailliert sind denn
auch die Bestimmungen iiber die Arbeit der Klosterangehdrigen in den frithen Statu-
ten: Nach der Kapitelsmesse versammelte sich im Bedarfsfalle der ganze Konvent, und
jeder Ménch bekam seine Arbeit und sein Arbeitsgerit zugeteilt, das jeder am Abend
wieder an seinen Platz zu stellen hatte — ausgenommen wiihrend der Erntezeit, in der
Sicheln, Gabeln, Hacken usw. neben den Betten der Ménche liegen sollten. Die Be-
stimmungen zum Arbeitsverhalten im engern Sinne hat Klaus Schreiner mit folgenden
Worten zusammengefasst: «Sind die Monche, wenn die Glocke zur Tagzeit schligt,
innerhalb des weiteren Klosterbezirkes damit beschiftigt, Holz zu tragen, sollen sie es
einfach liegen lassen und zur Kirche eilen. Ertdnt jedoch der Glockenschlag, wenn sie
innerhalb des Klosters gerade Brot, Wein oder Getreide tragen,... sollen sie diese
lebenswichtigen Gegenstidnde zuerst an einen geeigneten Platz bringen. Arbeiten sie
jedoch ausserhalb des Klosters, sollen sie dort ihre Tagzeit halten. Wihrend der Ernte
soll der Konvent von der Prim’ bis zur Sext auf den Feldern arbeiten. Kontakte mit
Konversen und der klosterlichen Dienerschaft sind ihnen untersagt. Die Arbeit der
Mbonche ist durchgéngig so organisiert, dass sie jeweils am Abend wiederum zum
Kloster zuriickgehen konnen.» Fiir die Zisterzienser gehorte die Eigenarbeit allerdings
nicht nur zum unverzichtbaren Wesen ménchischer Frommigkeit; dariiber hinaus
sollte die Arbeit der Briider, Konversen und Lohnarbeiter jene Mittel beschaffen, die es

58



dem Kloster erlauben, sich von dussern Bindungen und Abhéngigkeiten freizuhalten,
den Eremus konsequent zu beachten und den Almosenanteil an die Armen und Ar-
beitsunfihigen ungeschmilert auszuschiitten. Dass die Zisterziensermdnche mit ihren
Konversen, die oft in grosser Zahl, wiihrend langer Arbeitszeiten und mit einer beein-
druckenden Arbeitsmoral wirkten, wesentlich mehr erzeugten als eine stidrker auf
Kontemplation und Gebet ausgerichtete Klostergemeinschaft, ist zwar eine banale
Feststellung; zur Erkldrung des wirtschaftlichen Erfolges der weissen Mdnche im 12./
13. Jahrhundert ist sie aber doch wohl entscheidend.

In den bisherigen Ausfithrungen sind die Grundvoraussetzungen der zisterziensi-
schen Wirtschaftsordnung des Hochmittelalters — Eremus und Eigenarbeit — in knap-
pen Ziigen skizziert worden. Im folgenden zweiten Teil wird es nun darum gehen zu
iiberpriifen, wieweit diese Grundsitze auch bei den im oberdeutschen und schweizeri-
schen Raume gegriindeten Zisterzen beachtet worden sind. Ein klassisches Beispiel fiir
die Errichtung eines Zisterzienserklosters in abgeschiedener Lage, mithin ein Beleg fiir
die Beachtung des Eremus, ist die Griindung von Frienisberg. Als Graf Udelhard von
Saugern mit der Zustimmung seiner Gattin Adelheid und seiner Mutter Chunza um
1130 seine Eigengiiter um Seedorf und am Frienisberg dem Abte Christian von Liitzel
iibertrug, verband er diese Schenkung mit der Auflage, es sei in dieser Waldregion ein
Zisterzienserkloster zu griinden. Zweifellos war mit diesem Auftrag die Absicht ver-
bunden, die Rodung und die Nutzung dieser wilden Waldregion zu férdern; und wenn
die Quellen iiber die ersten Jahrzehnte des Klosters Frienisberg so wenig berichten und
der Konvent offenbar mit erheblichen Anfangsschwierigkeiten zu kimpfen hatte, so
hingt dies wohl nicht zuletzt gerade mit dem extremen Eremus dieser Zisterzienser-
niederlassung zusammen. Sobald die schmale Existenzbasis der Griindungsschenkung
durch die Rodungstitigkeit der Monche und verschiedene Vergabungen des benach-
barten Adels etwas verbreitert werden konnte, scheinen sich denn auch die Verhalt-
nisse allmihlich gebessert zu haben. In einer dhnlichen Situation befand sich anfing-
lich die Zisterze Montheron im Waadtland. Als der Bischof von Lausanne, Girold von
Faucigny, um 1130 zusammen mit verschiedenen Adligen der Umgebung im Jorat ein
Zisterzienserkloster griinden wollte und zu diesem Zwecke Monche aus Bellevaux bat,
den Konvent zu errichten und zu fiihren, schenkte er ihnen vor allem einen grossen Teil
seiner unwegsamen, unerschlossenen Joratwaldungen, zweifellos in der Hoffnung auf
die kolonisatorische Arbeit der weissen Ménche. Entsprechende Umstidnde liessen sich
auch bei Hautcrét im Waadtland, bei Herrenalb im Nordschwarzwald, bei Schontal im
Jagstgau oder bei Tennenbach im Breisgau belegen. Ahnlich wie in vielen andern
Gebieten Mittel- und Westeuropas erlaubten aber auch in unserem Raume (im
Gegensatz etwa zu den ostelbischen Landstrichen) die Bevolkerungs-, Siedlungs- und
Bewirtschaftungsverhiltnisse bereits im 12. Jahrhundert nicht mehr ohne weiteres die
Griindung von Zisterzienserklostern in der totalen Abgeschiedenheit, im Eremus.
Mehrfach mussten bei der Errichtung eines Konventes die in den Ordensstatuten
geforderten Rahmenbedingungen erst kiinstlich geschaffen werden. Als Ritter Gunt-
ram von Adelshausen 1134 den Abt und die Monche von Liitzel ersuchte, auf seinen
Eigengiitern im Linzgau ein Zisterzienserkloster zu errichten, befanden sich am
Standort des nachmaligen Klosters Salem, in Salmannsweiler, nicht nur eine kleine
Siedlung, sondern auch bereits eine (allerdings zerfallende) Kirche; Kirche und
Bauernhdfe mussten deshalb vorerst beseitigt und die Bauern umgesiedelt, bezie-
hungsweise vertrieben werden, um den geforderten Eremus zu ermdglichen. Entspre-
chendes gilt auch fiir die Abtei Bonmont, die das Dorf Pellens in ihrer unmittelbaren
Umgebung zerstéren und die Bauern verjagen liess, oder fiir St. Urban, das um 1195

59



von Klein-Roth ins Dérfchen Nieder-Tundwil verlegt wurde, hier zwar wahrscheinlich
die Dorfkapelle als erste Klosterkirche weiterverwendete, die Bauernsiedlung aber
wiistlegen liess.

Gemiss den Wirtschaftsvorschriften der Ordensstatuten versuchten im 12./
13. Jahrhundert auch die oberdeutschen und schweizerischen Zisterzen, die ihnen
geschenkten Léndereien selber zu bewirtschaften. Aufgrund einer planvollen Giiter-
erwerbsstrategie gelang es zahlreichen Klostern, ihren Streubesitz in der Nihe des
Konventes zu grosseren Einheiten zusammenzufassen und darauf die bekannten
Grangien zu errichten. Diese Grangien waren gleichsam die in den lindlichen Sied-
lungsraum hinaus gelegten klosterlichen Filialen, wo die Konversen bei Gebet und
Arbeit unter Beachtung der Klosternormen lebten und, soweit moglich, von der Aus-
senwelt abgeschirmt sein sollten. Dabei gilt es zu beachten, dass diese Konversen (die
Laienbriider) und die Fratres (die Chorménche) zumindest anfinglich nicht ihrer
unterschiedlichen sozialen Herkunft wegen je eigenstéindige, streng voneinander abge-
grenzte Lebenskreise bildeten, sondern um ihrer unterschiedlichen Funktion willen.
Wie Max Weber hervorgehoben hat, barg die Institution der Laienbriider, motiviert
durch das Bediirfnis der Freisetzung der Priesterménche fiir spezifisch geistliche
Pflichten, zwar die Gefahr einer gewissen aristokratischen Schichtung innerhalb des
Klosters; zugleich erlaubte sie aber, die grundherrlich-feudale Wirtschaftsweise der
Benediktiner durch ein System weitgehend autarker Eigenwirtschaft zu ersetzen. Ver-
schiedene dieser von Konversen bebauten Grangien sind auf neukultiviertem Boden
errichtet worden. Die Zisterze Schonau etwa hat in der Rheinebene und am Rande der
Neckarmiindung durch die Entwisserung und Kultivierung sumpfiger Niederungen,
durch die Melioration von Feuchtgebieten und durch Rodungen die Grangien Schar-
hof, Rohrhof und Bruchhausen errichtet; die Grangien Madachhof und Dornsberg
wurden von Salem in den Rodungszonen des nérdlichen Hegaus angelegt; und die auf
den Weinbau spezialisierte Grangie Maurach am Nordufer des Bodensees gewann der
gleiche Konvent weitgehend aus unfruchtbarem Odland; Rodungen im oberen Hardt-
wald erlaubten der Zisterze Herrenalb die Errichtung der Grangien, Hardhof, Linden-
hard und Scheibenhard; und auch beim Kloster Frienisberg ist anzunehmen, dass die
Grangien Allenwil, Ried oder Wierezwil auf Rodungsland lagen.

Diese Aufzihlung von Grangienbildungen beziehungsweise Grangienvergrosserun-
gen auf Rodungs- oder Meliorationsland darf nun allerdings nicht zur Vorstellung
fiihren, die Mehrzahl der Eigenbauhofe oberdeutscher und schweizerischer Zisterzen
sel auf neu kultiviertem Boden angelegt worden. Im Gegenteil: Die meisten Grangien
der Zisterzienser in unserer Region wurden im 12./13. Jahrhundert aufgrund der
Schenkungen in altbesiedelten und agrarwirtschaftlich weitgehend erschlossenen Ge-
bieten errichtet. In diesen alten Siedlungsgebieten waren aber leistungsfihige Grangien
nur zu errichten aufgrund einer Jahrzehnte wihrenden Arrondierungspolitik, die die
Ubernahme aller grundherrlichen und biuerlichen Rechte am Boden anstrebte. Dabei
war der Auskauf und die Vertreibung der bisher ansissigen Bauern hiufig eine Be-
gleiterscheinung dieser Arrondierungspolitik. So legte beispielsweise das Kloster
Maulbronn nach 1159 die Dorfsiedlung Elfingen samt Pfarrkirche mit dem Einver-
standnis des Bischofs von Speyer wiist, um eine Grangie mit eigener Gemarkung
errichten zu konnen, und sogar die erst 1190 gegriindete Zisterze Bebenhausen wan-
delte im 13. und 14. Jahrhundert die Dorfer Waldhausen, Geisnang, Vesperweiler,
Aglishardt und Pfrondorf in Eigenbauhfe um. Alle diese Beispiele sind Belege fiir eine
besonders strenge, nachdriickliche Beachtung des Eremus und der Eigenarbeit. Sie
diirfen aber nicht den Blick auf jene gegensitzlichen Wirtschaftsentwicklungen ver-
stellen, die sich bereits sehr friih nachweisen lassen und die zeigen, dass in zahlreichen

60



Zisterzienserkldstern Siidwestdeutschlands und der Schweiz entgegen dem in den
Ordensstatuten geforderten Eremus und im Widerspruch zum Prinzip der Eigenwirt-
schaft schon sehr bald der Besitz von Zehnten, Patronaten, grundherrlichen Héfen und
Herrschaftsrechten wichtig geworden ist.

Dieses Eindringen der Rentenwirtschaft beginnt oftmals bereits bei der Griindung
der Konvente. Das Kloster Kappel, das um 1185 von den drei Eschenbachischen
Briidern Konrad, Abt von Murbach, Ulrich, Propst von Luzern, und dem Laien Walter
gestiftet worden war, wurde nicht nur am Platze und unter Einbezug einer dlteren
Briidergemeinschaft errichtet; die neue Zisterze iibernahm mit den geschenkten Dor-
fern und Weilern Hauptikon, Uerzligen, Rossau, Knonau usw. auch die bisher dort
lebenden Horigen, ohne an die Aufhebung dieser Siedlungen und die Errichtung von
Grangien, die Bewirtschaftung des Grundbesitzes allein mit Konversen und Lohn-
arbeitern oder die Vertreibung der grundhorigen Bauern zu denken. Auch das um 1227
von Heinrich von Rapperswil gestiftete Kloster Wettingen bemiihte sich von allem
Anfang an, Giiter mit allen Herrschafts-, Gerichts- und Patronatsrechten zu erwerben.
Neben den ausgedehnten Herrschafts-, Grund- und Vogteianspriichen, die das Kloster
zwischen Baden und Ziirich und im Lande Uri besass, nehmen sich die beiden Gran-
gien in Neuenhof und vor den Klostermauern in Wettingen recht bescheiden aus. Das
erst 1302 von Ko6nig Albrecht gestiftete Kloster Konigsbronn bei Heidenheim schliess-
lich ist von Anfang an nur auf rentenwirtschaftlicher Basis errichtet worden und hat gar
nie versucht, mit Konversen Grangien im Eigenbau zu bewirtschaften. Auch bei élte-
ren Zisterzen setzte das Eindringen der Rentenwirtschaft recht friih ein. So iibergab
beispielsweise der Edelfreie Ulrich von Iptingen im Jahre 1194 dem Maulbronner
Konvent bei seinem Klostereintritt die Burg und das Dorf Iptingen, die Kirche und das
Dorf Wiernsheim und alle seine Giiter in Henkelberg und Wurmberg, und zwar aus-
driicklich mit allen abgabenpflichtigen Bauern und allen Herrschaftsrechten, die hin-
fort von klosterlichen Amtstragern verwaltet und wahrgenommen werden mussten.
Ahnliche Entwicklungen lassen sich in zahlreichen schweizerischen Zisterzen nach-
weisen. In der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts erwarb beispielsweise Bonmont eine
ganze Reihe von Kirchensidtzen und Kirchenzehnten, etwa in Burtigny, Marchissy,
Vich, Crassier und Grens, errichtete mit dem Bau der Miihle von Bougy nach 1235 und
dem Kauf der Miihle von Burtigny um 1259 eine Art Miithlenmonopol am Oberlauf der
Sérine und ging nach 1245 sogar dazu iiber, einzelne, abgelegene Grangien zu verpach-
ten. Frienisberg durchbrach nach 1250 mit dem Kauf der Zehnten von Bundkofen,
Kosthofen und Winterswil sein bisheriges Wirtschaftssystem, erwarb bereits bewirt-
schaftete Giiter, die den Bauern in Pacht gegeben wurden, eignete sich in Rapperswil,
Seedorf, Baggwil, Lobsigen, Biietigen und Schiipfen das niedere Gericht an und erstand
in Rapperswil, Seedorf, Nieder-Lyss usw. die Kirchensdtze. St. Urban iibernahm be-
reits kurze Zeit nach der Griindung die Kollaturrechte von Langenthal, Wynau, Buch-
siten und Waldkirchen und iibte in Langenthal und Wynau Twing und Bann aus. Und
Hautcrét schliesslich, das als letztes Beispiel genannt sein soll, erhielt nicht nur die
Kirchensitze von Chétillens, Compengie und Palézieux, sondern um 1245 auch das
Dorf Mossel mit Twing und Bann, hoher und niederer Gerichtsbarkeit und allen
Herrschaftsrechten.

Spitestens seit dem 13. Jahrhundert war in den meisten Zisterzienserkldstern ein
Nebeneinander von Eigenbau und Rentenwirtschaft iiblich, wobei sich das Schwerge-
wicht eindeutig auf die Rentenwirtschaft verlagerte; die wirtschaftlich schwachen
Konvente scheinen zudem friither zu Verpachtungen iibergegangen zu sein als die
grossen Zisterzen, die aufgrund ihrer reicheren Mittel einigermassen geschlossene
Gebiete fiir ihren Eigenbau arrondieren konnten. Dem Widerspruch zwischen den

6l



urspriinglichen wirtschaftlichen Intentionen der Ordensgriinder und der gelebten Pra-
xis in zahlreichen Zisterzen musste natiirlich auch das Generalkapitel Rechnung tra-
gen. 1208 erlaubte es, abgelegene und wenig ertragreiche Giiter diirften verpachtet
werden; 1215 wurde die Verpachtung von Giitern zugelassen, die noch mit anderwei-
tigen Abgaben und Anspriichen belastet waren, deren Abldsung sich als unmdglich
erwies; und 1220 schliesslich wurde die Zeitpacht und 1315 auch die Erbpacht zuge-
lassen. Damit war eine entscheidende Wandlung eingetreten, und die Niederlassungen
der Zisterzienser unterschieden sich vom Aufbau ihres Besitzes her kaum noch von den
Konventen der dlteren Orden. Klaus Schreiner hat diese Umstellung mit den Worten
charakterisiert: «Die Zisterzienser, die arm sein und nackt dem nackten Christus
nachfolgen wollten, verwandelten sich in Herren iiber Land und Leute. Die Zister-
zienserokonomie entwickelte ihre eigene Dynamik, die sich durch das klosterliche
Gesetz der Liebe (lex charitatis) nicht mehr biindigen liess.»

Die Feudalisierung war nun allerdings nur eine Seite jenes Strukturwandels, der im
ausgehenden 12. und im 13. Jahrhundert das Wirtschaftsverhalten und wohl auch die
Mentalitidt der Zisterzienser nachhaltig veridndert hat; die andere war die zunehmende
Urbanisierung, d.h. die wachsende Marktverflechtung der zisterziensischen Okono-
mie, die unter anderem auch zu einer immer intensiveren Orientierung der weissen
Monche am schulisch-geistigen Leben der Stadt fiihrte. Dieser Prozess soll im dritten
Teil dieses Aufsatzes kurz beleuchtet werden. Von allem Anfang an konnten sich die
Zisterzienser im Hinblick auf die im Eremus angestrebte Selbstversorgung nicht allein
der Agrarwirtschaft widmen, sondern mussten innerhalb der Klostermauern oder al-
lenfalls in einer der Grangien die landwirtschaftlichen Erzeugnisse in Miihlen, Bicke-
reien, Brauereien oder Keltern weiterverarbeiten und in den verschiedenen Officinae
Lederprodukte, Schuhe, Stoffe, Werkzeuge, Baumaterialien usw. fiir den Klosteralltag
herstellen. Bei der Ausiibung dieser verschiedenen Gewerbe nutzten die Zisterzienser
bereits friih in hohem Masse die Wasserkraft als Energiequelle, bauten Kanile, stauten
Teiche oder gruben und mauerten gar unterirdische Stollen fiir die Wasserzuleitung;
bekannt sind in diesem Zusammenhang etwa die grossartigen Bewisserungsanlagen
der englischen Zisterze Fountains. Auch in verschiedenen siiddeutschen und schwei-
zerischen Konventen blieben derartige Werkstétten, die oft durch Wasserkraft betrie-
ben wurden, zumindest teilweise erhalten, so etwa die Miihlen in Heilsbronn und
Maulbronn, die Schmiede in Maulbronn, die Ziegelei in St. Urban oder die Hammer-
werke bei Konigsbronn. Trotz — oder auch gerade wegen dieser gewerblichen Tatigkeit
waren aber die weissen Mdnche auf den Warenaustausch mit den Laien, auf den
Markt, angewiesen. Einerseits bendtigten auch sie immer wieder Produkte, die sie
nicht selber herstellen konnten und die sie deshalb kaufen mussten; andererseits fiihrte
das Leistungspotential der Konversen, die ja vorrangig fiir ihr Seelenheil arbeiteten
und nur bescheidene Kosten verursachten, sowohl im gewerblichen als auch im agrari-
schen Bereich zu so grossen Produktionsiiberschiissen, dass die Ertridge auf einem
grosseren Markt verkauft werden mussten, selbst wenn sie nicht erneut in der Kloster-
wirtschaft investiert, sondern statutengemiss fiir sozial-karitative Zwecke verwendet
werden sollten. Trotz der ausgesprochenen Stadtfeindlichkeit der Zisterzienser, die
sich naheliegenderweise aus ihren monastisch-eremitischen Uberlieferungen und spi-
rituellen Leitbildern ergab, sah sich denn auch das Generalkapitel bereits vor 1152
gendtigt, den Ordensangehdrigen zumindest einen minimalen Marktbesuch zu gestat-
ten. Es heisst in den entsprechenden Statuten, es sei zwar gefihrlich und wenig ehren-
voll fiir Ordensangehorige, die Mirkte zu besuchen; aber die Armut der Kloster ver-
lange, dass von den produzierten Waren etwas verkauft und notwendige Giiter einge-

62



kauft wiirden. Mit zahlreichen Einzelverordnungen wurde in der Folge versucht, ein zu
starkes Engagement der Kloster im Handel zu unterbinden, ohne dass damit aber
verhindert worden wire, dass die Zisterzienser bereits Ende des 12. Jahrhunderts zu
einem beachtlichen Faktor im Handelsleben wurden. Dabei erlangten die qualitativ
hochstehenden Erzeugnisse der Zisterzen bald einmal einen so guten Ruf, dass die
wachsende Nachfrage der Verbraucher ausserhalb der Klosterwirtschaft auf den Um-
fang und die Ausrichtung der Produktion innerhalb der Klostermauern zuriickwirkten.
Bekannt sind in diesem Zusammenhang etwa die Filz- und Lederschuhe, die sich
weltliche und geistliche Herren von den Zisterzen regelmissig liefern liessen, oder die
Backsteinziegel und Tonfliesen, die zahlreiche Konvente (u.a. auch St.Urban und
Frienisberg) in klostereigenen Ziegeleien durchaus nicht nur fiir den Eigenbedarf her-
stellten. Die im Elsass, an der Mosel, in der Maingegend oder am Genfersee gelegenen
Kléster bemiihten sich zielstrebig darum, Rebberge in ihren Besitz zu bringen, und
gingen auch bereits sehr friith dazu iiber, ihren Wein auf den stidtischen Mirkten zum
Verkaufe anzubieten. Das Rheingaukloster Eberbach beispielsweise brachte seinen
Wein von seinen verschiedenen Stapelplitzen, etwa von der am Rheinufer gelegenen
Grangie Reichardshausen, auf eigenen Schiffen nach K6In. Bereits im 12. Jahrhundert
besass es fiir diese Transporte eine fast liickenlose Kette von Zollbefreiungen auf dem
Rhein, konnte seine Ware in Kéln in einem eigenen Hause lagern (es wird bereits 1163
als «cellarium et domus» erwihnt) und setzte im spiten Mittelalter jahrlich bis zu
4000 Hektoliter Wein um. Auf den Schiffen des elséssischen Klosters Neuburg, das
seinen Wein weit iiber K6ln hinaus verkaufte, wurden bereits im 13. Jahrhundert als
Riickfracht Heringe und Salz geladen. Und auch Bonmont besass um 1261 in Genf ein
Haus mit einem Weinkeller, das ausdriicklich als Stapelort fiir den Weinhandel der
Zisterze verwendet wurde. Eher als Einzelerscheinungen sind wohl die Lebkuchenbik-
kerei des Konventes Heilsbronn oder die Brauerei von Waldsassen zu betrachten. Bei
mehreren Klostern spielte jedoch die Gewinnung von Bodenschiitzen eine bemerkens-
werte Rolle; im betrachteten Raume wire hier vor allem an das Kloster Salem zu
denken, das in Hallein bei Salzburg ein eigenes Sudhaus besass, daselbst Salz unter der
Leitung eines Konversen gewinnen liess, das begehrte Handelsgut in Scheiben gepresst
zollfrei zu Wasser und zu Land in seinen Konstanzer Stadthof brachte und es an-
schliessend in weite Gebiete der Schweiz und Schwabens verkaufte.

Voraussetzung fiir diese immer intensiver werdende und nur noch sehr bedingt auf
die Selbstversorgung ausgerichtete gewerbliche Produktion und Handelstitigkeit war
nun aber die feste Verankerung des Ordens in den Zentren des mittelalterlichen Wa-
renaustausches, in den Stiddten. Bereits sehr friih erwarben viele Zisterzen in den
umliegenden Stadten Grundbesitz, der im Laufe der Zeit zu umfangreichen, geschlos-
senen Stadthodfen erweitert wurde und oftmals neben den iiblichen Wohngebduden und
Lagerhdusern auch Keller, Gisteh#user, Stallungen und eine Kapelle umfassten. Diese
Stadthofe dienten den Zisterziensern als Absteigequartiere am Sitze des Didzesan-
bischofs oder des Landesherrn, als Studienhaus fiir Ordensangehérige, als Verhand-
lungs- und Archivort fiir Rechtsgeschifte und ganz besonders natiirlich als Verwal-
tungs- und Organisationszentrum der auf die Aussenwelt orientierten Klosterwirt-
schaft. Hier wurden die agrarischen und gewerblichen Produktionsiiberschiisse der
Konvente gelagert, und hier deckten die Stiddte einen Teil ihres Nahrungsmittel- und
Konsumgiiterbedarfes. Dabei ist es naheliegend, dass die Funktion einzelner Stadthéfe
und einzelner Grangien eng aufeinander bezogen waren; im Falle des Klosters Haina
hat Reinhard Schneider geradezu von Hofpaaren gesprochen und auf die engen Bezie-
hungen zwischen dem Stadthof in Frankfurt und der Grangie Bergen, dem Stadthof in
Gelnhausen und der Grangie Roth, dem Stadthof in Fritzlar und der Grangie Singlis

5 Zs. Geschichte 63



oder dem Stadthof in Treysa und der Grangie Ransbach hingewiesen. Auch die
schweizerischen Zisterzen besassen zahlreiche derartige Stadthofe: Kappel erwarb
Héuser in Zug und Ziirich, Bonmont besass das bereits erwihnte Haus in Genf,
St. Urban verfiigte in Olten und Basel, iiber betrdchtlichen Grundbesitz, Wettingen
erwarb Héuser in Ziirich und Basel, und auch Frienisberg besass in Biel, Aarberg,
Solothurn und Bern Grundstiicke; das Frienisberger Haus in Bern stand am Platze des
1529 neu errichteten und 1844 wegen des Baus der Nydeggbriicke abgerissenen Korn-
hauses an der Nydeggasse. Anfdnglich verlangten die Ordensstatuten ausdriicklich,
weder Monche noch Konversen diirften sich fiir lingere Zeit in diesen Stadthofen
aufhalten; die hier anfallende Arbeit miisse durch Lohnarbeiter verrichtet werden.
Bereits 1202 verboten die Ordensstatuten aber nur noch den Chormonchen den
dauernden Aufenthalt in den Stddten; neben den Konversen, der als Grangarius oder
Magister grangie einen klosterlichen Eigenhofleitete, trat der Magister bzw. Procurator
curie, der Vorsteher des Stadthofes, der nicht selten aus einer einheimischen Biirger-
familie stammte.

Es erstaunt wohl kaum, dass diese im Verlaufe des ausgehenden 12. und vor allem im
13. und 14. Jahrhundert immer deutlicher werdende Ausweitung der Zisterzienser-
wirtschaft, die urspriinglich ja lediglich auf Selbstversorgung ausgerichtet war, von den
Zeitgenossen, insbesondere den Stddtern, bald einmal als ldstige Konkurrenz empfun-
den worden ist. Was sich in der historischen Riickschau lediglich als kl6sterlicher
Wohlstand zu erkennen gibt, brandmarkten die mittelalterlichen Autoren als un-
christliche Habsucht. Schenkt man den zeitgendssischen Kritikern Glauben, so kannte
das Besitzstreben der Zisterzienser bereits im 12. Jahrhundert kaum Schranken. Eine
aufschlussreiche Illustration zu diesen Spannungen bietet eine Geschichte, die der
Zircher Chorherr Felix Himmerli, allerdings erst im 15. Jahrhundert, aufgezeichnet
hat. Ein edelgeborener Konverse sei von seinem Abte deshalb getadelt worden, weil es
ithm nicht gelungen sei, einen altersschwachen Esel auf dem Markte zu verkaufen.
Darauf habe der Konverse dem Abte vorgehalten, er habe seine Burg nicht verlassen
und sei Laienbruder geworden, um sein Seelenheil durch unlautere Verkaufspraktiken
zu gefdhrden; er denke nicht daran, «propter pessimos asinos» sein Gewissen zu be-
flecken. Selbst wenn diese Geschichte nur ein gut erfundenes Exemplum ist, ldsst sie
doch erkennen, in welchem Ausmasse die Wirtschaftstitigkeit der Zisterzienser im
spiaten Mittelalter in Verruf geraten ist. Wohl ist diese «Habsucht» in unsern Augen
lediglich die Aussenseite einer Lebensfiihrung, die aufgrund einer geregelten Ordnung
und Geniigsamkeit notwendigerweise zu Produktionsiiberschiissen und zu wirtschaft-
lichen Erfolgen fiihren musste; in der Optik der Zeitgenossen war sie aber kritikwiirdig,
weil sie nicht mehr der mittelalterlichen Wirtschaftsethik der standesgeméssen Be-
diirfnisdeckung entsprach.

In den bisherigen Ausfiihrungen ist dargesellt worden, wie sich die Wirtschaftsord-
nung der Zisterzienser von ihrer anfinglichen Verpflichtung auf die in der Eigenarbeit
mitgesicherte agrarische und gewerbliche Selbstversorgung immer mehr auf eine weit-
gehende Integration in die Gesamtwirtschaft hin entwickelt hat. Abschliessend soll
kurz auf die Griinde eingegangen werden, die diesen allmahlichen Ubergang von der
Grangien- zur Rentenwirtschaft und die damit verbundene Festsetzung auf den stiid-
tischen Mérkten und den Einstieg in den iiberregionalen Handel bewirkt haben. Die
neuere Forschung hat fiir diesen Wandel vor allem folgende Ursachen genannt:

1. Gerade im oberdeutschen und schweizerischen Raume ist kaum eine Zisterze in
einem gleichsam leeren, génzlich 6den Gebiet gegriindet worden. Bei der Errichtung

64



neuer Kloster sah sich deshalb der Mutterkonvent stets vor die schwierige Aufgabe
gestellt, die allgemein formulierten Wirtschaftsvorschriften des Ordens angesichts der
jeweiligen siedlungsgeographischen, dkonomischen, sozialen und herrschaftlichen
Gegebenheiten in die Wirklichkeit umzusetzen, und es war unausweichlich, dass sich
dabei die speziellen Wirtschaftsstrukturen der einzelnen Zisterzen den vorgegebenen
ortlichen Verhiltnissen anpassen mussten. So erwies es sich beispielsweise als bedeut-
sam, dass gerade in unserem Lande mehrfach auch mittlere und kleinere Adlige zwar
Zisterzen zu stiften trachteten, die Kloster aber (selbst unter Beriicksichtigung der
erwarteten Eigenarbeit der Monche) mit so geringen Mitteln ausstatteten, dass die
Konvente nicht nur schwierige Anfangszeiten durchzustehen hatten, sondern auch
bereits recht friih gezwungen waren, zumindest teilweise zur Rentenwirtschaft iiber-
zugehen. Das gilt etwa fiir Hautcrét, Montheron oder Frienisberg.

2. Es ist unverkennbar, dass sich der hohe Anspruch, der sich aus der zisterziensi-
schen Verbindung von sparsamer, asketischer Lebensfiihrung und harter, effizienter
Wirtschaftstétigkeit ergab, in der gesteigerten Form, wie er in den Intentionen Robert
von Molesmes und in den frithen Statuten iiberliefert war, auf die Dauer kaum ver-
wirklichen liess. Wie bei den meisten Versuchen zur kirchlichen Reformatio und zur
Restitutio der Klosterzucht im hohen Mittelalter, wurden die strengen Anspriiche der
frithen Capitula von der Eigendynamik der zisterziensischen Ordensentwicklung ein-
geholt, und den Zisterziensern selber fehlte bald einmal die Kraft und der Wille, das
vorgegebene Modell des integrierenden Ausgleichs von Arbeit, Gebet und Kontem-
plation durchzuhalten. Der Niedergang der Arbeitsdisziplin, die Abkehr von der As-
kese, die nachlassende Strenge in der Regelbefolgung blieben aber auch der hoch- und
spatmittelalterlichen Umwelt nicht verborgen, die nun ihrerseits mit einer wachsenden
Zuriickhaltung bei Schenkungen und Stiftungen reagierte und dadurch die zisterzien-
sische Tendenz zur gewinnorientierten Wirtschaftstatigkeit nur verstarkte. Dass damit
der Zisterzienserorden gerade fiir jene Menschen an Attraktivitét verlor, die allenfalls
bereit gewesen wiren, die strengen Regeln der urspriinglichen Zielsetzungen zu befol-
gen, ist einleuchtend und zeigt sich nicht zuletzt auch im rapiden Riickgang der
Monchs- und Konversenzahlen.

3. Als Hauptursache fiir die Wandlung der Zisterzienserwirtschaft im 13. und noch
verstidrkt im 14. Jahrhundert wird man jedoch die grundlegenden Umschichtungen in
der gesamten 6konomischen Entwicklung des Spatmittelalters ansehen miissen. Die
Agrardepression, die sich in fallenden Getreidepreisen und steigenden Arbeitslohnen
fiir die Laienknechte niederschlug, zwang zahlreiche Zisterzen, den Eigenbau auf den
auf Getreideanbau ausgerichteten Grangien aufzugeben, die Giiter zu verpachten und
das Schwergewicht ihrer Wirtschaftstitigkeit entweder auf spezialisierte Landwirt-
schaftsbetriebe (Weinbau, Viehzucht) oder auf bestimmte gewerbliche Produktionen
und den Handel zu verlegen. Mit dieser Umstellung im ausgehenden 13. und 14. Jahr-
hundert reagierten die Zisterzienser aber lediglich besonders friih auf eine Umschich-
tung im gesamten Agrarsektor, in deren Verlauf auch die weltlichen Grundherren im
14./15. Jahrhundert die Eigenbewirtschaftung ihrer Herrenhdofe aufgaben oder zumin-
dest stark einschriankten. Genau besehen handelt es sich denn auch bei dieser Umstel-
lung der zisterziensischen Wirtschaft lediglich um einen — wie Werner Rosener gesagt
hat — erneuten Beweis «fiir die rationale und kostenorientierte Wirtschaftspolitik vieler
Zisterzienserkloster und ihre frithzeitige Reaktion auf gesamtwirtschaftliche Verdnde-
rungeny.

65



Anhang: Ausgewdhlite Quellen- und Literaturhinweise

Benedicti Regula, hg. von R. HansLIK (Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum 75), Wien
19752,

Sancti Bernardi epistola ad Robertum nepotem suum, Patrologia Latina 182, hg. von J.-P. MIGNE,
Paris 1878ff.

Isaac de Stella, Sermones, Patrologia Latina 194, hg. von J.-P. MIGNE, Paris 1878ff.

Orderici Vitalis angligenae coen. Uticensis monachi historiae ecclesiasticae libri XIII, Patrologia
Latina 188, hg. von J.-P. MiIGNE, Paris 1878ff.

Statuta Capitulorum Generalium Ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1786, hg. von
J. M. Canviez, Lowen 1933ff.

Das Tennenbacher Giiterbuch (1317-1341), bearb. von M. WEBER u.a., Stuttgart 1969.

Historischer Atlas von Baden-Wiirttemberg, Stuttgart 1975.

HorrmanN E., Die Entwicklung der Wirtschafisprinzipien im Cisterzienserorden wihrend des
12. und 13. Jahrhunderts, Historisches Jahrbuch 31, 1910.

Kurze D., «Die Bedeutung der Arbeit im zisterziensischen Denken», in: Die Zisterzienser,
Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Koln 1981.

Jooss R., «Umrisse der klosterlichen Wirtschaftsgeschichte», in: Kloster Maulbronn 1178-1978,
Maulbronn 1978.

MossiG C., Grundbesitz und Giiterbewirtschaftung des Klosters Eberbach im Rheingau 11361250
(Quellen und Forschungen zur hessischen Geschichte 36), Darmstadt 1978.

PrAFF K., «Geschichte des Klosters Konigsbronnw, in: Wiirttembergische Jahrbiicher 1856.

PFLUGER H., Schutzverhdltnisse und Landesherrschaft der Reichsabtei Herrenalb von ihrer Griin-
dung im Jahre 1149 bis zum Verlust ihrer Reichsunmittelbarkeit im Jahre 1497 (bzw. 1533),
Stuttgart 1958.

RiBBE W., «Die Wirtschaftstitigkeit der Zisterzienser im Mittelalter: Agrarwirtschaft», in: Die
Zisterzienser, Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Koln 1981.

RoOseENER W., Reichsabtel Salem, Verfassungs- und Wirtschafisgeschichte des Zisterzienserklosiers
von der Griindung bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts (Vortrige und Forschungen, Sonder-
band 13), Sigmaringen 1974.

ROsENER W., «Grangienwirtschaft und Grundbesitzorganisation siidwestdeutscher Zisterzien-
serkldster vom 12. bis 14. Jahrhundert», in: Die Zisterzienser, Ordensleben zwischen Ideal und
Wirklichkeit, Erginzungsband, Koln 1982.

ScHaAB M., Die Zisterzienserabtei Schinau im Odenwald (Heidelberger Veréffentlichungen zur
Landesgeschichte und Landeskunde 8), Heidelberg 1963.

Scais K. / HusscHMID H., Weltgeschichte vom Mittelalter bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts,
Ziirich 1983.

ScHicH W., «Die Stadthofe der Zisterzienserkldster in Wiirzburg — Von den Anfingen bis zum
14, Jahrhundert», in: Zisterzienser-Studien I1I, Berlin 1976.

ScHicH W., «Die Wirtschaftstitigkeit der Zisterzienser im Mittelalter: Handel und Gewerbe», in:
Die Zisterzienser, Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Koln 1981.

ScHNEIDER R., «Stadthofe der Zisterzienser: Zu ihrer Funktion und Bedeutungy, in: Zisterzien-
ser-Studien IV, Berlin 1979.

SCcHREINER K., «Zisterziensisches Monchtum und soziale Umwelt, Wirtschaftlicher und sozialer
Strukturwandel in hoch- und spdtmittelalterlichen Zisterzienserkonventeny, in: Die Zister-
zienser, Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, Erganzungsband, Kéln 1982.

WEISSENBERGER P., «Die wirtschaftliche Lage der Zisterzienserabtei Schiéntal von der Griin-
dungszeit bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts», in: Zeitschrift fiir Wiirtiembergische Landes-
geschichie 10, 1951.

Fiir die Literatur zu den Schweizer Zisterzen sei hingewiesen auf die umfassenden Angaben in:
Helvetia sacra I1l. 3, Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen, die reformierten Bernhardine-
rinnen, die Trappisten und Trappistinnen und die Wilhelmiten in der Schweiz, red. von
C. SoMMER-RAMER und P. BRAUN, Bern 1982.

66



	Zur Wirtschaftordnung hochmittelalterlicher Zisterzienserklöster im oberdeutschen und schweizerichschen Raum

