Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 39 (1989)

Heft: 3

Artikel: Renouveau spirituel et construction de I'Europe (1945-1950) : le rble
des millieux chrétiens de Suisse Romande

Autor: Chenaux, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RENOUVEAU SPIRITUEL ET CONSTRUCTION
DE L’EUROPE (1945-1950).
LE ROLE DES MILIEUX CHRETIENS
DE SUISSE ROMANDE

Par PHILIPPE CHENAUX

La réconciliation des nations européennes apparait bel et bien comme 'un
des acquis les plus durables de I’aprés-guerre. Elle s’est soldée par la mise en
ccuvre d’une dynamique communautaire qui a conduit, cahin-caha, aux
institutions actuelles. Mais ce processus d’union n’aurait jamais abouti si
vite 8’1l n’avait été précédé, préparé, accompagné méme a ses débuts par un
formidable élan de fraternité transnationale a base religieuse ou laique qui
trouvait sa source dans les combats de la résistance antifasciste!. Loin d’étre
négligeable, le role des courants et des mouvements se réclamant d’une
inspiration chrétienne n’avait jusqu’ici retenu qu’a un moindre degré I’at-
tention de I’historien2. C’est tout le mérite d’un colloque tenu il y a quelques
années 2 Grenoble sous les auspices de la revue Relations internationales
(n° 27 et 28, automne et hiver 1981) que d’avoir pour la premiére fois abordé
cette vaste problématique de I'influence du facteur religieux dans la vie
internationale contemporaine et ainsi ouvert un champ nouveau a la re-
cherche historique. Comme I’écrit ’historien frangais Pierre Guillen, «ce qui
caractérise I’évolution récente, c’est que de plus en plus les Eglises cherchent
a se dégager de ces pesanteurs politiques, imposées par leurs rapports avec les
Etats-nations, pour affirmer et tenter de faire progresser dans le monde les
principes d’un internationalisme chrétien»>.

1 Sur la Résistance et I'idée européenne, on se reportera aux volumes de la série éditée par
WALTER LIPGENS et WILFRIED LotH, Documents on the History of European Integration,
Berlin - New York, 1985-1988 (3 vol. parus). Du méme LIPGENS, I'ouvrage fondamental: Die
Anfiinge der europdischen Einigungspolitik 1945-1950, 1. Teil: 1945-1947, Stuttgart, 1977. Plus
récent, T. WYRwA, L’idée européenne dans la Résistance a travers la presse clandestine en
France et en Pologne 1939-1945, Paris, 1987.

2 Ce que déplorait, s’agissant de I’Eglise catholique, ’historien franc¢ais JEAN-MARIE MAYEUR en
conclusion d’un premier colloque sur le sujet en 1979 (in ALBERT BECKMANN et autres, Wahlen
zum Europdischen Parlament, Stellungsnahmen der Kirchen und der Christen. Positions des
Eglises et des chrétiens lors des premiéres élections au Parlement européen, Kehl am Rhein -
Strasbourg, 1982, p. 92).

3 PierrE GUILLEN, «Introduction», Relations internationales, n° 27, automne 1981, p. 274.

266



L’enquéte patiente que je viens de consacrer a ’engagement européen du
Vatican et des milieux catholiques aprés 1945 s’inspire de la méme dé-
marche. Elle m’a conduit a localiser plusieurs foyers internationalistes d’ins-
piration chrétienne au lendemain de la guerre?. Parmi ceux-ci, la Suisse dans
son ensemble, et plus spécialement dans sa partie romande, occupe une place
a part, tant du c6té catholique que protestant, en raison de sa position
géographique au cceur de ’Europe et de la neutralité de son sol préservé des
atteintes de la guerre. ‘

Il importe toutefois de se demander, avant d’entrer dans le détail de
I’analyse, si le passage de la guerre n’a pas modifié en profondeur le paysage
spirituel de la Suisse. A premiére vue, et sous bénéfice d’inventaire, la césure
de 1945 ne présente qu’une signification limitée pour les institutions reli-
gieuses de notre pays qui n’enregistrent pas de bouleversements comparables
a ce qui se produit dans les pays voisins (épuration, restructuration, renou-
vellement). Cette apparente immobilité ne saurait pourtant masquer le fait
qu’elles participent, elles aussi, de I’effervescence spirituelle qui caractérise
cette période de recommencement’. Conscientes d’une <mission» particu-
liére de la Suisse dans le rapprochement des peuples hier encore ennemis,
elles ne restent pas inertes dans ’ceuvre de reconstruction en cours et c’est en
leur sein que surgissent quelques-unes des initiatives les plus fécondes de
I'immédiat aprés-guerre. Dés 1949, certains intellectuels chrétiens parmi les
plus éminents vont jusqu’a remettre en cause la neutralité suisse dans une
Europe en marche vers son union. Il n’est peut-étre pas inutile de réap-
prendre ce pass¢ a I’heure ou ces interrogations retrouvent une certaine
actualité dans le débat public. Le propos de cet article est de montrer I'im-
plication de la Suisse dans le renouveau de I'internationalisme chrétien apres
1945 et par 1a méme de cerner le role des milieux helvétiques dans I’élabora-
tion d’'une nouvelle conscience européenne. Nous limiterons notre enquéte a
la Suisse romande, en prenant successivement en considération le pdle ca-
tholique organisé autour de I’Université de Fribourg, le pdle protestant
centré & Geneve avec le siege du Conseil ecuménique des Eglises en forma-
tion, enfin le pdle plus <oecumen1que> du Réarmement moral établi a Caux-
sur-Montreux®.

4 La thése en question s’intitule «Les catholiques, le Vatican et I"unification européenne (1947-
1957). Une approche de I'internationalisme chrétien au temps de la guerre froide» et a été
soutenue récemment a 'Université de Genéve. J’en ai publié un apergu sous le titre «Le Vati-
can et ’Europe 1947-1957» dans Storia delle relazioni internazionali, IV, 1988/1, pp. 47-83.

5 Je renvoie sur ce point & ma contribution sur «La vie religieuse en Suisse 1914-1958» dans
Histoire du christianisme. Vol. XII: Les Eglises au temps des guerres mondiales et des totalzta-
rismes, Paris, 1989, a paraitre.

6 Ce texte est la version retravaillée d’une communication sur le méme théme présentée a
Geneve en novembre 1985 dans le cadre d’un colloque sur «La Suisse et I’'Europe 1945-1950»
organisé par 'Institut universitaire d’études européennes et la Fondation Archives euro-
péennes.

267



1. Le role de Fribourg

Sans vouloir refaire les étapes d’une histoire souvent évoquée mais encore
mal connue sous bien des aspects, il convient de noter que Fribourg n’avait
cessé, depuis la fondation de I’'Union qui porte son nom en 1884 par le futur
cardinal Mermillod et surtout grace au rayonnement de son université fon-
dée en 1889, d’affirmer une vocation internationale dans le monde catho-
lique européen. Dans I’ Encyclopédie du canton de Fribourg parue en 1977, le
professeur Ramon Sugranyes de Franch, ancien secrétaire général de Pax
Romana et a ce titre protagoniste de premier plan de I’histoire racontée ici,
pouvait écrire que:

«Plus on s’¢loigne de la Suisse et plus la renommée de Fribourg devient notoire: I’expérience

est a la portée de tout voyageur. Dans les pays lointains, ce qu’on connait de la Suisse, a part les

montres etles calendriers de la Swissair, se réduit a fort peu de choses: pour les financiers, ¢’est

Zurich; pour les hommes politiques — et pour les protestants — ¢’est Genéve; pour les touristes
riches c’est Interlaken, mais pour les catholiques c’est Fribourgy’.

Vu sous cet angle, ’entre-deux-guerres représenta «un second temps fort,
apres les années 1880» (Roland Ruffieux)?. Dés le début des années vingt en
effet, 'Union catholique d’études internationales (U.C.E.L.), créée a Fri-
bourg en 1917 a linitiative du baron de Montenach, s’était efforcée de
représenter les intéréts de la pensée catholique dans les débats de 1a S.d.N. et
de sensibiliser les catholiques a cet organisme®. Son président, le comte
Gonzague de Reynold, avait joué un role en vue au sein de la Commission de
coopération intellectuelle mise en place a partir de 192219, Les Semaines
catholiques internationales de Genéve organisées entre 1929 et 1932 en
marge des sessions de I’Assemblée de la S.d.N. lui permirent d’étendre son
audience au-dela des cercles soumis a I'influence de ’Eglise!!. C’est en 1927
enfin qu’elle avait pris I'initiative de réunir a Fribourg les responsables des
diverses associations internationales catholiques, donnant ainsi naissance a
une Conférence des présidents qui allait continuer de siéger réguliérement
jusqu’a la veille du second conflit mondial'2 La fondation de la Confédéra-

7 Encyclopédie du canton de Fribourg, t. 1, Fribourg, 1977, p. 195.

8 Histoire du canton de Fribourg, t. 11, Fribourg, 1981, p. 995.

9 Sur cette association, on verra le mémoire de licence de MARIUS MICHAUD, Les efforts de la
Suisse en faveur d’une meilleure compréhension internationale, 1914-1939, Fribourg, 1964, en
attendant celui en préparation, consacré a ’'U.C.E.I, de Philippe Trinchan.

10 Voir a ce propos ses Mémoires, t. 3, Genéve, 1963, pp. 380-477.

11 Les grands problémes internationaux de I’heure présente, Paris, 1930; La pensée catholique
contemporaine au service de la paix, Paris, 1931; Les grandes activités de la Société des nations
devant la pensée chrétienne, Paris, 1932; Le désarmement moral et la pensée chrétienne, Paris,
1933.

12 Sur cet organisme, ’étude d’A. MATTIAZZO, «La Conferenza dei presidenti delle organizza-
zioni internazionali cattoliche», Studia patavina, XXIV (1977), pp. 335-367. Du méme au-
teur, pour une vue d’ensemble: «Le internazionali cattoliche: origini e programmi», Genesi
della coscienza internazionalista nei cattolici fra "800 e *900, Padoue, 1983, pp. 59-168.

268



tion internationale des étudiants de Pax Romana animée par ’abbé Gre-
maud (1921)"3, celle du Foyer de St-Justin a destination des étudiants du
tiers-monde par le futur évéque du diocése M#" Charriére (1927), ainsi que,
sur un autre plan, les trés importantes rencontres théologiques coordonnées
par le méme Charriére sur la moralité de la guerre (1931)!4, venaient com-
pléter ce faisceau d’initiatives et faire de Fribourg I'un des lieux d’éveil
privilégiés de la «conscience internationale» des élites catholiques!.

L’éclatement de la guerre marqua I’échec de ces efforts, déja ruinés en
grande partie aprés ’arrivée au pouvoir de Hitler. L’'impuissance de la S.d.N.
a freiner le cours des événements rejaillit sur les associations qui s’étaient
formées pour la soutenir, telle I'Union catholique d’études internationales
entrée en sommeil dés le milieu des années trente. Plus indépendant de cette
conjoncture, le secrétariat fribourgeois de Pax Romana trouva une utilité a la
mesure des graves événements qui se déclaraient: I’aide aux étudiants pri-
sonniers ou victimes du conflit!s, L’Université de Fribourg dut faire face,
comme lors du premier cataclysme, a un afflux d’étudiants, internés ou
réfugiés, en provenance des pays catholiques (Pologne notamment)!”. Cet
apport extérieur, tout en renforgant le caractére international de la haute
école catholique, allait contribuer a nourrir le débat intellectuel autour de la
reconstruction du continent apres la guerre auquel les radiomessages ponti-
ficaux semblaient convier les catholiques!s.

Deés Nogl 1939, s’appuyant sur les principes de la grande tradition catho-
lique du droit naturel illustrée par Suarez, Vittoria et Taparelli d’Azeglio!'?,
Pie XII indiquait les «présupposés» a la fois moraux (victoire sur la haine,

13 Voir I’étude ponctuelle 'Urs ALTERMATT (in Zusammenarbeit mit JOSEF WIDMER), «Die
Griindung der Pax Romana im Jahre 1921», Pax Romana 1921-1981. Fondation et dévelop-
pement, Fribourg, 1981, pp. 7-30.

14 Paix et guerre, Paris, 1932, Pour plus d’informations, la biographie du pére PAUL DROULERS
s.j., Politique sociale et christianisme. Le pére Desbuquois et I'«Action populaire». I1: Dans la
gestation d’un monde nouveau (1919-1946), Paris - Rome, 1981, pp. 329-331.

15 JacqQues GADILLE, «Conscience internationale et conscience sociale dans les milieux catho-
liques d’expression francaise dans I'entre-deux-guerres», Relations internationales, n° 27,
automne 1981, pp. 361-374.

16 Sur ces efforts, le témoignage de ROGER PocHON, «Quarante ans déja», Pax Romana 1921~
1961, Fribourg, 1961, pp. 13-15.

17 Cf. I'article de RoLAND RUFFIEUX, «L’Université de Fribourg face aux deux guerres mon-
diales. Esquisse d’une problématique», Kirche, Staat und katholische Wissenschaft in der
Neuzeit. Festschrift fiir Herbert Raab zum 65. Geburistag am 16. Mirz 1988, éd. par ALBERT
PORTMANN-TINGUELY, avec la collaboration de M. HARRIS, A. STEIGMEIER et W. TROULER,
Paderborn — Munich — Vienne — Zurich, 1988, pp. 524-525.

18 Documents pontificaux de Sa Sainteté Pie XII, t. 1 (1939) - IV (1942), Saint-Maurice, 1962-
1963. Pour une analyse théologique de ces textes, la somme du pére RENE COSTE, Le probléme
du droit de guerre dans la pensée de Pie XII, Paris, Aubier, 1962.

19 Sur cet aspect, JEAN-MARIE MAYEUR, «Pie XII et PEurope», Relations internationales, n® 28,
hiver 1981, pp. 413-425; ANTONIO ACERBI, La Chiesa nel tempo. Sguardi sui progetti di
relazione tra Chiesa e societa civile negli ultimi cento anni, Milan, 1984, pp. 161ff.

269



victoire sur la défiance, victoire sur le principe utilitariste, victoire sur les
inégalités économiques, victoire sur ’égoisme) et juridiques (droit a ’'indé-
pendance de toutes les nations, respect des minorités nationales, équitable
répartition des richesses, désarmement, respect de Dieu et de sa loi) d’un
nouvel ordre de paix?’. Ces directives hardies rejoignaient les appels a cons-
truire une union fédérale européenne lancés d’exil par des penseurs catho-
liques comme Jacques Maritain dés le printemps 19402!. En étroite conson-
nance de pensée avec ce dernier, I’abbé Charles Journet, professeur au Grand
Séminaire de Fribourg, qui n’avait pas maché ses mots jusqu’alors pour
dénoncer le danger totalitaire et protester contre le racisme et les déporta-
tions, se félicitait dans sa revue Nova et Vetera de la portée des messages du
pape qui lui apparaissaient «comme un signe des temps» et lui semblaient
«revétir une importance extraordinaire»?2, Lorsqu’en avril 1945 les élites de
Pax Romana tenteront de rétablir les bases de leur collaboration lors d’une
réunion tenue & Montbarry prés de Fribourg en présence du théologien, c’est
a partir de ces enseignements du magistére qu’elles tenteront d’orienter leur
réflexion?3.

L’exigence formulée par Pie XII d’un «ordre nouveau» pour ’Europe ne
pouvait qu’étre accueillie favorablement par le groupe de ceux qui, en Suisse
romande et au nom d’une philosophie spiritualiste d’essence catholique le
plus souvent, avaient appelé leur pays, au lendemain de la défaite francaise
de juin 1940, 4 s’engager dans la voie de la rénovation nationale?*. Dés
I’instant ou celle-ci paraissait remise en cause par suite des revers militaires
des forces censées I'inspirer, il apparut que les directives papales pouvaient

20 Guipo GONNELLA, Presupposti di un ordine internazionale, Citta del Vaticano, 1942 (rééd.
sous le titre Dalla guerra alla ricostruzione, Rome, 1983).

21 Texte original frangais dans JACQUEs et RaAissA MARITAIN. (Fuvres compleétes, vol. VII:
1939-1943, Fribourg — Paris, 1988, pp. 993-1016. Sur I’attitude du philosophe dans la guerre,
on verra les Cahiers Jacques Maritain, n° 16-17, avril 1988, qui publient sa correspondance
avec Charles de Gaulle.

22 CHARLES JOURNET, «Les cinq points des messages pontificaux de Noél», Nova et Vetera,
février 1943 (repris dans Théologie de la politique, introduit et présenté par MARIE-AGNES
CABANNE, Fribourg, 1987, pp. 119-151). Sur ses ennuis avec la censure fédérale, M.-A.
CABANNE, «Charles Journet, un théologien qui s’engage dans la foi», Nova et Vetera, avril-juin
1985, pp. 81-87. Pour une vue d’ensemble, la contribution de Victor CoNzEMIUS, «Christ-
liche Widerstandsliteratur in der Schweiz 1933-1945», Christliches Exil und christlicher Wi-
derstand, éd. par W. FRUEWALD et H. HORTEN, Regensburg, 1987, pp. 225-262.

23 Parmi les délégués venus de divers pays figuraient les Espagnols Joaquin Ruiz Gimenez, alors
président de Pax Romana, et Alberto Martin Artajo, qui allaient tous deux accepter d’entrer
dans le gouvernement de Franco. L'Italie était représentée, entre autres, par Amintore Fan-
fani, futur ministre et secrétaire général de la D.C. (selon Guy HERMET, Les catholiques dans
UEspagne franquiste, t. II: Chronique d’une dictature, Paris, 1981, p. 188).

24 Voir I'article de RoLAND RUFFIEUX, «De I’<ordre nouveaw a de nouvelles préoccupations: le
débat idéologique en Suisse romande», Revue d’histoire de la deuxiéme guerre mondiale,
n° 121, janvier 1981, pp. 97ff., ainsi que la thése de JAcCQUEs MEURANT, La presse et 'opinion
de la Suisse romande face a I’Europe en guerre, 1939-1941, Neuchatel, 1976.

270



fournir un fondement solide 4 leur discours sur la reconstruction d’aprés-
guerre. En janvier 1944, I'un d’eux, le Vaudois Pierre-Louis Guye, qui s’était
signalé au début de I’affrontement par ses écrits corporatistes?’, élaborait un
projet de <Ligue fédéraliste européenne»> et prenait soin de ’adresser a «un
nombre restreint de personnes» avec lesquelles il se trouvait «en rapports
oraux ou épistolaires depuis plusieurs années». Parmi elles, on relevait les
noms d’Alexandre Cingria?®, René Leyvraz?’, Jean-Marie Musy?3 et Gon-
zague de Reynold. La Ligue projetée, dont le siége serait fixé a Fribourg et qui
se voulait «nettement et officiellement d’inspiration catholique», aurait pour
but de promouvoir la solidarité européenne «par la fédération des peuples
d’Europe».

«Dans les circonstances actuelles, les Suisses sont bien placés pour étre a I'origine de la
fondation d’une telle <Ligue fédéraliste européenne>. La Suisse ne doit-elle pas se vouer a son
role d’élément pacificateur et ordonnateur en Europe, role qui parait conforme 4 sa mission
spécifique. Or, elle doit remplir ce role certes avec la plus grande prudence et la diplomatie la
plus avertie, mais aussi avec la résolution la plus vive et la plus tenace. D’ailleurs, il est de
I'intérét méme de la Suisse de vivre dans une Europe pacifiée et prospére»?2.

Cette idée d’une «mission internationale» de la Suisse trouvait un large
€cho au sein de la Société des étudiants suisses ou I’on soulignait la continuité
entre la mentalité transnationale du Haut Moyen-Age et I’esprit de résistance
du «Réduit national> et demandait, sur la base des mémes valeurs, d’aban-
donner cette attitude de repli «pour coopérer de maniére constructive a
I’édification d’un nouvel ordre international»®. La Suisse a cet égard, avec
son systeme fédéraliste et ses institutions décentralisées, pouvait servir de
modele a la nouvelle Europe en gestation. Dans L ’Europe helvétique paru aux
€ditions de la Baconniére en 1943, Léon Van Vassenhove, un journaliste
catholique frangais vivant 3 Berne depuis 1940 et qui allait soutenir une thése

25 L’organisation corporative des professions dans la Confédération suisse, Lausanne, 1939;
Esquisse d’une rénovation des institutions politiques de la Confédération suisse, Lausanne,
1942,

26 Artiste-peintre d’origine dalmate né a Genéve en 1879, mort en 1945, membre fondateur, avec
de Reynold, de la Nouvelle Société helvétique (1914). A ce sujet le mémoire de licence de

- C. Guanziny, Les origines de la Nouvelle Société Helvétique 1911-1914, Lausanne, 1985.

27 Publiciste d’origine vaudoise (1898-1973), converti au catholicisme en 1921, rédacteur en
chef du Courrier de Genéve (1922-1935), de La Liberté syndicale (1935-1940), puis de 1’Echo
illustré (1940-1945), partisan des théses corporatistes 2 la veille de la guerre (cf. ses Principes
d’un ordre nouveau, Lausanne, 1939), membre fondateur de la Ligue du Gothard (1940). Sur le
personnage et son itinéraire, les évocations récentes de CHARLES F. POCHON et PIERRE
DurFresNE dans Choisir, juin et juillet 1988. _

28 Homme politique fribourgeois (1876-1952), conseiller fédéral de 1919 & 1934, puis conseiller
national (1935-1939), favorable & une fédération des peuples européens dirigée contre le
communisme incluant la Suisse (cf. son recueil La Suisse est devant son destin, Montreux,
1941).

29 Lettre du Pierre-Louis Guye & Gonzague de Reynold, 23 janvier 1944, Papiers de Reynold
(BN, Action 61, 1-2).

30 WiLLy BuecHI, «Unsere internationale Sendungy, Civitas, 1945-1946, pp. 211-220.

271



d’histoire a I'université de Fribourg sous la direction de Gaston Castella avec
Gonzague de Reynold comme rapporteur en 194531 retragait minutieuse-
ment «la genése de la Confédération helvétique» et réfléchissait sur «les
possibilités d’adaptation» de cette idée a I’Europe, avant d’esquisser en
conclusion «un projet de constitution fédérale européenne» calqué sur ces
mémes institutions32, Du c6té de I’émigration catholique allemande opposée
a Hitler, qu’elle soit le fait d’hommes politiques comme le Sarrois Jakob
Kindt-Kiefer?3, ou qu’elle émane d’intellectuels soucieux de mettre un terme
a ’hégémonie prussienne comme Karl Thieme34, Franz Albert Kramer? ou
encore Walter Ferber3®, I’attention aux vertus du mode¢le suisse n’était pas
moins grande. Pie XII lui-méme, en familier qu’il était de notre pays ou il
avait ’habitude de se rendre chaque été avant son élection au pontificat, fera
sien ce credo fédéraliste devant un groupe de journalistes helvétiques en avril
1946: «La Suisse, dira-t-il, est en petit ce que beaucoup souhaitent en grand
comme le salut de 'Europe»?’.

S’il était un homme convaincu des mérites du systéme suisse au point de
passer pour I’un de ses meilleurs spécialistes, c’était bien le conseiller d’Etat
fribourgeois Joseph Piller3®, Né en 1890, formé a I’école bénédictine d’Ein-
siedeln, parfaitement bilingue et doté d’une large ouverture a la culture

31 LEoN VAN VASSENHOVE, Guerre et diplomatie. Les médiations des grandes puissances pendant
la crise de juillet 1914, Theése de lettres présentée a I’'Université de Fribourg, 1945.

32 1d., L’Europe helvétique. Etude sur les possibilités d’adapter a I’Europe les institutions de la
Confédération suisse, Neuchitel, 1943,

33 Europas Wiedergeburt durch genossenschaftlichen Aufbau, Berne, 1944,

34 Néen 1902 a Leipzig de mére biloise, converti au catholicisme en 1934, membre de ’équipe
rédactionnelle de Junge Front / Michael puis collaborateur des Deutsche Briefe a partir de
1936, naturalisé suisse pendant la guerre, Karl Thieme s’engagera aprés 1945 en faveur du
fédéralisme européen et sera I'un des pionniers du dialogue entre juifs et chrétiens.

35 Néen 1900, d’origine rhénane, exilé 3 Berne dans les derniéres années de la guerre, adepte des
théses néo-libérales du professeur Wilhelm Ropke de Genéve avec lequel il poursuit un
dialogue fécond durant toute cette période, fondateur en 1946 de I’hebdomadaire Rheinischer
Merkur qu’il dirige jusqu’a sa mort en 1950, Franz Albert Kramer défend I’idée d’une Alle-
magne décentralisée et solidement ancrée a I’'Ouest.

36 Néen 1907, fils de mineur de la Ruhr, interné a Dachau puis réfugié en Suisse a partir de 1942,
Walter Ferber est accueilli 4 Fribourg par son compatriote le pére Wilhelm Schmidt, profes-
seur d’ethnologie & I'Université, qui le met en contact avec les milieux intellectuels de
I’émigration (Kramer, R6pke, Thieme) ainsi qu’avec le secrétariat de Pax Romana. Il assure
une forme de liaison entre ce dernier et le cercle de Kramer, qui se révélera particuliérement
utile lors de la fondation du Rheinischer Merkur 3 Coblence en zone frangaise, puisque
Pofficier chargé des questions de presse n’était autre que 'un des interlocuteurs fribourgeois
de Pax Romana. Cf. WALTER FERBER, «Dem Gedichtnis F. A. Kramers», Foderalistische
Hefte, avril - juin 1950, pp. 83-50; OTTO B. ROEGELE, «Platz finden im geeinten Europa. Die
Neugriindung des Rheinischen Merkur 1946: Franz Albert Kramer oder die Frage nach dem
Profil», Rheinischer Merkur / Christ und Welt, N° 12, 15, 1986.

37 D.P, 1946, p. 122.

38 Faute d’ouvrage biographique 4 sa mesure, on se reportera a la brochure commémorative déja
ancienne Joseph Piller 1890-1954. In memoriam, Fribourg, 1955, qui contient notamment
une bibliographie exhaustive de ses écrits et discours.

272



européenne (il avait étudié a Munich et Paris), Joseph Piller était tout entier
pénétré de la vocation de son canton destiné a servir «a la fois la Suisse,
’Europe et ’humanité»®®. Energique, ce digne successeur du chanoine
Schorderet et de Georges Python avait mené i bout de bras, malgré les
oppositions, ’agrandissement de I'Université, achevé en 1941 par I’inaugu-
ration des batiments de Miséricorde. Désireux de faire renaitre la tradition
de I'Union de Fribourg, il entreprit de créer en 1946 un Institut international
de sciences sociales et politiques rattaché a 'Université. A sa téte, il placa le
professeur Eugeéne Bongras“ et le pére dominicain Arthur Fridolin Utz qu’il
avait fait venir a Fribourg pour occuper la chaire d’éthique sociale*'.

Mais cet institut ne risquait-il pas de faire double emploi d’une part avec
I’Union catholique d’études internationales qui n’avait pas été dissoute,
d’autre part avec le Mouvement des intellectuels de Pax Romana dont le
20° congres jubiliaire tenu 4 Fribourg en aolit 1946 avait décidé la création?
Le nouvel évéque du diocése Me" Frangois Charriére, qui venait de succéder a
Me#* Besson décédé en février 1945, avait été mélé étroitement, on I’a dit, a
londe internationaliste des années vingt. Aussi souhaitait-il conserver a
Fribourg, «placé par la Providence a la croisée des grandes routes», le «réle
trés spécial» que son prédécesseur lui reconnaissait dans le domaine de la
collaboration internationale des catholiques*?, et par 14 méme maintenir le
contréle de I’évéché sur les initiatives. Si les efforts tentés pour redonner vie a
I'U.C.E.L. ne débouchérent sur aucun résultat, I’élargissement de Pax Ro-
mana en revanche fut officiellement approuvé par le Saint-Siége lors des
Journées de Rome d’avril 1947 et M# Charriére nommé assistant ecclésias-
tique général du mouvement*3. Restait donc a trouver un <modus vivendi»
entre deux organisations qui, a4 I’évidence, ne poursuivaient pas le méme
dessein.

Alors que I'Institut avait été fondé dans le but d’engager une réflexion
pratique sur les problémes européens de I’aprés-guerre a la lumiére de la
doctrine sociale catholique, les ainés de Pax Romana, eux, se donnaient pour
tache propre, selon la belle définition d’Etienne Gilson, «d’organiser dans le
monde entier la fraternité des esprits qui mettent I’intelligence au service de
Dieu»*. D’un ¢6té donc, ’'ambition d’un ordre continental chrétien dans la

39 JosepH PILLER, «Fribourg au point de vue spirituel et au point de vue politique», Civitas,
1947/48, p. 452.

40 Né a Sarrebourg en Moselle en 1905, cet ancien membre de ’Institut frangais de Berlin avait
¢té appelé a Fribourg en 1934 par Joseph Piller pour enseigner ’économie politique et la
sociologie.

41 Témoignage a 'auteur du 27 mars 1985.

42 FrANcols CHARRIERE, Son Excellence Monseigneur Marius Besson. Evéque de Lausanne,
Genéve et Fribourg, Fribourg, 1945, pp. 101-108.

43 Procés-verbaux des Assemblées des Journées de Rome (9-14 avril 1947), Fribourg, 4 no-
vembre 1948, Archives de Pax Romana.

44 Les Intellectuels dans la chrétienté, Rome, 1948, pp. 174-175.

18 Zs. Geschichte 273



ligne des recommandations pontificales du temps de guerre, de ’autre I'idéal
d’une nouvelle chrétienté sans rivages formulé par Jacques Maritain dés le
milieu des années trente. Cette divergence d’approche n’excluait pas au
demeurant toute forme d’échanges et de collaboration féconde entre les deux
organismes basés a Fribourg. C’est ainsi que I'Institut put compter sur le
«réseaw> des correspondants de Pax Romana pour la mise sur pied de sa
premiére réunion internationale tenue a Fribourg en novembre 19474, Les
élites du M.L.I.C. quant a elles trouvérent dans les cahiers de la revue Politeia, -
éditée par I'Institut a partir de 1948, une publication accueillante pour leurs
délibérations de Ware (aoiit 1948) sur les droits de ’homme?*®, Ces bonnes
dispositions de départ se heurtérent rapidement a une conjoncture de scis-
sion qui demandait de choisir son camp.

Dés I'automne 1947 en effet, I'Institut fondé par Joseph Piller encouragea
le développement d’une réflexion transnationale au sein des élites catho-
liques sur le fédéralisme européen. Un premier échange de vues sur le sujet
eut lieu a Fribourg du 6 au 9 novembre 1947. S’y retrouvérent plusieurs
personnalités de premier plan connues pour leur conviction fédéraliste eu-
ropéenne comme Léon Van Vassenhove*’ ou Karl Thieme*® dont nous avons
parlé, mais aussi I’écrivain allemand Eugen Kogon, directeur des Frankfurter
Hefte*, le sénateur vénitien Celeste Bastianetto’?, le ministre bavarois Alois
Hundhammer?! ou le député frangais Maurice-René Simonnet>2. La résolu-
tion finale réclamait I"'union des Etats européens et proposait la mise en place
«d’organismes sociaux, économiques et culturels de collaboration» afin de
créer «les conditions nécessaires a 1'union politique de ’Europe» dans le
cadre d’«une fédération d’Etats a droits égaux»’3. Une deuxiéme réunion,

45 Les buts de I’Institut avaient été présentés aux délégués présents a I’Assemblée constitutive de
Rome (avril 1947) par le professeur Bongras. La création d’un Centre international d’Etudes
économiques et sociales rattaché au M.LL.C. et ayant son siége a I'Institut avait méme été
envisagée (Pax Romana, 11, n° 3, aolt 1948, p. 7).

46 Politeia, 11/1, 1950/1.

47 LEON VAN VASSENHOVE, «Problémes de I'ordre fédéralister, ibid., I/1, 1948/49, pp. 28-30.

48 KARL THIEME, «Fodderalismus und Subsidiaritidtsprinzip», ibid., pp. 11-17.

49 Néen 1903, d’origine juive, interné 4 Buchenwald pendant la guerre, membre fondateur de la
C.D.U. en Hesse (1945), ce partisan d’un socialisme d’inspiration chrétienne occupera des
responsabilités importantes dans le mouvement européen: président d’Europa-Union (1949),
président de ’Union européenne des fédéralistes (1952). Il est mort en décembre 1987.

50 Né en 1899, ancien membre du Parti populaire de Sturzo, résistant, Celeste Bastianetto était
intervenu dans les débats de I’Assemblée constituante pour réclamer I'introduction d’une
disposition favorable a 'unification de 1’Europe.

51 Né en 1900, ancien membre du Parti populaire bavarois, interné a Dachau apres 1933,
représentant de I’aile conservatrice de la nouvelle C.S.U., Alois Hundhammer était partisan
d’une Allemagne décentralisée dans le cadre d’'une Europe fédérale.

52 Néen 1919, directeur des Cahiers de notre jeunesse pendant la guerre, Maurice-René Simon-
net incarne la génération montante du M.R.P. dont il sera le secrétaire général de 1955 a 1962.
Député au Parlement européen (1979-1984), il est décédé ’année derniére.

53 Politeia, 1/1, 1948/49, pp. 140-143.

274



tenue a Ratisbonne cette fois en avril 1948 a I'intiative de la Section alle-
mande de I'Institut, fournit ’occasion d’une prise de contact utile 3 la veille
du grand congrés des mouvements européens de La Haye prévu pour le début
mai®*. Présent lui-mé&me & ce congrés, le professeur Eugéne Bongras dressait
dans Politeia un bilan comparé des deux réunions, qui accusaient, selon lui,
«certaines différences fondamentales». Tandis que la réunion de Ratisbonne,
en dépit d’«opinions nationales souvent trés prononcées» avait pu se dérou-
ler «dans une atmosphére d’harmonie» grice a I’existence d’une «base com-
mune» (la philosophie sociale catholique), celle de La Haye avait donné lieu a
des «oppositions latentes» et & de graves divergences:

«Nous avons pu nous pénétrer de cette vérité, écrivait le directeur de I'Institut, que le mot
d’ordre seul de fédération ne résout pas tout s’il ne s’insére pas dans une doctrine plus vaste
qui englobe la vie sociale et politique toute entidres’s,

Lors d’une troisieme session d’études convoquée a Fribourg en octobre
1943, Joseph Piller, qui avait retrouvé son poste de professeur de droit public
a l'université aprés son échec aux élections cantonales de 1946, défendit
I'idée de «communautés supra-étatiques» pour ’accomplissement de cer-
taines tiches dépassant I’Etat et «qui intéressent une partie ou la totalité d’un
continent». C’était 1a suggérer une méthode qui, moins de deux ans plus
tard, allait connaitre la fortune que I’on sait avec le plan Schuman.

Si les travaux de I'Institut de Fribourg n’avaient pas manqué d’éveiller la
sympathie des milieux romains dés ’origine®’, les intellectuels de Pax Ro-
mana avaient dii se contenter pour leur part d’un modeste et trés formel

54 Le texte final adopté a Ratisbonne était nettement en retrait par rapport a celui de Fribourg.
On n’y parlait plus d’«une fédération d’Etats 4 droits égaux», mais de «’urgence, chaque jour
croissante, de la création de pouvoirs fédéraux européens dotés d’attributions suffisamment
¢tendues pour agir efficacement selon les principes de la civilisation européenne» (ibid.,
pp. 75-76).

55 EUGENE BONGRAS, «<En marge de deux congrés», ibid., 1/2, 1948/49, pp. 140-143.

56 JosEPH PILLER, «La conception fédéraliste. Sa réalisation dans I'ordre juridique, ibid., 1/3-4,
1948/49, pp. 258fT.

57 Témoignage a I'auteur du cardinal Pietro Pavan (Rome, 11 novembre 1986), qui m’a confirmé
son rdle de représentant «officieux> du Vatican aux réunions de I'Institut. On en veut pour
preuve ¢galement la mission confiée & I'Institut par la secrétairerie d’Etat (M#* Tardini) en
Juillet 1949, d’ériger a Strasbourg, siége de I’Assemblée du Conseil de 'Europe nouvellement
créé, «un secrétariat» «dans le but d’assurer le contact avec les délégués chrétiens et de leur
fournir dans le méme temps la documentation scientifique nécessaire». Aprés une enquéte sur
place du professeur Bongras, la direction de I'Institut répondit que la viabilité d’un tel
organisme dépendait de «solides moyens financiers» (Bisherige Titigkeit und weiterer Ausbau
des Instituts, im September 1949, Papiers Joseph Piller). Ledit secrétariat verra néanmoins le
jour grice aux efforts d’autres milieux (sur ce point, je renvoie aux développements de ma
thése). Quant au grand congrés d’études sociales organisé & Rome en 1950 & I'occasion de
I’Année sainte, au cours duquel les participants furent recus par le pape et le président De
Gasperi, il constitua une forme de consécration ecclésiale pour I'Institut fribourgeois, dont
I'influence ira déclinant dans les années suivantes a la suite notamment du décés de J oseph
Piller en février 1954. '

275



télégramme d’encouragement de Pie XII lors des assises d’avril 1947. Assurés
de ’appui bienveillant du substitut M& Montini’8, ils affectaient de recon-
naitre dans les écrits de I’abbé Journet la justification d’'une mission qu’ils
voulaient étrangére a toute idée de croisade:
«Simachiavélique, si athée méme que soit I'idéal des peuples en conflit, écrivait le théologien
fribourgeois au plus fort de la tourmente, ce n’est pas un idéal de croisade qu’elle (I’Eglise)
considére comme son devoir de précher a ’humanité encore toute chancelante du coup des

deux premiéres guerres d’extermination. C’est un idéal de justice temporelle, de fidélité
temporelle, de paix temporelle»®.

L’une des préoccupations dominantes des dirigeants du M.LL.C. était
d’apporter leur concours au développement des nouvelles institutions inter-
nationales mises en places par les nations (ONU, UNESCO). La reconnais-
sance que ces dernieres entendaient accorder aux organisations non gouver-
nementales (O.N.G.) par I'octroi d’un statut consultatif semblait porteuse
d’une promesse d’influence accrue pour les Eglises dans I’élaboration de la
communauté des peuples. Tout restait cependant a faire dans ce domaine.
Dés janvier 1948, Jacqueline de Romer, qui avait suivi les travaux de la
deuxiéme session de la Commission des droits de I’homme tenue & Geneve
en décembre 1947 pour le compte de I’'Union internationale des Ligues fé-
minines catholiques, appelait les responsables de Pax Romana et, a travers
eux, les délégués des organisations internationales catholiques qui devaient se
réunir quelques jours plus tard a Fribourg dans le cadre de la Conférence des
présidents, a «une rénovation des méthodes» «a une heure ou le Catholicisme
est plus que jamais sur la ligne de front»%°. L’intérét des intellectuels de Pax
Romana pour le projet de déclaration sur les droits de ’homme, dont Jacques
Maritain venait de démontrer qu’il pouvait faire I’objet d’'une convergence
pratique par dela les désaccords d’idéologies au nom du bien commun de
I’humanitéé!, aboutit a la rédaction d’'un mémorandum qui fut transmis au
président de la Commission des Nations Unies en septembre 19482, En
1949, alors que les étudiants étaient conviés a des cours d’été a 'université de
Fribourg (du 18 juillet au 27 aoiit 1949) sur le th¢éme de «’Europe au-

58 RAMON SUGRANYES DE FRANCH, Le Christ dans le monde, Paris, Fayard, 1972, pp. 68-69.

59 CHARLES JOURNET, «De la croisade a la mission», Nova et Vetera, 1948/3, pp. 193-197.

60 Lettre 2 Ramon Sugranyes de Franch, Secrétariat de Pax Romana, 15 janvier 1948, Archives
de Pax Romana. Née en 1899, d’origine lithuanienne, J. de Romer avait servi dans le cadre de
la S.d.N. désles années vingt, avant de se consacrer a I’ccuvre de secours Pro Polonia durant la
guerre. Cest a elle que I'on doit la fondation en 1950 du Centre d’Information des O.I.C.
aupreés des Nations unies qu’elle dirigea jusqu’a sa mort en 1956.

61 Allocution a la deuxiéme session de la Conférence générale de 'UNESCO, 6 novembre 1947,
in Célébration du centenaire de la naissance de Jacques Maritain 1882-1973, Unesco, 1983,
pp. 7-18.

62 Sur I'ensemble de ces efforts, je renvoie 4 ma petite contribution intitulée «Les Eglises
chrétiennes et la Déclaration de 1948: rejet ou ralliement?», in Universalité des Droits de
lhomme et diversité des cultures. Les Actes du 1€ Colloque Interuniversitaire, Fribourg 1982,
Fribourg, 1984, pp. 203-213,

276




jourd’hui» a Pinitiative de Joseph Piller®3, le mouvement tint sa troisiéme
assemblée a Luxembourg sur le théme de «l’universalisme chrétien» avec
I’abbé Journet parmi les conférenciers®. Revenant sur ce congrés a prés de
quarante ans de distance, le secrétaire général d’alors, Ramon Sugranyes de
Franch, reconnait que ce théme avait été «un véritable cheval de bataille»
pour les dirigeants de Pax Romana:

«... dans les premiéres années du MIIC, se souvient-il, notre prise de position mondialiste»

€tait une claire réponse 4 ceux qui — déja — éprouvaient comme une réticence a I'égard des

hommes de couleur et de la montée de ce qui ne s’appelait pas encore le Tiers-Monde et
couvraient leurs craintes avec une exaltation mystique de I’'Europe «chrétienne»»,

Cette relative tiédeur n’empécha pas le mouvement de participer a la
Conférence européenne de la Culture en décembre 1949 4 Lausanne. Dans
une adresse commune a la Conférence, les délégués catholiques emmenés par
I’aumonier du M.LI.C. M# Romain Pittet, présentaient I’'union européenne
«comme un apport précieux a la sauvegarde de la civilisation chrétienne» et
souhaitaient que soient prises «sans retard» «les mesures essentielles pour la
réaliser» «dans I'intérét de la paix mondiale»%6. Bien au-dela de cette prise de
position contingente, et sans se départir d’une certaine méfiance a ’égard de
'unification continentale présentée comme un absolu, Pax Romana apporta
sa pierre au rapprochement des élites catholiques aprés la guerre, comme
I'avaient fait ses premiers rassemblements dans les années vingt®’.

2. Le foyer genevois

Nul besoin de remonter bien haut dans le temps pour découvrir I'impor-
tance de Genéve dans les relations internationales et transnationales
contemporaines. Il n’est pour s’en convaincre qu’a relire le portrait tout de
finesse et de pénétration que Robert de Traz tragait de I’<esprit> de sacité 4 la

63 Cf. RosEMARIE GOLDIE, «The Idea of Europe and the Catholic Laity. A Backward Glance
(1948-1966)», in Pro Fide et Iustitia. Festschrift fiir Agostino Kardinal Casaroli zum 70.
Geburtstag, éd. par H., SCHAMBECK, Berlin, 1984, pp. 137ff.

64 Pax Romana aoit-septembre 1949, p. 8.

65 RAMON SUGRANYES DE FRANCH, «Le mouvement international des intellectuels catholiques
au bout de quarante ans», Mémoire et espérance. Pax Romana-MIIC 1947-1987, 1987, p. 7.

66 Pax Romana, n° 9, février 1950.

67 «Inder Zeit nach dem Ersten Weltkrieg stand der europiische Ausgleich im Vordergrund. Fiir
die Verstindigung zwischen Frankreich und Deutschland trug Pax Romana viel bei. Dieses
Versohnungswerk zeitigte sogar nach dem Zweiten Weltkrieg bedeutungsvolle Konsequen-
zen. Die «christlich-demokratischen> Parteien nach 1945 enstanden nimlich aus einem
dichten Netz bereits bestehender katholischer Organisationen. Das Triumvirat Adenauer-
Schuman-de Gasperi stammte urspriinglich aus der katholischen Studentenbewegung. Der
gemeinsame christlich-demokratische Hintergrund dieser européischen Spitzenpolitiker for-
derte die Integrationsbewegung. In der Tat war die europiische Integration nach dem Zweiten

2T



fin des années vingt, aux plus belles heures de la Société des Nations®.
Capitale politique et intellectuelle, celle que I’on avait coutume d’appeler la
<Rome protestante» était devenue aussi depuis le début du siécle I'un des
«hauts lieux de I'eecuménisme». Plusieurs organisations, telles I’Alliance
universelle des Unions chrétiennes de jeunes gens (dés 1858) ou la Fédéra-
tion universelle des Associations chrétiennes d’étudiants (deés 1908), y
avaient établi leurs quartiers. C’est dans cette méme ville que s’étaient tenues
les réunions préparatoires a la fameuse Conférence de Stockholm (19-30
aout 1925), qui devait donner naissance au mouvement du Christianisme
pratique®. Au cours de ce premier grand rassemblement cecuménique, les
Eglises présentes avaient manifesté leur souci d’une application concréte des
exigences de ’Evangile a la vie internationale™ et exprimé, dans la ligne de
pensée de I’archevéque suédois Nathan Soderblom, I’étroite solidarité entre
la paix du monde et 'union des chrétiens’!. Ce fut I'une des tiches de
I'Institut international du christianisme pratique mis sur pied 2 Genéve sous
la responsabilité du pasteur Adolphe Keller’? d’assurer une présence chré-
tienne dans les rouages de la S.d.N.73,

Les années de guerre virent s’affirmer encore davantage la vocation cecu-
ménique de la cité de Calvin. Etabli a Geneve, le bureau du jeune Conseil en
formation, dont la création avait été décidée lors de la rencontre d’Utrecht en
1938, servit de lien entre les Eglises des pays européens placés sous le joug
nazi et le reste de la communauté cecuménique. Son directeur, le pasteur
hollandais Willem Adolf Visser't Hooft, un disciple de Karl Barth farouche-
ment opposé a toutes les formes de totalitarisme’, fut a la fois 'Ame et la

Weltkrieg zunichst das Werk einer Handvoll katholischer Staatsménner, die in der Nach-
kriegszeit eine gemeinsame Tradition und Weltanschauung, einen gemeinsamen Lebensstil
und eine gemeinsame Sprache besassen. Das bdse Wort eines Sozialistenfithrers vom «Vati-
kanischen Europa» war nicht grundlos (Urs ALTERMATT, «Die Griindung Pax Romana im
Jahre 1921», in Pax Romana 1921-1981, p. 23).

68 L’esprit de Genéve, Genéve, 1929.

69 Cf. les pages dues 8 REMY JEQUIER, «Genéve, haut-lieu de ’ceccuménismen, in L’Encyclopédie
du canton de Geneéve. 5. Les religions, Genéve, 1986, pp. 213-216.

70 A ce propos, le texte de ’évéque américain CHARLES BRENT, «Les applications de I’Evangile a
la Vie nationale et internationale», Revue du christianisme social, octobre-novembre 1925,
pp. 1078-1081.

71 Sur ce théme, I’article de JEAN BAUBEROT, «L’archevéque luthérien Nathan Soderblom et la
création du mouvement cecuménique <Life and Work>», Revue historique, 1979/1, pp. 51-78.

72 Pasteur, professeur de théologie aux universités de Zurich et de Genéve, Adolphe Keller
(1872-1963) était 'un des initiateurs de la Fédération des Eglises protestantes de la Suisse
fondée en 1920.

73 ApoLF KELLER, Die Kirchen und der Friede mit besonderer Beriicksichtigung ihrer Stellung
zum Vilkerbund, Berlin, 1927. Sur cet aspect, ’ouvrage de DARRIL HUDSON, The Oecumeni-
cal Movement in World Affairs, Londres, 1969.

74 Son nom figure au sommaire de la revue Suisse contemporaine en décembre 1941 («Les Eglises
en temps de guerre», pp. 837-852), aux cotés de celui de Journet («L’Eglise dans la tempéte»,
pp. 825-836). Voir 4 ce propos le mémoire de licence de VirGILIO ScioLLrl, Une revue
résistante: «Suisse contemporaines (1941-1945), Université de Fribourg, 1985, dactylogr.

278



cheville ouvriére d’un réseau de renseignements baptisé <La route suisse>
entre les milieux résistants de son pays d’origine et le gouvernement en exil
de Londres”>. Dés 1941, il attira & plusieurs reprises I’attention des dirigeants
du Comité international de la Croix-Rouge avec lesquels il était en étroite
relation sur les déportations de juifs en leur demandant d’agir’. Soucieux de
préparer ’aprés-guerre, il mit en circulation dés 1943 un «Mémorandum sur
les principes communs et les points de désaccord des Eglises touchant le
probléme de la vie internationale»’’. C’est chez lui, 4 son domicile genevois,
que se retrouvérent dans le courant du printemps 1944 quelques-uns des
principaux dirigeants des mouvements de résistance antifasciste (Ernesto
Rossi, Altioero Spinelli, Jean-Marie Soutou et d’autres) pour élaborer un
«Projet de déclaration» réclamant «la création d’'une Union fédérale entre les
peuples européens»’8. En février 1946, lors de la premiére réunion d’aprés-
guerre du Comité provisoire du C.O.E. et sur proposition du bureau de
Geneéve, les délégués présents résolurent de former une Commission des
Eglises pour les affaires internationales. Visser’t Hooft commente ainsi cette
décision dans ses Mémoires:

«Nous avions appris qu’il ne suffisait pas de produire des résolutions sur la paix aprés chaque
rencontre cecuménique. La situation mondiale était si grave que nous ne pouvions espérer
apporter quelque contribution chrétienne dans ce domaine que par le travail continu de
spécialistes qualifiés»’’.

Régie et financée par les Eglises anglo-saxonnes, la nouvelle Commission
mise en place lors de la Conférence de Cambridge (aofit 1946) situa d’emblée
son action dans une perspective mondialiste qui ’engagea a soutenir fidele-
ment les Nations unies. Elle joua un réle en vue, grace au dynamisme de son
directeur le pasteur luthérien. O. Frederick Nolde, un homme rompu aux
pratiques de la diplomatie multilatérale puisqu’il avait fait partie de la délé-
gation américaine a la Conférence de San Francisco, dans les travaux de la
Commission des droits de ’homme en s’appliquant a faire prévaloir une
conception extensive de la liberté religieuse que reflete I’article 18 de la

75 W. A, Visser’T HOOFT, Le temps du rassemblement. Mémoires, Paris, Seuil, 1975. Egalement,
ANDREAS LINDT, «Der Okumenische Rat in Genf wihrend des 2. Weltkrieges», in Miscellanea
Historiae Ecclesiasticae, V1, Section 4: Les Eglises chrétiennes dans I’Europe dominée par le
III¢ Reich, Congres de Varsovie 25 juin — 1° juillet 1978, Wroclaw — Bruxelles, 1984, pp.
506-518.

76 VoirI'enquéte de JEAN-CLAUDE FAVEZ, Une mission impossible? Le CICR, les déportations et
les camps de concentration nazis, Lausanne, 1988, pp. 79, 91ff., 106.

77 La Vie protestante, 19 février 1943. Le document retient ’attention de I'abbé Journet qui le
soumet a une analyse pointilleuse dans Nova et Vetera, janvier-mars 1943, pp. 85-94, sous le
titre «Apostilles 4 un document protestant sur I’Eglise et la vie internationale».

78 Texte frangais dans L Europe de demain, Neuchatel, 1945, pp. 72-74. Outre les mémoires déja
citées de W. A. Visser’t Hooft, on verra l’article de KLAUS VOIGT, «Die Genfer Foderalisten-
treffen im Friithjahr 1944», Risorgimento, 19801, pp. 59-72.

79 Citation extraite de mon mémoire: Les Eglises chrétiennes et le tourment de la paix (1945-
1954). Etude comparative des attitudes du COE et de I'Eglise catholique, Université de Fri-
bourg, 1983, p. 48.

279



Déclaration finale?. Une Commission cecuménique de coopération euro-
péenne sera néanmoins créée en 1950 au lendemain de I’entrée en vigueur du
Conseil de I’Europe a I'instigation du secrétaire général Visser’t Hooft. Elle
répondait, sil’on en croit une lettre de ce dernier aux dirigeants européens du
mouvement cecuménique, a la motiviation de contrebalancer 'influence du
Vatican a Strasbourg et de faire en sorte «que la voix de la chrétienté non
romaine soit entendue dans I’Assemblée européenne»®!. L’homme qui avait
tenté de réveiller les ardeurs continentales du C.O.E. n’était autre que 1’écri-
vain réformé Denis de Rougemont dont I’action en cette période résume a
elle seule ’engagement de Genéve et du monde protestant helvétique dans le
combat de I’Europe®2.

Fils de pasteur neuchatelois, membre du groupe de la revue L’Ordre nou-
veau et collaborateur d’Esprit animé par Emmanuel Mounier®?, admirateur
précoce de Karl Barth?¢, Denis de Rougemont avait été I'une des figures
représentatives de ’esprit non conformiste> des années trente?’. Appelé a
Berne au début de la guerre, au sein de la section <Armée et foyen, il avait
participé a la fondation de la Ligue du Gothard en juin 1940, puis s’était
expatri¢ aux Etats-Unis avec sa famille pour y donner une série de cours et
conférences®. Lorsqu’en janvier 1946 lui parvint & Princeton, ou il s’était
installé comme écrivain a ’aide d’'une bourse américaine, I’invitation d’un
groupe de professeurs genevois a venir faire une conférence sur I’Europe dans
le cadre des Rencontres internationales de Genéve qui devaient se tenir a
I’automne, son adhésion fut totale et immédiate:

«Je ne saurais trop vous féliciter, s’'empressa-t-il de répondre aux organisateurs, pour votre

entreprise et me féliciter d’avoir I’honneur d’y participer. C’est exactement ce genre d’initia-
tive que 'on devait attendre de la Suisse et de Genéve aprés la guerre»®’.

80 O. F. NovLpE, Free and Equal. Human rights in ecumenical perspective, Genéve, 1968,
pp. 21-25.

81 Lettrede W. A. Visser’t Hooft au Dr. M. Boegner, 17 mars, 1949, Archives du C.O.E., Genéve.
Sur ladite commission, PAUL ABRECHT, «The Churches and European Unity», Ecumenical
Review, 1951-1952, pp. 296-304.

82 Sur cette action, on verra la thése récente, basée essentiellement sur des entretiens avec
I’écrivain, de MARY Jo DEERING, Desperate Efforts. Denis de Rougemont and the foundations
of European Unity 1946-1950, Université de Genéve, 1987, 510 p.

83 Voir les pages que lui consacre PIERRE DE SENARCLENS, Le mouvement «Esprity 1932-1941.
Essai critique, Lausanne, 1974, pp. 63-72.

84 A ce propos, ’ouvrage de BERNARD REYMOND, Théologien ou prophéte? Les francophones et
Karl Barth avant 1945, Lausanne, 1985.

85 Voir 'ouvrage déja classique de JEAN-LouP LOUBET DEL BAYLE, Les non-conformistes des
années trente, Paris, 1968.

86 Interview accordée a la Télévision suisse italienne en septembre 1985 peu avant sa mort,
reproduite dans le numéro spécial de la revue Cadmos, printemps 1986, p. 12. Sur cette
période, on verra également son Journal d'une époque 1926-1946, Paris, 1968.

87 Lettre du 16 janvier 1946, citée dans BRUNO ACKERMANN, Rencontres internationales de
Geneve 1946. I'Esprit européen, Mémoire de licence présenté a la Faculté des lettres de
I’Université de Lausanne, 1986, p. 48. Voir aussi son article dans la RSH, 39, 1989, n° 1,
pp. 64-78.

280



Placée au cceur de I’ancien continent, cette derniére n’avait-elle pas préci-
sément pour vocation de redevenir ce lieu d’échanges et ce foyer d’idées ou
«le désir de construire spirituellement I’Europe, de ’arracher a la démorali-
sation, de projeter quelque lumiére sur son passé proche et lointain, devait
s’y manifester nécessairement»®? Les premiéres Rencontres internationales
de Genéve (2-15 septembre 1946) réunirent plusieurs conférenciers presti-
gieux (Julien Benda, Karl Jaspers, Gyorgy Lukacs, Georges Bernanos, Jean
Guéhenno) et intellectuels de renom sur le théme de «L’esprit européen»®?,
Ce fut «une rencontre absolument historique», dira plus tard de Rougemont,
«la premiére prise de conscience d’une réalité européenne sur le meilleur plan
possible, c’est-a-dire celui de la culture»®®. Lui-méme s’appliqua a forger le
diagnostic spirituel et moral d’une Europe «qui a mauvaise mine», a la fois
coincée entre deux grands empires et rongée par les nationalismes renais-
sants, a laquelle il s’avisa de prescrire le seul reméde adapté a son génie
propre: le fédéralisme d’inspiration personnaliste.

«Européenne sera donc, typiquement, la volonté de rapporter 4 ’homme, de mesurer a

I’homme toutes les institutions. Cet homme de la contradiction (s’il la domine en création)

c’est celui que j’appelle la personne. Et ces institutions a sa mesure, 3 hauteur d’homme,

traduisant dans la vie de la culture, comme dans les structures politiques, les mémes tensions
fondamentales, je les nommerai: fédéralistes»®!.

Ces vues, Denis de Rougemont fut amené a leur donner une articulation
plus précise lors du premier congrés de I’Union européenne des fédéralistes
tenu a Montreux en aoiit 1947. Les organisateurs (Alexandre Marc, Ray-
mond Silva) lui avaient demandé de reprendre pour ’occasion un texte
publié au début de la guerre dans son livre Mission ou démission de la Suisse
(Neuchatel, 1940) ou il tentait de dégager des principes directeurs pour la
politique européenne a la lumiére de I’expérience helvétique®?. Les «réac-
tions enthousiastes» suscitées par sa conférence achevérent de le jeter «sans
plus d’hésitation dans I’action fédéraliste». «J’avais besoin d’une action,
note-t-il peu aprés dans son journal, et celle-1a sort tout droit de tout ce que
j’ai écrit et pensé»®>.

Cette action allait s’exercer sur deux plans. Le premier aspect, qui est le
mieux connu parce que le plus étudié, touche a son engagement dans le

88 Comme I’écrivait le professeur Henri de Ziegler dans la Tribune de Genéve, 2 septembre 1946,
citée in ibid., pp. 72-73. _

89 Parmi les personnalités invitées 4 participer aux entretiens, on reléve les noms de Raymond
Aron, Karl Barth, Max Huber, Théo Spoerri, Charles Journet, Wilhelm Roepke, Emmanuel
Mounier, Gonzague de Reynold, C. F. Ramuz (selon ibid., p. 198). Les actes ont été publiés
sous le titre de L’Esprit européen, Neuchitel, 1947.

90 Entretien cité par MARY Jo DEERING, op. cit., pp. 224-225.

91 Conférence prononcée le 8 septembre 1946, in DeNiS DE ROUGEMONT, L’Europe en jeu,
Neuchétel, 1948, pp. 33-34.

92 Témoignage cité dans M. J. DEERING, op. cit., pp. 242-243.

93 Ibid, p. 247.

281



mouvement européen®. Nous n’y reviendrons que pour souligner les efforts
déployés a partir du grand rassemblement de La Haye (8-10 mai 1948) pour
tenter d’implanter & Genéve un Centre européen de la culture ayant «pour
taches immédiates d’étudier et de proposer toute mesure propre a promou-
voir le sentiment de 'unité européenne»”>. En dépit des oppositions?, la
création d’un tel organisme en Suisse fut officiellement entérinée par la
Conférence européenne de Lausanne en décembre 1949. Inauguré en 1950, le
nouveau Centre allait permettre de maintenir une certaine présence de Ge-
neve et, partant, de la Suisse dans le débat européen, et cela malgré la ligne
prudente suivie en cette matiére par le conseiller fédéral Max Petitpierre, qui
n’était autre que le beau-frére de ’écrivain genevois”’.

Car si les théses de Rougemont sur le fédéralisme rencontrérent un indiscu-
table écho auprés des militants de la cause européenne, elles ne laissérent pas
en revanche d’irriter une partie de la classe politique helvétique dés lors
qu’elles en vinrent a poser la question de la neutralité de la Suisse au lende-
main de la création des institutions de Strasbourg. S’interrogeant publique-
ment dans le cadre de sa chronique hebdomadaire sur Radio-Genéve intitulée
Demain I’Europe sur la raison d’étre de ce «statut spécial», Denis de Rouge-
mont observait que la neutralité suisse avait toujours été relative a I’'Europe et
reconnue par les puissances en 1815 «dans les vrais intéréts de I’Europe». Or,
ayjourd’hui que ces mémes intéréts lui commandaient de devenir «entiére»
autrement dit de s’unir devant la menace commune, quelle pouvait étre I'uti-

94 Qutre la thése citée de MARY Jo DEERING, nous renvoyons aux travaux de JEAN-PIERRE
Gouzy, Les pionniers de ’Europe communautaire, Lausanne, 1968, et de JEAN-MARcC PURRO,
L’Europe des Congres: principes et probléemes (1944-1949), Fribourg, 1977.

95 Rapport culturel soumis au congrés de La Haye (7-11 mai 1948) par le Comité international
de coordination des mouvements pour I'unité européenne, in DENIS DE ROUGEMONT, L’Eu-
rope en jeu, pp. 158ff.

96 Cette lettre manuscrite d’Etienne Gilson au lendemain du congrés de La Haye témoigne de
I’hostilité d’une partie du monde catholique & ces projets: «J’ai été fort surpris, écrivait
I’académicien a Denis de Rougemont en date du 10 aoit 1948, d’avoir a endosser des
doctrines que je réprouve alors que je m’attendais a voter des résolutions. Ceux pour qui les
idées sont sans importance n’y ont vu aucun inconvénient. Ce n’était pas mon cas. Comme je
n’ai pas le goiit de 'opposition, je m’en voudrais d’insister, mais il me semble parfaitement
clair que, s’il y a une culture en Europe, il n’y a pas de culture de I’Europe, 4 moins bien
entendu d’identifier I’Europe a la culture universelle, auquel cas elle n’est plus celle de
PEurope, mais celle de la terre entiére. Je ne suis pas seul a penser ainsi et s’il faut penser
comme vous pour collaborer a ’ceuvre de ’Europe unie, vous aurez commencé ce travail
d’union par une ceuvre de division» (Archives du C. E.C.).

97 Sur cette période, I'ouvrage publié sous la direction de Louis-EpDoUuarD ROULET, Max Petit-
pierre. Seize ans de neutralité active. Aspects de la politique étrangére de la Suisse (1945-1961),
Neuchatel, 1980. Plus récentes, les études d’ANTOINE FLEURY, «La situation particuliére de la
Suisse au sein de I'O.E.C.E.», in Histoire des débuts de la construction europénne, Mars
1948-Mai 1950. March 1948-May 1950, Origins of the European Integration, sous la direction
de RAYymMOND PoIDEVIN, Bruxelles / Milan / Paris / Baden-Baden, 1986, pp. 95-117 et «La
Suisse et le Marché commun. A propos du 30° Anniversaire des Traités de Rome», Cadmos,
Geneéve 38, 1987, pp. 8-21.

282




lit¢ d’un statut conféré en d’autres temps? A ses yeux, il n’y avait pas de
neutralité possible «entre I’Europe et les ennemis de I’Europe»?s.

Une enquéte lancée par les Cahiers protestants a la suite de ces prises de
position permit de constater le relatif isolement du directeur du Centre
européen de la culture au sein du monde réformé helvétique. Porte-parole
officieux de la Fédération des Eglises protestantes, le professeur Werner
Kaegi de Zurich admettait certes que la neutralité n’était «ni une justification
par elle-méme, ni une fin définitive», mais estimait que les conditions d’un
abandon (a savoir I'existence «d’une fédération réelle et durable basée sur le
droit international» incluant tous les Etats, y compris I’Angleterre) n’étaient
pas réunies.

«Ilfaut bien se garder de croire, observait-il, que la Suisse donnerait une impulsion importante

ou décisive a la solution de I'unité continentale, en sacrifiant sa neutralité sur 'autel de
I’Europe»®.

L’accueil des milieux catholiques était empreint de davantage de compré-
hension. Des 1949, I’abbé Ferrero, un prétre genevois d’origine piémontaise,
recommandait aux lecteurs de La Liberté de Fribourg et de L’Echo vaudois
d’écouter I’émission de Denis de Rougemont, car «il est bon, disait-il, que
nous sachions ce qui se fait, ou I’on en est, ce qu’on tente de faire, méme si
nous avons des avis divergents sur certains points»'%, Quant 4 Gonzague de
Reynold, il exprima sa totale solidarité a I’écrivain réformé a la suite des
attaques dirigées contre lui au Parlement:

«Ily a chez nos compatriotes, écrivait-il 4 ce dernier en mars 1951, mais surtout dans les partis

d’extréme gauche, j’entends les socialistes et les radicaux avancés et qui font de la surenchére,

un raidissement au sujet de la neutralité, lequel ressemble fort & un début de paralysie
politique. Il y a 13 un complexe dont le premier élément est la peur et le second un désir

inavoué de se réconcilier avec Moscou. C’est le fond de 1a chose. Vous trouvez une attitude
beaucoup plus libre chez les catholiques»!0!,

~ Les deux hommes s’étaient rencontrés pour la premiére fois aux heures

chaudes de I’été 1940 dans les combats de la Ligue du Gothard. Leur amitié,
fondée sur la prise de conscience commune d’une mission européenne de la
Suisse face au danger extérieur, démontrait la réalité d’un courant européiste
d’inspiration chrétienne transgressant les barrieres confessionnelles!?Z, dont
le Centre de Caux allait étre I'expression dans ces années d’immeédiat apreés-
guerre.

98 Textes des chroniques lues & Radio-Genéve les 30 octobre et 6 novembre 1950 reproduits
dans Les Cahiers protestants, novembre—-décembre 1950, pp. 309-316.
99 Ibid., novembre-décembre 1951, pp. 338-346.

100 L’Echo, 4 juin 1949; La Liberté, 6 aolit 1949.

101 Lettre du 20 mars 1951, Archives de Reynold (Bibliothéque nationale, Ace 61,5). Voir sa
conférence a I'université de Fribourg du 23 mai 1950 sur le théme «L’Europe, la Suisse et la
neutralité», in La Cité Européenne, 4°-7¢ Cahiers, 1950.

102 «Nos noms avaient beau commencer par la méme lettre, ils avaient beau tous deux &tre <a
courant d’ain comme on dit & Genéve, nous venions lui du protestantisme et moi du

283



3. Le centre de Caux

Surplombant le lac et le bassin 1émanique sis quelques centaines de métres
plus bas, les monts de Caux avec leur forme de «croupe arrondie» (du mot
latin cauda) offrent au visiteur de passage ’un des plus beaux panoramas qui
soient. Les hotels y fleurirent a la fin du XIX¢® siécle, et le nouveau village
désormais accessible grace au chemin de fer a crémaillére connut une vogue
extraordinaire a la Belle époque. De I'impératrice Elisabeth d’Autriche au
magnat du pétrole américain John D. Rockefeller en passant par les maha-
rajahs et les écrivains, les hotes prestigieux du Grand-Hoétel ou du Caux-Pa-
lace ne se comptent plus au début du siécle. La Premiére, puis la Seconde
guerre mondiale stoppérent brutalement cet essor. En 1945, le Palace, qui
avait servi de camp d’internement dans les derniers mois du conflit, était
voue a la pelle des démolisseurs. C’est alors qu’un petit groupe d’adeptes du
Réarmement moral entreprit de racheter le vieil hotel et de le transformer en
un grand centre de conférences de leur mouvement!%.

Il faut remonter au début des années trente pour trouver trace d’une
implantation en Suisse de ce qui était alors connu sous le nom de Groupe
d’Oxford!%, Son fondateur Frank Buchman, un pasteur luthérien né en 1878
en Pennsylvanie mais de lointaine origine helvétique!%, I’avait défini
comme «une révolution chrétienne pour un christianisme dynamique», vi-
sant a créer «un nouvel ordre social sous I’autorité de I’Esprit de Dieu»'%, En
1935, en pleine crise italo-abyssinienne, a ’occasion d’un déjeuner offert par
le président de I’Assemblée de la S.d.N. en I’honneur de Frank Buchman et de
ses amis, le Journal de Genéve lui avait consacré un supplément de quatre
pages. Quelques semaines plus tard, Buchman langait & Zurich un appel a la
mobilisation spirituelle de la Suisse, destinée, disait-il, & devenir «un pro-
phéte parmi les nations, un porteur de paix au sein de la famille humaine»!%7,
C’est a Interlaken en septembre 1938, a la veille des accords de Munich, que
le mouvement désormais connu sous le vocable de Réarmement moral tint sa
premiére assemblée mondiale. A la méme période, «un appel au réarmement
moral de la Suisse» était signé par des personnalités éminentes comme Henri
Guisan, Max Huber, Albert Picot, Enrico Celio!%. En juin 1940, dans les

catholicisme, lui de la gauche et moi de la droite. Cela veut dire que nous étions destinés a
nous rencontrer 4 mi-chemin et ce mi-chemin, ¢’étaient nos idées communes sur la Suisse,
c’étaient aussi nos idées communes sur ’Europe. D’oll une collaboration assez intime qui le
mena un jour & Cressier. Cette visite 4 Cressier fit sensation» (G. bE REYNOLD, Mémoires,
t. I11, p. 697).

103 PHiLIPPE MoTTU, Caux de.la Belle époque au Réarmement moral, Neuchatel, 1969.

104 Outre Philippe Mottu, voir également le témoignage de THEOPHILE SPOERRI, La dynamique
du silence, Caux, 1972.

105 Cf. la biographie de GARTH LEAN, Frank Buchman: A Life, Collins, 1985.

106 FRANK BUCHMAN, Refaire le monde, Caux, 1968, p. 24.

107 PHILIPPE MOTTU, 0p. cit.,, pp. 52, 152; THEOPHILE SPOERRI, ap. cit.,, p. 116-117.

108 Ibid.

284



jours qui suivirent la débécle francgaise, a I'initiative du professeur Théo
Spoerri de Zurich et dans ’appartement du Genevois Philippe Mottu, tous
" deux proches de Buchman, était fondée a Berne la Ligue du Gothard, une
organisation de résistance spirituelle qui se voulait au-dessus des clivages de
partis, de langues et de confessions!?,

«Bastion naturel de la Suisse, cceur de ’Europe et limite des races, le Gothard est le grand
symbole autour duquel les Confédérés peuvent s*unir dans leurs diversités».

Ainsi s’exprimait le premier manifeste de la Ligue inséré sous forme d’en-
cart dans plusieurs journaux les 20 et 21 juillet 1940 et dii pour I’essentiel a la
plume de Denis de Rougemont!!%, Quelques jours plus tard, un message du
général Guisan publié par la Section Armée et Foyer a I’occasion de la féte
nationale appelait a4 son tour le peuple suisse a se regrouper «autour du
Gothard»!!!. Dans le courant de I’été, la Ligue édita sous la forme d’une
brochure intitulée La Suisse de toujours et les événements d’aujourd’hui
(Zurich, 1940) le texte d’une conférence de Gonzague de Reynold danslequel
celui-ci atteignait, selon Roland Ruffieux, «son point extréme de rapproche-
ment avec ’ordre nouveau, proné par les vainqueurs de I’heure»!!2. Fallait-il
attribuer aux mémes préoccupations le voyage effectué quelques mois plus
tard au Portugal par le méme Mottu dans le but de rencontrer le président
Salazar 4 la demande du chef du Département politique Pilet-Golaz!'!3? Dans
La Suisse forge son destin (Neuchitel, 1942), les dirigeants de la Ligue
(Spoerri, Mottu) s’attachaient a présenter la neutralité suisse «dans son dé-
veloppement dynamique, de la Diéte de Stans au Congres de Vienne, du
Congres de Vienne au Traité de Versailles, du Traité de Versailles a la session
du Conseil de la Société des Nations de mai 1938, en montrant comment,
chaque fois, a chacune de ces étapes, elle s’élargit, s’épanouit, se charge de
significations nouvelles», et plaidaient pour une adaptation de cette derniére
aux «circonstances présentes»!'*. Pour les <oxfordiens» de la Ligue du
Gothard, la neutralité, en effet, ne représentait «pas un principe de protec-

109 Ibid., pp. 189-192. Egalement le témoignage de RENE LEYVRAZ, Les origines de la Ligue du
Gothard, Genéve, s.d. et celui, tout récent, étayé par de nombreux documents, de CHRISTIAN
GASSER, Der Gotthard-Bund. Eine schweizerische Widerstandsbewegung. Aus den Archiven
1940 bis 1948, Berne, 1984, qui s’inscrit en faux contre I'idée d’une influence prépondérante
du Groupe d’Oxford au sein de la Ligue (comme le suggére par exemple le professeur EDGAR
Bonsour, Geschichte der schweizerischen Neutralitit, Bale, 1970, p. 217).

110 CHRISTIAN GASSER, op. cit., pp. 23-24. Gonzague de Reynold regretta qu’on n’ait pas dit
«Ligue du Saint-Gothard, au lieu de <Ligue du Gothard», «qui était de mauvaise langue en
méme temps qu’une sotte laicisation verbale» (G. D REYNOLD, Mémuoires, T. 111, p. 695).

111 7Ibid., p. 33.

112 RoLAND RUFFIEUX, «De 1'<«Ordre nouveaw a de nouvelles préoccupations, art. cit., p. 102.

113 Entretien avec l'auteur, Genéve, 19 octobre 1985. Un résumé de cette conversation est
conservé dans les archives de Reynold, qui s’était lui-méme entremis pour faciliter 'entre-
tien (BN, Corr. aut. 193.2).

114 *** .La position diplomatique de la Suisse et sa politique dans le conflit actuel», in
Th. SPOERRI et al., La Suisse forge son destin, Neuchitel, 1942, p. 340. :

285



tion internationale a I’abri duquel je puis me mettre pour critiquer d’une
maniére irresponsable mes voisins, mais un appel 4 ’amour des belligé-
rantsy!13.

Forts de ces principes, Philippe Mottu, devenu dés 1943 I'un des collabo-
rateurs de Pilet-Golaz au Département politique, et ses amis suisses du
Réarmement moral s’avisérent de leur responsabilité «de mettre a la dispo-
sition de Frank Buchman un endroit ot les Européens, déchirés par la haine,
la souffrance et les ressentiments pourront se retrouver»!'®, A la suite d’un
double séjour outre-Atlantique chez ce dernier en 1944 et 1945, ils résolurent,
lors d’'une assemblée tenue a Interlaken en avril 1946, de franchir le pas et
d’acquérir le vieux palace de Caux a I’aide de fonds privés. L’acte de vente
conclu le 25 mai avec la Banque Populaire Suisse portait les signatures de
Philippe Mottu et Robert Hahnloser, tous deux agissant au nom d’une Fon-
dation pour le Réarmement moral qui allait &tre constituée en novembre
et placée sous la surveillance du Département fédéral de I'Intérieur!!’. Le
18 juillet 1946, aprés d’intenses travaux de désinfection et de nettoyage, la
premiére conférence mondiale du Réarmement moral pouvait s’ouvrir a
Caux en présence de Frank Buchman!!3.

Parmi les taches que s’assigne le mouvement, la reconstruction d’une
Europe unie et solidaire en face du danger bolchévique ne tarde pas a appa-
raitre comme un objectif prioritaire!!®, La «bonne route» a suivre est celle
d’«une idéologie inspirée» comme I'indique Frank Buchman dans un dis-
cours retransmis sur les ondes de la Société suisse de radiodiffusion le 4 juin
1947 a Toccasion de son soixante-dixiéme anniversaire!2°. Le message est
particuliérement bien regu a Washington ou l'on y perc¢oit une forme
«d’équivalent idéologique au plan Marshall» lancé a4 la méme période'?!. Le
dessein du président Truman n’était-il pas justement de rassembler toutes les
forces morales du monde libre sous la banniére étoilée en une sainte croisade
contre le communisme athée'??? C’est en tout cas grice a la compréhension
des autorités d’occupation américaines qu’une premiére délégation de cent

115 PuiLipPE MOTTU, «Fondement spirituel d’un renouveau national», in D PAUL TOURNIER et
al., Pierres d’angle de la reconstruction nationale, Neuchatel/Paris, 1941, p. 54.

116 PHILIPPE MOTTU, Caux de la Belle époque au Réarmement moral, pp. 54-55.

117 Ibid, p. 96.

118 Voir les articles que lui consacrent le Vaterland, 18 septembre 1946, la NZZ, 28 septembre
1946, et la revue Orientierung, 31 janvier 1947.

119 HANs-JORG SCHOERRING, «Moralische Aufriistung und Westeuropiische Politik bis 1954»,
Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, 1, 1976, pp. 65-100; GABRIELE MUELLER-LIsT, «Eine neue
Moral fiir Deutschland?», Aus Politik und Zeitgeschichte, Bd. 44, 31 Oktober 1981, pp. 11-23;
DAvID J. PrICE, The Moral Rearmament Movement and postwar European reconstruction,
M. A. dissertation, Queen Mary College, University of London, 1979.

120 FRANK BUCHMAN, Refaire le monde, Caux, 1947, p. 65.

121 Caux. Rapport sur la Conférence mondiale du Réarmement moral 1948, Caux, 1948, p. 9.

122 A ce sujet, 'enquéte d’ENNIO DI NOLFoO, «Le Vatican, les Etats-Unis et les débuts de la guerre
froide», Relations internationales, n°® 28, hiver 1981, pp. 395-412.

286



cinquante Allemands put se rendre a Caux durant 'été 1947123, Tls furent plus
de quatre cent soixante I’année suivante, hommes politiques, chefs d’entre-
prise, syndicalistes'?*. Les contacts étroits noués a cette occasion avec des
dirigeants chrétiens de la Ruhr comme Karl Arnold, le ministre-président de
Rhénanie-Westphalie, et Gustav Heinemann, le maire d’Essen, furent a
’origine d’une tournée de propagande dans le bassin minier 4 ’automne
1948. A son retour d’Allemagne, Philippe Mottu, qui avait participé a ’ex-
pédition en compagnie d’une «vingtaine de Suisses», pouvait écrire 8 Max
Petitpierre, chef du Département politique, en date du 15 novembre 1948:

«Caux devient dans ce pays un concept autant qu’un espoir. C’est une des expressions
contemporaines de notre politique étrangére. Le fait que de nombreux Suisses ont jugé
opportun d’investir des fonds pour rendre cette expédition possible me semble étre un signe de
sagesse politique de notre peuple»!'?s,

En I’'absence d’étude critique fondée sur les archives du mouvement dont
I’acceés demeure problématique, il me parait utile, avant de conclure cet
article, d’éclairer deux aspects de I’histoire du Réarmement moral aprés
1945: 'un de méthode concerne I'influence prétendument exercée par le
mouvement sur les batisseurs de la nouvelle Europe qu’étaient des hommes
comme Robert Schuman et Konrad Adenauer!?S, 'autre inédit a trait aux
rapports de ses dirigeants avec I’Eglise catholique en Suisse!?’.

«Nous voulons une Europe unie» déclare Frank Buchman a 'ouverture de
I’Assemblée de Caux en juillet 1947. En septembre, le premier congrés de
I'Union parlementaire européenne (U.P.E.) du comte Coudenhove-Kalergi
tenu a Gstaad améne sur les hauteurs vaudoises plusieurs délégués dont
certains ne cachent pas leur enthousiasme devant I’ccuvre entreprise a
I'image du député démocrate-chrétien italien Enzo Giacchero:

«La machine que nous construisons a Gstaad, déclare-t-il, a besoin de 'essence de Caux. C’est

a Caux que se trouvent les hommes qui peuvent débloquer les forces spirituelles nécessaires au

monde car c’est ici que les ceeurs des hommes sont débarassés de 'emprise de I’égoisme et de la
haine organisée»!28,

C’est a I'issue du deuxieme congrés de I'U.P.E. a Interlaken en septembre
1948 qu’Adenauer, alors président du Conseil parlementaire, est conduit a

123 GABRIELE MUELLER-LIST, op. cit., pp. 13fT.

124 Caux 1948, p. 13.

125 Archives de ’Evéché de Fribourg (ci-aprés AEVF), Fonds du Réarmement moral. La position
du conseiller fédéral était loin de correspondre 4 un tel enthousiasme: «si je n’éprouve que de
la sympathie pour les buts que poursuit I’activité qui se déploie a Caux et si je pense que cette
activité est utile, voire méme nécessaire, elle est, & certains égards, en opposition, avec
certaines de mes tendances personnelles» (Lettre 4 Philippe Mottu, 23 septembre 1948,
Archives fédérales, Réarmement moral 2800 — 1967/59 — 68/1/6/5).

126 Dans le prolongement des remarques de J. H. SCHOERRING, op. cit., pp. 81-84, et sur la base
des recherches effectuées dans le cadre de notre thése de doctorat.

127 Nous tenons ici & remercier ’évéque de Fribourg, M& Pierre Mamie, qui nous a autorisé a
consulter le dossier sur le Réarmement moral conservé dans les archives diocésaines.

128 Bulletin hebdomadaire, Caux, 15 septembre 1947.

287



Caux par des amis du Réarmement moral'?®. Aprés avoir «considéré les
choses avec un certain scepticisme» a son arrivée, il s’y déclare, le second
jour, «persuadé de la grandeur de I'euvre qui s’accomplit & Caux»!30. Des
contacts informels, semble-t-il, sont établis a la méme période avec Robert
Schuman!3! et méme Alcide De Gasperi par I'intermédiaire d’Igino Gior-
dani, un proche du président italien présent 2 Caux lui aussi en 1948132, Est-il
légitime deés lors, sur la base de simples témoignages qu’aucun document
écrit ne corrobore!33, de conclure, comme le font certains auteurs'34, a une
influence décisive, bien que souterraine, du Réarmement moral dans le
processus de rapprochement franco-allemand qui a conduit 4 1’élaboration,
puis a ’adoption du plan Schuman du 9 mai 19507

L’évaluation du poids des facteurs subjectifs dans la prise de décision est
chose dé¢licate pour I'historien et requiert de sa part une grande prudence. Il
importe d’éviter en ce domaine la majoration d’éléments échappant par
nature a toute mesure objective, méme si par ailleurs leur prise en compte
s’aveére nécessaire a une intelligence globale des relations internationales
contemporaines ou le facteur de la confiance personnelle joue souvent un
role primordial. Que Robert Schuman et Konrad Adenauer aient manifesté,
a I'instar de nombreuses autres personnalités démocrates-chrétiennes de
tendance plutdt conservatrice (en Suisse; Philippe Etter, Enrico Celio), une
large sympathie pour ’ccuvre de Caux, le fait est peu contestable. Plusieurs
lettres d’Adenauer & Frank Buchman et a son ami suisse Erich Peyer ’attes-
tent!3. La préface écrite par Robert Schuman a I’édition frangaise des dis-
cours de Frank Buchman en 1950 témoigne quant a elle d’un réel enthou-
siasme pour cet «état d’esprit mis en action» qu’était le Réarmement moral
aux yeux du ministre frangais'3, Peut-on pour autant parler d’une influence
décisive sur leur comportement politique? S’il est vrai que leur commune foi
catholique et leur attachement a la civilisation inspirée par elle ont pesé d’un
poids certain dans leur engagement pour ’Europe, il parait par contre peu
raisonnable d’imaginer que le Réarmement moral ait pu ajouter quoi que ce
soit a leurs convictions chrétiennes préexistantes. Au plan de leurs relations
personnelles, il semble pour le moins exagéré d’affirmer que les deux
hommes ont pu se connaitre et s’apprécier grace a la médiation de Buchman

129 Témoignage a 'auteur de Vittorio Pons, 13 aott 1987.

130 Caux 1948, p. 82.

131 Témoignage a 'auteur de Philippe Mottu, 19 octobre 1985.

132 Caux 1948, pp. 98-99.

133 PuiLipPE MoTTU, Caux, pp. 113ff.; THEOPHILE SPOERRI, op. cit., pp. 2071f.

134 Par exemple, HENRI RIEBEN, Des ententes de maitres de forge au Plan Schuman, Lausanne,
1970, p. 327.

135 On verra a ce propos I’édition des Adenauer, Briefe, éd. par R. MORSEY et H. P. SCHWARZ:
1947-1949, Berlin, 1984; 1949-1951, Berlin, 1985.

136 FrRANK BucHMAN, Refaire le monde, Caux, 1950.

288




et des siens!®’. Une lettre d’Adenauer 3 Schuman datée du 4 novembre 1948
prouve qu’a cette date (donc bien avant le sommet de Bonn de janvier 1950)
ils s’étaient déja rencontrés une premiére fois (2 Bassenheim en octobre 1948
lors d’une visite du ministre frangais en Rhénanie) et que ’échange de vues
avait ét€ empreint d’une grande cordialité si I’on en juge par le ton chaleu-
reux de la missive!38. Il y a donc lieu de relativiser le réle du Réarmement
moral en replagant ses tentatives de rapprochement au plus haut niveau dans
une ensemble plus vaste d’initiatives convergentes et concomittantes en
faveur de I'unité européenne!3’,

Reste a considérer le caractére plutdt ambigu des relations entre les res-
ponsables de Caux et la hiérarchie catholique dans les premiéres années. Dés
'automne 1946, I’'ordinaire du lieu, M#* Charriére, accepte I’invitation qui lui
est faite par Philippe Mottu qu’il connait «de longue date» d’aller sur place
«me rendre compte par moi-méme, et dans I’incognito, du fonctionnement
de ces réunions»!4’. Le rapport qu’il adresse 2 Rome se veut conciliant 2
I’égard d’'un mouvement présenté comme «un essai de rapprochement entre
chrétiens pour lutter contre le matérialisme communiste». L’attitude rigide
des évéques anglais allant jusqu’a interdire toute participation des catho-
liques aux réunions du mouvement lui parait peu adapté au contexte hel-
vétique:

«Nous risquerions, dans notre pays, en interdisant ces contacts et ces rencontres, de favoriser

la reprise par certains protestants et des franc-macons militants de la lutte anticatholique»!4!.

Tandis qu’en haut lieu I'affaire est jugée «particulierement délicate» (Mg
Tardini)'*? «comme tout ce qui touche en général aux questions de la coopé-
ration avec les non-catholiques» (M#* Montini)!*3, M# Charriére n’hésite pas
a s’entremettre pour «recommander» Philippe Mottu, «un des principaux
animateurs du Réarmement moral» qui «se rendra prochainement a Romeny,
a la bienveillance de ses interlocuteurs vaticans!4%. En mai, au cours d’un
s¢jour romain, il accepte de recevoir Frank Buchman et ses amis et leur
procure «quelques places» pour la cérémonie de canonisation de saint Nico-

137 Adenauer par exemple ne fait aucune allusion & ces contacts avec le Réarmement moral dans
ses Mémoires, Paris, 1965-69, 3 t.

138 Adenauer, Briefe 19471949, Berlin, 1984, pp. 337-339.

139 On pense notamment aux fameuses rencontres entre dirigeants démocrates-chrétiens orga-
nisées 2 Genéve dans le plus grand secret entre 1948 et 1953 dont j’ai pu utiliser les protocoles
conserves par M. Robert Bichet, ancien ministre et dirigeant du M.R.P., pour la rédaction de
ma thése.

140 Lettre & Me" Ottaviani, Assesseur de la Supr. Congr. du Saint-Office, 30 décembre 1946,
Archives de ’Evéché de Fribourg.

141 Rapport sur le Mouvement d’Oxford ou Réarmement moral établi au diocése de Lausanne,
Geneve et Fribourg, a Caux-sur-Montreux, Fribourg, le 30 décembre 1946, AEVF.

142 Lettre a M# Charriére, 22 janvier 1947, AEVF.

143 Lettre & M# Charriére, 12 février 1947, AEVF.

144 Lettres 8 MM® Montini et Tardini, 1¢ et 3 février 1947, AEVF.

19  Zs. Geschichte 289



las de Fliie!%5. Le discours que prononce Buchman a la radio le 4 juin 1947 y
fait ample allusion comme pour souligner la convergence de son propos avec
celui de I’Eglise catholique:

«Il convenait, déclare-t-il 2 propos de ’ermite du Ranft, que cet homme d’Etat d’il y a cinq
cents ans, attentif a la parole divine, re¢it aujourd’hui cette marque supréme de reconnais-
sance. Il est véritablement un Saint pour notre temps, un modéle pour les Nations Unies»!4.

La haute teneur idéologique de ce discours et le risque de confusion doc-
trinale qu’il fait peser suscitent I’'inquiétude de René Leyvraz, le directeur du
Courrier de Genéve qui s’en ouvre 2 M#" Charriere!4’, et conduisent I’Asso-
ciation de la presse catholique romande a s’adresser aux évéques suisses pour
leur demander «de bien vouloir fixer notre attitude sur le Mouvement de
désarmement moral de Caux»!4%. Un pas que la Conférence des évéques se
refuse & franchir lors de sa session annuelle de juillet 19474, Plusieurs
déclarations enthousiastes de prétres catholiques montés a Caux durant I'été
ameénent pourtant M& Charriére a reconsidérer ce parti pris de prudence au
nom de la paix confessionnelle et & publier, avec I’aval de Rome, une mise en
garde contre «I’écueil dangereux» d’une dilution des vérités essentielles de la
foi catholique.

«La recherche et la mise en évidence des valeurs communes aux diverses confessions et

religions est 1égitime, écrit I’évéque. Elle ne doit pas conduire & sacrifier ou 4 minimiser les

valeurs non communes, qui sont souvent fondamentalesy»'.

L’avertissement n’allait toutefois pas jusqu’a interdire aux catholiques de
se rendre & Caux. Dans un rapport au Saint-Office en décembre 1950, M#
Charriére plaidera pour I'indulgence envers un mouvement qui «a souvent
mieux réussi que nos mouvements strictement catholiques, dans une ligne
qui devrait étre la notre, qui est ndtre par définition: la réconciliation des
classes»!5!. La ligne de plus grande fermeté qui finit par 'emporter 8 Rome au
début des années cinquante hypothéquera pour plusieurs années les rapports
des catholiques avec le centre de Caux!32.

145 Lettre a Me Montini, 20 juin 1947, AEVF.

146 FrRANK BUCHMAN, Refaire le monde, Caux, 147, pp. 71-72.

147 «Vous savez combien je suis ouvert aux rencontres, aux contacts, a la collaboration. Je ne
puis cependant m’empécher d’étre un peu inquiet de 'orientation donnée par Buchman au
«Réarmement> en particulier de sa prétention de forger ou de formuler une <déologie
inspirée», car ou cette «idéologie> se confond avec la doctrine d’'une confession, ou elle
prétend faire la synthése des doctrines confessionnelles, et dans ces cas, il s’agit d’un empie-
tement sur le champ des Eglises; ou bien ce n’est pas vraiment une <idéologie», mais un
ensemble de sentiments, et alors il y a danger de fonder la-dessus une super-foi, plus ou moins
quiétiste, humanitaire» (Lettre de René Leyvraz & M# Charricre, 3 juin 1947, AEVF).

148 Lettre du 25 juin 1947, AEVF.

149 RomEeo Astorl, La Conferenza Episcopale Svizerra. Analisi storica e canonica, Fribourg,
1988, p. 262.

150 La Semaine catholique de la Suisse romande, 25 septembre 1947.

151 Rapport au Saint-Office sur le Réarmement moral, 9 décembre 1950, p. 4.

152 A lorigine de ce durcissement, on trouve 'ouvrage trés négatif de Me" SUENENs, Que faut-il
penser du Réarmement moral?, Paris — Bruxelles, 1953.

290



4. Conclusion

Les efforts que nous venons d’analyser en faveur d’une meilleure compré-
hension européenne dans les années d’immédiat apres-guerre résultent,
croyons-nous, de la rencontre en terre romande d’une tradition, d’un milieu
et d’une conjoncture. Tachons rapidement, en guise de conclusion, d’expli-
citer le contenu de ces trois composantes.

Une tradition internationaliste d’abord. Son existence remonte a la fin du
siecle passé ou I'émergence d’un courant de pensée sociale au sein des Eglises
chrétiennes (catholicisme social, christianisme social) favorise le développe-
ment de nouveaux modes de coopération dépassant le cadre de I’Etat-nation.
Ceest le cas de I'Union de Fribourg du c6té catholique mais aussi des pre-
miéres associations universelies chrétiennes qui s’établissent a Genéve.
L’essor de la S.d.N. dans les années vingt est ’occasion d’un approfondisse-
ment 4 la fois doctrinal (chez les catholiques surtout) et pratique (dans le sens
de Peecuménisme, cette forme d’internationalisme protestant) qui contribue
a ancrer encore davantage ces efforts dans le paysage romand. Le renouveau
des années de guerre et d’immédiat aprés-guerre autour de foyers comme
'université de Fribourg ou le bureau de Genéve du Conseil cecuménique en
formation s’inscrit donc dans une durée dont il constitue le troisiéme (et
peut-€tre ultime?) temps fort. L’avénement de Caux obéit en partie 2 ce
schéma puisque la greffe du Réarmement moral s’opére sur une tradition
d’accueil préexistante qui avait connu ses plus beaux jours au début du siécle.

Un milieu intellectuel ensuite. De la résistance spirituelle d’avant-guerre
aux initiatives européennes d’aprés 1945 en passant par les expériences de
collaboration nées de la défaite francaise de juin 1940, ce sont les mémes
hommes que I’on retrouve, animés du méme désir de servir la Suisse et ce
qu’ils considérent comme sa mission providentielle dans le concert des na-
tions européennes. Il y a 13 un courant, avec ses <idéologues» (Gonzague de
Reynold, Robert de Traz, Denis de Rougemont), ses <batisseurs> (Joseph
Piller, Philippe Mottu), ses <parrains spirituels» (M# Besson puis M# Char-
riére, Frank Buchman), ses <symboles» (Saint-Gothard, Nicolas de Fliie) dont
il faudra bien un jour éclairer la généalogie et les différents avatars. Nous ne
faisons ici qu’indiquer en pointillé une direction de recherche pour une
histoire des milieux intellectuels de Suisse romande au XX¢ siécle qui reste 4
écrire. ‘

Une conjoncture enfin. 11 est loisible de comparer la période d’extréme
tension qui s’ouvre en 1947 avec la rupture de I’alliance de guerre 4 celle des
premieres années de la décennie o la Suisse se trouvait encerclée par les
forces de I’Axe. Dans les deux cas, elle provoque des regroupements trans-
cendant les frontiéres confessionnelles dans le but de faire face au danger
extérieur (Ligue du Gothard, Réarmement moral) et conduit certains intel-
lectuels a proner la révision de la neutralité suisse dans le sens d’une adhésion

291



a ’Europe en construction. On constate tout de méme une réceptivité plus
grande a la thématique européenne dans les milieux catholiques (Institut de
Fribourg) que protestants (FEPS). Plus détendues, les années 1944-1947
suscitent un élan de fraternité aux horizons plus larges mais davantage
marqué du point de vue confessionnel.

HINWEISE - AVIS

Marxistische Studien

Im Mai 1989 wurde in Bern die «Schweizerische Vereinigung fiir Marxistische
Studien» (VMS) gegriindet. Dem wissenschaftlichen Beirat gehoren an: Kuno Fiis-
sel, Hans Jiirgen Krymanski, beide Miinster; André Leisewitz, Frankfurt; Neria
Monetti, Mendrisio; Marguerite Schlechten, Jean Ziegler, beide Genf. VMS, Effin-
gerstrasse 4a, CH-3011 Bern, Telephon (031) 25 47 00.

Frauen in Streitkriften

Vom 15. bis 17. Oktober 1990 findet ein Internationales Symposium iiber Frauen
in Streitkriften im Ausbildungszentrum Schloss Wolfsberg CH-8272 Ermatingen
(Thurgau/Schweiz) statt. Folgende Themenkreise sind vorgesehen: Frauen in Streit-
kriaften vor 1990, Frauen im Kampf im 20. Jahrhundert, IThre Integration in
die Streitkriafte heute. Auskiinfte: Eidgenossisches Militirdepartement, Stab der
Gruppe fiir Ausbildung, CH-3003 Bern, Telephon 031/67 24 03.

Historikertag 1989
Freitag, 27. Oktober 1989, in Bern. Schweizerische Auswanderungsgeschichte.

_ Historikertag 1990
Freitag/Samstag, 26./27. Oktober 1990, in Freiburg i. U. Universititsgeschichte.

Jahresversammiungen AGGS (ohne Gewdhr)
1990: Samstag, 26. Mai in Neuenburg - 1991: In Zug - 1992: In Graubiinden.

17° Congreso International de Ciencias Historicas
Madrid, 26 de Agosto / 2 de Septiembre 1990.

292



	Renouveau spirituel et construction de l'Europe (1945-1950) : le rôle des millieux chrétiens de Suisse Romande

