
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: Constantin Siegwart-Müller : ein Übergang vom liberalen zum
ultramontanen Katholizismus

Autor: Stoecklin, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONSTANTIN SIEGWART-MÜLLER
EIN ÜBERGANG VOM LIBERALEN

ZUM ULTRAMONTANEN KATHOLIZISMUS

Von Alfred Stoecklin

/. Der Aufstieg

Über den Sonderbundskrieg, der bekanntlich zur Gründung des
Schweizerischen Bundesstaates von 1848 führte, ist von den Zeitgenossen unendlich
viel in dem einen oder andern Sinne veröffentlicht und durch die spätere
Forschung klargestellt worden, so dass es vermessen wäre, den Blick auf ihn
als Ganzes zu richten. Aber die Person jenes Politikers, der ihn vorzugsweise
ausgelöst und schliesslich verloren hat, ist im Zwielicht der Geschichte
geblieben: undurchsichtig und umstritten bis heute. Diesem Manne wenden
wir uns jetzt in aller Kürze und mit viel Vorbehalten zu, nicht um ihn wegen
seines unbestreitbaren politischen Missgriffs1 zu entlasten, sondern um ihm
menschlich näher zu kommen, um eine Mentalität zu ergründen, die sich
selbst erst im Laufe der Jahre aufgrund wechselnder Erfahrungen zu dem
entwickelt hat, was das Bild des Politikers geprägt hat, was aber auch ausserhalb

des eidgenössischen Rahmens in den viel weiteren Zusammenhang der
Auseinandersetzungen der liberalen mit den ultramontanen Katholiken des
19. Jahrhunderts gehört.

Auch einem umstrittenen Siegwart-Müller wird man erst in grösseren
Zusammenhängen gerecht, wenn man ihn als Glied und Ausdruck eines die
Zeiten übergreifenden und überdauernden Katholizismus begreift. Einem
ähnlichen Thema - «Schweizer Katholizismus als historisches Problem» -
galt seinerzeit ein Versuch, den ich 1979 vor dem Basler Historischen Zirkel
unternahm. Damals ahnte ich allerdings noch kaum etwas von der
folgenschweren Bedeutung des Entscheids, den der Innerschweizer für sich und
sein Land traf. Im Unterschied zu seinem jüngeren Kampfgenossen Segesser
(1817-1888) wurde Constantin Siegwart-Müller - ein Opfer der
überhandnehmenden Polarisation der Gegenkräfte - gleichsam zwischen den Extre-

1 Bei der Übernahme des entscheidenden Kriegsrisikos schätzte er ebenso falsch ein die Macht
der potentiellen Gegner aus der übrigen Schweiz wie die nur durch ausländische Intervention
aufhebbare Schwäche der Sonderbundskantone.

1



men hin- und hergerissen, während Segesser als ein Mann der Mitte und des

Ausgleichs sich zwischen den Gegensätzen behaupten konnte, «ein Demokrat

zwischen den Fronten», wie ihn sein neuester Biograph Victor Conzemius

genannt hat.
Den direktesten Zugang ermöglichen naturgemäss - ausser dem bisher nur

fragmentarisch erschlossenen Briefwechsel - persönliche Aufzeichnungen,
etwa die Tagebücher, soweit sie heute überhaupt noch existieren oder
erreichbar sind2. Siegwart hat solche geführt, nur weiss ich persönlich nicht mit
Sicherheit, ob und wie lange sie nach seiner überstürzten Flucht im Gewahrsam

der Sieger waren. Später kamen sie aber zu einem uns noch unbekannten
Zeitpunkt wieder in seine Hand und wurden von ihm zu einer
politischkirchlichen Rechtfertigung ausgewertet und in den drei Bänden des 2926
Seiten füllenden Werkes «Der Kampf zwischen Recht und Gewalt» (Altdorf
1863/8, hier abgekürzt RG I-III) veröffentlicht, und zwar auf eigene Kosten.
Selbst der fünfzehn Jahr jüngere Philipp Anton von Segesser - übrigens kein
persönlicher Freund - musste später einmal gestehen: «Es gibt kein aufrichtigeres

Buch als dieses; wer zu jener Zeit und in Mitte der Ereignisse gelebt
hat, empfindet dies lebhaft» (Sammlung kleiner Schriften II, 1879, 479). Die
in diesem Rechtfertigungsversuch enthaltenen Äusserungen des Unmuts
und Grolls (selbst gegenüber seinen konservativen Mitkämpfern), die der
alternde Luzerner Schultheiss der Nachwelt hinterliess, mussten natürlich
noch durch andere Quellen - zum Beispiel durch die noch greifbare
Korrespondenz - ergänzt und verifiziert werden. Man denke nur an die seit 1841

einsetzende Korrespondenz und Zusammenarbeit zwischen Siegwart und
dem Schaffhauser Antistes Friedrich Hurter, die bisher nur einseitig und
lückenhaft ediert worden ist3.

Der von Siegwart in seinen gedruckten Memoiren dargestellte Zeitraum
bricht bekanntlich im Dezember 1847, mit dem Beginn «unserer Auswanderungsreise»

(RG III, 977), jäh ab und hinterlässt für die späteren Lebensjahre
(bis 1869) keine weiteren Nachrichten. Noch bedenklicher scheint mir aber

2 Viel später (RG III, 975) bemerkt Siegwart-Müller selbst: «... schon während meines vierzehntägigen

Aufenthaltes in Mailand vernahm ich durch die Zeitungen, dass man alle meine

Habseligkeiten in Luzern und Uri, darunter sogar die Kleider meiner Frau und meine zehn

Bände Tagebücher mit Beschlag belegt habe Und doch hatte General Dufour in der mit
General Salis-Soglio unterhandelten Proclamation Sicherheit der Personen und des Eigentums
verheissen!»

3 Auf diesen Umstand wies schon A. Ebneter in der Zeitschrift «Orientierung», 31. Mai 1956,

116, kritisch hin mit dem Hinweis auf das im Besitz der Benediktiner in Sarnen liegende
Hurter-Archiv, das beispielsweise 80 Briefe von Siegwart an Hurter enthält. Ebneters Kritik
wurde ergänzt und vertieft durch Karl Schib in der «Schweizerischen Zeitschrift für
Geschichte», 6, 1956, 538ff. Spuren einer Korrespondenz Siegwarts mit Segesser sucht man in
dessen Briefwechsel (hg. von V. Conzemius, bisher in drei Bänden Zürich/Einsiedeln 1983ff.) -
mit einer einzigen Ausnahme (II. 208ff.) - allerdings vergebens, findet dagegen viele treffende
Bemerkungen Segessers selbst, der mit scharfem Blick Siegwarts Wirken fortlaufend begleitet
und öfters auch überzeugend kritisert.



eine andere Lücke für die Forschungen zu sein. Sie betrifft sozusagen die
Innenseite der Siegwartschen Existenz, das familiäre Leben, das er, der selbst
auf eine einsame, eitern- und geschwisterlos zugebrachte Jugend zurückblickt,

trotz allen politischen Sorgen «musterhaft» (G. J. Baumgartner)
pflegte. Eine solche private, der Erbauung und Erziehung der eigenen Kinder
dienende Familienchronik hat er ungefähr im Jahre 1841 begonnen und bis
zum Jahre 1864 fortgeführt. Dank dem Entgegenkommen zweier seiner
Urenkel - Dr. med. Karl und Prof. Dr. Josef Siegwart - wurde es mir möglich,

in das umfangreiche Manuskript bzw. eine im Jahre 1913 hergestellte
Kopie Einsicht zu nehmen. Bei der Lektüre wurde für mich die Überraschung

von Tag zu Tag grösser. Ein paar Lesefrüchte und daraus sich
ergebende Erkenntnisse und Überlegungen erlaube ich mir hier kurz vorzulegen.
Ausgangspunkt war mir das Zeugnis eines Zeitgenossen, des St. Galler
Landammanns Gallus Jakob Baumgartner (1797-1869), der ihn persönlich
gekannt, eine ähnliche Entwicklung durchgemacht und ihn in seinem
Geschichtswerk «Die Schweiz in ihren Kämpfen und Umgestaltungen von 1830
bis 1850» (Bd. 3, Zürich 1865, 127/7) uns in unübertrefflicher Prägnanz vor
Augen gestellt hat:

«Konstantin Siegwart. Seit dem Entstehen der neuen Regierung in diesem vorörtlichen Kanton

nahm er eine hervorragende Stellung ein; die höchste Staatswürde überging folgerecht auf
den Mann, welcher mehr als irgend ein anderer die Geschichte des Landes und die Entschlüsse
seiner Behörden leitete, dann vorzugsweise die Fäden jener höheren Politik in der Hand hielt,
in welche Luzern als erster katholischer Stand seit 1841 eingetreten war. Die Gegner nannten
Siegwart einen Ausländer oder Fremdling. Die unparteiische Geschichte kennt ihn nur als
Schweizer. Seine Eltern und Voreltern waren ansässig in der Schweiz, seine Mutter war eine
geborene Luzernerin; auf unserem eigenen vaterländischen Boden ist Siegwart geboren und
erzogen, in den Urkantonen, in der hohen Gebirgswelt herangewachsen4, auf schweizerischen
Anstalten, vorerst in Altdorf, dann in Luzern und Solothurn, empfing er seine humanistische
Bildung; seine philosophischen und juridischen Studien vollendete er, und zwar überall mit
Auszeichnung auf den deutschen Hochschulen Würzburg und Heidelberg; ein nachheriger
mehrmonatlicher Aufenthalt in Genf und Lausanne machte ihn vertraut mit der westlichen
Schweiz und ihrer Sprache; im Frühjahr 1826 wurde er Landmann in Uri, 1833 Bürger von
Luzern; bald nachher trat er in luzernische Staatsämter ein. Dass er, einige Jahre später, die
Wahrung der Rechte der schweizerischen Katholiken sich zur Aufgabe gemacht, war ein
Opfer, welches er sich, nicht Andern, auferlegte. Daran stiess sich vornehmlich die radikale
Partei; die protestantische blickte aus gleichem Grunde scheu und misstrauisch auf seine
bevorstehende Wirksamkeit. Der Gang der politischen Ereignisse hing übrigens nicht mehr
von ihm ab, denn die Parteien standen sich schon seit längerer Zeit, wenigstens geistig,
schlagfertig gegenüber. Stand er in konfessionellen Dingen auf dem Rechtsboden, so ist
hingegen nicht zu läugnen, dass er, in Beziehung auf die politische Entwickelung der
Eidgenossenschaft, die staatenbündliche Richtung in einer Schroffheit sich aneignete, die zwar
früheren Zeiten angehört hat, mit der sich aber die Eidgenossenschaft in ihren neuern Zu-

4 Siegwart ist im Jahre 1801 geboren in Lodrino im jetzigen tessinischen Kreis Riviera. Seine
Voreltern wanderten schon im siebzehnten Jahrhundert aus dem Schwarzwald in das Entlebuch

ein; sein Grossvater zog weiter nach tessinischem Gebiet, wo er eine Glashütte errichtete.
Den schon im Kindesalter verwaisten jungen Siegwart pflegte und schulte der Pfarrer auf
Selisberg in Uri von 1808 bis 1818.



ständen nicht mehr befreunden konnte. Sein Privatleben war musterhaft5. Seinen Charakter
griffen die Gegner erst von der Zeit hinweg an, da seine und ihre politischen und kirchlichen
Tendenzen ganz auseinander gingen; fehlte ihm Etwas, so war es der scharfe Blick in die
Zukunft, denn er rechnete auf rasche entsprechende Resultate einer auf fester Handhabung
gegründeten Politik, während solche Erfolge meist erst im Laufe ganzer Menschenalter
errungen werden können ...»

Der ganze Bildungsweg vom Pfarrhaus von Seelisberg über Altdorf,
Luzern, Solothurn6, Würzburg und Heidelberg bis nach Genf und Lausanne
weitete den Horizont des jungen Constantin ungemein, löste ihn Schritt für
Schritt aus der Geborgenheit der heimatlichen, urschweizerischen Welt und
von einer vom herkömmlichen Glauben getragenen fünf-örtisch-katholi-
schen Weltanschauung. Nicht allein ihn persönlich, sondern auch manche
seiner im Ausland studierenden Altersgenossen erfasste ein Jahre währender
Prozess der Kritik, der Distanzierung, der Auflehnung gegen das
Hergebrachte. Diese Emanzipation zog ihre Kraft aus der geistigen Aufklärung des
18. Jahrhunderts und der politischen Revolution der Franzosen. Sie begeisterte

die um 1800 geborene junge Generation, gleichgültig ob die Jungen
reformiert oder katholisch waren, ob sie zu Hause blieben oder ins Ausland
zogen. Freiheit, Vernunft und Fortschritt waren die Leitworte, denen sich
auch ein Siegwart kaum entziehen konnte, je mehr er sich mit damals
moderner Wissenschaft befasste, anlässlich des Studiums der Philosophie
(anstelle der ursprünglich vielleicht programmierten Theologie), dann der
Rechtswissenschaft und Nationalökonomie an den Universitäten Würzburg
(Joh. Jak. Wagner) und Heidelberg (Karl Jos. Mittermaier und E. Rau sowie
A. F. Thibaut und K Mohrstadt). An den fremden Universitäten traf er auf
Landsleute aus der Schweiz, die denselben Gesinnungswandel durchmachten,

so den St. Galler Ferdinand Curti, den Baselbieter Remigius Frei (den
Vater des späteren Bundesrates), der selbst wiederum mit W. Schnell und
Ignaz P. Troxler aus Luzern befreundet war.

Diese als natürliche Reaktion auf die offizielle Restaurationspolitik der
Jahre 1815 bis 1830 verstehbare Freiheitsbewegung nahm bei der jungen
Generation begreiflicherweise schwärmerisch-utopische Formen an, deutlich

unterschieden vom aufs Konkrete gerichteten, parteipolitisch organi-

5 Zahlreiche Beispiele der Zuneigung zur Gattin sowie der Sorge um die Erziehung seiner
Tochter Justine und seiner vier Söhne, speziell der beiden ältesten Alfred und Ernst, liessen
sich bei der Durchsicht der Familienchronik aufzählen. So entschloss er sich, diese beiden
Knaben aus den Luzerner Schulen im Jahre 1847 wegzunehmen, «um sie so von dem verderblichen

Politisieren und von ihrem wilden Wesen abzuführen und sie zu einem ernsten Studium
zu bringen» Durch die Vermittlung seines «Freundes Hofrat Dr. Friedrich Hurter» erhielt er
vom Wiener Hof eine finanzielle Unterstützung der Söhne im Internat der Jesuiten in
Innsbruck (Ms. 143).

6 In Solothurn wurde Siegwart - ähnlich dem aus Therwil stammenden Stephan Gutzwiller, der
auch Zofinger war - in die Sektion Solothurn des Zofinger Vereins aufgenommen. Vgl.
«Geschichte des Schweizerischen Zofingervereins 1819-1935» von D. Barth, M. Burckhardt,
O. Gigon, Basel 1935,215.



sierten Liberalismus der späteren Jahre, aber trotzdem geprägt von einem
ungestümen Willen nach Erneuerung, wie der altgewordene Siegwart viel
später selbst freimütig gesteht:

«Von Solothurn [also 1820] hatte ich freilich schon einen gewissen Trieb zur Verbesserung der
Zustände im Vaterland und zumal in den Urkantonen mitgebracht. Es war ein Gemisch von
stolzer Selbstüberschätzung und von wahrer Begeisterung für das erkannte Gute. Dieser Trieb
bildete sich in Deutschland bis zur Schwärmerei aus, so dass ich ganz im Ernst mit ein paar
Freunden einen Bund stiftete zur Veredelung der ganzen menschlichen Gesellschaft. Der
Bund blieb aber auf drei bis vier Mitglieder beschränkt und stob, leicht wie er geschaffen
worden, ebenso leicht wieder in sein Nichts. Vorzugsweise erlitten meine religiösen Überzeugungen

und Gewohnheiten eine starke Erschütterung, ja eine völlige Umgestaltung. Wie war
es möglich, dass meine acht religiösen Gesinnungen und Übungen in Deutschland wie
weggewischt wurden? Der innerste und tiefste Grund zu dem Übergang aus dem Glauben
zum Unglauben, aus der Religiosität zur Gleichgültigkeit und Irreligiosität lag in meiner
Eitelkeit, in meiner Eigenliebe, in meiner Selbstüberschätzung - kurz in meinem Stolze ...»
(RGI, 15/6)7.

Sieht man ab von der zutiefst religiösen Krise, in die er damals geriet und
die er uns - ähnlich einem Augustinus und Rousseau - offen eingesteht, so
stand er damals innerhalb seiner Altersgenossen gewiss nicht isoliert da. In
allen Regionen einer nicht mehr dreizehnörtigen alten, sondern auch
22 Kantone umfassenden Bundeswelt gab es solche Neuerungssüchtige,
heute würden wir sagen subversive «linke» Elemente, die sich immer
stürmischer zum Worte meldeten, und zwar Reformierte so gut wie Katholiken.
Wir begnügen uns hier damit, einige wenige Namen von bildungsmässig zu
politischer Führung berufenen Persönlichkeiten kurz zu streifen, lassen dabei

allerdings die nicht weniger wichtige Frage völlig offen, ob und wie weit
die Masse der Bevölkerung selbst - im Zeichen der Demokratie - auf die
Programme und Versprechungen dieser Intellektuellen (meist Advokaten)
tatsächlich eingeht und sie auf die Dauer konsequent unterstützt. In Zürich
sind es die F. L. Keller (1799-1860), P. Usteri (1768-1831), Jonas Furrer
(1805-1861); in Bern - abgesehen vom jungen Gotthelf- die Brüder Schnell
und Karl Neuhaus (1796-1849); im Waadtland Henri Druey (1799-1855); in
GenfJames Fazy (1778-1850); in Solothurn ein Jos. Munzinger (1791 -1855);
aus Baselland die schon erwähnten Stephan Gutzwiller (1802-1875) und
Remigius Emil Frei (1803-1889); aus St. Gallen ein Gallus Jakob Baumgartner

(1797-1866) und Basil Ferd. Curti (1804-1888). Aus dem Kanton Aargau
nennen wir bloss den als eigentlichen Gegenspieler Siegwarts wirksam
gewordenen Augustin Keller (1805-1883) und schliesslich aus dem Luzernischen

Ignaz Vital Troxler (1780-1866)8.

7 Die religiöse Konversion verändert natürlich auch radikal die politische Sicht Siegwarts, wenn
man beispielsweise das harte Urteil von 1868 mit den ebenso kritischen Äusserungen des
feurig-liberalen Politikers aus dem Jahre 1832 vergleicht.

8 Gegenüber dem um zwanzig Jahre älteren Landsmann, dem genialen Arzt, Philosophen,
Politiker Troxler, hatte Siegwart von Jugend an eine grosse Verehrung. Es kam zu einer engen
Zusammenarbeit bei der von ihm redigierten «Bundeszeitung», speziell in den Jahren 1839/40.



Ähnlich reagierte auch Siegwart selbst, als er sich nach seiner Heimkehr im
Urnerland9 näher umsah. Seit 1828 war er mit einer Urnerin aus angesehener
Familie verheiratet, wurde als Landesfürsprech bald allgemein bekannt und
übte, wie zu erwarten war, ganz im Sinne seiner neugewonnenen liberalen
Überzeugungen an den dortigen Machthabern in Kirche und Staat scharfe
Kritik und stiess begreiflicherweise bald auf eine ebenso scharfe Ablehnung.
Der Brief, den er am 17. September 1832 an den bekannten Berner Pädagogen

Fellenberg richtete10, gibt aus seiner damaligen Sicht ein äusserst negatives

Kulturbild des urkonservativen Urnerlandes.
Bei der Erforschung der Herkunft der liberalen Führer der 30er und 40er

Jahre fällt einem eine weitere erstaunliche Tatsache auf. Viele von ihnen
stammen nämlich aus einem ausgesprochen katholischen Milieu, und zwar
gerade aus jenen Regionen, die vor 1800 Untertanen (Gemeine Herrschaften)

der dreizehnörtigen Eidgenossenschaft gewesen waren, aber seither zu
neuen selbständigen Kantonen (St. Gallen, Aargau, Thurgau usw.) umgeformt

worden waren und ihre besonderen Identitätssorgen hatten. War in
dem alten konfessionell geteilten Staatenbund das Gleichgewicht der
Konfessionen einigermassen stabil, so stellten sich in den neuen - meist paritätischen

- Kantonen schwierige Probleme der Machtverteilung zwischen
Katholiken und Reformierten. Das zeigte sich vor allem im Kanton Aargau11,

wo die zahlenmässig überwiegende reformierte Mehrheit (der ehemals
bernischen Region: Zofingen und Aarau usw.) der Bevölkerung unter dem
Einfluss der sich radikalisierenden Liberalen der Autonomie und Parität der
Konfessionen ein jähes Ende bereitete. Eine ähnliche Auseinandersetzung
bahnte sich gleichzeitig im mehrheitlich katholischen Kanton St. Gallen an.
Beide Kantone wurden so zu den Schicksalskantonen der 40er Jahre: Aargau
1841 mit der bundeswidrigen Aufhebung der Aargauer Klöster und sechs

Besondere Beachtung verdient die neueste mir bekannte Würdigung Troxlers durch Adolf
Rohr in seinem Aufsatz «Ignaz Paul Vital Troxler und Luzern» im «Jahrbuch der Historischen
Gesellschaft Luzern» Nr. 1 1981, 2-15. Die Beziehungen zwischen diesen beiden bei den

Zeitgenossen umstrittenen und von der Nachwelt verkannten Persönlichkeiten wurden auch

von der Forschung bislang arg vernachlässigt. Eine eingehendere Untersuchung, als wir sie

hier versuchen, würde sich wahrhaft lohnen.
9 Auch im Ausland hatte er seine Heimat keineswegs vergessen und war direkt stolz auf die

heimatlichen Traditionen, gerade aufdie im 18. Jahrhundert umstrittene Figur des Teil. «Teil,
der Urner» hiess der Titel des Beitrags, den er der Neuauflage der «Defense de Guillaume
Teil» des Luzerner Patriziers Jos. Ant. Felix von Balthasar (1760) beisteuerte. Sie erschien

verlegt von Fr. Xaver Z'graggen in «Flüelen, Kanton Ury 1824». Seine enthusiastischen
Ausführungen (73-84) wiederholen im Grunde die Teilvorstellungen von Johannes Müller.
Vgl. dazu auch RG I, 25.

10 Herausgegeben von A. Rufer im Aufsatz «Aus Siegwart-Müllers radikaler Zeit», in der «Poli¬
tischen Rundschau», 27. Jg., 1948, 105-112.

11 N. Halder, «Geschichte des Kanton Aargau», Bd. I (1803-1830), Aarau 1953, 45ff, spricht
direkt von dem durch «die mächtige Hand eines auswärtigen Vermittlers [nämlich Napoleons]

geschaffenen Kanton Aargau».



Jahre später im Monat Mai 1847 St. Gallen, das nach dem liberalen Sieg bei
den Grossratswahlen das Signal zur offiziellen Aufhebung der «Schutzvereinigung»

des Sonderbundes durch die neue Tagsatzungsmehrheit gab.
Die Jahre 1841 und 1847 werden so für Constantin Siegwart-Müller zu

Schicksalsjahren, indem sie einerseits seinen politischen Aufstieg ermöglichten

und andrerseits später seinen Niedergang und Sturz einleiteten.
1835 zum ersten Staatsschreiber ernannt, gewann Siegwart in dem von der

liberalen Partei regierten Kanton Luzern bald wachsenden Einfluss, dank
seiner überlegenen Geschäftstüchtigkeit und seinem aussergewöhnlichen
kämpferischen Einsatz, der ihm übrigens bei Jacob Burckhardt (vgl. E. Dürr,
«Jacob Burckhardt als politischer Publizist», Zürich 1937, 60) die Bezeichnung

eines «unverschämten Radikalen» eintragen sollte. Wohin sich der
Blick des Dreissigjährigen richtete - ob innerhalb oder ausserhalb Luzerns -,
immer waren es dieselben Herausforderungen, die im Namen des Liberalismus

auf ihn zukamen.
Ruhe und Ordnung, welche nach den Napoleonischen Kriegen unter dem

Siegeszeichen der Restauration den Europäern verheissen worden waren,
wurden in der Folgezeit in Frage gestellt und durch die Julirevolution von
1830 schwer erschüttert. Unter ihrem Einfluss hatten sich zehn Schweizer
Kantone neue freiheitliche Verfassungen im Sinne einer repräsentativen
Demokratie gegeben. Sieben von ihnen hatten das schon erwähnte
Siebnerkonkordat zur eigenen Sicherheit und zur Durchsetzung der fälligen
Bundesrevision abgeschlossen. Zwei konservative Kantone - Basel und Schwyz -
erlebten andrerseits im Innern eine förmliche Revolution, nämlich den
Aufstand der Untertanen - Baselland und Ausserschwyz -, während die in sich
zerstrittene Tagsatzung zwar die endgültige Trennung des einen Kantons
(Baselland) verfügte, aber die Rückkehr von Ausserschwyz durchsetzte.

Ein Ausgleich zwischen förderalistischer Selbstbehauptung und dem Willen

zu bundesstaatlicher Konzentration wurde in diesen Jahren mehrfach,
aber ohne Erfolg, versucht. Es blieb bei einer Patt-Situation, welche die von
den drei damaligen Vororten (Zürich, Bern und Luzern) einberufene
Tagsatzung lähmte. Dazu kam der Druck der benachbarten Mächte (Frankreich,
Österreich-Ungarn, Preussen), die an stabilen Verhältnissen in der Schweiz
interessiert waren, also eindeutig auch in der Eidgenossenschaft die
beharrenden, jeglicher Änderung des Vertrags von 1815 widerstrebenden Kräfte
unterstützten.

Dass sich Siegwart angesichts dieser komplexen Probleme über seine
eigene liberale Grundposition Gedanken machen musste, und zwar je mehr
sich die politischen Gegensätze verschärften, kann nicht überraschen. Noch
im Jahre 1838 handelte er in liberalem Interesse, als er zusammen mit
Christopher Fuchs im Zwist zwischen Hörn- und Klauenmännern in Schwyz
intervenierte und anschliessend auch das Bürgerrecht von Einsiedeln (RG I,
139ff.) erhielt. Aber ein Nach- und Umdenken hatte bei ihm schon begon-



nen, wenn es ihm auch erst in den Jahren 1839 bis 1840 allmählich deutlich
wurde. Als «Stellungswechsel» hat Elisabeth Ruf diesen Prozess in einer sehr
lesenswerten Studie12 bezeichnet. Ihm in seinen seelischen Hintergründen
genauer nachzugehen ist deshalb von grösstem Interesse, weil dadurch auch
die von der religiösen Konversion (Rückkehr zum Glauben der Jugend)13
untrennbare politische Kehrtwende verständlich wird, die für seine ganze
Sonderbundspolitik verantwortlich gemacht wurde und dadurch auch zum
eher negativen Urteil der Nachwelt (selbst bei E. Bonjour und E. Bucher)
beiträgt. Unter seinen Zeitgenossen steht Constantin Siegwart-Müller damit
keineswegs als isolierter Einzelgänger da. Zahlreiche andere Beispiele lassen
sich auch anderswo, gerade im Aargau, und unter den liberalen Katholiken
dank den verschiedenen Untersuchungen von E. Vischer14 nachweisen. Er
spricht geradezu von einer «Scheidung der Geister».

Im Zusammenhang mit dem viel besprochenen Zürcher Straussen-Handel
hat Siegwart diese Konversion schon längst in aller Offenheit eingestanden
(RGI, 331/2):

«Die Geschichte von Strauss hat den Schlüssel gegeben zu der Erklärung, warum ich mich in
religiöser Beziehung von der radikalen Partei ganz geschieden habe. Nicht übergehen will ich,
dass der Einfluss des täglich mit mir verkehrenden Freundes Christopher Fuchs15, welcher in
Hinsicht des Glaubens mehr und mehr aufrichtig zur katholischen Kirche zurückgekommen
war, mächtig auf mich wirkte. Auch mein Gewissensfreund Prof. Ignaz Rölli weckte mit der
ihm eigenen Sanftmuth und Salbung das religiöse Gefühl und das katholische Bewusstsein
lebendiger auf. Dabei war ich aber im Anfange weit entfernt, auch meinen kirchenreformato-
rischen Ansichten völlig zu entsagen, mein Misstrauen auf die katholische Hierarchie und
Geistlichkeit ganz abzulegen. In dieser Hinsicht war ich mit den geistlichen Führern der oben
geschilderten Mittelpartei16 nicht bloss einverstanden, sondern überbot sie sogar ...»

12 Diese ist heute nur z.T. zugänglich, dank dem unter dem Titel «Der Stellungswechsel
Constantin Siegwart-Müllers 1839-1840» 1952 in Wien veröffentlichten Teildruck einer
ursprünglich als Siegwart-Monographie geplanten Arbeit, die 1949 als Zürcher Dissertation
eingereicht und genehmigt wurde. Leider verfolgt diese maschinengeschriebene Dissertation
die Ereignisse nur bis zur Absetzung Siegwarts als Staatsschreiber im Jahre 1840.

13 E. Ruf (101/2) unterscheidet mit Recht zwischen zwei Konversionen. Die erste stand im
Zusammenhang mit seiner Ehe mit Josefine Müller und hatte einen privat-familiären
Charakter, zu Ende der zwanziger Jahre. Viel später erfolgte die zweite Konversion als Reaktion
auf den Straussenhandel und die eigene Amtssuspension (1840). Da sollte sie der Öffentlichkeit

bekannt werden und politisch wirken. In der Zwischenzeit darf man Siegwart wohl als

politisch aktiven liberalen Katholiken - wie so viele in Luzern und anderso - bezeichnen.
14 Zu nennen etwa: «Von der Scheidung der Geister in der aargauischen Regeneration» (Fest¬

gabe für F. Gallati, Glarus 1946, 225ff.) und dann die Herausgabe «Briefwechsel Rud.
Rauchenstein und Andreas Heusler» (Aarau 1951) sowie der Aufsatz «Über innere Krisen im
Leben von Staatsmännern» (Badener Neujahrsblätter 1952).

15 Dank den ausgedehnten Studien, die Othmar Pfyl dem Schwyzerischen Namensvetter Alois
Fuchs (1794-1855) in den «Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz»,
Hefte 71 (1979)-(1982) gewidmet hat, sind wir jetzt auch über das Lebenswerk des Christopher

Fuchs (1795-1846), der aus Rapperswil stammt - im Vergleich zu Meyer von Knonau, in
ADB 8, 159-162 -, genauer orientiert.

16 Dazu gehörte z. B. der spätere Propst von St. Leodegar Jos. Burkard Leu (1808-1865), wie ihn
Guido Wüest als «liberalen Geistlichen», der die Jesuiten vehement bekämpfte, in seiner

8



Wiederum wurde der Einfluss des Auslands zum Anstoss für die Schweiz,
gab Anlass zu gewaltiger Aufregung. Ähnlich den politischen Impulsen, die
von Frankreich seit 1789 und 1830 ausgingen, wirkten auch von Norden, von
Deutschland aus neue subversive Ideen in entscheidender Weise auf das
Geschehen in der Schweiz ein. Am deutlichsten zeigte sich dies beim
sogenannten Straussenhandel und dem sich daraus ergebenden Zürcher Putsch
von 1839. Diese Ereignisse lieferten die religiös-konfessionelle Motivation,
ohne die weder Siegwarts persönliche Konversion noch die politischen
Konsequenzen im Aargauer Klostersturm zu verstehen sind. Den Anstoss dazu
gaben zwei Ausländer, beides menschlich und geistig hochinteressante
Persönlichkeiten, die beide aus Württemberg stammten. Der eine war ein sehr
begabter erfolgreicher Pädagoge, der sich schon in jungen Jahren als
Taubstummen- und Blindenlehrer einen Namen gemacht hatte. Er hiess Ignaz
Thomas Scherr (1801-1870) und war - entgegen den Angaben von Siegwart
(RG I, 255) - ursprünglich nicht katholischer Geistlicher, wohl aber von
Haus aus katholischer Konfession (wie schon der Vorname Ignaz andeutet).
Nach seiner Berufung durch die Zürcher Behörden wurde er allerdings
reformiert und übte, 1832 zum Direktor des Zürcherischen Lehrerseminars
Küsnacht ernannt, bald einen massgeblichen Einfluss auf die Zürcher
Bildungspolitik aus. Er setzte es auch durch, dass es zur «Berufung des Chri-
stusläugners Dr. David Strauss auf den Lehrstuhl der protestantischen
Theologie» (Chronik, Ms. 99) an der neugegründeten Universität kam17. Das
hatte als natürliche Reaktion der gläubigen reformierten Bevölkerung den
Sturz der übereifrigen freisinnigen Regierung zur Folge, aber, wie Siegwart
(Chronik, Ms. 99) bemerkt, «auch anderswo und namentlich im Kanton
Luzern eine Ausscheidung von Christen und NichtChristen. Ich reihte mich
zu den ersteren und führte einen unerbittlichen Kampfgegen die letzteren in
der schweizerischen <Bundeszeitung>» (F. Blaser, Bibliographie der Schweizer

Presse, I, 1956, 228), die von 1837 bis 1840 durch Siegwart redigiert

Freiburger Dissertation dargestellt und gewürdigt hat (Bern 1974). Er schrieb auch einen
Nekrolog auf den vorhin genannten Jos. Ignaz Rölli im Verzeichnis der Studierenden der
Kantonsschule Luzern 1864/5, 27ff.

17 Unter den an der Zürcher Universität lehrenden Professoren figuriert auch Joh. Kaspar von
Orelli (1787-1849) - Vgl. ADB 24, 411-416 - als Theologe ausgebildet, später als Lehrer tätig
und schliesslich als Philologe durch zahlreiche Editionen antiker (Cicero, Horaz usw.) und
italienischer (Campanella, Tasso und Ariost) Autoren bekannt geworden. Um 1840 fesselte
ihn anscheinend auch das Schicksal des französischen Theologen und Philosophen Peter
Abaelard (1079-1149), der zusammen mit der geliebten Heloise eine die mittelalterlichen
Menschen treffende Problematik menschlich am ergreifendsten verkörpert. Dadurch wurde
Orelli veranlasst, deren berühmten Briefwechsel - wenigstens zum Teil - von neuem und mit
kritischen Fragen versehen im Jahre 1841 in Zürich (Turici ex officina Ulrichiana) herauszugeben.

Dass dies gerade zwei Jahre nach dem Straussenhandel, in dem «für Orellis öffentliches
Wirken so verhängnisvollen Jahr 1839» (O. Hunziker) geschah, war vielleicht blosser Zufall,
könnte aber mehr sein. War seine Beschäftigung mit Abaelard etwa eine Reaktion auf die
damalige politische Situation, die ihn enttäuschen musste?



wurde. Er hat dies in einer besonderen Schrift von 47 Seiten näher begründet.
Bezeichnenderweise trägt sie den Titel: «Welche Garantien muss die Verfassung

eines Schweizerkantons dem Christentum leisten?» (in zwei Auflagen,
Luzern 1839/40). Heftig wird Straussens Berufung durch die Zürcher Regierung

bekämpft, aber noch vor einer Berufung der Jesuiten durch die Luzerner

mit Nachdruck gewarnt.
Auch von anderer Seite kamen Proteste, sowohl von Protestanten als auch

von einem freisinnigen Katholiken wie I. Paul Vital Troxler. Als «christlicher
Laie» bezog er 1839 kritisch Stellung zum viel diskutierten Straussenhandel
in einer recht umfangreichen Schrift (176 Seiten!). Unter zwei verschiedenen
Titeln18 wurde sie in St. Gallen veröffentlicht. Schlagkräftig der eine wie der
andere: «Die letzten Dinge der Eidgenossenschaft» und «Die den Christen
heiligen Schriften und ihr göttlicher Geist» beidemale mit dem Zusatz: «Eine
Berufung auf den lebendigen Glauben der Gemeinde bei Anlass der
Zerwürfnisse in Zürich wegen der theologischen Lehre von Hegel und Strauss».
Damit geriet nach Siegwart nun auch Troxler zwischen die weltanschaulichen

Fronten. Bei vielen Liberalen und allen Radikalen stiess er aufsofortige
Ablehnung, und auch bei den Katholiken fand er eher Misstrauen, da er
ihnen wegen seines «Liberalismus» verdächtig geworden war19.

18 Über weitere Einzelheiten verweise ich auf das Werk von Emil Spiess «Ignaz Paul Vital
Troxler, der Philosoph und Vorkämpfer des Schweizerischen Bundesstaates, dargestellt nach
seinen Schriften und den Zeugnissen der Zeitgenossen», Bern/München 1967, 774ff. und 807.
Die Schrift findet sich im dortigen Druckschriftenverzeichnis unter No. 78.

19 Troxler selbst beruft sich ausdrücklich auf die auch von Siegwart und Leu später bekanntlich
verwirklichte Idee der Volkssouveränität, die weder der Bundesvertrag von 1815 noch die
repräsentativen Kantonalverfassungen von 1830 respektiert hätten. Um das Einvernehmen
mit Siegwart in dieser Sache zu unterstreichen, meint er nämlich:

«... Das ist auch der Glaube und das Vertrauen, welches die ächten Radikalen und Nationalen

in der Schweiz auf die Vorsehung setzen, und es hat sich unter ihnen, trotz verschiedener

Cantonalität und Confession eine fast allgemeine, im Wesentlichen einstimmige
Meinung gebildet, welche die Volkssache wieder zu Kraft und Ehren bringen und endlich selbst in
That und Ausführung übergehen wird Diese Meinung haben wir von den verschiedensten
Seiten äussern gehört, sie aber am klarsten und bestimmtesten in Nro. 23 der Schweizerischen
Bundeszeitung unter der Aufschrift: Ansichten freisinniger Catholiken Canton Luzern,
ausgesprochen gefunden, wesshalb wir die Stimme eines öffentlichen, für unsere Zukunft sehr
bedeutsamen Unheils hier noch anführen wollen:

Schwieriger wird nun der Kampf des wahren Catholicismus gegen die Missbräuch der
ultramontanischen Partei sein, Unwesen und Wesen werden sich nun unter dieselbe Categorie

stellen, Angriffen auf Ersteres wird diese Partei umso erfolgreicher widerstehen, als sie in
jedem Kämpfer für Wahrheit einen verkappten Strauss erblicken wollen. Darum sind solche
Tendenzen die festesten Säulen Roms, und umgekehrt die römischen Missbräuche das beste
Schlachtfeld für Angriffe auf das Christentum, die leider bei dem herrschenden Materialismus

gegenwärtiger Zeit nur zu leicht gelingen. Darum lächelt unsere curialistische Priesterschaft

zu der Berufung von Dr. Strauss, sie hofft, das Band, das uns mit unsern evangelischen
Brüdern vereint, zerreissen zu können; und darum runzelt sich jetzt wieder ihre Stirne, da der
Volkswille bei letzter Abstimmung so glänzend sich gezeigt hat und das Häuflein so winzig
klein erscheint, das der unglücklichen Idee des Zürcherischen Regierungsraths sich zugetan

10



Die Tragweite dieser aussergewöhnlichen, den Rahmen helvetischer
Tagespolitik sprengenden Konfrontation hat kein Zeitgenosse besser durchschaut

als der aus Schaffhausen stammende und damals in Basel als Professor

der Geschichte wirkende Heinrich Gelzer (1813-1889). In einer «historischen

Denkschrift» von 420 Seiten unter dem Titel «Die Straussischen
Zerwürfnisse in Zürich von 1839» (Hamburg und Gotha 1843) ist er den
Ereignissen behutsam und kritisch, erzählend und kommentierend nachgegangen.
Er war bestrebt, «eine europäische Krise lokalisiert auf einen sehr kleinen
Schauplatz darzustellen», wie Eduard Vischer in einer Würdigung der Gel-
zerschen Schrift bemerkt20. Mit dem Namen David Friedrich Strauss
berührt man, um einen deutschen Historiker (F. Schnabel, «Deutsche
Geschichte im 19. Jahrhundert», IV, 510/511) zu zitieren, «eines der
erschütterndsten Kapitel in der Geschichte des 19. Jahrhunderts», nämlich die
sogenannte Leben-Jesu-Forschung, die durch D. F. Strauss im 19. Jahrhundert

ebenso kühn angeregt wie im 20. Jahrhundert durch Albert Schweitzer
und Rudolf Bultmann fortgesetzt wurde. Im Kern des Christus-Glaubens
musste sie natürlich Protestanten und Katholiken in gleicher Weise treffen.
Dies geschah für die Schweiz zuerst in Zürich und machte vor den
konfessionellen Kantonsgrenzen keineswegs Halt, so auch nicht vor Luzern und
Siegwart persönlich. Was allerdings damals zunächst zwischen den Konfessionen

als aussichtslos ausgeklammert wurde, war das Problem dieser auf
den historischen Jesus zurückgehenden Kirche: ihr Selbstverständnis, ihr
Anspruch, ihre Struktur und ihre Lehre. «Das Bild einer converservativen,
ganz religiösen Volksbewegung», die übrigens gewaltfrei vorging, das Gelzer
mit seiner Darstellung der Zerwürfnisse in Zürich gab, hinterliess bei manchen

seiner Zeitgenossen einen tiefen Eindruck. Nicht zuletzt auch im
preussischen Norden, bei König Friedrich Wilhelm IV. (1775-1861), der
unter dem Eindruck dieser Lektüre Gelzer 1843 an die Berliner Universität
berief. Möglicherweise hatte Gelzer auch noch 1851 die Hand im Spiel, als es

darum ging, dem exilierten Siegwart ein Gnadengehalt von 400 Talern zu
bewilligen, wie wir noch später erzählen werden. Jedenfalls übte Gelzer in
Berlin noch lange eine gewissen Einfluss aus und vermittelte 1856 als Diplo-

zeigt; denn nur neben dem Unglauben kann der Aberglaube auf Sieg rechnen, und Unglaube
und Aberglaube bekämpfen vereint die Wahrheit ...» (156/158).

Gegenüber dem «Hohngelächter und dem Spott unserer servilen Blätter», die sich aber

«gewaltig täuschen», hält es Troxler mit dem Volk, «das fest an dem Fundament seiner

Religion und Verfassung» hält und eine «neue Erfahrung macht, dass es auf Personen und
Formen nichts, aber allein auf sich selbst zu vertrauen habe» (158). Auch für E. Ruf (maschi-
nengeschr. Diss., 110) ist die uns heute zur Verfügung stehende Korrespondenz zwischen

Siegwart und Troxler «ein deutlicher Spiegel für seine Entwicklung vom Juni 1839 bis zum
April 1841, nach welchem Datum die Korrespondenz unvermittelt abbricht». Kopien dieser
Briefe Siegwarts an Troxler finden sich übrigens in der Basler Universitätsbibliothek im sog.

Nachlass-Inventar Troxler von 1966 unter der Signatur «an Troxler (5)b».
20 Eduard Vischer, «Zur Geschichte der Geschichtsschreibung», Bern 1985, 65ff.

11



mat zwischen dem preussischen König und seiner Heimat in der Neuenburger

Frage.
Doch von Gelzer, der möglicherweise Siegwarts Schrift aus bestimmten

uns unbekannten Gründen nicht berücksichtigte, wenden wir uns jetzt weg
und richten unsern Blick von neuem auf Constantin Siegwart-Müller und
seine Aktivität in den Jahren 1839 und 1840.

Im entgegengesetzten Sinne reagierten zwei Jahre später die Solothurner
und noch viel vehementer die radikalisierten Aargauer unter der Führung
des sich immer aggressiver gebärdenden Augustin Keller, eines liberalen
Katholiken aus dem Freiamt. Ihm ist wohl zuzuschreiben, dass die bisherige
um die Bundesrevision rein politisch geführte Auseinandersetzung eine neue
Dimension, und zwar eine konfessionell-kirchlich-religiöse, erhielt, mit
einer scharfen Spitze gegen die Klöster und Orden als Inbegriff des katholischen

Wesens und der Kirche überhaupt. Konkret führte dies zur Aufhebung
aller im Aargau liegenden Männer- und Frauenklöster21. Das widersprach
nicht nur dem noch geltenden Bundesvertrag von 1815, sondern entbehrte
21 Die neuesten Forschungsergebnisse sind jetzt verzeichnet in «Helvetia Sacra» III/l, 2. Teil,

Bern 1986, 912. Der Abt Adalbert Regii von Muri (1838-1881) wurde übrigens 1800 in Prato
in der oberen Leventina geboren, also ähnlich wie Constantin Siegwart-Müller im folgenden
Jahre in Lodrino. Vgl. 945-947. AufRegii geht inhaltlich auch die Erwidrung auf die aargauische

«Denkschrift» zurück. Deren Redaktion und Publikation besorgte dann bekanntlich der
Schaffhauser Antistes Friedrich Hurter.

Dass auch ausländische Beobachter das Vorgehen der Aargauer Regierung aufs schärfste
verurteilten, ergibt sich aus dem Schreiben, das der damalige preussische Gesandte C. K. J.

von Bunsen (1791-1860), auch geistig eine sehr bedeutende Persönlichkeit, an Heinrich
Gelzer richtete:

«Das Jahr 1841 hat sich unter traurigen Zeiten für die Schweiz eröffnet. Der Bund der
Revolution mit ultramontanischen Pfaffenparthei war ein grosses, obgleich mit Gewissheit
vorauszuschauendes Übel; das Geheimnis ward vom Avenir entdeckt und meisterhaft
ausgebeutet, in Belgien mit lockendem Erfolge in die Wirklichkeit eingeführt. Aber eine schreiende
Gewalthätigkeit wie in Solothurn, und eine heillose Ungerechtigkeit und Ungesetzmässigkeit,
wie in Aarau, und am meisten diese, weil von einer evangelisch heissenden Regierung und
Bevölkerung ausgehend, ist mir ein noch viel traurigeres und ein wahrhaft entsetzliches
Ereigniss. Schon jetzt liegt die planmässige Habsucht, welche den von der Leidenschaftlichkeit

und Gewaltthätigkeit abgenützten Pfeil geschärft, das Begehren der zehn Millionen, klar
und nackt zu Tage Verzeihen sie, verehrter Herr, dass ich so weitläufig und offen mich
gegen Sie äussere. Aber die Sache liegt mir, als Gesandter der ersten evangelischen Macht, als
aufrichtiger Freund der Schweiz so sehr am Herzen, dass ich kaum an anderes denken kann.
Die Folgen können nur Unglück bringen; ein Religions-Bürgerkrieg in der gegenwärtigen
Krise ist ein furchtbares Zeichen der Zeit. Und dabei ist von Religion eigentlich keine Rede,
sondern vom Mammon, dem gefährlichsten Götzen (des) Landes».

Am 4. März 1841 pflichtet ihm Gelzer bei: «Ihr Wort über die Klosterfrage hatte ich schon
vorher unterschrieben; der Wahnsinn des Radikalismus wird unser Schifflein doch zuletzt
zerschellen.» Zu den Einzelheiten vgl. die beiden Untersuchungen von Alexander Pfister über
Bunsens Berichte: «Politisches Jahrbuch der Schw. Eidgenossenschaft» 25, 1911, 205-251,
sowie «Neujahrsbl. der Literarischen Gesellschaft Bern auf das Jahr 1912», Bern 1913, 4-9.
Für die einzigartige Vertrauensstellung, die Bunsen bei seinem sehr konservativ gesinnten
Herrn, der übrigens wegen Neuenburg an der Schweiz sehr direkt interessiert war, einnahm,
zeugt der Briefwechsel («Aus dem Briefwechsel Friedrich Wilhelms IV. mit Bunsen»), den

12



auch der notwendigen materiellen Begründung. Dafür heizte sie aber hüben
wie drüben die katholischen und reformierten Gemüter immer mehr an, so
dass sie «in eine eigentliche Religionskriegsstimmung, wie sie seit 1712 nicht
mehr geherrscht hatte» (E. Bucher, I. c, 39) gerieten. Dass sich deshalb auch
die verschiedenen christlichen Kirchen angesichts des drohenden Konflikts
zu einer gewissen Stellungnahme - zum Beispiel im Hirtenschreiben des
Bischofs Jos. Anton Salzmann zum Bettag von 1847 - genötigt sahen,
überrascht nicht. In welchem unterschiedlichen Sinne die Pfarrer sich jeweils in
den konkreten Predigten engagierten, ergibt sich aus einer aufschlussreichen
Untersuchung von Ernst Staehelin22.

Unschlüssig waren lange die frommen, ihrer Kirche trotz allem noch treu
gebliebenen Kreise der schweizerischen Protestanten, welche die immer
deutlicher antikirchlich, ja atheistisch gesinnte Seite des Liberalismus spürten.

Sie hatten sich, wie wir heute dank den Forschungen von Eduard
Vischer23 wissen, lange im Aargau um Vermittlung und Ausgleich bemüht.
Das änderte sich in dem Moment, als von Constantin Siegwart-Müller - der
dadurch zum eigentlichen Antipoden Augustin Kellers wird - die Jesuiten
ins Spiel gebracht wurden. Diese standen bekanntlich, wie der Katholik
K Schib in seiner Schweizergeschichte (S. 200) vermerkt, «seit der
Gegenreformation im Rufe der Protestantenfeindschaft»24. Dieser neue Funke zündete

ebenfalls und weckte mit den antijesuitischen auch alle in weiten prote-

Ranke 30 Jahre später, also zur Zeit des Kulturkampfes, in Leipzig 1873, herausgab und auf
seine überlegene Art kommentierte. «Radikalismus und Liberalismus. Die Ereignisse des

Februar und März 1848» heisst ein besonderes Kapitel. 1847 (8. Dez., S. 166) schreibt der
König an Bunsen. «Sie, mein theuerster Bunsen, sehen nur übertriebenen Liberalismus in den
Schweitzerhändeln». 1873 bemerkt Ranke (171) dazu: «Man bemerkt den Unterschied der
Ansichten: der König erklärt die Radikalen für eine Sekte, die auf den Ruin des Staates und
der Religion hinarbeiten, Bunsen sah in dem Radicalismus ein bei der Trägheit der Liberalen
unentbehrliches Correctiv gegen die Übergriffe des äussersten Catholicismus und der Jesuiten.

Dabei trägt er jedoch kein Bedenken, den Radicalismus als die <moralische Cholera> der
Zeit zu bezeichnen.»

22 «Die Stimme der schweizerischen Kirchen zum Sonderbundskrieg und zur Gründung des
schweizerischen Bundesstaates», in: «Quellen und Abhandlungen zur Geschichte des
schweizerischen Protestantismus», Bd. 3, Zürich 1948.

23 Zunächst einmal dank dem durch ihn edierten Briefwechsel zwischen Rudolf Rauchenstein
und Andreas Heusler mit einer instruktiven Einführung in die «Geschichte des Kantons
Aargau 1803-1841», Aarau 1951.

24 Innerhalb der katholischen Kirche selbst setzten sich die Jesuiten, wenn ich hier Schib
ergänzen darf, unermüdlich und konsequent für ihr spezielles Anliegen ein: für eine der
mittelalterlichen Kirche fremde Disziplin des Klerus, aber auch der Laien unter der Führung
des Papstes als der einzigen massgebenden Verkörperung der Einheit der Kirche. Siegwart
selbst hat diesen Grundsatz in klaren Worten ausgedrückt bei der feierlichen Begrüssung der
Jesuiten in Luzern am 1. November 1845: «Sie ehrwürdige Väter der Gesellschaft Jesu,
schöpfen ihre theologische Wissenschaft an den reinsten, reichsten und sichersten Quellen...
gegen welche alle heutige Systemwissenschaft und Neuweisheit ein Schatten des Lichtes ist.
Das Rauschen des Zeitgeistes geht zwar nicht bei Ihren Ohren vorüber, ohne dass sie es hören,
allein es betäubt Sie nicht; die geistigen Bewegungen der verschiedenen Nationen werden von

13



stantischen Kreisen noch vorhandenen antirömischen Affekte25 zu neuem
Leben auf. Jedenfalls gab er den radikalen Führern Gelegenheit, «endgültig
mit der Antijesuitenparole die Entscheidung mit dem politischen und
ideologischen Gegner herbeizuführen. Sie hofften mit einer grossangelegten letzten

Jesuitenhetze die konservativ eingestellten protestantischen Massen für
die radikale Sache gewinnen zu können. Eine Rechnung, die voll aufgehen
sollte», wie B. Degler in Helvetia Sacra VIL, 1976, 483 zutreffend feststellt.
Gegen diese Hetze hatte sich - um nur den Bekanntesten zu nennen -
Jeremias Gotthelf schon 1845 publizistisch kräftig gewehrt, ganz abgesehen
vom dichterischen Zeitbild, das er im Roman «Jakobs des Handwerksgesellen

Wanderungen durch die Schweiz» (erstmals 1846/7 erschienen) hinter-
liess.

In unserem Zeitraum trugen zwei Aufsehen erregende Konversionen von
prominenten schweizerischen Protestanten, des Berner Staatsrechtlers Karl
Ludwig von Haller (1817) und jetzt des Schaffhauser Antistes Friedrich
Hurter (1844), dazu bei. Für ihn war der Aargauer Klostersturm äusserer
Anlass, sich 1841 für die Erhaltung der Benediktinerabtei Muri vehement
einzusetzen, übrigens in einer besonderen Schrift26, parallel jener des
Waadtländers Alexandre Vinet. Hurter geriet deswegen in Konflikt mit seiner

Kirche, trat von seinem kirchlichen Amt zurück und wurde 1844 in Rom
feierlich in die katholische Kirche aufgenommen. Über diese interessanten
Ereignisse und Motive sind wir jetzt durch die von Peter Vogelsanger
verfasste Schrift27 ausgiebig orientiert. Zwischen Hurter und Siegwart gab es
damals zweifellos eine gewisse Zusammenarbeit. Wenn Vogelsanger aber

Ihnen nicht übersehen, allein sie vermögen nicht Ihren auf die Einheit gerichteten Blick
abzuziehen» (zitiert von E. Staehelin, «Der Jesuitenorden in der Schweiz», 1923, 110). Den
grössten persönlichen Einfluss hat der Walliser Jesuit P. Peter Roh (1811-1872) - Theologieprofessor

in Luzern, später Volksmissionar in Deutschland (und auch in Basel 1862). Wie es

sich aus zahlreichen im Ms. 152/3, 534 erwähnten Stellen ergibt, begleitete Roh seinen
Schicksalsgefährten ins Exil und wurde von Siegwart direkt «genial» genannt (Ms. 152). - Die
Initiative zur Berufung der Jesuiten nach Luzern ging übrigens nicht von Siegwart-Müller
persönlich aus, sondern hatte einen tieferen Grund in der grenzenlosen Bewunderung, welche
die Luzerner Bauern dem Orden entgegenbrachten, wie zwei repräsentative Beispiele - Wolf
von Rippertschwand und Jos. Leu von Ebersol - mit aller Deutlichkeit beweisen. Vgl. etwa
das Buch von Alois Bernet und Gottfried Boesch, «Josef Leu von Ebersol und seine Zeit»,
Luzern 1954.

25 Der Ausdruck stammt vom bekannten Staatsrechtler Carl Schmitt («Römischer Katholizis¬
mus und politische Form», München 1925) und wurde fünfzig Jahre später von Hans Urs von
Balthasar übernommen in seinem Buch «Der antirömische Affekt», Herderbücherei Freiburg
/Basel/Wien 1974.

26 Nach «Helvetia Sacra» III/l, 2. Teil, Bern 1986, 946, redigierte Hurter das von Abt Regii
gesammelte Material und veröffentlichte das Ganze unter dem Titel «Die aargauischen
Klöster und ihre Ankläger. Eine Denkschrift an alle Eidgenossen und an alle Freunde der
Wahrheit und der Gerechtigkeit» 1841.

27 «Weg nach Rom. Friedrich Hurters geistige Entwicklung im Rahmen der romantischen
Konversionsbewegung», Zürich 1954.

14



Hurter zum «geistigen Mentor des konservativen Führers, des himmeltraurigen

Siegwart-Müller in Luzern» (S. 189) macht, so gibt er ein Zerrbild der
tatsächlichen Beziehungen zwischen diesen Männern, von denen beide -
jeder auf seine Weise - sich von demselben durch den Radikalismus
ausgelösten, alle Gebiete umfassenden Umsturz bedroht sahen.

Andere Konsequenzen als Hurter zog Constantin Siegwart-Müller aus
derselben Klosteraffäre. Als Politiker versuchte er, auf Kellers Herausforderung

zu antworten, aber mit Hilfe der Macht, die ihm im selben Jahr 1841
zugefallen war.

Dass Siegwart die dazu nötige Macht bekam, setzt den politischen
Umsturz voraus, der sich ebenfalls 1841 in Luzern ereignete. Schon erwähnt
haben wir ja die entscheidende religiös wie politisch zu bewertende Bekehrung,

die dem von Hause aus rational Gesinnten mit bescheidener
volkstümlicher Ausstrahlung nunmehr die Annäherung, ja Feundschaft (RG II
bezeugt dies) mit einem Menschen ermöglichte und erleichterte, der so etwas
ganz anderes war als er selbst. Ich meine Josef Leu von Ebersol (1800-1845),
der das urwüchsige Luzerner Bauerntum überzeugend verkörperte und jetzt
ein festes Bündnis mit dem durch seinen Bildungsgang intellektualisierten
Constantin Siegwart-Müller einging und die in der Stadt heimischen Liberalen

entmachtete und und durch eine neue, diesmal bäuerliche Volksmehrheit
ersetzte, die Siegwarts künftige Politik auch emotional zu tragen hatte. Die
Politiker aller Zeiten und Zonen können der von ihnen verbal zwar
belächelten und verachteten, aber Popularität schaffenden Emotionen der
jeweiligen Bevölkerung ja kaum entbehren.

Zu einem gemeinsamen Werk von Siegwart und Leu wurde so die neue
Luzerner Verfassung vom 1. Mai 1841, welche die bisherige repräsentative
durch eine dem Volk nähere direkte Demokratie ersetzte. Sie ermöglichte
fortan eine klare konservative Mehrheit im Parlament und in der Regierung,
an deren Spitze Siegwart als Schultheiss in den folgenden Jahren die volle
Verantwortung trug. Dazu kam zusätzlich der Vorsitz an der eidgenössischen

Tagsatzung in den Jahren 1843/44, deren Mehrheitsverhältnisse noch
unklar und deshalb umstritten waren, weil überall - innerhalb und zwischen
den Kantonen - die Auseinandersetzungen an Leidenschaft, Härte und
Gewalt fortwährend zunahmen.

//. Der Konflikt

Die Eskalation der Gewalt auf Kosten des Rechts, welche die vierziger
Jahre beherrschte und die «Erbitterung der Gemüter» (wie Rauchenstein
bemerkte) aufs Höchste steigerte, ja sie zu «terroristischen Massnahmen»28
28 Schon am 17. Januar 1841 äussert sich Rauchenstein in einem Brief an Andreas Heusler mit

treffenden Worten: «... Die Masse auf der Galerie war, so war es noch niemals, terroristisch»

2 Zs. Geschichte \ 5



antrieb, lässt sich in Kürze als Wechsel von Aktion zu Reaktion begreifen,
bestimmt und gesteuert von zwei profilierten Politikern der Zeit.

Bei dieser konfessionspolitisch motivierten Auseinandersetzung geht die

Initialzündung von denselben Persönlichkeiten - Augustin Keller und
Constantin Siegwart-Müller - aus, die dann später als «Renegaten» beiderseits
verketzert werden. Merkwürdigerweise vertreten sie nicht die beiden,
geschichtlich verfeindeten, Konfessionen, sondern beide gehören derselben
katholischen Kirche seit ihrer Geburt und Taufe an. Keller stammt aus dem

katholischen Freiamt (Sarmenstorf), Siegwart wuchs in der Innerschweiz
auf. Ursprünglich im katholischen Heimatboden verwurzelt und möglicherweise

sogar an einen priesterlichen Beruf denkend, gelangten beide aber
während ihrer Ausbildung an deutschen Universitäten (Berlin, Breslau,

Würzburg und Heidelberg) in eine weltanschauliche Krise, distanzierten sich
schrittweise vom überkommenen Kirchenglauben, wurden im Laufe der Zeit
beide liberal, Keller sogar radikal. Ungefähr zur gleichen Zeit trafen sie sich

in Luzern, wo übrigens seit 1833 auch der liberal gesinnte katholische Geistliche

Christopher Fuchs als Theologieprofessor wirkte und deshalb bei den
Überlegungen der liberalen Katholiken eine entscheidende Rolle spielen
sollte, weil er einerseits schon 1821 als Kaplan im sanktgallischen Dorf
Libingen den jungen Augustin Keller beraten und beeinflusst, andrerseits
1832 mit Constantin Siegwart-Müller Freundschaft geschlossen hatte.

Von der liberalen Regierung als Professor an das Luzerner Gymnasium
berufen, wirkte Augustin Keller in den Jahren 1831 bis 1834 in derselben

Stadt, in der auch Siegwart als Liberaler äusserst aktiv wurde und seinen

politischen Aufstieg als Redaktor der «Bundeszeitung» und Staatsschreiber
einleitete. In der inneren Entwicklung begannen sich aber die Wege beider
allmählich zu trennen, aus Gesinnungsfreunden wurden weltanschauliche
Widersacher und politische Gegner. Keller entwickelte sich zum
leidenschaftlichen Kulturkämpfer, noch lange bevor Lassalle und von Virchow den

Terminus «Kulturkampf» in die Welt setzten. Gleichzeitig begann Siegwart-
Müller sich ins gegnerische Lager der extremen Föderalisten und Ultramontanen

abzusetzen. Jedoch Keller kann seine urkatholische Vergangenheit nie

ganz abstreifen, sei es als Seminardirektor im ehemaligen (von ihm säkularisierten)

Zisterzienserkloster Wettingen, sei es - Jahrzehnte später - als

einflussreicher Förderer der altkatholischen Bewegung. Siegwart wird es nicht
mehr erleben, dass seine neuen kirchlichen Ideale erst nach 1870 zum Tragen
kommen. Ohne es zu wissen, schufen beide die Voraussetzungen zum
Kulturkampf der siebziger Jahre.

(E. Vischer in diesem Briefwechsel, Aarau 1951, 284). Über diesen Meinungsterrorismus
urteilt auch Gotthelf im Jahre 1845 ähnlich in einem Brief an M. A. Feierabend: «... in dieser

Zeit, wo ein Meinungsterrorismus herrscht, wie ich ihn nie erlebt habe, und doch lebe ich

unter den gestrengen Herren von Bern» (zitiert von F. Strobel, «Die Jesuiten und die Schweiz

im XIX. Jahrhundert», 1945, 723/4).

16



Dieser den Sonderbundskrieg einleitende Schlagabtausch verlief ungefähr
nach folgendem Rhythmus:
- 1841: Die Initialzündung ging vom Aargau aus mit einer neuen Verfassung
unter Aufhebung der konfessionellen Parität. Dagegen Protest und Aufruhr
der katholischen Freiämtler. Nach einer Rede von Augustin Keller im
Parlament wird beschlossen, alle aargauischen Klöster aufzuheben.
- 1842/43: Zwiespältige Reaktionen in der übrigen Schweiz: Aufregung und
Zustimmung der einen - Empörung der andern, die nach dem opportunistischen

Entscheid der Tagsatzung besorgt an einen Schutzbund zu denken
beginnen.

Aus Trotz die Jesuiten nach Luzern zu berufen - dieser Plan gewinnt
immer mehr Zustimmung (etwa bei J. Leu). Anfänglich ist aber die Haltung
der Behörden (auch des Ordens!) zurückhaltend. Das ändert sich

- 1844, 29. Mai bis 3. Juni: Wirren, ja Bürgerkrieg im Wallis, wo der Vorort
Luzern für die konservativen Oberwalliser Partei ergreift. Als Reaktion
beantragt (20. August) Augustin Keller an der Tagsatzung die grundsätzliche
Ausweisung des Jesuitenordens aus der Schweiz durch den Bund, wird aber
nur durch die radikalen Aargauer und Basellandschäfter unterstützt. Die
Reaktion der Gegenseite (Luzern) lässt nicht auf sich warten. Am 24. Oktober

werden durch einen Mehrheitsbeschluss von Regierung und Parlament
die Jesuiten offiziell berufen und am 1. November von Siegwart persönlich
empfangen. Nächster Gegenschlag:

- 1844/45 Dezember/März: Die beiden aus den Kantonen Aargau, Bern,
Solothurn, Baselland, Zürich stammenden Freischarenzüge scheitern, schaffen

aber aufbeiden Seiten nur noch heftigere Erbitterung; bei den Katholiken
wächst die Siegeszuversicht.

- 1845 20. Juli: Josef Leu wird ermordet.
- 1845 Dezember: Unter Luzerns Führung Gründung und Abschluss des als
Schutzvereinigung bezeichneten Sonderbunds29.

- 1846/47: Umschwung bei den Parlamentswahlen zugunsten der Liberalen
in den Kantonen Bern, Genf und St. Gallen ermöglicht eine liberale
Zwölfermehrheit an der Tagsatzung in allen hängigen Fragen.
- 1847 Juli bis Oktober: Entscheidende Verhandlungen an der Tagsatzung in
Bern. Vermittlungsbemühungen des konservativen Standes Basel-Stadt

29 Einige Jahre nach dem Sonderbundskrieg vergleicht 1851 Segesser die damalige Situation
treffend mit einem Labyrinth, in einem Brief an A. Heusler: «... Wie vielfach wurde nicht im
Jahre 1846 in allen Schichten unseres Volkes gefühlt, dass das System Siegwarts uns in immer
bedenklichere Konsequenzen hineinführe; allein wir waren einmal in dem Labyrinthe drinnen

und niemand fand den Weg heraus, aus gleichen Ursachen wie jetzt in der Eidgenossenschaft!»

Das Zitat verdanken wir Julia Gauss aus ihrer so anregenden Briefsammlung «Kampf
und Kompromiss», Briefe schweizerischer Politiker 1798-1938, Basel/Stuttgart 1974, 117, in
der im Grunde auch ein so erfolgloser Politiker wie Siegwart einen Platz beanspruchen darf.
Dieser Brief (30. 12. 1851) jetzt auch im Segesser Briefwechsel II. 55ff.

17



scheitern30. Die Mehrheit beschliesst: Auflösung des Sonderbundes, allenfalls

durch ein Bundesaufgebot zu erbringen.

- 1847November: Sonderbundskrieg führt in 25 Tagen zur Katastrophe der
Siegwartschen Politik. Er selbst flüchtet mit Familie ins konservative
Ausland.

Der Sonderbundskrieg, dessen Verwicklungen, Auswirkungen und
wirtschaftliche Hintergründe erst durch die moderne Forschung (z. B. E. Bucher,
«Geschichte des Sonderbundskriegs», 1966) in ihrer Vielfalt einigermassen
erkannt werden konnten, wird heute differenzierter beurteilt als früher, wo es

nur einseitige Schuldsprüche - etwa auf Kosten Siegwarts - gab. Die ihm
persönlich vorschwebende Idee einer sonderbündischen ins Mittelland vor-
stossenden Offensive liess sich aus mancherlei Gründen und bei zahlreichen
Versagern nicht zur rechten Zeit realisieren. Sie scheiterte vor allem deshalb,
weil die aufgebotenen Truppen (und auch die katholische Bevölkerung der
Kantone selber) nicht auf einen Angriffskrieg im Sinne Siegwarts innerlich
vorbereitet waren (E. Bucher), sondern innerhalb der traditionellen
Kantonsgrenzen verharren wollten und den weiteren Ablauf der Dinge abzuwarten

vorzogen, die in Wirklichkeit doch ganz anders verliefen, als sie selbst
sich im Vertrauen auf die günstigen Erfahrungen der früheren Konfessionskriege

erhoffen konnten. Dazu die kindliche Hoffnung auf die Hilfe des

Himmels, die im Gebet und in Wallfahrten herabzuflehen die damaligen
Katholiken nicht müde wurden. Angesichts des wachsenden Widerstands
der andersgesinnten, ja anti-kirchlich gerichteten Gegner fühlten sich die
Katholiken damals genötigt, ihre Zukunft immer mehr nur auf eine einzige
Karte zu setzen, nämlich auf eine direkt greifbare Intervention Gottes zu
ihren Gunsten. Sie vergassen dabei allerdings die durch die Geschichte
hundertfach erhärtete Tatsache, dass Gottes Wirken sich paradoxerweise immer
wieder der Hände der Menschen, auch andersgerichteter, ja kirchenfeindlicher

Menschen bedient hat, eine Einsicht und Erkenntnis, zu der sich gerade
die Kirchengeschichtsschreibung erst im Laufe der Jahrhunderte bekehren
liess.

Getragen von einer Welle gemeinsamer Bedrohung und Solidarität, wie sie

die Katholiken damals auch in Frankreich und Deutschland, ja ganz
Mitteleuropa erlebten, übersah Siegwart jedoch eine ebenso mächtige Strömung,
die der Gegenseite Auftrieb gab, welche die Schweizer über alle Grenzen der
Kantone und Konfessionen hinweg menschlich einander näher brachte, bei
den Aufmärschen, Wettkämpfen und Festen der Turner, Schützen31, Sänger

30 Daraufmachte ich schon 1947 aufmerksam in einem Aufsatz im Sonderheft der «Schweizeri¬

schen Rundschau», Juli/Aug. 1947, 315ff.
31 An einem dieser von der Liberalen organisierten und besuchten Schützenfeste in Luzern im

Jahre 1832 nahm Siegwart, wie wir jetzt (Ms. 61) wissen, zusammen mit seinem auf der Rigi
gewonnenen Freund Christopher Fuchs erwartungsvoll und begeistert teil: «Ich verliess die

Rigi, um mit ihm auf das eidgenössische Schützenfest von Luzern zu ziehen, wo er an der

18



oder wer immer es war. Was heranwuchs, war ein neues Nationalbewusstsein,

für das eine bundesstaatliche Einigung ein echtes Anliegen war.
Überzeugend veranschaulicht wurde es beispielsweise in der neuesten
«Geschichte der Schweiz und der Schweizer» (Bd. II, 250-257).

Wir beschränken uns schon aus Raumgründen hier auf die direkten Folgen,

die der verlorene Krieg für den Entmachteten und seine Familie
persönlich mit sich brachte. Zu Beginn verweisen wir auf den «Bericht
Siegwart-Müllers über seine Flucht nach dem Sonderbundskrieg», den sein
Urenkel Josef Siegwart aufgrund derselben uns zur Verfügung gestellten
Familienchronik im Jahre 1981 im 134. Band des «Geschichtsfreunds» (S. 36-78)
veröffentlicht hat. Bei der Lektüre folgt man fasziniert den Flüchtlingen auf
ihrer an Gefahren und dramatischen Zwischenfällen reichen Wanderung
durch die winterliche Gebirgswelt vom Urnerland über Furka und Simplon
bis zu den Städten Novara und Mailand.

Wegen des von den siegreichen Gegnern (speziell in Luzern) über den
Gestürzten verhängten Landesverratsprozesses und der damit verbundenen
Sequestrierung des Vermögens kam es zu einer viel längeren Irrfahrt ins
konservativ gebliebene Ausland, zu einer eigentlichen Odyssee, die von 1847

bis 1857 dauerte, was von der üblichen Geschichtsschreibung vornehm
verschwiegen wird. Anfänglich erfüllte den Flüchtigen noch eine gewisse Hoffnung

auf eine nachträgliche Intervention der konservativen Grossmächte
Österreich, Frankreich und Preussen, die jedoch bekanntlich am Vorabend
des Revolutionsjahres 1848 ihre eigenen Sorgen hatten. Er suchte deshalb ein
Asyl zunächst im habsburg-österreichischen Machtbereich - zuerst in Bozen
(bei den Benediktinern der Abtei Muri-Gries)32, dann in Innsbruck - auf.
Durch den Sturz Metternichs in Wien (März 1848) bekam diese Zuversicht
einen ersten Stoss, so dass er anderswo in Europa weitersuchen musste. Da er
in katholischen Kreisen wegen seines Widerstands und seiner Niederlage
bekannt und bedauert worden war, versprach ihm u. a. der repräsentative
französische Katholikenführer Montalembert (1810-1870) moralische Hilfe
und materielle Unterstützung. Dann ist es der um die Erneuerung des rhein-
ländischen Katholizismus verdiente Bischof Albert Raess von Strassburg,

Spitze einer grossen Schaar von St. Gallern und andern eine feurige Rede hielt. Er huldigte in
politischer Beziehung der Centralisation, in kirchlicher Beziehung gefährlichen Neuerungen.
Dabei war er von ungestümen Charakter und sein Verstand wurde nur zu leicht von der
Phantasie davongetragen. Später aber kehrte er demütig und aufrichtig zur Kirche zurück und
sagte sich von seinen politischen Verbindungen los. Er war die Zielscheibe der Verfolgung von
Seite seiner ehemaligen Freunde. Christopher Fuchs hatte einen sehr grossen Einfluss auf
mich, zuerst im bösen, nachher in gutem Sinne. Wir blieben Freunde bis in den Tod.» - In
diesem (später niedergeschriebenen) Bekenntnis findet - so meine ich - Siegwarts
folgenschwerer Sinneswandel den prägnantesten Ausdruck, ein Zeichen der Konfessionalisierung,
die ihn mit vielen seiner Zeitgenossen damals von neuem ergriffen hatte.

32 Vgl. auch «Helvetia Sacra» III/l, Bern 1986, 947, und den dort zitierten Aufsatz von Rupert
Amschwand «Constantin Siegwart als Sonderbundsflüchtling in Gries 1847».

19



der die Bitte um ein Asyl (RG III, 978) nicht abwies, sondern ihn und seine
Familie Ende August 1848 nach Rappoltsweiler (Ribeauville) kommen liess
(vgl. Ms. 267ff). Unterwegs hatte Siegwart allerdings noch eine «fünfte
Verfolgung» (RG III, 978) zu überstehen. Sie kam von der Seite des Vororts Bern,
welches von der inzwischen neuen, republikanischen Regierung Frankreichs
eine Deportation des Asylanten in das Innere Frankreichs (etwa Nancy)
verlangte, allerdings ohne Erfolg.

Mit der Bemerkung «an verschiedenen Orten Deutschlands verbrachte
Siegwart mit seiner Familie ein unstätes Flüchtlingsleben bis 1857» (ADB 34,
211) verschweigt Meyer von Knonau die andere Seite der ungebrochenen
Aktivität Siegwarts. Dauernd war er bestrebt, die notwendigen Kontakte mit
einflussreichen Kreisen Deutschlands und der Donaumonarchie aufrecht zu
erhalten und auszuwerten (wie z. B. beim Mainzer «Katholik» und den
«Historisch-politischen Blättern»). Eine weitere Notiz in der Familienchronik
(Ms. 592) verrät uns sogar, dass im Jahre 1851 der preussische König (Friedrich

Wilhelm IV.) ein jährliches Gnadengehalt von «400 Thalern» bewilligt
habe, auf Betreiben von Reg.-Rat Marcus Carsten Nicolaus von Niebuhr
(1817-1860). Der stramm konservative Staatsmann war ein Sohn des
berühmten Gelehrten Barth. Georg Niebuhr (ADB 23, 662-664).

Im Juni 1850 zog Siegwart mit seiner Familie nach Strassburg, 1851 nach
dem preussischen Sigmaringen, 1852 nach Köln, 1853 wieder nach Strassburg.

Erst im Juni 1857 kehrte er wieder in seine Heimat, die Urschweiz, das
Land Uri, zurück, aber nicht nach Luzern! Denn dort «waren die Rachegeister

immer noch wach» (RG III, 980), wie die jahrelangen Prozesse wegen
Landes- und Hochverrats gegen Siegwart persönlich bewiesen. Noch am
21. März 1854 verurteilte ihn das Luzernische Kriminalgericht zu zwanzigjähriger

Kettenstrafe und vertagte den Prozess gegen die übrigen Angeklagten

(E. Bucher). Erst im Jahre 1861 wurde auf eine Intervention von Ph.-A.
von Segesser hin das noch hängige bundesrechtliche Verfahren durch einen
Parlamentsbeschluss aufgehoben.

In der Zwischenzeit33 des zermürbenden Wartens ist, wie man begreift, das

grosse der Rechtfertigung dienende Werk entstanden, die drei umfangrei-

33 Bei dem immer ausgeprägteren Papalismus Siegwarts überrascht es keineswegs, dass im Jahre
1860 eine vom «Piusverein in Altdorf» edierte anonyme Schrift erscheint unter dem Titel
«Der Papst. Ein Wort an die Katholiken der Schweiz» (Luzern 1860). Deren Autor kann, wie
Peter Stadler in seinem Werk «Der Kulturkampf in der Schweiz» (Frauenfeld und Stuttgart
1984, 148) vermutet hat, niemand anders sein als Siegwart-Müller persönlich, der sich auch
diesmal - im Gegensatz zu Segesser - bedingungslos einsetzt: für den ungeschmälerten
Fortbestand des päpstlichen Kirchenstaates, also wiederum für eine extremistische Lösung wie im
Jahre 1847. - Über die sonstige Aktivität Siegwarts sind wir nur durch eine zufällige Notiz von
H. Gasser in «Kunstdenkmäler der Schweiz, Uri», Bd. 2, 1986, 123/4, orientiert, sowie einen
im Geschichtsfreund 18 (1862) 36-69 publizierten Aufsatz «die Edeln von Attinghausen».
Dies zeigt mit aller Deutlichkeit, dass ein von der Politik enttäuschter Siegwart sich im Alter
wieder historischen Fragen zuwendet, und wird auch durch die nächste Anm. 34 bestätigt.

20



chen Bände, die bezeichnenderweise den Titel «Der Kampf zwischen Recht
und Gewalt» (von mir immer RG zitiert) tragen. In den zahlreichen als

historische Belege gegebenen Dokumenten34 bewährt er sich als gewandter
Advokat, aber auch als scharfsinniger und unermüdlicher Kämpfer, der sich
für seine Überzeugung - ob Ideologie oder Glaube - konsequent einsetzte. In
Kauf nehmen müssen wir allerdings auch die Kehrseite: eine aussergewöhn-
liche Selbstsicherheit und Selbstherrlichkeit, welche die Meinung und den
Rat anderer selten respektierte, was sich beispielsweise auch im Verhältnis
zu Segesser und Meyer gelegentlich deutlich manifestierte. Auch Segesser

erblickt eine Ursache des Siegwartschen Misserfolgs in einer Politik, «die
sich mit lauter Mittelmässigkeiten zu umgeben pflegte, um desto ungestörter
allein regieren zu können. Solche mittelmässigen Leute sind ergeben, solange
es gut geht; geht es einmal schlimm, so sind sie ihrer Natur nach feige und
lassen den im Stich, in dessen Glanz sie sich in guten Tagen sonnten.»
(Briefwechsel ULI 15 vom 1. 8. 61). Was ihm trotz gelegentlichen Hinweisen
auf die geschichtlichen Traditionen abging und ihn auch die Zeichen seiner
eigenen Zeit missachten liess, war die Einsicht in den unwiederbringlichen
Untergang der alten - ihm so lieb gewordenen - dreizehnörtigen Eidgenossenschaft

mit allen damit verbundenen Folgen: dass es neben den alten Orten
(darunter den sog. katholischen) nun eben auch fast ebensoviel neue Kantone

von völlig anderer Bevölkerungsstruktur gab. Schon konfessionell waren

sie grösstenteils gemischt, paritätisch, also gerade deshalb zu einer
unbedingten Toleranz innerhalb des eigenen Kantons verpflichtet. Solches war
aber für den Urschweizer etwas Unerhört-Neues, war er doch davon
überzeugt, dass es der alten - in zwei Hälften (Corpus evangelicum / Corpus
catholicum) konfessionell gespaltenen Eidgenossenschaft35 - völlig fremd
sei. Was zur Zeit der Kappeier- und Villmergerkriege noch möglich gewesen,
war 1847 nicht mehr denkbar.

Weil Siegwart dies als Kind seiner Zeit - mit vielen andern - nicht sehen

wollte noch sehen konnte, verfiel er 1847 auf jenen eigenwilligen (dem
Kriegsrat möglicherweise nur indirekt anvertrauten) Plan einer Neuvertei-

34 Der historische Wahrheitswert der Siegwartischen Dokumentation musste allerdings im ein¬

zelnen noch überprüft werden, was wir uns natürlich versagen müssen, nach den Kriterien,
wie sie die moderne Forschung (Feller-Bonjour, «Geschichtsschreibung der Schweiz» II,
1. Aufl., 659, 2. Aufl., 653ff.) aufstellt. - Den Wert und die Auswahl der entsprechenden
Quellen scheint Constantin Siegwart-Müller in den letzten Jahren seines Lebens geahnt zu
haben, als er sich - für uns überraschend - um eine Edition von römischen und venezianischen

Quellen zur Reformationsgeschichte der Schweiz - wohl im Anschluss an Riffels

genannte Reformationsgeschichte! - zu kümmern begann. Aber erst nach Siegwarts Tod
erscheinen sie im «Archiv für die schweizerische Reformationsgeschichte», hrsg. «Aus den
hinterlassenen Schriften des Schultheiss Siegwart-Müller» im Bd. 2, Freiburg i.Br. 1872,

537-545.
35 Wichtiger als der verbale Ausdruck ist die historische Realität selbst, die im 17. und 18.

Jahrhundert ausser der gemeineidgenössischen Tagsatzung in Baden zwei Sondertagsatzungen

kennt: der reformierten Stände in Aarau und der katholischen Bundesglieder in Luzern,

21



lung des schweizerischen Territoriums im Falle eines Sieges des Sonderbundes:

Aufteilung des Aargaus und des Glarnerlandes, Reduzierung des
übermächtigen Kantons Bern durch die Abtrennung des Berner Jura (eines Kantons

Pruntrutt als Vorläufer des erst 130 Jahre später entstandenen Kantons
Jura!) und des Oberlands, um dadurch eine direkte Verbindung des
Jurakamms via Freiburg mit der katholischen Alpenkette zu schaffen. Andrerseits

wollte der Plan die unmittelbare Verbindung zwischen Bern und Zürich
durch den um Teile des Aargaus vergrösserten katholischen Vorort Luzern
wirksam unterbinden, um nur das Wichtigste zu nennen. Zum besseren
Verständnis dieses kühnen Projekts ist aber unbedingt das zu berücksichtigen

und zu bedenken, was Siegwart selbst in seiner Familienchronik (Ms.
149) an einer wahrhaft entscheidenden Stelle bemerkt:

«Im Jahre 1847 ging ich nochmals mit meiner Familie nach Seelisberg, um mich von den
unsäglichen Mühen und Sorgen meines Geschäftslebens zu erholen. Justine war in Beuer-
berg36, Alfred, Ernst, Constantin und Paul waren bei uns. Ich hatte mir vorgenommen, auf
Seelisberg meine im Jahre 1841 in Altdorfbegonnene Biographie fortzusetzen. Allein es blieb
bei dem Vorsatze. Meine Hauptbeschäftigung auf Seelisberg war die Lesung des Buches
<Caspar Ryffels Christliche Kirchengeschichte neuester Zeit. Dritter Band, Ursprung, Fortgang

und Vorbereitung der grossen Glaubensspaltung ausserhalb Deutschlands. Insbesondere
der Zwinglianismus in der Schweiz>. Der Verfasser hatte mir dieses Buch37 mittels eines
schmeichelhaften Schreibens vom 21. Jänner 1847 geschenkt. Ich hatte aber in Luzern keine
Zeit gefunden, es zu lesen. Mit steigender Aufmerksamkeit las ich die Geschichte der
schweizerischen Reformation und fand darin eine ganz auffallende Ähnlichkeit mit den Zuständen
der jetzigen Zeit. Ich fand, dass die Katholiken von den Protestanten unabhängiger gemacht
werden sollten, wenn erstere ihrer Rechte und ihrer Freiheit froher werden möchten. Darum
entwarf ich eine neue Einteilung nach Confessionen. Diese auf Papierfetzen hingeworfene
Einteilung wurde mir später als Landesverrat angerechnet. Noch heutzutage beharre ich bei
der Meinung, dass den Katholiken in der Schweiz nie Gerechtigkeit wird wiederfahren,
solange sie nicht durch eine Gebietsteilung von den Protestanten unabhängig gemacht werden.

Zur Ruhe und Wohlfahrt der Schweiz bedarf es freilich noch mehr, was nicht in diese
Hauschronik gehört.»

Wer dank den Angaben von F. Büsser («Das katholische Zwinglibild»,
Zürich 1968, 282ff.) einen Blick in das Werk dieses katholischen
Kirchenhistorikers und gleichzeitig eines Professors am Priesterseminar Mainz wirft,
lernt nicht nur den genauen Namen des Autors - Kaspar Riffel - und sein
übriges Leben (1807-1856; ADB 28, 606f.) näher kennen38, sondern versteht

worauf ich selbst schon im Wettstein-Werk (J. Gauss, A. Stoecklin, «Bürgermeister
Wettstein», Basel 1953, 99ff.) hingewiesen habe.

36 Die Tochter Justine lebte damals in einem von Salesianerinnen geleiteten Töchterpensionat
in Oberbayern, östlich des Starnberger Sees.

37 Der genaue Titel lautet: «Christliche Kirchengeschichte der neuesten Zeit von dem Anfange
der grossen Glaubens- und Kirchenspaltung des 16. Jahrhunderts bis auf unsere Tage»,
3 Bände, Mainz 1841-1846. Schon der erste Band hatte 1841 «im protestantischen Lager
einen wahren Entrüstungssturm hervorgerufen» (Wetzer-Welte, Kirchenlexikon, 10, 1897,
1201/3).

38 Fehlt in der neuesten Auflage des LTK, Bd. 8 - dagegen weitere Angaben bei W. Kosch
«Das katholische Deutschland. Biographisch-bibliographisches Lexikon», 25. Lieferung,
Sp. 3980/81, und in dem schon erwähnten Kirchenlexikon von Wetzer-Welte.

22



auch seine gegenreformatorische Grundtendenz, stand Riffel doch in engem
Kontakt mit dem militant katholischen Mainzer Kreis (vgl. F. Schnabel,
«Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert», IV, 1937, 74ff). Durch die Lektüre

des umfangreichen (706 Seiten!) dritten Bandes der Riffeischen
Reformationsgeschichte, die ihm persönlich dediziert worden war, fühlte sich
Siegwart im Schicksalsjahr 1847 begreiflicherweise in seiner eigenen politischen

Haltung bestärkt. Freilich scheint auch er auf ein erhofftes Eingreifen
höherer, das Politische übersteigender Mächte mit dem dunkeln Wort
hinzudeuten: «Zur Ruhe und Wohlfahrt in der Schweiz bedarf es freilich mehr,
was nicht in diese Hauschronik gehört.»

Diese nur der Hauschronik - wohl zwischen 1852 und 1857 - anvertrauten
Äusserungen zeigen mit aller Deutlichkeit die letztlich doch religiöse
Motivation39 seiner bis heute so umstrittenen Politik. Man mag die Richtigkeit
der Sonderbundspolitik mit guten Gründen bezweifeln, hat aber ihren Ernst
zu-respektieren. Begreifen lässt sich dieser Ernst wohl nur auf dem Hintergrund

einer auch im 19. Jahrhundert kaum bewältigten Auseinandersetzung
zwischen einem freiheitlich-pluralistischen und einem autoritär-monolithischen

Katholizismus. Während seines ganzen Lebens religiös und politisch
zwischen den Extremen des Radikalismus und Integralismus hin und her
gerissen, ist Constantin Siegwart-Müller neben vielen seiner Zeit- und
Leidensgenossen nur ein besonders markantes und denkwürdiges Beispiel der
vielfältigen noch wenig erkannten und erforschten Spannungen innerhalb
der katholischen Bewegung des 19. Jahrhunderts40.

Zuerst von Alfred Stern im «Anzeiger für Schweizerische Geschichte»
(Bd. X, 1909, 400-401) veröffentlicht, sollte die heute im Luzerner Staatsarchiv

liegende Aufzeichnung, später mehrfach (z. B. durch E. Bonjour, «Die

39 E. F. J. Müller-Büchi weist in seinem Aufsatz «Religion und Politik» («Schweizer Rundschau»,
47. Jg., 1947, 242ff.) mit Recht auf das Risiko einer unbedachten «Politik aus dem Glauben»
hin, einer im 20. Jahrhundert in der Auseinandersetzung mit einer glaubenslos gewordenen
Parteipolitik verwendeten Formel, der gerade Siegwart-Müller und Jos. Leu in ihrer politischen

Aktivität praktisch folgten, ohne der zugrundeliegenden Realität, der modernen
Eidgenossenschaft des 19. Jahrhunderts, gebührend Rechnung zu tragen.

40 Statt für alle (nicht nur die luzernischen) Katholiken zur Integrationsfigur zu werden, er¬

reichte Siegwart gerade des Gegenteil mit der von ihm verfügten Berufung der Jesuiten nach

Luzern. Die Gegensätze innerhalb der katholischen Bevölkerung verschärften sich in der
Folgezeit nur noch mehr. Sieht man von Burkhard Leu einmal ab, so verstummten zwar
manche liberalen Geistlichen vor der Öffentlichkeit immer mehr. Dass die innerkatholische
Auseinandersetzung auch nach dem Sonderbundskrieg weiter ging, ja sich zu einer eigentlichen

Polarisation zwischen den extremen Positionen - Radikalismus der einen und
Ultramontanismus der andern Seite - zunehmend verschärfte, beweist die Entwicklung der späteren

Jahre, die Siegwart erlebte, in dem hier nicht mehr zu erörternden Kulturkampfund der
Bildung eines schweizerischen Altkatholizismus mit Eduard Herzog, dem Neffen von
Stiftspropst Leu, als Bischof eines nationalstaatlich gemeinten Bistums. Wieviel liberale oder als

liberalverdächtige Geistliche (und Laien!) einem im weitesten Sinne verstandenen Liberalismus

innerlich aber dennoch irgendwie treu blieben - ohne selber die alte Kirche zu verlassen

-, lässt sich beim heutigen Forschungsstand wohl kaum ausmachen.

23



Gründung des Schweizerischen Bundesstaates», Basel 1948, 226-230; E.
Bucher, «Geschichte des Sonderbundskrieges», 1966, 20-23) nachgedruckt, das
Urteil der heutigen Historiker über Constantin Siegwart-Müller massgeblich
und zwar in einem ungünstigen Sinne beeinflussen. Schon die Aufzählung
seiner verschiedenen Einzelvorschläge liess ihn in einem fatalen Licht - als
unverbesserlichen katholischen Föderalisten und Extremisten erscheinen,
einzig bedacht auf die Behauptung und Erweiterung der katholischen
Belange und Positionen unter Führung des katholischen Vororts Luzern. Wer
über derartige Perspektiven sich heute mit Recht entsetzt, darf nicht übersehen,

dass es sich schon damals um eine Art Fluchtburg oder, modern
ausgedrückt, um ein Reduit handelte, geboren aus der Angst und getragen vom
Willen zum Überleben, zum Widerstand - wie im Jahre 1940. Mit dem
gewaltigen Unterschied, dass das eine nur der katholischen Sache, das andere
aber dem Überleben der ganzen Eidgenossenschaft dienen wollte.

Gemeinsam fehlte nicht nur Constantin Siegwart-Müller, sondern allen
seinen Zeitgenossen, Freunden wie Gegnern aus allen Lagern und Konfessionen,

wohl das Eine, das damals noch undenkbar und unfassbar schien. Ich
meine die Möglichkeit einer die Konfessions- und Kirchengrenzen
überschreitenden Ökumene. Dass Siegwart dies damals ebensowenig wie seine
Miteidgenossen ahnen konnte, darin liegt die eigentliche Tragik der damaligen

Zeit.

///. Die Tragweite

Um die Tragweite des Übergangs vom liberalen zum ultramontanen
Katholizismus zu ermessen, ist es notwendig, zunächst einmal die Reichweite
der im 19. Jahrhundert polemisch verwendeten Begriffe abzugrenzen. Beiden

ist gemeinsam das formulierte Ziel. Wie weit geht die Freiheit, die der
liberal Gesinnte meint? Wie weit reicht der Bereich der Religion und Kirche,
für den sich der sogenannte Ultramontane einsetzt? Dazu kommt noch der
ebenso vieldeutige Begriff der Konservativen und des Konservatismus. Was
wollen denn sie mit ihrem ebenfalls strittigen Anliegen des Schutzes der
ererbten Werte der Tradition, der Religion, aber auch der bestehenden
Ordnung auf allen Gebieten, welche die Konservativen vor und nach 1815 von
neuerungsüchtigen, subversiven, ja revolutionären Kräften bedroht sehen?

Was man so gerne übersieht, aber gerade im Blick auf die so wechselvolle
persönliche Entwicklung von Siegwart immer wieder beobachtet, ist die
enge, unzertrennliche Verbindung der Schweiz mit dem übrigen Europa,
nicht nur wirtschaftlich, politisch und staatlich, sondern auch kulturell und
geistig/geistlich. Siegwart erfuhr, so scheint es mir, besonders intensiv die
Einwirkung und den Sog der beiden ideellen Mächte und Kräfte, die sich
auch nach 1815 um die Seele der Europäer stritten: die seit der Aufklärung
mächtig gewordene Idee der Freiheit und des damit verbundenen Fort-

24



Schrittes - und andrerseits die Überzeugung von der Notwendigkeit einer
stabilen, von der Natur und von Gott gesetzten universalen Ordnung, die zu
verteidigen als heilige Pflicht - wir denken etwa an die Heilige Allianz der
damaligen Grossmächte - den Menschen «guten Willens», wie es schon
damals hiess - erschien.

Letzten Endes ist beides zurückzuführen auf die Auswirkungen der
Romantik, die als grosse, ganz Europa auf allen Gebieten erfassende Bewegung
auch die schweizerische Entwicklung im 19. Jahrhundert stärker beeinflusst
hat, als man gewöhnlich annimmt. Sie suchte ja alle geistig-literarische
Strömungen, die im 18. Jahrhundert zum absoluten Staat, zum philosophischen
Rationalismus, zur vernünftigen Theologie im Widerspruch gestanden hatten,

in sich aufzunehmen und schöpferisch zu gestalten. Ihre Vertreter hatten
sich mit diesem Erbe auf ihre Weise auseinanderzusetzen und um eine neue,
wie ihnen schien, bessere Ordnung zu bemühen, einen Ausgleich zwischen
Tradition und Revolution (unter Berücksichtigung der sich ankündigenden
Industrialisierung) zu schaffen. Der Kürze halber beschränken wir uns hier
auf jene Persönlichkeiten, die innerhalb der religiösen Bewegung der
Romantik eine entscheidende Rolle gespielt haben. In die Zeit, in der Siegwart
geboren wurde, fällt der Übergang von der Früh-Romantik zur Hoch- und
Spät-Romantik. In diesen Jahren distanziert man sich immer mehr vom
Heidnisch-Antiken und wendet sich dem Christlich-Mittelalterlich-Nationalen

zu.
In Frankreich musste man in erster Linie F. R. Chateaubriand (1768—

1848) nennen, dessen 1802 erschienenes Werk «Le genie du christianisme»
Epoche machte, gefolgt von La Mennais (1780-1860), Lacordaire (1802—

1861), Montalembert (1810-1870). In Deutschland sind es ein Goerres
(1776-1848), ein Clemens Brentano (1778-1842), die eine ähnliche
Entwicklung vom Kinderglauben über die Revolutionsideale zur Kirchentreue
in den Jahren 1805 bzw. 1817 zurückführte.

Was alle Romantiker - ob katholisch oder evangelisch - bewegte, war «die

Sehnsucht, das Verlangen nach dem Ganzen, nach dem Allumfassenden, im
Gegensatz zu dem zerstückten und zerteilten Wesen der Welt» (K Joel). Dass
sie in besonderer Weise unter der Zerklüftung der Christenheit litten,
überrascht keineswegs. Wir denken etwa an führende Gestalten aus dem katholischen

Raum, wie die Philosophen Schelling (übrigens den Würzburger
Hochschullehrer Siegwart-Müllers Joh. Jakob Wagner (1775-1841)
beeinflussend) und Franz von Baader41, den Regensburger Bischof Joh. Michael
Sailer (1751-1832), dessen Ideen auch in der katholischen Schweiz Anklang
fanden. Auf protestantischer Seite wären zu nennen die beiden Brüder
Friedrich und A. W. Schlegel, die zusammen mit Overbeck und dem
Staatsrechtler Joh. Adam Müller katholisch wurden. Unter den Romantikern, die
41 Der einflussreiche Religionsphilosoph lebte von 1765-1841. Vgl. die neuesten Angaben von

TRE 5, 64-67.

25



ihre protestantische Tradition nicht verleugneten, hat wohl keiner die
romantische Sehnsucht treffender und überzeugender formuliert als Novalis
(Friedr. Hardenberg) im denkwürdigen, 1799 verfassten, aber erst 1826
gedruckten Fragment «Die Christenheit oder Europa»42.

Wenn man diese vielfältigen sich durchkreuzenden Einflüsse überblickt
und bedenkt, versteht man viel leichter die merkwürdige Tatsache, dass
lange vor der in der Schweizergeschichte als liberale «Regeneration» gewürdigte

Periode etwas anderes im übrigen Europa im Entstehen und Werden
war: der durch Aufklärung und Revolution schwer getroffene Katholizismus
erlebte eine Art von Wiedergeburt. Er begann sich von seiner Ohnmacht
langsam zu erholen, war bereit sich in einer weitgehend veränderten Welt
neu einzurichten, ohne aber bei einem derartigen Aggiornamento seine
eigene Identität aufgeben zu wollen. Aber gerade weil diese Erneuerung oft von
Laien (mit zwei verschiedenen Seelen - einer liberal-fortschrittlichen und
einer traditionell-konservativen - in der Brust) eingeleitet und getragen
wurde, musste man die Vielfalt der Meinungen, die Betonung von
Unterschieden innerhalb derselben kirchlichen Gemeinschaft in Kauf nehmen,
was den Kirchenleitungen oft missfiel. Ja man hatte sich schliesslich mit
einer offenen, unversöhnlichen Polarisation der Gegensätze abzufinden,
welche bekanntlich nicht nur kirchenpolitisch die katholische Bewegung im
19. bis tief hinein ins 20. Jahrhundert begleiten und belasten sollte.

Gerade im katholischen Vorort Luzern hatte diese Auseinandersetzung
zwischen den liberalen durch den Konstanzer Generalvikar Wessenberg
beeinflussten Geistlichen (z.B. Stadtpfarrer Thaddäus Müller, 1763-1826)43
und dem konservativ gesinnten «Theologendreigestirn Luzerns», nämlich
J. H. A. Gügler (1782-1827)44, Franz Geiger (1755-1843)45 und Jos. Widmer

42 An Novalis, den der junge Troxler in Jena kennen und schätzen gelernt hat, erinnert übrigens
eine unter dem Namen Troxlers veröffentlichte Schrift «Stimme eines Todten oder die wahre
politische Versöhnungslehre gewidmet allen Eidgenossen von Novalis», Rapperswyl 1833
(verzeichnet von E. Spiess, I. c. No. 64). Dem Abdruck einer vom Luzerner Politiker Franz
Xaver Keller (1772-1816) über die Ursachen der herrschenden Zwietracht zwischen Stadt-
und Landbürgern im Jahre 1800 vorgelesenen Abhandlung schickt Troxler folgende Worte -
aufgrund der eigenen in Luzern und in Basel gesammelten Erfahrungen - voraus, die für
Troxler charakteristisch scheinen:«... Das Hochland Europas, dessen Urgebirge zum Himmel
ragen und im Mittelpunkt der Erde wurzeln, kennt keine solche seichte und flache Mittel-
mässigkeit, keine todte Indifferenz. Die Freiheit will den Widerstreit und der Kräfte reges
Spiel, aber freundlich gebunden, nicht in feindlichem Zwist und Hader.»

43 P. Meyer von Schauensee in ADB 22, 675-677.
44 J. B. Villiger in LTK 4, 1265. Güglers Schrift «Geist des Christentums und der Literatur im

Verhältnis zu den Thaddäus Müllerschen Schriften», 1810, gilt als «das erste Stück einer
echten theologischen Romantik» (R. Geiselmann). Sehr aufschlussreich ist übrigens die
Dissertation (Freiburg i. Ü. 1980) von Philipp Kaspar, «Alois Gügler 1782-1827. Ein bedeutender
Luzerner Theologe im Spannungsfeld von Aufklärung und Romantik», Schüpfheim 1977.

45 Neben Villiger (LTK 4, 606) ist zu beachten der hervorragende Beitrag von Nikolaus Wicki
über Geiger in der Festschrift für Gottfried Boesch, Schwyz 1980, 291-305, in dem auch auf
die Einflüsse des französischen Traditionalismus hingewiesen wird.

26



(1779-1844)46 längst begonnen. Diese lehnten zwar eine veraltete Scholastik
deutlich ab, bekämpften aber scharf die Aufklärung und ihren Rationalismus.

In dieser Atmosphäre hatte auch ein Constantin Siegwart-Müller zu
leben. Geiger und Gügler lebten ja noch zu Beginn der vierziger Jahre
zusammen mit ihm in Luzern. Schwer fassbar, aber doch abzuklären wäre ihr
Einfluss - direkt oder indirekt - auf den Gesinnungswandel des Politikers,
von dem wir nicht einmal wissen, ob er ihre Schriften gelesen habe.

In einem solchen Wirrwarr der Ideen und Tendenzen hatte der 1801

geborene Constantin Siegwart-Müller sich zurechtzufinden und zu entscheiden.

Gerade ihm fiel dies besonders schwer und vertiefte die Zwiespältigkeit
seines Wesens, die, wie wir noch sehen werden, ihm zeitlebens mehr Feinde
als Freunde eintrug47. Wechselvoll waren ja schon seine Jugendjahre! Zuerst
in der Geborgenheit eines katholischen Pfarrhauses (Seelisberg), dann durch
einen Bildungsweg (Altdorf, Luzern, Solothurn, Würzburg und Heidelberg),
der ihn immer mehr fremden, auffrischend-gefährlichen Einflüssen preisgab,
bis er schliesslich - wie er später selbst reumütig gesteht - seinen katholischen

Glauben verlor. Dies hatte seinen Grund: Wohl hatte das kirchliche
System seit der Gegenreformation für einen ergebenen klerikalen
Nachwuchs gesorgt und ihn ebenso ängstlich wie sorgfältig überwacht, dabei aber
die nicht zu einem geistlichen Beruf bestimmte junge Generation künftiger
Laien sträflich vernachlässigt, die später besonders heftig konfrontiert wurden

mit den Neuerungen ihrer Zeit. Der Aufklärung gegenüber hätte die
Amtskirche nicht nur mit Warnungen, Drohungen und Verurteilungen
reagieren müssen. Sie hätte sich auch auf eine echte Auseinandersetzung mit
neu auftauchenden Problemen einlassen müssen48.

Dass dies weitgehend versäumt oder verdrängt worden war, erfuhr der
junge Siegwart schon während seiner Studienzeit an den Universitäten

46 J. B. Villiger in LTK 10, 1094/5.
47 Sie manifestierte sich gerade in religiöser Hinsicht, wie E. Ruf in ihrer beachtenswert kriti¬

schen Dissertation (S. 61) schon festgestellt hat für das Jahr 1826: «Zum ersten vermeinte er,
die Religiosität weit hinter sich gelassen zu haben und mit vollen Segeln ungehindert aufdem
offenen Meer dessen zu fahren, was er für die Freiheit hielt... Zum zweiten natürlich hatte
Siegwart seinen Glauben nicht eigentlich verloren. Er konnte ihn mit Füssen treten, verleugnen,

ignorieren, aber nicht ausrotten.» Für etwas später bemerkte E. Ruf (S. 67): «Dass seine

Frau Josefine Müller seit 1827 in dieser religiösen Entwicklung eine entscheidende Rolle
spielt, gesteht er selbst deutlich: <Durch den Umgang mit Josephine Müller begann meine

religiöse Umkehr. Sie brauchte jedoch viel Zeit und machte sich erst nach und nach>». Vgl.
RG I 30.

48 Wie verhängnisvoll sich dies auch an der Basis der Kirche auswirken musste, konnte Siegwart
in Altdorf selbst im Jahre 1832 noch wahrnehmen, wie er an Fellenberg schreibt: «Von Staatsund

Rechtswissenschaft haben alle zusammen keinen Begriff. Um aber dennoch den Glanz
ihrer Weisheit nicht zu verlieren, verkleinern sie bei jeder Gelegenheit diejenigen, welche der

Bildung das Wort zusprechen, und stellen sie als Feinde der Religion und gesetzlichen
Ordnung dar, so dass das Volk sie preise als weise Häupter... Die Pfaffen, von Beruf und Bildung
gleich dumm und gleich stolz, wirken kräftig mit. Der fortwährende Inhalt ihrer Predigten
besteht in Schmähungen gegen die Aufklärung.» «Polit. Rundschau», 1948, 110.

27



Würzburg (1823/5) und Heidelberg (1825) direkt oder indirekt, sei es seitens
seiner damaligen Hochschullehrer oder seitens seiner Kommilitonen (u. a.

Curti) aus der Schweiz, die nach ihrer Rückkehr wie er unter dem Druck der
Restauration litten und sich auch politisch für mehr Freiheit gegenüber dem
damaligen restaurierten Obrigkeitsstaat ihres Heimatkantons einsetzten. Als
liberale Politiker aktiv geworden, erzwangen sie seit 1830 den Übergang von
der Restauration zur Liberalisierung mancher Kantonsverfassungen im
Sinne einer repräsentativen Demokratie.

In solchen Zusammenhang gehört der politische Aufstieg von Constantin
Siegwart-Müller in Luzern, das seit 1830 liberal regiert wurde. Als intelligenter

und eifriger Parteigänger wuchs sein Einfluss von Jahr zu Jahr, bezog sich
zuerst auf Forderungen des politischen Liberalismus, geriet aber seit dem
Erscheinen der Enzyklika «Mirari vos» des Papstes Gregor XVI. (1832) in
Konflikt mit der römischen Kirche. Sie hatte ja, ohne La Mennais, den
Wortführer der französischen Katholiken liberaler Prägung mit Namen zu
nennen, den Liberalismus als Ganzes, den «Wahnsinn, allgemeine
Gewissensfreiheit zu fordern» aufs schärfste verurteilt. Da wurde auch dem
Constantin Siegwart - zusammen mit seinem geistlichen Gesinnungsgenossen
Christopher Fuchs, dessen «kirchenreformatorische Ansichten» er bekanntliche

teilte - endlich völlig klar, dass man sich gegenüber dem hintergründigen
römischen Zentralismus im Namen der Freiheit zur Wehr setzen müsse,

so gut wie die ausländischen Katholiken gegenüber ihrem Obrigkeitsstaat.
Jetzt erst wurde auch er der Solidarität inne, die alle liberalgesinnten

Menschen in Europa - ob kirchentreu oder nicht - miteinander verband.
Man erinnere sich nur an Montalemberts berühmtes Wort «Freiheit für alle
und in allem» (LTK 7, 577).

Dass aber auch auf der Gegenseite eine ebenso zur Abwehr und zum
Gegenschlag bereite Solidarität der konservativen Mächte im Grossen und
Konservativer im Kleinen existierte, für die eine gegenseitige Unterstützung
selbstverständlich war, konnte ihm auf die Dauer nicht verborgen bleiben. Er
wird sie selbst nach seiner Kehrtwende wegen ihrer politischen Konsequenzen
in Anspruch nehmen müssen, voller Vertrauen auf ihre Wirksamkeit. Aber
1833/4 denkt und handelt er noch anders. Sonst hätte er ja an den bekannten
staatskirchlich gerichteten Badener Artikeln der sieben «regenerierten», liberal
regierten Kantone (BE, SO, LU, BL, AG, TG, SG, zunächst ohne die rein
reformierten Kantone ZH und SH) nicht mitarbeiten können. Wahrscheinlich
hat sein Freund Ch. Fuchs sogar einen ersten Entwurf beigesteuert. Erst die
Verdammung dieser 14 Artikel durch den Papst im Jahr 1835 wird bei den
Schweizer Katholiken (aber nicht allen!) in den folgenden Jahren einen
Umschwung der Stimmung herbeiführen, ohne allerdings auf die Dauer die Krise
selbst lösen zu können (HBLS 1, 526), sowie Hd. Schw. Gs. 2, 936/7).

Der Idee der Freiheit bleibt er - so scheint es mir - auch noch später, nach
seinem von den Liberalen als Fahnenflucht und Verrat verfemten Übertritt

28



ins gegnerische Lager der sog. Konservativen irgendwie treu, nur ist es jetzt
ins Politische gewendet, die Idee einer uralten unbeschränkten, unverzichtbaren

Souveränität der einzelnen dreizehn Orte, garantiert durch den
Bundesvertrag von 1815. Ebenso glaubte er auch an Unverletzbarkeit und Freiheit

seiner Kirche, deren Existenz durch keinerlei politische Eingriffe
erschwert werden dürfe. Das führe ja zu einer Gefahr für den christlichen
Glauben überhaupt - angesichts des aufkommenden Atheismus.

Wie sehr sich in dieser Überzeugung Siegwart und Montalembert einig
waren und über die Katastrophe von 1847 hinweg einig blieben, zeigt ein
Blick auf den in der heutigen Schweiz praktisch unbekannt gebliebenen
«Discours concernant les affaires de Suisse», den Montalembert am 18.

Januar 1848 (also noch vor der Februarrevolution) vor der Pairkammer als
einflussreicher Pair hielt, der noch im selben Jahr gedruckt (bei Attinger in
Neuenburg und gleichzeitig in Paris) erschien. Darin kommt nicht nur seine

Bestürzung über den Ausgang des Krieges zum Ausdruck, sondern auch die
Empörung über die Konfiskation bzw. Sequestrierung des Siegwartschen
Vermögens durch seine aus begreiflichen Gründen erbittertsten Gegner,
nämlich die siegreichen Luzerner Liberalen. Überraschenderweise macht er
aber die siegreichen Radikalen gerade für die Zerstörung nicht nur der
religiösen, sondern auch der Freiheit überhaupt verantwortlich.

Jetzt begreift man besser Siegwarts Hinweis (Ms. 230, 248-251) auf die
finanzielle Unterstützung, die Montalembert, der Führer der liberalen
Katholiken in Frankreich, dem gestürzten und flüchtigen Constantin Siegwart-
Müller im Winter 1847/48 zusagte, auch wenn wir nicht wissen, ob und in
welchem Umfange sie überhaupt jemals eingetroffen ist. Freilich kam nach
dem Umsturz in Frankreich durch die Februarrevolution nur ein geringer
Teil der von den französischen Katholiken gesammelten Gelder (54000
Gulden) direkt in Siegwarts Hände.

Das freundschaftliche Verhältnis zwischen Montalembert und Siegwart,
das noch genauer untersucht werden musste, ist ein sprechender Beweis für
die Sympathie und die Solidarität, die damals sowohl bei Konservativen als

auch Liberalen lebendig war und zu gegenseitiger Unterstützung der
Gesinnungsgenossen im Falle der Not zwang. Sie überschritt die Staatsgrenzen und
verpflichtete gegebenenfalls sowohl die Regierungen als auch die einzelnen
engagierten Menschen. Solidarität wuchs auch innerhalb des europäischen
Katholizismus, der von neuem lebendig und sensibler als früher geworden
war, gerade weil man den Sonderbundskrieg in der Schweiz primär als

Konfessionskrieg ansah und dabei übersah, dass es für die Mehrheit der Schweizer

um etwas anderes ging, nämlich um die Stärkung des Bundes.
Mitten im Geflecht dieser sich auf den verschiedensten Gebieten

durchkreuzenden und durchdringenden Tendenzen hatte sich Siegwart in den
vielen Jahren vor und nach seiner «Konversion» zu bewähren. Freunde, die
ihn umwarben, und Gegner, die ihn bekämpften. Um eine Entscheidung

29



konnte er sich jeweils kaum drücken, auch wenn jede Option ihre
entsprechenden Opfer verlangte, so den Bruch mit alten Kameraden wie Robert
Steiger, der ja anfänglich Siegwarts Familie auch ärztlich betreut hatte. Aus
dieser Freundschaft wurde bekanntlich später eine bittere Feindschaft mit
allen ihren Folgen - um nur dieses einzige Beispiel zu nennen (Ms. 69).

Zwischen Widerstand und Anpassung (um einen modernen Ausdruck zu
gebrauchen) schwankte sein Verhältnis zur katholischen Kirche, die sich
unter dem Einfluss der Romantik langsam zu erholen begann und auf alle
Schichten der katholischen Bevölkerung - mit sehr unterschiedlichen Mitteln

- grösseren Einfluss gewann. In Frankreich wie in Deutschland trugen
gerade Laien wesentlich zu dieser Wiedergeburt bei. Organisatorisch getragen

wurde sie allerdings von der Amtskirche, von den Bischöfen und einem
teilweise noch liberal gesinnten Klerus. Dies alles geschah unter dem
wachsamen Auge und dem wachsenden Druck der römischen Zentrale der Päpste,
welche die wissenschaftliche Arbeit und Forschung der katholischen Theologen

und Philosophen argwöhnisch beobachteten, verfolgten, immer in-
transigenter wurden, selbst in Fragen, die ausserhalb des kirchlich-religiösen
Bereichs lagen. Sie stiessen deshalb nicht nur aufden Widerstand der auf ihre
Hoheitsrechte eifersüchtigen staatlichen Behörden, sondern erregten auch
bei den einzelnen Gläubigen der Basis Zweifel und Gewissensnöte.

Dies traf auch auf Constantin Siegwart-Müller zu. Auch er wurde hin- und
hergerissen zwischen Liberalität und Kirchlichkeit - ähnlich seinem
Gesinnungsgenossen Montalembert, der die Gegensätze wenigstens verbal mit der
Parole «Dieu et liberte» zu überdecken verstand, während Siegwarts Politik
an den Gegensätzen zerbrach. Gewiss bekam der echt christliche Glaube bei
vielen christlichen Kirchen und Konfessionen auch in der Schweiz wieder
mehr Gewicht, aber vertiefte und verstärkte gleichzeitig die seinerzeit durch
die Aufklärung etwas gemilderten konfessionellen Unterschiede49 von
neuem, und zwar um so kräftiger, je mehr man sich der eigenen konfessionellen

Identität bewusst werden wollte. Im Zeichen einer neuen Konfessio-
nalisierung betonte man wieder das Trennende auf Kosten des Gemeinsamen

im christlichen Glauben. Auf katholischer Seite besorgten dies die
Bischöfe und der Papst, betonten noch mehr als früher die traditionelle
Position des Allein-Seins und des Allein-Gangs ohne Rücksicht auf die eigenen

Gläubigen und die andersgesinnte Umwelt. Darauf antwortete die
Gegenseite mit einer ebenso leidenschaftlichen, durch Satire und Karikatur
vorgebrachte Gegenkritik, unter Verwendung von üblichen Klischeevorstel-

49 Darüber orientiert jetzt am besten Rudolf Pfister, «Kirchengeschichte der Schweiz» III,
Zürich 1985, 71ff. Dass für die 1762 gegründete Helvetische Gesellschaft gerade «der
konfessionelle Brückenschlag erstes Ziel» sein sollte, betont Ulrich Im Hof in seinem Aufsatz «Die
helvetische Überbrückung des konfessionellen Gegensatzes. Zur Frage der Begegnung
zwischen katholischer und reformierter Schweiz im 18. Jahrhundert» in der Festschrift für Ernst
Staehelin zum 80. Geburtstag, Basel und Stuttgart 1969, 343-360.

30



lungen aus der Aufklärungszeit, übte vehement Kritik speziell an den
Klöstern und Jesuiten. Wie zu erwarten mit einem zwiespältigen Ergebnis: die
liberal gesinnten Katholiken wurden verunsichert, die kirchentreuen Katholiken

jedoch in ihrem angegriffenen Glauben bestärkt und noch weiter in
extrem konservative Positionen gedrängt, weil man hinter der vordergründigen

Kirchenkritik den Atheismus als die eigentliche Gefahr ahnte. Nicht
nur mit politischen, sondern auch andern Mitteln suchte man - und das
wirkte auf die Mehrheit des katholischen Volkes - diese Gefahr zu bannen:
mit Prozessionen und Wallfahrten (Einsiedeln), durch Pflege des Andenkens
an Nikiaus Wolf von Rippertschwand und Jos. Leu von Ebersol.

Aber auch die Gegner suchten die Volksmassen für ihre Sache zu gewinnen,

sie emotional zu packen, sie davon zu überzeugen, dass ihre heiligsten
Güter, die Freiheit und Unabhängigkeit ganzer Völker und einzelner
Menschen, von den dunkeln Mächten der Reaktion bedroht seien, bedroht aber
auch durch den Herrschaftsanspruch einer jesuitisch gelenkten Kirche. Dabei

ging es beiden Teilen, die sich so grundsätzlich bekämpften, um denselben

Grundwert, nämlich dieselbe, aber sehr unterschiedlich interpretierte
Freiheit. Was beide bewegte und in den Kampf trieb, war dieselbe Angst,
dieselbe Furcht, die sie im Grund voreinander hatten. Niemand hat die
Situation besser erkannt und treffender durchschaut als der schon vorhin
genannte Montalembert in seinem schon erwähnten Discours: «Pour moi,
ma conviction est que le plus grand des maux dans une societe politique c'est
la peur... savez-vous quel a ete le principe de toutes nos catastrophes, c'est la
peur...» (S. 32)50.

Zutiefst überzeugt von der Interdependenz zwischen katholischer Religion
und der ungeschmälerten Souveränität des Standes Luzern, wollte sich
Constantin Siegwart-Müller auf das damalige Hauptanliegen einer Mehrheit -
Bundesreform, Stärkung der Bundesgewalt gegenüber den bisher zu
selbständigen Kantonen - deshalb mindestens zunächst nicht einlassen, riskierte
lieber den Bruch mit der Tagsatzungsmehrheit und den Ausbruch des für ihn
und seine Politik verhängnisvollen Sonderbundskrieges. Der Landesverrat,
den ihm seine siegreichen Gegner vorwarfen, ist deshalb nur im Zusammenhang

der damals von allen Beteiligten praktizierten, grenzüberschreitenden
50 Über die Debatte in der Pairkammer (Januar 1848) orientiert ausführlich Sig. Widmer in

seiner Zürcher Phil. I. Diss. 1948 «Sonderbundskrieg und Bundesreform von 1848 im Urteil
Frankreichs», Bern 1948, 11-54, auf die mich E. Vischer aufmerksam gemacht hat. Widmer
selbst bemerkt: «Den rednerischen und parlamentarischen Höhepunkt erreicht die ganze
Debatte nun mit der gewaltigen Verteidigung, die Montalembert für die Sache der alten
<Freiheit>, für den Katholizismus, für den Förderalismus und somit für den Sonderbund in
die Waagschale wirft.» Und etwas weiter unten: «Deutlicher könnte die europäische Bedeutung

der schweizerischen Umwälzung wohl nicht mehr ausdgedrückt werden» (S. 29).
Montalembert selbst unterstreicht seine Ausführungen mit den Worten: «... Ich spreche also hier
nicht für Besiegte, sondern ich wende mich an Besiegte» (Widmer, 29). Dürfen wir hier nicht
an eine direkte Antwort an Siegwart-Müller denken, mit dem er seit dem 11. Dezember 1847
korrespondierte (Ms. 248-251)?

3 Zs. Geschichte 3 1



politischen und gesinnungsmässigen Solidarität (unter die ja auch die beiden

Freischarenzüge fallen) zu verstehen, zu werten, ja vielleicht auch teilweise

zu entschuldigen. Was ihn zu diesem hohen Risiko bewog, war die von
ausländischer Sympathie getragene Hoffnung auf einen weiteren Erfolg der
katholischen Sache wie etwa die bisherigen Erfolge in Belgien oder in
Deutschland.

Nicht zu übersehen ist allerdings eine Erwartung, die er in früheren Jahren
als Liberaler geäussert hatte. Ich meine die schon erwähnten «kirchenrefor-
matorischen Ansichten» aus dem Jahre 1832 (RG I, 331/2). Sie fielen der

Entwicklung, und zwar der eigenen, persönlichen Entwicklung, aber auch der

gesamtkirchlichen Entwicklung unter Papst Pius IX., der in seinen Anfängen
bekanntlich als liberal galt, schliesslich zum Opfer, während ein Montalembert

seinem Liberalismus bis zum Ende treu blieb51.

Diese nur der Familienchronik wohl zwischen 1852 und 1857 anvertrauten

Äusserungen zeigen mit aller Deutlichkeit die entscheidend religiöse
Motivation seiner bis heute so umstrittenen Politik. Man mag ihre Richtigkeit

und Zeitgemässheit mit guten Gründen bezweifeln, hat aber ihren Ernst

zu respektieren. Auch ein Constantin Siegwart-Müller hat seinen Platz in der
Geschichte der Schweiz und der Schweizer. Wenn man schon die jeweiligen
Helden und Sieger zu ehren und zu feiern pflegt, so hat man auch der
Verlierer zu gedenken. Die einen wie die andern spielten ja gemeinsam mit in
dem gleichen innereidgenössischen Spiel52, das durch die Jahrhunderte geht

51 Auf Montalembert, diesen faszinierenden Repräsentanten der liberal gesinnten Katholiken
Frankreichs im 19. Jahrhundert (1810-1870), konnten wir nur im Zusammenhang mit
Siegwart-Müller kurz (und viel zu kurz) eingehen. Seine schillernde Gestalt gewinnt vielleicht an

Transparenz dank folgenden neueren - mir nur indirekt bekannt gewordenen (Catholicisme -
hier - aujourd'hui - demain 9, 1982, 614/6) Veröffentlichungen: A. Tranncy «Le romantisme
politique de Montalembert avant 1843», 1942, und J. Lecler «La spiritualite des catholiques
liberaux au 19e siecle», Grenoble 1974, 367-419, sowie das von M. Prelot und F. Genuys-
Gallouedec präsentierte Gesamtwerk «Le liberalisme catholique», Paris 1963.

Gerade wenn man den Franzosen Montalembert mit seinen gleichaltrigen Gesinnungsgenossen

in der Schweiz und in Deutschland, nämlich mit dem Schweizer Politiker Siegwart
(*1802) und dem deutschen Theologieprofessor Döllinger (*1799), die unter denselben

Zwängen standen, genauer vergleicht, merkt man, wie weit um die Jahrhundertmitte der
innerkatholische Spielraum noch war. Liberalität und Kirchlichkeit schlössen sich nicht
einfach aus, aber die Scheidung der Geister hatte schon begonnen. Siegwart entfernte sich in
deutlich erkennbaren Etappen vom Liberalismus, der ihn in jungen Jahren begeistert hatte,
während Döllingers Weg im umgekehrten Sinne verlief. Er löste sich von seinem «subkutanen
katholischen Triumphalismus» (V. Conzemius) im Laufe der Zeit los und geriet in eine
wachsende Entfremdung gegenüber seiner Kirche, in einen gewissen Liberalismus voll
ökumenischer Hoffnungen. Montalembert hingegen vertritt eine Art Mitte gegenüber den sich

profilierenden Extremen. Ohne der konkreten Kirche untreu zu werden, bleibt er selbst

seinem eigenen, persönlich gelebten Liberalismus bis zum Lebensende, dem Jahr des I.
Vatikanischen Konzils, schliesslich treu.

52 Gemeint als «Widerstreit und der Kräfte reges Spiel, aber wie freundlich gebunden, nicht in
feindlichem Zwist und Hader», wie es sich 1833 Troxler bekanntlich gewünscht hatte.

32



und unter demselben Zeichen - Dei Providentia et hominum confusione -
steht.

Ein knapper Nachtrag zum Thema «Ultramontanismus»: Der ursprünglich
die Parteigänger des Papstes Gregor VII. im Investiturstreit (11.

Jahrhundert) treffende Spruch «ultra montes» fand in den ähnlichen
Auseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts eine Neuauflage53, vornehmlich durch
den Kulturkampf der siebziger Jahre. Jetzt wurde er zum Schlagwort im
Kampf gegen den sog. politischen Katholizismus überhaupt. Dies verspürte
man auch in der Schweiz, vielleicht auch noch der alternde Siegwart-Müller.
Deshalb lehnte man die anrüchige Bezeichnung entschieden ab. In die
Defensive gedrängt, wählte man - mit beachtenswerten regionalen Variationen
- sich völlig andere, attraktivere Namen aus: in den deutschschweizerischen
Stammlanden nämlich das Attribut «konservativ», im Unterschied zu
«katholisch», das in der Diaspora und zum Teil in der welschen Schweiz bevorzugt

wurde, bis man sich bei der Gründung der Gesamtpartei 1912 auf einen
Kompromiss in der Titelung «katholisch-konservativ» einigte. Bezeichnenderweise

bildete sich angesichts der wachsenden sozialistischen Gefahr unter
Umständen ein christlich-sozialer Flügel.

Um diese komplizierte, hier nicht im Einzelnen zu erörternde Entwicklung
zu verstehen, hat man von der Situation auszugehen, die sich seit der
Niederlage des Sonderbundes ergeben hatte. «Man kann sich nicht drastisch
genug vorstellen, wie hoffnungslos die politische Zukunft für sie [d.h. die
Katholiken] aussieht», meint treffend E. Grüner (Parteien in der Schweiz»,
Bern 1977, 104) zu ihrer Lage im Jahre 184854.

Politisch auf Bundesebene entmachtet und aufdie defensive Wahrung der
Souveränität in einigen - vorläufig noch wenigen - Kantonen der
Innerschweiz beschränkt, hatten die im Sonderbund unterlegenen Katholiken
gegenüber einer ewig misstrauischen Mehrheit keine andere Wahl als sich
mit der Rolle einer geduldeten Minderheit abzufinden und sich zum
Ausgleich der verlorenen Macht wenigstens religiös mit einer intensiver gepflegten

Zugehörigkeit zu ihrer angestammten Kirche zu trösten. Dank der
unbestreitbaren Rekonfessionalisierung der vierziger Jahre wurde ihnen dies
durch die zu erwartenden Angriffe der Gegner eher erleichtert als erschwert.

Was man jedoch bei diesen Auseinandersetzungen häufig übersieht oder
verdrängt, ist eine andere ebenso wichtige und unbestreitbare Tatsache: Eine
beträchtliche Minderheit der katholischen Bevölkerung machte - aus sehr

53 Der Ultramontanismus in der Schweiz ist in seinem Ursprung und seiner Entwicklung erst
aus europäischen Zusammenhängen (Rom, Frankreich und Deutschland) ganz zu verstehen,
worauf etwa die Untersuchungen von Karl Buchheim «Ultramontanismus und Demokratie»,
München 1963, hinweisen.

54 Gruners Andeutungen werden wesentlich ergänzt und vertieft durch die Untersuchung von
Heidi Borner «Zwischen Sonderbund und Kulturkampf. Zur Lage der Besiegten im Bundesstaat

1848», erschienen als Bd. 11 der Luzerner Historischen Veröffentlichungen, Luzern/
Stuttgart 1981.

33



verschiedenen Gründen - auf der Seite des Sonderbundes damals gar nicht
mit, sondern kämpfte auf der Gegenseite recht aktiv - politisch und militärisch

- für ihre eigenen Ideale - Einigung, Freiheit und Fortschritt. Man
denke etwa an die vielen liberalen oder freisinnigen Katholiken in Luzern,
Solothurn, Aargau und St. Gallen. Wenige von ihnen wollten ja ihre Kirche
einfach verlassen, wurden aber der Amtskirche je länger desto mehr suspekt.
Die Distanz wurde um so spürbarer, als die Kirche die Wahrung ihrer Interessen

gerade einer ausgesprochen antiliberalen Partei (im Sinne der absoluten

Verurteilung des Liberalismus durch die damaligen Päpste) anzuvertrauen

begann. Freilich dauerte es noch Jahrzehnte, bis aus schillernden
ideologischen Gegensätzen und Bewegungen auf beiden Seiten die modernen,

wohl organisierten, ja institutionalisierten Parteien auf kantonaler und
nationaler Ebene erwuchsen.

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurde diese Entwicklung nur
noch komplizierter wegen der durch die neue Bundesverfassung geschaffenen

Freizügigkeit und der gleichzeitig einsetzenden Industrialisierung. Ihr
Ergebnis ist bekannt: eine wachsende Mobilität der Schweizer Bevölkerung.
Unter anderem offenbarte sie aber auch die wirtschaftliche und soziale Not
der aus ihrer bäuerlichen Heimat in die städtischen Fabriken wegziehenden
Arbeiter. Etwas Neues bildete sich: die konfessionelle Disaspora in bisher
konfessionell verschlossenen Kantonen. Reformierte siedelten sich in einem
bisher rein katholischen Gebiet an - und umgekehrt liessen sich Katholiken
in einer bisher vom Katholischen abgeschirmten Landschaft - Kanton oder
Stadt - mit traditionell reformierter Prägung und Kultur nieder. Das erlebten

beispielsweise auch die nach Basel, Zürich oder Genf zugezogenen
Katholiken die meistens der Unterschicht oder dem Kleinbürgertum angehörten.

Sie begannen sich begreiflicherweise in dieser ihnen zunächst fremden
Umwelt gesellschaftlich und dann auch politisch zu organisieren, um ihre
Identität besser wahren zu können, selbst auf die Gefahr hin, trotz ihrem
Patriotismus deswegen von ihren nationalstaatlich begeisterten Zeit- und
Eidgenossen als ultramontan deklariert und diskriminiert zu werden. In der
untergegangenen dreizehnörtigen Eidgenossenschaft wäre man mit der
Übersetzung «ennetbirgisch» noch unangefochten durchgekommen. Die
gemeinen Herrschaften südlich des Gotthard hiessen ja bekanntlich «ennetbir-
gische Vogteien». Das war nun völlig anders geworden.

Auch die Amtskirche selber musste, so sehr es ihrem autoritären Wesen
widerstrebte, sich im Laufe des 19. Jahrhunderts zur Erkenntnis durchringen,

dass beim unaufhaltsamen Durchbruch der demokratisch-parlamentarischen

Wahlrechte der Bürger in ganz Europa gerade mit der Ausnützung
der Stimm- und Wahlzettel der bei ihr organisierten Gläubigen für die
Zukunft und das Überleben der Kirche am sichersten gesorgt sei.

34


	Constantin Siegwart-Müller : ein Übergang vom liberalen zum ultramontanen Katholizismus

