Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: Constantin Siegwart-Miiller : ein Ubergang vom liberalen zum
ultramontanen Katholizismus

Autor: Stoecklin, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONSTANTIN SIEGWART-MULLER
EIN UBERGANG VOM LIBERALEN
ZUM ULTRAMONTANEN KATHOLIZISMUS

Von ALFRED STOECKLIN

I Der Aufstieg

Uber den Sonderbundskrieg, der bekanntlich zur Griindung des Schwei-
zerischen Bundesstaates von 1848 fiihrte, ist von den Zeitgenossen unendlich
viel in dem einen oder andern Sinne verdffentlicht und durch die spitere
Forschung klargestellt worden, so dass es vermessen wire, den Blick auf ihn
als Ganzes zu richten. Aber die Person jenes Politikers, der ihn vorzugsweise
ausgelost und schliesslich verloren hat, ist im Zwielicht der Geschichte ge-
blieben: undurchsichtig und umstritten bis heute. Diesem Manne wenden
wir uns jetzt in aller Kiirze und mit viel Vorbehalten zu, nicht um ihn wegen
seines unbestreitbaren politischen Missgriffs! zu entlasten, sondern um ihm
menschlich ndher zu kommen, um eine Mentalitit zu ergriinden, die sich
selbst erst im Laufe der Jahre aufgrund wechselnder Erfahrungen zu dem
entwickelt hat, was das Bild des Politikers gepriigt hat, was aber auch ausser-
halb des eidgendssischen Rahmens in den viel weiteren Zusammenhang der
Auseinandersetzungen der liberalen mit den ultramontanen Katholiken des
19. Jahrhunderts gehort.

Auch einem umstrittenen Siegwart-Miiller wird man erst in grdsseren
Zusammenhiéngen gerecht, wenn man ihn als Glied und Ausdruck eines die
Zeiten iibergreifenden und iiberdauernden Katholizismus begreift. Einem
dhnlichen Thema - «Schweizer Katholizismus als historisches Problem» —
galt seinerzeit ein Versuch, den ich 1979 vor dem Basler Historischen Zirkel
unternahm. Damals ahnte ich allerdings noch kaum etwas von der folgen-
schweren Bedeutung des Entscheids, den der Innerschweizer fiir sich und
sein Land traf. Im Unterschied zu seinem jiingeren Kampfgenossen Segesser
(1817-1888) wurde Constantin Siegwart-Miiller — ein Opfer der iiberhand-
nehmenden Polarisation der Gegenkrifte — gleichsam zwischen den Extre-

1 Bei der Ubernahme des entscheidenden Kriegsrisikos schitzte er ebenso falsch ein die Macht
der potentiellen Gegner aus der iibrigen Schweiz wie die nur durch auslindische Intervention
‘aufhebbare Schwiiche der Sonderbundskantone.



men hin- und hergerissen, wihrend Segesser als ein Mann der Mitte und des
Ausgleichs sich zwischen den Gegensidtzen behaupten konnte, «ein Demo-
krat zwischen den Fronten», wie ihn sein neuester Biograph Victor Conze-
mius genannt hat.

Den direktesten Zugang ermoglichen naturgemaéss — ausser dem bisher nur
fragmentarisch erschlossenen Briefwechsel — personliche Aufzeichnungen,
etwa die Tagebiicher, soweit sie heute iiberhaupt noch existieren oder er-
reichbar sind?. Siegwart hat solche gefiihrt, nur weiss ich persénlich nicht mit
Sicherheit, ob und wie lange sie nach seiner iiberstiirzten Flucht im Gewahr-
sam der Sieger waren. Spater kamen sie aber zu einem uns noch unbekannten
Zeitpunkt wieder in seine Hand und wurden von ihm zu einer politisch-
kirchlichen Rechtfertigung ausgewertet und in den drei Binden des 2926
Seiten fiillenden Werkes «Der Kampf zwischen Recht und Gewalt» (Altdorf
1863/8, hier abgekiirzt RG I-III) vertffentlicht, und zwar auf eigene Kosten.
Selbst der fiinfzehn Jahr jiingere Philipp Anton von Segesser — iibrigens kein
personlicher Freund — musste spéter einmal gestehen: «Es gibt kein aufrich-
tigeres Buch als dieses; wer zu jener Zeit und in Mitte der Ereignisse gelebt
hat, empfindet dies lebhaft» (Sammlung kleiner Schriften II, 1879, 479). Die
in diesem Rechtfertigungsversuch enthaltenen Ausserungen des Unmuts
und Grolls (selbst gegeniiber seinen konservativen Mitkdmpfern), die der
alternde Luzerner Schultheiss der Nachwelt hinterliess, miissten natiirlich
noch durch andere Quellen — zum Beispiel durch die noch greifbare Korre-
spondenz - erginzt und verifiziert werden. Man denke nur an die seit 1841
einsetzende Korrespondenz und Zusammenarbeit zwischen Siegwart und
dem Schaffhauser Antistes Friedrich Hurter, die bisher nur einseitig und
liickenhaft ediert worden ist3.

Der von Siegwart in seinen gedruckten Memoiren dargestellte Zeitraum
bricht bekanntlich im Dezember 1847, mit dem Beginn «unserer Auswande-
rungsreise» (RG III, 977), jdh ab und hinterlésst fiir die spdteren Lebensjahre
(bis 1869) keine weiteren Nachrichten. Noch bedenklicher scheint mir aber

2 Viel spiter (RG III, 975) bemerkt Siegwart-Miiller selbst: «... schon wihrend meines vierzehn-
tigigen Aufenthaltes in Mailand ... vernahm ich durch die Zeitungen, dass man alle meine
Habseligkeiten in Luzern und Uri, darunter sogar die Kleider meiner Frau und meine zehn
Binde Tagebiicher mit Beschlag belegt habe ... Und doch hatte General Diifour in der mit
General Salis-Soglio unterhandelten Proclamation Sicherheit der Personen und des Eigentums
verheissen!»

3 Auf diesen Umstand wies schon A. Ebneter in der Zeitschrift «Orientierung», 31. Mai 1956,
116, kritisch hin mit dem Hinweis auf das im Besitz der Benediktiner in Sarnen liegende
Hurter-Archiv, das beispielsweise 80 Briefe von Siegwart an Hurter enthélt. Ebneters Kritik
wurde erginzt und vertieft durch Karl Schib in der «Schweizerischen Zeitschrift fiir Ge-
schichte», 6, 1956, 538ff. Spuren einer Korrespondenz Siegwarts mit Segesser sucht man in
dessen Briefwechsel (hg. von V. Conzemius, bisher in drei Binden Ziirich/Einsiedeln 1983ff.) -
mit einer einzigen Ausnahme (II. 208ff) — allerdings vergebens, findet dagegen viele treffende
Bemerkungen Segessers selbst, der mit scharfem Blick Siegwarts Wirken fortlaufend begleitet
und 6fters auch iiberzeugend kritisert.



eine andere Liicke fiir die Forschungen zu sein. Sie betrifft sozusagen die
Innenseite der Siegwartschen Existenz, das familidre Leben, das er, der selbst
auf eine einsame, eltern- und geschwisterlos zugebrachte Jugend zuriick-
blickt, trotz allen politischen Sorgen «musterhaft» (G. J. Baumgartner)
pflegte. Eine solche private, der Erbauung und Erziehung der eigenen Kinder
dienende Familienchronik hat er ungefihr im Jahre 1841 begonnen und bis
zum Jahre 1864 fortgefiihrt. Dank dem Entgegenkommen zweier seiner
Urenkel — Dr. med. Karl und Prof. Dr. Josef Siegwart — wurde es mir mog-
lich, in das umfangreiche Manuskript bzw. eine im Jahre 1913 hergestellte
Kopie Einsicht zu nehmen. Bei der Lektiire wurde fiir mich die Uberra-
schung von Tag zu Tag grosser. Ein paar Lesefriichte und daraus sich erge-
bende Erkenntnisse und Uberlegungen erlaube ich mir hier kurz vorzulegen.
Ausgangspunkt war mir das Zeugnis eines Zeitgenossen, des St. Galler
Landammanns Gallus Jakob Baumgartner (1797-1869), der ihn persénlich
gekannt, eine dhnliche Entwicklung durchgemacht und ihn in seinem Ge-
schichtswerk «Die Schweiz in ihren Kimpfen und Umgestaltungen von 1830
bis 1850» (Bd. 3, Ziirich 1865, 127/7) uns in uniibertrefflicher Prignanz vor
Augen gestellt hat:

«Konstantin Siegwart. Seit dem Entstehen der neuen Regierung in diesem vorértlichen Kan-
ton nahm er eine hervorragende Stellung ein; die hichste Staatswiirde iiberging folgerecht auf
den Mann, welcher mehr als irgend ein anderer die Geschichte des Landes und die Entschliisse
seiner Behorden leitete, dann vorzugsweise die Fiden jener hoheren Politik in der Hand hielt,
in welche Luzern als erster katholischer Stand seit 1841 eingetreten war. Die Gegner nannten
Siegwart einen Ausldnder oder Fremdling. Die unparteiische Geschichte kennt ihn nur als
Schweizer. Seine Eltern und Voreltern waren ansissig in der Schweiz, seine Mutter war eine
geborene Luzernerin; auf unserem eigenen vaterlindischen Boden ist Siegwart geboren und
erzogen, in den Urkantonen, in der hohen Gebirgswelt herangewachsen?, auf schweizerischen
Anstalten, vorerst in Altdorf, dann in Luzern und Solothurn, empfing er seine humanistische
Bildung; seine philosophischen und juridischén Studien vollendete er, und zwar iiberall mit
Auszeichnung auf den deutschen Hochschulen Wiirzburg und Heidelberg; ein nachheriger
mehrmonatlicher Aufenthalt in Genf und Lausanne machte ihn vertraut mit der westlichen
Schweiz und ihrer Sprache; im Friihjahr 1826 wurde er Landmann in Uri, 1833 Biirger von
Luzern; bald nachher trat er in luzernische Staatsimter ein. Dass er, einige Jahre spiter, die
Wahrung der Rechte der schweizerischen Katholiken sich zur Aufgabe gemacht, war ein
Opfer, welches er sich, nicht Andern, auferlegte. Daran stiess sich vornehmlich die radikale
Partei; die protestantische blickte aus gleichem Grunde scheu und misstrauisch auf seine
bevorstehende Wirksamkeit. Der Gang der politischen Ereignisse hing {ibrigens nicht mehr
von ihm ab, denn die Parteien standen sich schon seit lingerer Zeit, wenigstens geistig,
schlagfertig gegeniiber. Stand er in konfessionellen Dingen auf dem Rechtsboden, so ist
hingegen nicht zu ldugnen, dass er, in Beziehung auf die politische Entwickelung der Eidge-
nossenschaft, die staatenbiindliche Richtung in einer Schroffheit sich aneignete, die zwar
fritheren Zeiten angehort hat, mit der sich aber die Eidgenossenschaft in ihren neuern Zu-

4 Siegwart ist im Jahre 1801 geboren in Lodrino im jetzigen tessinischen Kreis Riviera. Seine
Voreltern wanderten schon im siebzehnten Jahrhundert aus dem Schwarzwald in das Entle-
buch ein; sein Grossvater zog weiter nach tessinischem Gebiet, wo er eine Glashiitte errichtete.
Den schon im Kindesalter verwaisten jungen Siegwart pflegte und schulte der Pfarrer auf
Selisberg in Uri von 1808 bis 1818.



stinden nicht mehr befreunden konnte. Sein Privatleben war musterhaft’. Seinen Charakter

griffen die Gegner erst von der Zeit hinweg an, da seine und ihre politischen und kirchlichen

Tendenzen ganz auseinander gingen; fehlte ihm Etwas, so war es der scharfe Blick in die

Zukunft, denn er rechnete auf rasche entsprechende Resultate einer auf fester Handhabung

gegriindeten Politik, wihrend solche Erfolge meist erst im Laufe ganzer Menschenalter er-

rungen werden konnen ...»

Der ganze Bildungsweg vom Pfarrhaus von Seelisberg iiber Altdorf, Lu-
zern, Solothurn®, Wiirzburg und Heidelberg bis nach Genf und Lausanne
weitete den Horizont des jungen Constantin ungemein, 16ste ihn Schritt fiir
Schritt aus der Geborgenheit der heimatlichen, urschweizerischen Welt und
von einer vom herkdmmlichen Glauben getragenen fiinf-6rtisch-katholi-
schen Weltanschauung. Nicht allein ihn personlich, sondern auch manche
seiner im Ausland studierenden Altersgenossen erfasste ein Jahre wihrender
Prozess der Kritik, der Distanzierung, der Auflehnung gegen das Herge-
brachte. Diese Emanzipation zog ihre Kraft aus der geistigen Aufklarung des
18. Jahrhunderts und der politischen Revolution der Franzosen. Sie begei-
sterte die um 1800 geborene junge Generation, gleichgiiltig ob die Jungen
reformiert oder katholisch waren, ob sie zu Hause blieben oder ins Ausland
zogen. Freiheit, Vernunft und Fortschritt waren die Leitworte, denen sich
auch ein Siegwart kaum entziehen konnte, je mehr er sich mit damals mo-
derner Wissenschaft befasste, anlidsslich des Studiums der Philosophie (an-
stelle der urspriinglich vielleicht programmierten Theologie), dann der
Rechtswissenschaft und Nationalokonomie an den Universitdten Wiirzburg
(Joh. Jak. Wagner) und Heidelberg (Karl Jos. Mittermaier und E. Rau sowie
A. F. Thibaut und K. Mohrstadt). An den fremden Universitidten traf er auf
Landsleute aus der Schweiz, die denselben Gesinnungswandel durchmach-
ten, so den St. Galler Ferdinand Curti, den Baselbieter Remigius Frei (den
Vater des spiteren Bundesrates), der selbst wiederum mit W. Schnell und
Ignaz P. Troxler aus Luzern befreundet war.

Diese als natiirliche Reaktion auf die offizielle Restaurationspolitik der
Jahre 1815 bis 1830 verstehbare Freiheitsbewegung nahm bei der jungen
Generation begreiflicherweise schwirmerisch-utopische Formen an, deut-
lich unterschieden vom aufs Konkrete gerichteten, parteipolitisch organi-

5 Zahlreiche Beispiele der Zuneigung zur Gattin sowie der Sorge um die Erziehung seiner
Tochter Justine und seiner vier Sohne, speziell der beiden dltesten Alfred und Ernst, liessen
sich bei der Durchsicht der Familienchronik aufzihlen. So entschloss er sich, diese beiden
Knaben aus den Luzerner Schulen im Jahre 1847 wegzunehmen, «um sie so von dem verderb-
lichen Politisieren und von ihrem wilden Wesen abzufiihren und sie zu einem ernsten Studium
zu bringen» ... Durch die Vermittlung seines «Freundes Hofrat Dr. Friedrich Hurter» erhielt er
vom Wiener Hof eine finanzielle Unterstiitzung der S6hne im Internat der Jesuiten in Inns-
bruck (Ms. 143).

6 In Solothurn wurde Siegwart — dhnlich dem aus Therwil stammenden Stephan Gutzwiller, der
auch Zofinger war - in die Sektion Solothurn des Zofinger Vereins aufgenommen. Vgl. «Ge-
schichte des Schweizerischen Zofingervereins 1819-1935» von D. Barth, M. Burckhardt,
O. Gigon, Basel 1935, 215.



sierten Liberalismus der spéteren Jahre, aber trotzdem geprigt von einem
ungestiimen Willen nach Erneuerung, wie der altgewordene Siegwart viel
spéter selbst freimiitig gesteht:

«Von Solothurn [also 1820] hatte ich freilich schon einen gewissen Trieb zur Verbesserung der

Zustdnde im Vaterland und zumal in den Urkantonen mitgebracht. Es war ein Gemisch von

stolzer Selbstiiberschidtzung und von wahrer Begeisterung fiir das erkannte Gute. Dieser Trieb

bildete sich in Deutschland bis zur Schwiirmerei aus, so dass ich ganz im Ernst mit ein paar

Freunden einen Bund stiftete zur Veredelung der ganzen menschlichen Gesellschaft. Der

Bund blieb aber auf drei bis vier Mitglieder beschrinkt und stob, leicht wie er ge;:schaffen

worden, ebenso leicht wieder in sein Nichts. Vorzugsweise erlitten meine religitsen Uberzeu-

gungen und Gewohnheiten eine starke Erschiitterung, ja eine v-('.jllige Umgestaltung. Wie war
es moglich, dass ... meine #cht religitsen Gesinnungen und Ub'_ungen in Deutschland wie
weggewischt wurden? ... Der innerste und tiefste Grund zu dem Ubergang aus dem Glauben
zum Unglauben, aus der Religiositdt zur Gleichgiiltigkeit und Irreligidsitit lag in meiner

Eitelkeit, in meiner Eigenliebe, in meiner Selbstiiberschitzung — kurz in meinem Stolze ...»

RG 1, 15/6)".

Sicht man ab von der zutiefst religitsen Krise, in die er damals geriet und
die er uns — dhnlich einem Augustinus und Rousseau — offen eingesteht, so
stand er damals innerhalb seiner Altersgenossen gewiss nicht isoliert da. In
allen Regionen einer nicht mehr dreizehnértigen alten, sondern auch
22 Kantone umfassenden Bundeswelt gab es solche Neuerungssiichtige,
heute wiirden wir sagen subversive «linke» Elemente, die sich immer stiir-
mischer zum Worte meldeten, und zwar Reformierte so gut wie Katholiken.
Wir begniigen uns hier damit, einige wenige Namen von bildungsmaissig zu
politischer Fiihrung berufenen Personlichkeiten kurz zu streifen, lassen da-
bei allerdings die nicht weniger wichtige Frage vollig offen, ob und wie weit
die Masse der Bevolkerung selbst — im Zeichen der Demokratie — auf die
Programme und Versprechungen dieser Intellektuellen (meist Advokaten)
tatsdchlich eingeht und sie auf die Dauer konsequent unterstiitzt. In Ziirich
sind es die F. L. Keller (1799-1860), P. Usteri (1768-1831), Jonas Furrer
(1805-1861); in Bern — abgesehen vom jungen Gotthelf — die Briider Schnell
und Karl Neuhaus (1796-1849); im Waadtland Henri Druey (1799-1855); in
Genf James Fazy (1778-1850); in Solothurn ein Jos. Munzinger (1791-1855);
aus Baselland die schon erwihnten Stephan Gutzwiller (1802-1875) und
Remigius Emil Frei (1803-1889); aus St. Gallen ein Gallus Jakob Baumgart-
ner (1797-1866) und Basil Ferd. Curti (1804-1888). Aus dem Kanton Aargau
nennen wir bloss den als eigentlichen Gegenspieler Siegwarts wirksam ge-
wordenen Augustin Keller (1805-1883) und schliesslich aus dem Luzerni-
schen Ignaz Vital Troxler (1780-1866)8.

7 Die religiése Konversion verdndert natiirlich auch radikal die politische Sicht Siegwarts, wenn
man beispielsweise das harte Urteil von 1868 mit den ebenso kritischen Ausserungen des
feurig-liberalen Politikers aus dem Jahre 1832 vergleicht.

8 Gegeniiber dem um zwanzig Jahre &lteren Landsmann, dem genialen Arzt, Philosophen,
Politiker Troxler, hatte Siegwart von Jugend an eine grosse Verehrung. Es kam zu einer engen
Zusammenarbeit bei der von ihm redigierten «Bundeszeitungy, speziell in den Jahren 1839/40.

5



Ahnlich reagierte auch Siegwart selbst, als er sich nach seiner Heimkehr im
Urnerland® ndher umsah. Seit 1828 war er mit einer Urnerin aus angesehener
Familie verheiratet, wurde als Landesfiirsprech bald allgemein bekannt und
iibte, wie zu erwarten war, ganz im Sinne seiner neugewonnenen liberalen
Uberzeugungen an den dortigen Machthabern in Kirche und Staat scharfe
Kritik und stiess begreiflicherweise bald auf eine ebenso scharfe Ablehnung.
Der Brief, den er am 17. September 1832 an den bekannten Berner Pddago-
gen Fellenberg richtete!, gibt aus seiner damaligen Sicht ein dusserst negati-
ves Kulturbild des urkonservativen Urnerlandes.

Bei der Erforschung der Herkunft der liberalen Fiihrer der 30er und 40er
Jahre fillt einem eine weitere erstaunliche Tatsache auf. Viele von ihnen
stammen nidmlich aus einem ausgesprochen katholischen Milieu, und zwar
gerade aus jenen Regionen, die vor 1800 Untertanen (Gemeine Herrschaf-
ten) der dreizehnortigen Eidgenossenschaft gewesen waren, aber seither zu
neuen selbstdndigen Kantonen (St. Gallen, Aargau, Thurgau usw.) umge-
formt worden waren und ihre besonderen Identitdtssorgen hatten. War in
dem alten konfessionell geteilten Staatenbund das Gleichgewicht der Kon-
fessionen einigermassen stabil, so stellten sich in den neuen — meist paritéti-
schen — Kantonen schwierige Probleme der Machtverteilung zwischen Ka-
tholiken und Reformierten. Das zeigte sich vor allem im Kanton Aargau!!,
wo die zahlenmaissig liberwiegende reformierte Mehrheit (der ehemals ber-
nischen Region: Zofingen und Aarau usw.) der Bevilkerung unter dem Ein-
fluss der sich radikalisierenden Liberalen der Autonomie und Paritét der
Konfessionen ein jihes Ende bereitete. Eine dhnliche’ Auseinandersetzung
bahnte sich gleichzeitig im mehrheitlich katholischen Kanton St. Gallen an.
Beide Kantone wurden so zu den Schicksalskantonen der 40er Jahre: Aargau
1841 mit der bundeswidrigen Aufhebung der Aargauer Kloster und sechs

Besondere Beachtung verdient die neueste mir bekannte Wiirdigung Troxlers durch Adolf
Rohrin seinem Aufsatz «Ignaz Paul Vital Troxler und Luzern» im «Jahrbuch der Historischen
Gesellschaft Luzern» Nr. 1 1981, 2-15. Die Beziehungen zwischen diesen beiden bei den
Zeitgenossen umstrittenen und von der Nachwelt verkannten Personlichkeiten wurden auch
von der Forschung bislang arg vernachliissigt. Eine eingehendere Untersuchung, als wir sie
hier versuchen, wiirde sich wahrhaft lohnen.

9 Auch im Ausland hatte er seine Heimat keineswegs vergessen und war direkt stolz auf die
heimatlichen Traditionen, gerade auf die im 18. Jahrhundert umstrittene Figur des Tell. «Tell,
der Urner» hiess der Titel des Beitrags, den er der Neuauflage der «Défense de Guillaume
Tell» des Luzerner Patriziers Jos. Ant. Felix von Balthasar (1760) beisteuerte. Sie erschien
verlegt von Fr. Xaver Z’graggen in «Fliielen, Kanton Ury 1824». Seine enthusiastischen
Ausfiihrungen (73-84) wiederholen im Grunde die Tellvorstellungen von Johannes Miiller.
Vgl. dazu auch RG I, 25,

10 Herausgegeben von A. Rufer im Aufsatz «Aus Siegwart-Miillers radikaler Zeit», in der «Poli-
tischen Rundschau», 27. Jg., 1948, 105-112.

11 N. Halder, «Geschichte des Kanton Aargau», Bd. I (1803-1830), Aarau 1953, 45ff., spricht
direkt von dem durch «die michtige Hand eines auswirtigen Vermittlers [ndmlich Napo-
leons] geschaffenen Kanton Aargau».



Jahre spédter im Monat Mai 1847 St. Gallen, das nach dem liberalen Sieg bei
den Grossratswahlen das Signal zur offiziellen Aufhebung der «Schutzverei-
nigung» des Sonderbundes durch die neue Tagsatzungsmehrheit gab.

Die Jahre 1841 und 1847 werden so fiir Constantin Siegwart-Miiller zu
Schicksalsjahren, indem sie einerseits seinen politischen Aufstieg ermog-
lichten und andrerseits spiter seinen Niedergang und Sturz einleiteten.

1835 zum ersten Staatsschreiber ernannt, gewann Siegwart in dem von der
liberalen Partei regierten Kanton Luzern bald wachsenden Einfluss, dank
seiner iiberlegenen Geschiftstiichtigkeit und seinem aussergewOhnlichen
kidmpferischen Einsatz, der ihm iibrigens bei Jacob Burckhardt (vgl. E. Diirr,
«Jacob Burckhardt als politischer Publizist», Ziirich 1937, 60) die Bezeich-
nung eines «unverschimten Radikalen» eintragen sollte. Wohin sich der
Blick des Dreissigjdhrigen richtete — ob innerhalb oder ausserhalb Luzerns —,
immer waren es dieselben Herausforderungen, die im Namen des Liberalis-
mus auf thn zukamen.

Ruhe und Ordnung, welche nach den Napoleonischen Kriegen unter dem
Siegeszeichen der Restauration den Europidern verheissen worden waren,
wurden in der Folgezeit in Frage gestellt und durch die Julirevolution von
1830 schwer erschiittert. Unter ihrem Einfluss hatten sich zehn Schweizer
Kantone neue freiheitliche Verfassungen im Sinne einer reprédsentativen
Demokratie gegeben. Sieben von ihnen hatten das schon erwidhnte Siebner-
konkordat zur eigenen Sicherheit und zur Durchsetzung der félligen Bun-
desrevision abgeschlossen. Zwei konservative Kantone — Basel und Schwyz —
erlebten andrerseits im Innern eine formliche Revolution, ndmlich den Auf-
stand der Untertanen — Baselland und Ausserschwyz —, wihrend die in sich
zerstrittene Tagsatzung zwar die endgiiltige Trennung des einen Kantons
(Baselland) verfiigte, aber die Riickkehr von Ausserschwyz durchsetzte.

Ein Ausgleich zwischen forderalistischer Selbstbehauptung und dem Wil-
len zu bundesstaatlicher Konzentration wurde in diesen Jahren mehrfach,
aber ohne Erfolg, versucht. Es blieb bei einer Patt-Situation, welche die von
den drei damaligen Vororten (Ziirich, Bern und Luzern) einberufene Tag-
satzung lahmte. Dazu kam der Druck der benachbarten Michte (Frankreich,
Osterreich-Ungarn, Preussen), die an stabilen Verhiltnissen in der Schweiz
interessiert waren, also eindeutig auch in der Eidgenossenschaft die behar-
renden, jeglicher Anderung des Vertrags von 1815 widerstrebenden Krifte
unterstiitzten.

Dass sich Siegwart angesichts dieser komplexen Probleme iiber seine
eigene liberale Grundposition Gedanken machen musste, und zwar je mehr
~sich die politischen Gegenséitze verschirften, kann nicht iiberraschen. Noch
im Jahre 1838 handelte er in liberalem Interesse, als er zusammen mit
Christopher Fuchs im Zwist zwischen Horn- und Klauenménnern in Schwyz
intervenierte und anschliessend auch das Biirgerrecht von Einsiedeln (RG 1,
1391f.) erhielt. Aber ein Nach- und Umdenken hatte bei ihm schon begon-

7



nen, wenn es ihm auch erst in den Jahren 1839 bis 1840 allmihlich deutlich
wurde. Als «Stellungswechsel» hat Elisabeth Riif diesen Prozess in einer sehr
lesenswerten Studie!? bezeichnet. Ihm in seinen seelischen Hintergriinden
genauer nachzugehen ist deshalb von grosstem Interesse, weil dadurch auch
die von der religiosen Konversion (Riickkehr zum Glauben der Jugend)!3
untrennbare politische Kehrtwende verstdndlich wird, die fiir seine ganze
Sonderbundspolitik verantwortlich gemacht wurde und dadurch auch zum
eher negativen Urteil der Nachwelt (selbst bei E. Bonjour und E. Bucher)
beitridgt. Unter seinen Zeitgenossen steht Constantin Siegwart-Miiller damit
keineswegs als isolierter Einzelginger da. Zahlreiche andere Beispiele lassen
sich auch anderswo, gerade im Aargau, und unter den liberalen Katholiken
dank den verschiedenen Untersuchungen von E. Vischer!4 nachweisen. Er
spricht geradezu von einer «Scheidung der Geister.

Im Zusammenhang mit dem viel besprochenen Ziircher Straussen-Handel
hat Siegwart diese Konversion schon ldngst in aller Offenheit eingestanden
(RG 1, 331/2):

«Die Geschichte von Strauss hat den Schiliissel gegeben zu der Erkldrung, warum ich mich in
religioser Beziehung von der radikalen Partei ganz geschieden habe. Nicht iibergehen will ich,
dass der Einfluss des tiglich mit mir verkehrenden Freundes Christopher Fuchs!’, welcher in
Hinsicht des Glaubens mehr und mehr aufrichtig zur katholischen Kirche zuriickgekommen
war, michtig auf mich wirkte. Auch mein Gewissensfreund Prof. Ignaz Rolli weckte mit der
ihm eigenen Sanftmuth und Salbung das religitse Gefiihl und das katholische Bewusstsein
lebendiger auf. Dabei war ich aber im Anfange weit entfernt, auch meinen kirchenreformato-
rischen Ansichten vollig zu entsagen, mein Misstrauen auf die katholische Hierarchie und
Geistlichkeit ganz abzulegen. In dieser Hinsicht war ich mit den geistlichen Fiihrern der oben
geschilderten Mittelpartei'® nicht bloss einverstanden, sondern iiberbot sie sogar ...»

12 Diese ist heute nur z.T. zugénglich, dank dem unter dem Titel «Der Stellungswechsel Con-
stantin Siegwart-Miillers 1839-1840» 1952 in Wien verdffentlichten Teildruck einer
urspriinglich als Siegwart-Monographie geplanten Arbeit, die 1949 als Ziircher Dissertation
eingereicht und genehmigt wurde. Leider verfolgt diese maschinengeschriebene Dissertation
die Ereignisse nur bis zur Absetzung Siegwarts als Staatsschreiber im Jahre 1840.

13 E. Riif (101/2) unterscheidet mit Recht zwischen zwei Konversionen. Die erste stand im
Zusammenhang mit seiner Ehe mit Josefine Miiller und hatte einen privat-familidren Cha-
rakter, zu Ende der zwanziger Jahre. Viel spiter erfolgte die zweite Konversion als Reaktion
auf den Straussenhandel und die eigene Amtssuspension (1840). Da sollte sie der Offentlich-
keit bekannt werden und politisch wirken. In der Zwischenzeit darf man Siegwart wohl als
politisch aktiven liberalen Katholiken — wie so viele in Luzern und anderso — bezeichnen.

14 Zu nennen etwa: «Von der Scheidung der Geister in der aargauischen Regeneration» (Fest-
gabe fiir F. Gallati, Glarus 1946, 225ff.) und dann die Herausgabe «Briefwechsel Rud. Rau-
chenstein und Andreas Heusler» (Aarau 1951) sowie der Aufsatz «Uber innere Krisen im
Leben von Staatsménnern» (Badener Neujahrsblitter 1952).

15 Dank den ausgedehnten Studien, die Othmar Pfyl dem Schwyzerischen Namensvetter Alois
Fuchs (1794-1855) in den «Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz»,
Hefte 71 (1979)-(1982) gewidmet hat, sind wir jetzt auch iiber das Lebenswerk des Christo-
pher Fuchs (1795-1846), der aus Rapperswil stammt —im Vergleich zu Meyer von Knonau, in
ADB 8, 159-162 —, genauer orientiert.

16 Dazu gehorte z. B. der spitere Propst von St. Leodegar Jos. Burkard Leu (1808-1865), wie ihn
Guido Wiiest als «liberalen Geistlichen», der die Jesuiten vehement bekimpfte, in seiner



Wiederum wurde der Einfluss des Auslands zum Anstoss fiir die Schweiz,
gab Anlass zu gewaltiger Aufregung. Ahnlich den politischen Impulsen, die
von Frankreich seit 1789 und 1830 ausgingen, wirkten auch von Norden, von
Deutschland aus neue subversive Ideen in entscheidender Weise auf das
Geschehen in der Schweiz ein. Am deutlichsten zeigte sich dies beim soge-
nannten Straussenhandel und dem sich daraus ergebenden Ziircher Putsch
von 1839. Diese Ereignisse lieferten die religios-konfessionelle Motivation,
ohne die weder Siegwarts personliche Konversion noch die politischen Kon-
sequenzen im Aargauer Klostersturm zu verstehen sind. Den Anstoss dazu
gaben zwei Ausldnder, beides menschlich und geistig hochinteressante Per-
sonlichkeiten, die beide aus Wiirttemberg stammten. Der eine war ein sehr
begabter erfolgreicher Pddagoge, der sich schon in jungen Jahren als Taub-
stummen- und Blindenlehrer einen Namen gemacht hatte. Er hiess Ignaz
Thomas Scherr (1801-1870) und war — entgegen den Angaben von Siegwart
(RG I, 255) - urspriinglich nicht katholischer Geistlicher, wohl aber von
Haus aus katholischer Konfession (wie schon der Vorname Ignaz andeutet).
Nach seiner Berufung durch die Ziircher Beh6rden wurde er allerdings re-
formiert und iibte, 1832 zum Direktor des Ziircherischen Lehrerseminars
Kiisnacht ernannt, bald einen massgeblichen Einfluss auf die Ziircher Bil-
dungspolitik aus. Er setzte es auch durch, dass es zur «Berufung des Chri-
stusldugners Dr. David Strauss auf den Lehrstuhl der protestantischen
Theologie» (Chronik, Ms. 99) an der neugegriindeten Universitit kam!’. Das
hatte als natiirliche Reaktion der gldubigen reformierten Bevoélkerung den
Sturz der iibereifrigen freisinnigen Regierung zur Folge, aber, wie Siegwart
(Chronik, Ms. 99) bemerkt, «auch anderswo und namentlich im Kanton
Luzern eine Ausscheidung von Christen und Nichtchristen. Ich reihte mich
zu den ersteren und fiihrte einen unerbittlichen Kampf gegen die letzteren in
der schweizerischen <Bundeszeitung»» (F. Blaser, Bibliographie der Schwei-
zer Presse, I, 1956, 228), die von 1837 bis 1840 durch Siegwart redigiert

Freiburger Dissertation dargestellt und gewiirdigt hat (Bern 1974). Er schrieb auch einen
Nekrolog auf den vorhin genannten Jos. Ignaz Rolli im Verzeichnis der Studierenden der
Kantonsschule Luzern 1864/5, 271f.

17 Unter den an der Ziircher Universitdt lehrenden Professoren figuriert auch Joh. Kaspar von
Orelli (1787-1849) - Vgl. ADB 24, 411-416 - als Theologe ausgebildet, spiter als Lehrer tétig
und schliesslich als Philologe durch zahlreiche Editionen antiker (Cicero, Horaz usw.) und
italienischer (Campanella, Tasso und Ariost) Autoren bekannt geworden. Um 1840 fesselte
ihn anscheinend auch das Schicksal des franzésischen Theologen und Philosophen Peter
Abaelard (1079-1149), der zusammen mit der geliebten Heloise eine die mittelalterlichen
Menschen treffende Problematik menschlich am ergreifendsten verkorpert. Dadurch wurde
Orelli veranlasst, deren beriihmten Briefwechsel — wenigstens zum Teil -~ von neuem und mit
kritischen Fragen versehen im Jahre 1841 in Ziirich (Turici ex officina Ulrichiana) herauszu-
geben. Dass dies gerade zwei Jahre nach dem Straussenhandel, in dem «fiir Orellis 6ffentliches
Wirken so verhdngnisvollen Jahr 1839» (O. Hunziker) geschah, war vielleicht blosser Zufall,
kénnte aber mehr sein, War seine Beschiftigung mit Abaelard etwa eine Reaktion auf die
damalige politische Situation, die ihn enttduschen musste?



wurde. Er hat dies in einer besonderen Schrift von 47 Seiten néher begriindet.
Bezeichnenderweise tragt sie den Titel: «<Welche Garantien muss die Verfas-
sung eines Schweizerkantons dem Christentum leisten?» (in zwei Auflagen,
Luzern 1839/40). Heftig wird Straussens Berufung durch die Ziircher Regie-
rung bekdmpft, aber noch vor einer Berufung der Jesuiten durch die Luzer-
ner mit Nachdruck gewarnt.

Auch von anderer Seite kamen Proteste, sowohl von Protestanten als auch
von einem freisinnigen Katholiken wie I. Paul Vital Troxler. Als «christlicher
Laie» bezog er 1839 kritisch Stellung zum viel diskutierten Straussenhandel
in einer recht umfangreichen Schrift (176 Seiten!). Unter zwei verschiedenen
Titeln'® wurde sie in St. Gallen verdffentlicht. Schlagkriftig der eine wie der
andere: «Die letzten Dinge der Eidgen&ssenschaft» und «Die den Christen
heiligen Schriften und ihr géttlicher Geist» beidemale mit dem Zusatz: «Eine
Berufung auf den lebendigen Glauben der Gemeinde bei Anlass der Zer-
wiirfnisse in Ziirich wegen der theologischen Lehre von Hegel und Strauss.
Damit geriet nach Siegwart nun auch Troxler zwischen die weltanschauli-
chen Fronten. Bei vielen Liberalen und allen Radikalen stiess er auf sofortige
Ablehnung, und auch bei den Katholiken fand er eher Misstrauen, da er
ihnen wegen seines «Liberalismus» verdichtig geworden war!®.

18 Uber weitere Einzelheiten verweise ich auf das Werk von Emil Spiess «Ignaz Paul Vital
Troxler, der Philosoph und Vorkdmpfer des Schweizerischen Bundesstaates, dargestellt nach
seinen Schriften und den Zeugnissen der Zeitgenossen», Bern/Miinchen 1967, 774ff. und 807.
Die Schrift findet sich im dortigen Druckschriftenverzeichnis unter No. 78.

19 Troxler selbst beruft sich ausdriicklich auf die auch von Siegwart und Leu spéter bekanntlich
verwirklichte Idee der Volkssouverinitit, die weder der Bundesvertrag von 1815 noch die
reprasentativen Kantonalverfassungen von 1830 respektiert hitten. Um das Einvernehmen
mit Siegwart in dieser Sache zu unterstreichen, meint er nidmlich:

«... Das ist auch der Glaube und das Vertrauen, welches die #chten Radikalen und Natio-
nalen in der Schweiz auf die Vorsehung setzen, und es hat sich ... unter ihnen, trotz verschie-
dener Cantonalitéit und Confession eine fast aligemeine, im Wesentlichen einstimmige Mei-
nung gebildet, welche die Volkssache wieder zu Kraft und Ehren bringen und endlich selbst in
That und Ausfiihrung iibergehen wird ... Diese Meinung haben wir von den verschiedensten
Seiten dussern gehort, sie aber am klarsten und bestimmtesten in Nro. 23 der Schweizerischen
Bundeszeitung unter der Aufschrift: Ansichten freisinniger Catholiken Canton Luzern, ausge-
sprochen gefunden, wesshalb wir die Stimme eines 6ffentlichen, fiir unsere Zukunft sehr
bedeutsamen Urtheils hier noch anfiihren wollen:

Schwieriger wird nun der Kampf des wahren Catholicismus gegen die Missbriuch der
ultramontanischen Partei sein, Unwesen und Wesen werden sich nun unter dieselbe Catego-
rie stellen, Angriffen auf Ersteres wird diese Partei umso erfolgreicher widerstehen, als sie in
jedem Kémpfer fiir Wahrheit einen verkappten Strauss erblicken wollen. Darum sind solche
Tendenzen die festesten Sdulen Roms, und umgekehrt die rémischen Missbriuche das beste
Schlachtfeld fiir Angriffe auf das Christentum, die leider bei dem herrschenden Materialis-
mus gegenwirtiger Zeit nur zu leicht gelingen. Darum lichelt unsere curialistische Priester-
schaft zu der Berufung von Dr. Strauss, sie hofft, das Band, das uns mit unsern evangelischen
Briidern vereint, zerreissen zu kénnen; und darum runzelt sich jetzt wieder ihre Stirne, da der
Volkswille bei letzter Abstimmung so glinzend sich gezeigt hat und das Hiuflein so winzig
klein erscheint, das der ungliicklichen Idee des Ziircherischen Regierungsraths sich zugetan

10




Die Tragweite dieser aussergewdhnlichen, den Rahmen helvetischer
Tagespolitik sprengenden Konfrontation hat kein Zeitgenosse besser durch-
schaut als der aus Schaffhausen stammende und damals in Basel als Profes-
sor der Geschichte wirkende Heinrich Gelzer (1813-1889). In einer «histori-
schen Denkschrift» von 420 Seiten unter dem Titel «Die Straussischen Zer-
wiirfnisse in Ziirich von 1839» (Hamburg und Gotha 1843) ist er den Ereig-
nissen behutsam und kritisch, erzihlend und kommentierend nachgegangen.
Er war bestrebt, «eine europiische Krise lokalisiert auf einen sehr kleinen
Schauplatz darzustellen», wie Eduard Vischer in einer Wiirdigung der Gel-
zerschen Schrift bemerkt?®. Mit dem Namen David Friedrich Strauss be-
rithrt man, um einen deutschen Historiker (F. Schnabel, «Deutsche Ge-
schichte im 19. Jahrhundert», IV, 510/511) zu zitieren, «eines der erschiit-
terndsten Kapitel in der Geschichte des 19. Jahrhunderts», ndmlich die
sogenannte Leben-Jesu-Forschung, die durch D. F. Strauss im 19. Jahrhun-
dert ebenso kiihn angeregt wie im 20. Jahrhundert durch Albert Schweitzer
und Rudolf Bultmann fortgesetzt wurde. Im Kern des Christus-Glaubens
musste sie natiirlich Protestanten und Katholiken in gleicher Weise treffen.
Dies geschah fiir die Schweiz zuerst in Ziirich und machte vor den konfes-
sionellen Kantonsgrenzen keineswegs Halt, so auch nicht vor Luzern und
Siegwart personlich. Was allerdings damals zundchst zwischen den Konfes-
sionen als aussichtslos ausgeklammert wurde, war das Problem dieser auf
den historischen Jesus zuriickgehenden Kirche: ihr Selbstverstdndnis, ihr
Anspruch, ihre Struktur und ihre Lehre. «Das Bild einer converservativen,
ganz religiosen Volksbewegungy», die iibrigens gewaltfrei vorging, das Gelzer
mit seiner Darstellung der Zerwiirfnisse in Ziirich gab, hinterliess bei man-
chen seiner Zeitgenossen einen tiefen Eindruck. Nicht zuletzt auch im
preussischen Norden, bei Konig Friedrich Wilhelm IV. (1775-1861), der
unter dem Eindruck dieser Lektiire Gelzer 1843 an die Berliner Universitét
berief, Moglicherweise hatte Gelzer auch noch 1851 die Hand im Spiel, als es
darum ging, dem exilierten Siegwart ein Gnadengehalt von 400 Talern zu
bewilligen, wie wir noch spiter erzihlen werden. Jedenfalls iibte Gelzer in
Berlin noch lange eine gewissen Einfluss aus und vermittelte 1856 als Diplo-

zeigt; denn nur neben dem Unglauben kann der Aberglaube auf Sieg rechnen, und Unglaube
und Aberglaube bekimpfen vereint die Wahrheit ...» (156/158).

Gegeniiber dem «Hohngelidchter und dem Spott unserer servilen Blétter», die sich aber
«gewaltig tduschen», hilt es Troxler mit dem Volk, «das fest an dem Fundament seiner
Religion und Verfassung» hilt und eine «neue Erfahrung macht, dass es auf Personen und
Formen nichts, aber allein auf sich selbst zu vertrauen habe» (158). Auch fiir E. Riif (maschi-
nengeschr. Diss., 110) ist die uns heute zur Verfiigung stehende Korrespondenz zwischen
Siegwart und Troxler «ein deutlicher Spiegel fiir seine Entwicklung vom Juni 1839 bis zum
April 1841, nach welchem Datum die Korrespondenz unvermittelt abbricht». Kopien dieser
Briefe Siegwarts an Troxler finden sich iibrigens in der Basler Universitétsbibliothek im sog.
Nachlass-Inventar Troxler von 1966 unter der Signatur «an Troxler (5)b».

20 Eduard Vischer, «Zur Geschichte der Geschichtsschreibung», Bern 1985, 65ff.

11



mat zwischen dem preussischen Konig und seiner Heimat in der Neuenbur-
ger Frage.

Doch von Gelzer, der moglicherweise Siegwarts Schrift aus bestimmten
uns unbekannten Griinden nicht beriicksichtigte, wenden wir uns jetzt weg
und richten unsern Blick von neuem auf Constantin Siegwart-Miiller und
seine Aktivitdt in den Jahren 1839 und 1840.

Im entgegengesetzten Sinne reagierten zwei Jahre spiter die Solothurner
und noch viel vehementer die radikalisierten Aargauer unter der Fiihrung
des sich immer aggressiver gebiardenden Augustin Keller, eines liberalen
Katholiken aus dem Freiamt. Ihm ist wohl zuzuschreiben, dass die bisherige
um die Bundesrevision rein politisch gefiihrte Auseinandersetzung eine neue
Dimension, und zwar eine konfessionell-kirchlich-religiose, erhielt, mit
einer scharfen Spitze gegen die Kloster und Orden als Inbegriff des katholi-
schen Wesens und der Kirche iiberhaupt. Konkret fiihrte dies zur Aufhebung
aller im Aargau liegenden Minner- und Frauenkldster?!. Das widersprach
nicht nur dem noch geltenden Bundesvertrag von 1815, sondern entbehrte
21 Die neuesten Forschungsergebnisse sind jetzt verzeichnet in «Helvetia Sacra» I11/1, 2. Teil,

Bern 1986, 912. Der Abt Adalbert Regli von Muri (1838-1881) wurde iibrigens 1800 in Prato

in der oberen Leventina geboren, also dhnlich wie Constantin Siegwart-Miiller im folgenden

Jahre in Lodrino. Vgl. 945-947. Auf Regli geht inhaltlich auch die Erwidrung auf die aargaui-

sche «Denkschrift» zuriick. Deren Redaktion und Publikation besorgte dann bekanntlich der
Schaffhauser Antistes Friedrich Hurter.

Dass auch ausléndische Beobachter das Vorgehen der Aargauer Regierung aufs schiirfste
verurteilten, ergibt sich aus dem Schreiben, das der damalige preussische Gesandte C.K.J.
von Bunsen (1791-1860), auch geistig eine sehr bedeutende Persénlichkeit, an Heinrich
Gelzer richtete:

«Das Jahr 1841 hat sich unter traurigen Zeiten fiir die Schweiz ertffnet. Der Bund der
Revolution mit ultramontanischen Pfaffenparthei war ein grosses, obgleich mit Gewissheit
vorauszuschauendes Ubel; das Geheimnis ward vom Avenir entdeckt und meisterhaft ausge-
beutet, in Belgien mit lockendem Erfolge in die Wirklichkeit eingefiihrt. Aber eine schreiende
Gewalthétigkeit wie in Solothurn, und eine heillose Ungerechtigkeit und Ungesetzmissigkeit,
wie in Aarau, und am meisten diese, weil von einer evangelisch heissenden Regierung und
Bevolkerung ausgehend, ist mir ein noch viel traurigeres und ein wahrhaft entsetzliches
Ereigniss. Schon jetzt liegt die planmissige Habsucht, welche den von der Leidenschaftlich-
keit und Gewaltthétigkeit abgeniitzten Pfeil geschiirft, das Begehren der zehn Millionen, klar
und nackt zu Tage ... Verzeihen sie, verehrter Herr, dass ich so weitldufig und offen mich
gegen Sie dussere. Aber die Sache liegt mir, als Gesandter der ersten evangelischen Macht, als
aufrichtiger Freund der Schweiz so sehr am Herzen, dass ich kaum an anderes denken kann.
Die Folgen kénnen nur Ungliick bringen; ein Religions-Biirgerkrieg in der gegenwirtigen
Krise ist ein furchtbares Zeichen der Zeit. Und dabei ist von Religion eigentlich keine Rede,
sondern vom Mammon, dem gefihrlichsten Gotzen (des) Landes».

Am 4. Mirz 1841 pflichtet ihm Gelzer bei: «Ihr Wort iiber die Klosterfrage hatte ich schon
vorher unterschrieben; der Wahnsinn des Radikalismus wird unser Schifflein doch zuletzt
zerschellen.» Zu den Einzelheiten vgl. die beiden Untersuchungen von Alexander Pfister iiber
Bunsens Berichte: «Politisches Jahrbuch der Schw. Eidgenossenschaft» 25, 1911, 205-251,
sowie «Neujahrsbl. der Literarischen Gesellschaft Bern auf das Jahr 1912», Bern 1913, 4-9.
Fiir die einzigartige Vertrauensstellung, die Bunsen bei seinem sehr konservativ gesinnten
Herrn, der iibrigens wegen Neuenburg an der Schweiz sehr direkt interessiert war, einnahm,
zeugt der Briefwechsel («Aus dem Briefwechsel Friedrich Wilhelms IV. mit Bunsen»), den

12




auch der notwendigen materiellen Begriindung. Dafiir heizte sie aber hiiben
wie driiben die katholischen und reformierten Gemiiter immer mehr an, so
dass sie «in eine eigentliche Religionskriegsstimmung, wie sie seit 1712 nicht
mehr geherrscht hatte» (E. Bucher, I.c., 39) gerieten. Dass sich deshalb auch
die verschiedenen christlichen Kirchen angesichts des drohenden Konflikts
zu einer gewissen Stellungnahme - zum Beispiel im Hirtenschreiben des
Bischofs Jos. Anton Salzmann zum Bettag von 1847 — gendétigt sahen, iiber-
rascht nicht. In welchem unterschiedlichen Sinne die Pfarrer sich jeweils in
den konkreten Predigten engagierten, ergibt sich aus einer aufschlussreichen
Untersuchung von Ernst Staechelin?2.

Unschliissig waren lange die frommen, ihrer Kirche trotz allem noch treu
gebliebenen Kreise der schweizerischen Protestanten, welche die immer
deutlicher antikirchlich, ja atheistisch gesinnte Seite des Liberalismus spiir-
ten. Sie hatten sich, wie wir heute dank den Forschungen von Eduard
Vischer?? wissen, lange im Aargau um Vermittlung und Ausgleich bemiiht.
Das dnderte sich in dem Moment, als von Constantin Siegwart-Miiller — der
dadurch zum eigentlichen Antipoden Augustin Kellers wird — die Jesuiten
ins Spiel gebracht wurden. Diese standen bekanntlich, wie der Katholik
K. Schib in seiner Schweizergeschichte (S. 200) vermerkt, «seit der Gegenre-
formation im Rufe der Protestantenfeindschaft»?*. Dieser neue Funke ziin-
dete ebenfalls und weckte mit den antijesuitischen auch alle in weiten prote-

Ranke 30 Jahre spiter, also zur Zeit des Kulturkampfes, in Leipzig 1873, herausgab und auf
seine iiberlegene Art kommentierte. «Radikalismus und Liberalismus. Die Ereignisse des
Februar und Mirz 1848» heisst ein besonderes Kapitel. 1847 (8. Dez., S. 166) schreibt der
Konig an Bunsen. «Sie, mein theuerster Bunsen, sehen nur iibertriebenen Liberalismus in den
Schweitzerhéndeln». 1873 bemerkt Ranke (171) dazu: «Man bemerkt den Unterschied der
Ansichten: der Konig erkliirt die Radikalen fiir eine Sekte, die auf den Ruin des Staates und
der Religion hinarbeiten, Bunsen sah in dem Radicalismus ein bei der Trigheit der Liberalen
unentbehrliches Correctiv gegen die Ubergriffe des dussersten Catholicismus und der Jesui-
ten. Dabei trigt er jedoch kein Bedenken, den Radicalismus als die «moralische Cholera> der
Zeit zu bezeichnen.»

22 «Die Stimme der schweizerischen Kirchen zum Sonderbundskrieg und zur Griindung des
schweizerischen Bundesstaates», in: «Quellen und Abhandlungen zur Geschichte des schwei-
zerischen Protestantismus», Bd. 3, Ziirich 1948.

23 Zunichst einmal dank dem durch ihn edierten Briefwechsel zwischen Rudolf Rauchenstein
und Andreas Heusler mit einer instruktiven Einfiihrung in die «Geschichte des Kantons
Aargau 1803-1841», Aarau 1951.

24 Innerhalb der katholischen Kirche selbst setzten sich die Jesuiten, wenn ich hier Schib
ergidnzen darf, unermiidlich und konsequent fiir ihr spezielles Anliegen ein: fiir eine der
mittelalterlichen Kirche fremde Disziplin des Klerus, aber auch der Laien unter der Fiithrung
des Papstes als der einzigen massgebenden Verkorperung der Einheit der Kirche. Siegwart
selbst hat diesen Grundsatz in klaren Worten ausgedriickt bei der feierlichen Begriissung der
Jesuiten in Luzern am 1. November 1845: «Sie ehrwiirdige Viter der Gesellschaft Jesu,
schopfen ihre theologische Wissenschaft an den reinsten, reichsten und sichersten Quellen ...
gegen welche alle heutige Systemwissenschaft und Neuweisheit ein Schatten des Lichtes ist.
Das Rauschen des Zeitgeistes geht zwar nicht bei [hren Ohren voriiber, ohne dass sie es horen,
allein es betiubt Sie nicht; die geistigen Bewegungen der verschiedenen Nationen werden von

13



stantischen Kreisen noch vorhandenen antiromischen Affekte?’> zu neuem
Leben auf. Jedenfalls gab er den radikalen Fiihrern Gelegenheit, «endgiiltig
mit der Antijesuitenparole die Entscheidung mit dem politischen und ideo-
logischen Gegner herbeizufiihren. Sie hofften mit einer grossangelegten letz-
ten Jesuitenhetze die konservativ eingestellten protestantischen Massen fiir
die radikale Sache gewinnen zu kdnnen. Eine Rechnung, die voll aufgehen
sollte», wie B. Degler in Helvetia Sacra VII., 1976, 483 zutreffend feststellt.
Gegen diese Hetze hatte sich — um nur den Bekanntesten zu nennen -
Jeremias Gotthelf schon 1845 publizistisch kriftig gewehrt, ganz abgesehen
vom dichterischen Zeitbild, das er im Roman «Jakobs des Handwerksgesel-
len Wanderungen durch die Schweiz» (erstmals 1846/7 erschienen) hinter-
liess.

In unserem Zeitraum trugen zwei Aufsehen erregende Konversionen von
prominenten schweizerischen Protestanten, des Berner Staatsrechtlers Karl
Ludwig von Haller (1817) und jetzt des Schaffhauser Antistes Friedrich
Hurter (1844), dazu bei. Fiir ihn war der Aargauer Klostersturm dusserer
Anlass, sich 1841 fiir die Erhaltung der Benediktinerabtei Muri vehement
einzusetzen, ibrigens in einer besonderen Schrift?, parallel jener des
Waadtldnders Alexandre Vinet. Hurter geriet deswegen in Konflikt mit sei-
ner Kirche, trat von seinem kirchlichen Amt zuriick und wurde 1844 in Rom
feierlich in die katholische Kirche aufgenommen. Uber diese interessanten
Ereignisse und Motive sind wir jetzt durch die von Peter Vogelsanger ver-
fasste Schrift?’ ausgiebig orientiert. Zwischen Hurter und Siegwart gab es
damals zweifellos eine gewisse Zusammenarbeit. Wenn Vogelsanger aber

Ihnen nicht iibersehen, allein sie vermdgen nicht Thren auf die Einheit gerichteten Blick
abzuziehen» (zitiert von E. Staehelin, «Der Jesuitenorden in der Schweiz», 1923, 110). Den
grossten persénlichen Einfluss hat der Walliser Jesuit P. Peter Roh (1811-1872) — Theologie-
professor in Luzern, spiter Volksmissionar in Deutschland (und auch in Basel 1862). Wie es
sich aus zahlreichen im Ms. 152/3, 534 erwihnten Stellen ergibt, begleitete Roh seinen
Schicksalsgefdhrten ins Exil und wurde von Siegwart direkt «genial» genannt (Ms. 152). - Die
Initiative zur Berufung der Jesuiten nach Luzern ging iibrigens nicht von Siegwart-Miiller
persdnlich aus, sondern hatte einen tieferen Grund in der grenzenlosen Bewunderung, welche
die Luzerner Bauern dem Orden entgegenbrachten, wie zwei reprisentative Beispiele — Wolf
von Rippertschwand und Jos. Leu von Ebersol — mit aller Deutlichkeit beweisen. Vgl. etwa
das Buch von Alois Bernet und Gottfried Boesch, «Josef Leu von Ebersol und seine Zeit,
Luzern 1954.

25 Der Ausdruck stammt vom bekannten Staatsrechtler Carl Schmitt («ROmischer Katholizis-
mus und politische Form», Miinchen 1925) und wurde fiinfzig Jahre spiter von Hans Urs von
Balthasar iibernommen in seinem Buch «Der antirdmische Affekt», Herderbiicherei Freiburg
/ Basel / Wien 1974.

26 Nach «Helvetia Sacra» I1I/1, 2. Teil, Bern 1986, 946, redigierte Hurter das von Abt Regli
gesammelte Material und veroffentlichte das Ganze unter dem Titel «Die aargauischen
Kloster und ihre Anklédger. Eine Denkschrift an alle Eidgenossen und an alle Freunde der
Wahrheit und der Gerechtigkeit» 1841.

27 «Weg nach Rom. Friedrich Hurters geistige Entwicklung im Rahmen der romantischen
Konversionsbewegung», Ziirich 1954,

14



Hurter zum «geistigen Mentor des konservativen Fiihrers, des himmeltrau-
rigen Siegwart-Miiller in Luzern» (S. 189) macht, so gibt er ein Zerrbild der
tatsdchlichen Beziehungen zwischen diesen Minnern, von denen beide —
Jeder auf seine Weise — sich von demselben durch den Radikalismus ausge-
16sten, alle Gebiete umfassenden Umsturz bedroht sahen.

Andere Konsequenzen als Hurter zog Constantin Siegwart-Miiller aus
derselben Klosteraffire. Als Politiker versuchte er, auf Kellers Herausforde-
rung zu antworten, aber mit Hilfe der Macht, die ihm im selben Jahr 1841
zugefallen war.

Dass Siegwart die dazu nétige Macht bekam, setzt den politischen Um-
sturz voraus, der sich ebenfalls 1841 in Luzern ereignete. Schon erwihnt
haben wir ja die entscheidende religits wie politisch zu bewertende Bekeh-
rung, die dem von Hause aus rational Gesinnten mit bescheidener volks-
tiimlicher Ausstrahlung nunmehr die Anniherung, ja Feundschaft (RG II
bezeugt dies) mit einem Menschen ermdglichte und erleichterte, der so etwas
ganz anderes war als er selbst. Ich meine Josef Leu von Ebersol (1800-1845),
der das urwiichsige Luzerner Bauerntum iiberzeugend verkorperte und jetzt
ein festes Biindnis mit dem durch seinen Bildungsgang intellektualisierten
Constantin Siegwart-Miiller einging und die in der Stadt heimischen Libera-
len entmachtete und und durch eine neue, diesmal biuerliche Volksmehrheit
ersetzte, die Siegwarts kiinftige Politik auch emotional zu tragen hatte. Die
Politiker aller Zeiten und Zonen kénnen der von ihnen verbal zwar be-
lichelten und verachteten, aber Popularitit schaffenden Emotionen der
jeweiligen Bevolkerung ja kaum entbehren.

Zu einem gemeinsamen Werk von Siegwart und Leu wurde so die neue
Luzerner Verfassung vom 1. Mai 1841, welche die bisherige reprisentative
durch eine dem Volk nihere direkte Demokratie ersetzte. Sie ermoglichte
fortan eine klare konservative Mehrheit im Parlament und in der Regierung,
an deren Spifze Siegwart als Schultheiss in den folgenden Jahren die volle
Verantwortung trug. Dazu kam zusétzlich der Vorsitz an der eidgendssi-
schen Tagsatzung in den Jahren 1843/44, deren Mehrheitsverhiltnisse noch
unklar und deshalb umstritten waren, weil iiberall — innerhalb und zwischen
den Kantonen - die Auseinandersetzungen an Leidenschaft, Hirte und Ge-
walt fortwihrend zunahmen.

II. Der Konflikt

Die Eskalation der Gewalt auf Kosten des Rechts, welche die vierziger
Jahre beherrschte und die «Erbitterung der Gemiiter» (wie Rauchenstein
bemerkte) aufs Hochste steigerte, ja sie zu «terroristischen Massnahmen»28

28 Schon am 17. Januar 1841 #ussert sich Rauchenstein in einem Brief an Andreas Heusler mit
treffenden Worten: «... Die Masse auf der Galerie war, so war es noch niemals, terroristisch»

2 Zs. Geschichte 15



antrieb, ldsst sich in Kiirze als Wechsel von Aktion zu Reaktion begreifen,
bestimmt und gesteuert von zwei profilierten Politikern der Zeit.

Bei dieser konfessionspolitisch motivierten Auseinandersetzung geht die
Initialziindung von denselben Personlichkeiten — Augustin Keller und Con-
stantin Siegwart-Miiller — aus, die dann spéter als «Renegaten» beiderseits
verketzert werden. Merkwiirdigerweise vertreten sie nicht die beiden, ge-
schichtlich verfeindeten, Konfessionen, sondern beide gehoren derselben
katholischen Kirche seit ihrer Geburt und Taufe an. Keller stammt aus dem
katholischen Freiamt (Sarmenstorf), Siegwart wuchs in der Innerschweiz
auf. Urspriinglich im katholischen Heimatboden verwurzelt und moglicher-
weise sogar an einen priesterlichen Beruf denkend, gelangten beide aber
wihrend ihrer Ausbildung an deutschen Universitdten (Berlin, Breslau,
Wiirzburg und Heidelberg) in eine weltanschauliche Krise, distanzierten sich
schrittweise vom iiberkommenen Kirchenglauben, wurden im Laufe der Zeit
beide liberal, Keller sogar radikal. Ungefdhr zur gleichen Zeit trafen sie sich
in Luzern, wo iibrigens seit 1833 auch der liberal gesinnte katholische Geist-
liche Christopher Fuchs als Theologieprofessor wirkte und deshalb bei den
Uberlegungen der liberalen Katholiken eine entscheidende Rolle spielen
sollte, weil er einerseits schon 1821 als Kaplan im sanktgallischen Dorf
Libingen den jungen Augustin Keller beraten und beeinflusst, andrerseits
1832 mit Constantin Siegwart-Miiller Freundschaft geschlossen hatte.

Von der liberalen Regierung als Professor an das Luzerner Gymnasium
berufen, wirkte Augustin Keller in den Jahren 1831 bis 1834 in derselben
Stadt, in der auch Siegwart als Liberaler dusserst aktiv wurde und seinen
politischen Aufstieg als Redaktor der «Bundeszeitung» und Staatsschreiber
einleitete. In der inneren Entwicklung begannen sich aber die Wege beider
allmihlich zu trennen, aus Gesinnungsfreunden wurden weltanschauliche
Widersacher und politische Gegner. Keller entwickelte sich zum leiden-
schaftlichen Kulturkiimpfer, noch lange bevor Lassalle und von Virchow den
Terminus «Kulturkampf» in die Welt setzten. Gleichzeitig begann Siegwart-
Miiller sich ins gegnerische Lager der extremen Foderalisten und Ultramon-
tanen abzusetzen. Jedoch Keller kann seine urkatholische Vergangenheit nie
ganz abstreifen, sei es als Seminardirektor im ehemaligen (von ihm sékulari-
sierten) Zisterzienserkloster Wettingen, sei es — Jahrzehnte spéter — als ein-
flussreicher Forderer der altkatholischen Bewegung. Siegwart wird es nicht
mehr erleben, dass seine neuen kirchlichen Ideale erst nach 1870 zum Tragen
kommen. Ohne es zu wissen, schufen beide die Voraussetzungen zum Kul-
turkampf der siebziger Jahre.

(E. Vischer in diesem Briefwechsel, Aarau 1951, 284). Uber diesen Meinungsterrorismus
urteilt auch Gotthelf im Jahre 1845 dhnlich in einem Brief an M. A. Feierabend: «... in dieser
Zeit, wo ein Meinungsterrorismus herrscht, wie ich ihn nie erlebt habe, und doch lebe ich
unter den gestrengen Herren von Bern» (zitiert von F. Strobel, «Die Jesuiten und die Schweiz
im XIX. Jahrhundert», 1945, 723/4).

16




Dieser den Sonderbundskrieg einleitende Schlagabtausch verlief ungefihr

nach folgendem Rhythmus:
~ 1841: Die Initialziindung ging vom Aargau aus mit einer neuen Verfassung
unter Aufthebung der konfessionellen Paritiit. Dagegen Protest und Aufruhr
der katholischen Freidmtler. Nach einer Rede von Augustin Keller im Par-
lament wird beschlossen, alle aargauischen Kloster aufzuheben.
— 1842/43: Zwiespiltige Reaktionen in der {ibrigen Schweiz: Aufregung und
Zustimmung der einen — Emp6rung der andern, die nach dem opportunisti-
schen Entscheid der Tagsatzung besorgt an einen Schutzbund zu denken
beginnen.

Aus Trotz die Jesuiten nach Luzern zu berufen - dieser Plan gewinnt
immer mehr Zustimmung (etwa bei J. Leu). Anfiinglich ist aber die Haltung
der Behorden (auch des Ordens!) zuriickhaltend. Das dndert sich
- 1844, 29. Mai bis 3. Juni: Wirren, ja Biirgerkrieg im Wallis, wo der Vorort
Luzern fiir die konservativen Oberwalliser Partei ergreift. Als Reaktion
beantragt (20. August) Augustin Keller an der Tagsatzung die grundsitzliche
Ausweisung des Jesuitenordens aus der Schweiz durch den Bund, wird aber
nur durch die radikalen Aargauer und Basellandschifter unterstiitzt. Die
Reaktion der Gegenseite (Luzern) ldsst nicht auf sich warten. Am 24. Okto-
ber werden durch einen Mehrheitsbeschluss von Regierung und Parlament
die Jesuiten offiziell berufen und am 1. November von Siegwart persénlich
empfangen. Néchster Gegenschlag;

— 1844/45 Dezember/Mdrz: Die beiden aus den Kantonen Aargau, Bern,
Solothurn, Baselland, Ziirich stammenden Freischarenziige scheitern, schaf-
fen aber auf beiden Seiten nur noch heftigere Erbitterung; bei den Katholiken
wichst die Siegeszuversicht.

~ 1845 20. Juli: Josef Leu wird ermordet. ‘

— 1845 Dezember: Unter Luzerns Fiihrung Griindung und Abschluss des als
" Schutzvereinigung bezeichneten Sonderbunds?.

- 1846/47: Umschwung bei den Parlamentswahlen zugunsten der Liberalen
in den Kantonen Bern, Genf und St. Gallen erméglicht eine liberale Zwol-
fermehrheit an der Tagsatzung in allen hingigen Fragen.

— 1847 Juli bis Oktober: Entscheidende Verhandlungen an der Tagsatzung in
Bern. Vermittlungsbemiihungen des konservativen Standes Basel-Stadt

29 Einige Jahre nach dem Sonderbundskrieg vergleicht 1851 Segesser die damalige Situation
treffend mit einem Labyrinth, in einem Brief an A. Heusler: «... Wie vielfach wurde nicht im
Jahre 1846 in allen Schichten unseres Volkes gefiihlt, dass das System Siegwarts uns in immer
bedenklichere Konsequenzen hineinfiihre; allein wir waren einmal in dem Labyrinthe drin-
nen und niemand fand den Weg heraus, aus gleichen Ursachen wie jetzt in der Eidgenossen-
schaft!» Das Zitat verdanken wir Julia Gauss aus ihrer so anregenden Briefsammlung «Kampf
und Kompromiss», Briefe schweizerischer Politiker 1798-1938, Basel/Stuttgart 1974, 117, in
der im Grunde auch ein so erfolgloser Politiker wie Siegwart einen Platz beanspruchen darf,
Dieser Brief (30. 12. 1851) jetzt auch im Segesser Briefwechsel II. 55ff.

17



scheitern3?. Die Mehrheit beschliesst: Auflésung des Sonderbundes, allen-
falls durch ein Bundesaufgebot zu erbringen.

— 1847 November: Sonderbundskrieg fiihrt in 25 Tagen zur Katastrophe der
Siegwartschen Politik. Er selbst fliichtet mit Familie ins konservative Aus-
land.

Der Sonderbundskrieg, dessen Verwicklungen, Auswirkungen und wirt-
schaftliche Hintergriinde erst durch die moderne Forschung (z. B. E. Bucher,
«Geschichte des Sonderbundskriegs», 1966) in ihrer Vielfalt einigermassen
erkannt werden konnten, wird heute differenzierter beurteilt als friiher, wo es
nur einseitige Schuldspriiche — etwa auf Kosten Siegwarts — gab. Die ihm
personlich vorschwebende Idee einer sonderbiindischen ins Mittelland vor-
stossenden Offensive liess sich aus mancherlei Griinden und bei zahlreichen
Versagern nicht zur rechten Zeit realisieren. Sie scheiterte vor allem deshalb,
weil die aufgebotenen Truppen (und auch die katholische Bevolkerung der
Kantone selber) nicht auf einen Angriffskrieg im Sinne Siegwarts innerlich
vorbereitet waren (E. Bucher), sondern innerhalb der traditionellen Kan-
tonsgrenzen verharren wollten und den weiteren Ablauf der Dinge abzuwar-
ten vorzogen, die in Wirklichkeit doch ganz anders verliefen, als sie selbst
sich im Vertrauen auf die giinstigen Erfahrungen der fritheren Konfessions-
kriege erhoffen konnten. Dazu die kindliche Hoffnung auf die Hilfe des
Himmels, die im Gebet und in Wallfahrten herabzuflehen die damaligen
Katholiken nicht miide wurden. Angesichts des wachsenden Widerstands
der andersgesinnten, ja anti-kirchlich gerichteten Gegner fiihlten sich die
Katholiken damals genotigt, ihre Zukunft immer mehr nur auf eine einzige
Karte zu setzen, namlich auf eine direkt greifbare Intervention Gottes zu
ihren Gunsten. Sie vergassen dabei allerdings die durch die Geschichte hun-
dertfach erhirtete Tatsache, dass Gottes Wirken sich paradoxerweise immer
wieder der Hinde der Menschen, auch andersgerichteter, ja kirchenfeindli-
cher Menschen bedient hat, eine Einsicht und Erkenntnis, zu der sich gerade
die Kirchengeschichtsschreibung erst im Laufe der Jahrhunderte bekehren
liess. ‘

Getragen von einer Welle gemeinsamer Bedrohung und Solidaritét, wie sie
die Katholiken damals auch in Frankreich und Deutschland, ja ganz Mittel-
europa erlebten, iibersah Siegwart jedoch eine ebenso méachtige Stromung,
die der Gegenseite Auftrieb gab, welche die Schweizer tiber alle Grenzen der
Kantone und Konfessionen hinweg menschlich einander ndher brachte, bei
den Aufmirschen, Wettkimpfen und Festen der Turner, Schiitzen3!, Sdnger

30 Darauf machte ich schon 1947 aufmerksam in einem Aufsatz im Sonderheft der «Schweizeri-
schen Rundschau», Juli/Aug. 1947, 315ff.

31 An einem dieser von der Liberalen organisierten und besuchten Schiitzenfeste in Luzern im
Jahre 1832 nahm Siegwart, wie wir jetzt (Ms. 61) wissen, zusammen mit seinem auf der Rigi
gewonnenen Freund Christopher Fuchs erwartungsvoll und begeistert teil: «Ich verliess die
Rigi, um mit ihm auf das eidgentssische Schiitzenfest von Luzern zu ziehen, wo er an der

18



oder wer immer es war. Was heranwuchs, war ein neues Nationalbewusst-
sein, fiir das eine bundesstaatliche Einigung ein echtes Anliegen war. Uber-
zeugend veranschaulicht wurde es beispielsweise in der neuesten «Ge-
schichte der Schweiz und der Schweizer» (Bd. II, 250-257).

Wir beschrinken uns schon aus Raumgriinden hier auf die direkten Fol-
gen, die der verlorene Krieg fiir den Entmachteten und seine Familie per-
sOnlich mit sich brachte. Zu Beginn verweisen wir auf den «Bericht Sieg-
wart-Miillers iiber seine Flucht nach dem Sonderbundskrieg», den sein Ur-
enkel Josef Siegwart aufgrund derselben uns zur Verfiigung gestellten Fami-
lienchronik im Jahre 1981 im 134. Band des «Geschichtsfreunds» (S. 36-78)
veroffentlicht hat. Bei der Lektiire folgt man fasziniert den Fliichtlingen auf
ihrer an Gefahren und dramatischen Zwischenfidllen reichen Wanderung
durch die winterliche Gebirgswelt vom Urnerland iiber Furka und Simplon
bis zu den Stddten Novara und Mailand.

Wegen des von den siegreichen Gegnern (speziell in Luzern) iiber den
Gestiirzten verhingten Landesverratsprozesses und der damit verbundenen
Sequestrierung des Vermdgens kam es zu einer viel lingeren Irrfahrt ins
konservativ gebliebene Ausland, zu einer eigentlichen Odyssee, die von 1847
bis 1857 dauerte, was von der iiblichen Geschichtsschreibung vornehm ver-
schwiegen wird. Anfinglich erfiillte den Fliichtigen noch eine gewisse Hoff-
nung auf eine nachtrigliche Intervention der konservativen Grossmichte
Osterreich, Frankreich und Preussen, die jedoch bekanntlich am Vorabend
des Revolutionsjahres 1848 ihre eigenen Sorgen hatten. Er suchte deshalb ein
Asyl zunichst im habsburg-6sterreichischen Machtbereich — zuerst in Bozen
(bei den Benediktinern der Abtei Muri-Gries)32, dann in Innsbruck - auf.
Durch den Sturz Metternichs in Wien (Mirz 1848) bekam diese Zuversicht
einen ersten Stoss, so dass er anderswo in Europa weitersuchen musste. Da er
in katholischen Kreisen wegen seines Widerstands und seiner Niederlage
‘bekannt und bedauert worden war, versprach ihm u.a. der reprasentative
franzosische Katholikenfiihrer Montalembert (1810-1870) moralische Hilfe
und materielle Unterstiitzung. Dann ist es der um die Erneuerung des rhein-
landischen Katholizismus verdiente Bischof Albert Raess von Strassburg,

Spitze einer grossen Schaar von St. Gallern und andern eine feurige Rede hielt. Er huldigte in
politischer Beziehung der Centralisation, in kirchlicher Beziehung geféhrlichen Neuerungen.
Dabei war er von ungestiimen Charakter und sein Verstand wurde nur zu leicht von der
Phantasie davongetragen. Spiter aber kehrte er demiitig und aufrichtig zur Kirche zuriick und
sagte sich von seinen politischen Verbindungen los. Er war die Zielscheibe der Verfolgung von
Seite seiner ehemaligen Freunde. Christopher Fuchs hatte einen sehr grossen Einfluss auf
mich, zuerst im bésen, nachher in gutem Sinne. Wir blieben Freunde bis in den Tod.» — In
diesem (spiter niedergeschriebenen) Bekenntnis findet — so meine ich — Siegwarts folgen-
schwerer Sinneswandel den prignantesten Ausdruck, ein Zeichen der Konfessionalisierung,
die ihn mit vielen seiner Zeitgenossen damals von neuem ergriffen hatte.

32 Vgl. auch «Helvetia Sacra» I1I/1, Bern 1986, 947, und den dort zitierten Aufsatz von Rupert
Amschwand «Constantin Siegwart als Sonderbundsfliichtling in Gries 1847».

19



der die Bitte um ein Asyl (RG III, 978) nicht abwies, sondern ihn und seine
Familie Ende August 1848 nach Rappoltsweiler (Ribeauvillé) kommen liess
(vgl. Ms. 267ff.). Unterwegs hatte Siegwart allerdings noch eine «fiinfte Ver-
folgung» (RG II1, 978) zu iiberstehen. Sie kam von der Seite des Vororts Bern,
welches von der inzwischen neuen, republikanischen Regierung Frankreichs
eine Deportation des Asylanten in das Innere Frankreichs (etwa Nancy)
verlangte, allerdings ohne Erfolg.

Mit der Bemerkung «an verschiedenen Orten Deutschlands verbrachte
Siegwart mit seiner Familie ein unstétes Fliichtlingsleben bis 1857» (ADB 34,
211) verschweigt Meyer von Knonau die andere Seite der ungebrochenen
Aktivitidt Siegwarts. Dauernd war er bestrebt, die notwendigen Kontakte mit
einflussreichen Kreisen Deutschlands und der Donaumonarchie aufrecht zu
erhalten und auszuwerten (wie z. B. beim Mainzer «Katholik» und den «Hi-
storisch-politischen Bldttern»). Eine weitere Notiz in der Familienchronik
(Ms. 592) verrit uns sogar, dass im Jahre 1851 der preussische Konig (Fried-
rich Wilhelm IV.) ein jdhrliches Gnadengehalt von «400 Thalern» bewilligt
habe, auf Betreiben von Reg.-Rat Marcus Carsten Nicolaus von Niebuhr
(1817-1860). Der stramm konservative Staatsmann war ein Sohn des be-
riithmten Gelehrten Barth. Georg Niebuhr (ADB 23, 662-664).

Im Juni 1850 zog Siegwart mit seiner Familie nach Strassburg, 1851 nach
dem preussischen Sigmaringen, 1852 nach Ko6ln, 1853 wieder nach Strass-
burg. Erst im Juni 1857 kehrte er wieder in seine Heimat, die Urschweiz, das
Land Uri, zuriick, aber nicht nach Luzern! Denn dort «waren die Rachegei-
ster immer noch wach» (RG III, 980), wie die jahrelangen Prozesse wegen
Landes- und Hochverrats gegen Siegwart personlich bewiesen. Noch am
21. Miérz 1854 verurteilte ihn das Luzernische Kriminalgericht zu zwanzig-
jéhriger Kettenstrafe und vertagte den Prozess gegen die {ibrigen Angeklag-
ten (E. Bucher). Erst im Jahre 1861 wurde auf eine Intervention von Ph.-A.
von Segesser hin das noch hingige bundesrechtliche Verfahren durch einen
Parlamentsbeschluss aufgehoben.

In der Zwischenzeit?? des zermiirbenden Wartens ist, wie man begreift, das
grosse der Rechtfertigung dienende Werk entstanden, die drei umfangrei-

33 Beidem immer ausgeprégteren Papalismus Siegwarts iiberrascht es keineswegs, dass im Jahre
1860 eine vom «Piusverein in Altdorf» edierte anonyme Schrift erscheint unter dem Titel
«Der Papst. Ein Wort an die Katholiken der Schweiz» (Luzern 1860). Deren Autor kann, wie
Peter Stadler in seinem Werk «Der Kulturkampf in der Schweiz» (Frauenfeld und Stuttgart
1984, 148) vermutet hat, niemand anders sein als Siegwart-Miiller personlich, der sich auch
diesmal — im Gegensatz zu Segesser — bedingungslos einsetzt: fiir den ungeschmiilerten Fort-
bestand des pépstlichen Kirchenstaates, also wiederum fiir eine extremistische Losung wie im
Jahre 1847. - Uber die sonstige Aktivitit Siegwarts sind wir nur durch eine zufillige Notiz von
H. Gasser in «Kunstdenkmiler der Schweiz, Uri», Bd. 2, 1986, 123/4, orientiert, sowie einen
im Geschichtsfreund 18 (1862) 36-69 publizierten Aufsatz «die Edeln von Attinghausens.
Dies zeigt mit aller Deutlichkeit, dass ein von der Politik enttiduschter Siegwart sich im Alter
wieder historischen Fragen zuwendet, und wird auch durch die nichste Anm. 34 bestiitigt.

20




chen Binde, die bezeichnenderweise den Titel «Der Kampf zwischen Recht
und Gewalt» (von mir immer RG zitiert) tragen. In den zahlreichen als
historische Belege gegebenen Dokumenten34 bewihrt er sich als gewandter
Advokat, aber auch als scharfsinniger und unermiidlicher Kampfer, der sich
fiir seine Uberzeugung — ob Ideologie oder Glaube - konsequent einsetzte. In
Kauf nehmen miissen wir allerdings auch die Kehrseite: eine aussergewohn-
liche Selbstsicherheit und Selbstherrlichkeit, welche die Meinung und den
Rat anderer selten respektierte, was sich beispielsweise auch im Verhéltnis
zu Segesser und Meyer gelegentlich deutlich manifestierte. Auch Segesser
erblickt eine Ursache des Siegwartschen Misserfolgs in einer Politik, «die
sich mit lauter Mittelméssigkeiten zu umgeben pflegte, um desto ungestorter
allein regieren zu koénnen. Solche mittelmissigen Leute sind ergeben, solange
es gut geht; geht es einmal schlimm, so sind sie ihrer Natur nach feige und
lassen den im Stich, in dessen Glanz sie sich in guten Tagen sonnten.»
(Briefwechsel IT1.115 vom 1. 8. 61). Was ihm trotz gelegentlichen Hinweisen
auf die geschichtlichen Traditionen abging und ihn auch die Zeichen seiner
eigenen Zeit missachten liess, war die Einsicht in den unwiederbringlichen
Untergang der alten — ihm so lieb gewordenen - dreizehnértigen Eidgenos-
senschaft mit allen damit verbundenen Folgen: dass es neben den alten Orten
(darunter den sog. katholischen) nun eben auch fast ebensoviel neue Kan-
tone von vollig anderer Bevolkerungsstruktur gab. Schon konfessionell wa-
ren sie grosstenteils gemischt, paritétisch, also gerade deshalb zu einer unbe-
dingten Toleranz innerhalb des eigenen Kantons verpflichtet. Solches war
aber fiir den Urschweizer etwas Unerhort-Neues, war er doch davon iiber-
zeugt, dass es der alten — in zwei Hilften (Corpus evangelicum / Corpus
catholicum) konfessionell gespaltenen Eidgenossenschaft®> — vollig fremd
sei. Was zur Zeit der Kappeler- und Villmergerkriege noch méglich gewesen,
- war 1847 nicht mehr denkbar.

Weil Siegwart dies als Kind seiner Zeit — mit vielen andern — nicht sehen
wollte noch sehen konnte, verfiel er 1847 auf jenen eigenwilligen (dem
Kriegsrat moglicherweise nur indirekt anvertrauten) Plan einer Neuvertei-

34 Der historische Wahrheitswert der Siegwartischen Dokumentation miisste allerdings im ein-
zelnen noch iiberpriift werden, was wir uns natiirlich versagen miissen, nach den Kriterien,
wie sie die moderne Forschung (Feller-Bonjour, «Geschichtsschreibung der Schweiz» II,
1. Aufl,, 659, 2. Aufl,, 653ff) aufstellt. — Den Wert und die Auswahl der entsprechenden
Quellen scheint Constantin Siegwart-Miiller in den letzten Jahren seines Lebens geahnt zu
haben, als er sich — fiir uns iiberraschend — um eine Edition von romischen und veneziani-
schen Quellen zur Reformationsgeschichte der Schweiz — wohl im Anschluss an Riffels
genannte Reformationsgeschichte! — zu kiimmern begann. Aber erst nach Siegwarts Tod
erscheinen sie im «Archiv fiir die schweizerische Reformationsgeschichte», hrsg. «Aus den
hinterlassenen Schriften des Schultheiss Siegwart-Miiller» im Bd. 2, Freiburg i.Br. 1872,
537-545.

35 Wichtiger als der verbale Ausdruck ist die historische Realitiit selbst, die im 17. und 18.
Jahrhundert ausser der gemeineidgendssischen Tagsatzung in Baden zwei Sondertagsatzun-
gen kennt: der reformierten Stéinde in Aarau und der katholischen Bundesglieder in Luzern,

21



lung des schweizerischen Territoriums im Falle eines Sieges des Sonderbun-
des: Aufteilung des Aargaus und des Glarnerlandes, Reduzierung des iiber-
méchtigen Kantons Bern durch die Abtrennung des Berner Jura (eines Kan-
tons Pruntrutt als Vorldufer des erst 130 Jahre spiter entstandenen Kantons
Jura!) und des Oberlands, um dadurch eine direkte Verbindung des Jura-
kamms via Freiburg mit der katholischen Alpenkette zu schaffen. Andrer-
seits wollte der Plan die unmittelbare Verbindung zwischen Bern und Ziirich
durch den um Teile des Aargaus vergrosserten katholischen Vorort Luzern
wirksam unterbinden, um nur das Wichtigste zu nennen. Zum besseren
Verstidndnis dieses kiihnen Projekts ist aber unbedingt das zu beriicksichti-
gen und zu bedenken, was Siegwart selbst in seiner Familienchronik (Ms.
149) an einer wahrhaft entscheidenden Stelle bemerkt;

«Im Jahre 1847 ging ich nochmals mit meiner Familie nach Seelisberg, um mich von den
unséglichen Miihen und Sorgen meines Geschiiftslebens zu erholen. Justine war in Beuer-
berg3, Alfred, Ernst, Constantin und Paul waren bei uns. Ich hatte mir vorgenommen, auf
Seelisberg meine im Jahre 1841 in Altdorf begonnene Biographie fortzusetzen. Allein es blieb
bei dem Vorsatze. Meine Hauptbeschiftigung auf Seelisberg war die Lesung des Buches
«Caspar Ryffels Christliche Kirchengeschichte neuester Zeit. Dritter Band, Ursprung, Fort-
gang und Vorbereitung der grossen Glaubensspaltung ausserhalb Deutschlands. Insbesondere
der Zwinglianismus in der Schweiz>. Der Verfasser hatte mir dieses Buch3’ mittels eines
schmeichelhaften Schreibens vom 21. Jinner 1847 geschenkt. Ich hatte aber in Luzern keine
Zeit gefunden, es zu lesen. Mit steigender Aufmerksamkeit las ich die Geschichte der schwei-
zerischen Reformation und fand darin eine ganz auffallende Ahnlichkeit mit den Zustinden
der jetzigen Zeit. Ich fand, dass die Katholiken von den Protestanten unabhiingiger gemacht
werden sollten, wenn erstere ihrer Rechte und ihrer Freiheit froher werden méchten. Darum
entwarf ich eine neue Einteilung nach Confessionen. Diese auf Papierfetzen hingeworfene
Einteilung wurde mir spiter als Landesverrat angerechnet. Noch heutzutage beharre ich bei
der Meinung, dass den Katholiken in der Schweiz nie Gerechtigkeit wird wiederfahren,
solange sie nicht durch eine Gebietsteilung von den Protestanten unabhiingig gemacht wer-
den. Zur Ruhe und Wohlfahrt der Schweiz bedarf es freilich noch mehr, was nicht in diese
Hauschronik gehort.»

Wer dank den Angaben von F. Biisser («Das katholische Zwinglibild»,
Ziirich 1968, 282ff.) einen Blick in das Werk dieses katholischen Kirchen-
historikers und gleichzeitig eines Professors am Priesterseminar Mainz wirft,
lernt nicht nur den genauen Namen des Autors - Kaspar Riffel — und sein
libriges Leben (1807-1856; ADB 28, 606f.) niher kennen3®, sondern versteht

worauf ich selbst schon im Wettstein-Werk (J. Gauss, A. Stoecklin, «Biirgermeister Wett-

stein», Basel 1953, 99ff.) hingewiesen habe.

36 Die Tochter Justine lebte damals in einem von Salesianerinnen geleiteten Téchterpensionat
in Oberbayern, §stlich des Starnberger Sees.

37 Der genaue Titel lautet: «Christliche Kirchengeschichte der neuesten Zeit von dem Anfange
der grossen Glaubens- und Kirchenspaltung des 16. Jahrhunderts bis auf unsere Tage»,

3 Bénde, Mainz 1841-1846. Schon der erste Band hatte 1841 «im protestantischen Lager

einen wahren Entriistungssturm hervorgerufen» (Wetzer-Welte, Kirchenlexikon, 10, 1897,

1201/3).

38 Fehlt in der neuesten Auflage des LTK, Bd. 8 - dagegen weitere Angaben bei W. Kosch

«Das katholische Deutschland. Biographisch-bibliographisches Lexikon», 25. Lieferung,

Sp. 3980/81, und in dem schon erwidhnten Kirchenlexikon von Wetzer-Welte.

22



auch seine gegenreformatorische Grundtendenz, stand Riffel doch in engem
Kontakt mit dem militant katholischen Mainzer Kreis (vgl. F. Schnabel,
«Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert», IV, 1937, 74ff.). Durch die Lek-
tiire des umfangreichen (706 Seiten!) dritten Bandes der Riffelschen Refor-
mationsgeschichte, die ihm personlich dediziert worden war, fiihlte sich
Siegwart im Schicksalsjahr 1847 begreiflicherweise in seiner eigenen politi-
schen Haltung bestirkt. Freilich scheint auch er auf ein erhofftes Eingreifen
hoherer, das Politische iibersteigender Michte mit dem dunkeln Wort hin-
zudeuten: «Zur Ruhe und Wohlfahrt in der Schweiz bedarf es freilich mehr,
was nicht in diese Hauschronik geh6rt.»

Diese nur der Hauschronik — wohl zwischen 1852 und 1857 — anvertrauten
Ausserungen zeigen mit aller Deutlichkeit die letztlich doch religidse Moti-
vation® seiner bis heute so umstrittenen Politik. Man mag die Richtigkeit
der Sonderbundspolitik mit guten Griinden bezweifeln, hat aber ihren Ernst
zu-respektieren. Begreifen ldsst sich dieser Ernst wohl nur auf dem Hinter-
grund einer auch im 19. Jahrhundert kaum bewiltigten Auseinandersetzung
zwischen einem freiheitlich-pluralistischen und einem autoritdr-monolithi-
schen Katholizismus. Wihrend seines ganzen Lebens religios und politisch
zwischen den Extremen des Radikalismus und Integralismus hin und her
gerissen, ist Constantin Siegwart-Miiller neben vielen seiner Zeit- und Lei-
densgenossen nur ein besonders markantes und denkwiirdiges Beispiel der
vielfdltigen noch wenig erkannten und erforschten Spannungen innerhalb
der katholischen Bewegung des 19. Jahrhunderts*,

Zuerst von Alfred Stern im «Anzeiger fiir Schweizerische Geschichte»
(Bd. X, 1909, 400-401) verdffentlicht, sollte die heute im Luzerner Staats-
archiv liegende Aufzeichnung, spdter mehrfach (z. B. durch E. Bonjour, «Die

39 E.F.J. Miiller-Biichi weist in seinem Aufsatz «Religion und Politik» («Schweizer Rundschauy,
47. Jg., 1947, 242ff.) mit Recht auf das Risiko einer unbedachten «Politik aus dem Glauben»
hin, einer im 20. Jahrhundert in der Auseinandersetzung mit einer glaubenslos gewordenen
Parteipolitik verwendeten Formel, der gerade Siegwart-Miiller und Jos. Leu in ihrer politi-
schen Aktivitét praktisch folgten, ohne der zugrundeliegenden Realitédt, der modernen Eid-
genossenschaft des 19. Jahrhunderts, gebiihrend Rechnung zu tragen.

40 Statt fiir alle (nicht nur die luzernischen) Katholiken zur Integrationsfigur zu werden, er-
reichte Siegwart gerade des Gegenteil mit der von ihm verfiigten Berufung der Jesuiten nach
Luzern, Die Gegensiitze innerhalb der katholischen Bevolkerung verschirften sich in der
Folgezeit nur noch mehr. Sieht man von Burkhard Leu einmal ab, so verstummten zwar
manche liberalen Geistlichen vor der Offentlichkeit immer mehr. Dass die innerkatholische
Auseinandersetzung auch nach dem Sonderbundskrieg weiter ging, ja sich zu einer eigentli-
chen Polarisation zwischen den extremen Positionen — Radikalismus der einen und Ultra-
montanismus der andern Seite — zunehmend verschiirfte, beweist die Entwicklung der spite-
ren Jahre, die Siegwart erlebte, in dem hier nicht mehr zu erdrternden Kulturkampf und der
Bildung eines schweizerischen Altkatholizismus mit Eduard Herzog, dem Neffen von Stift-
spropst Leu, als Bischof eines nationalstaatlich gemeinten Bistums. Wieviel liberale oder als
liberalverdichtige Geistliche (und Laien!) einem im weitesten Sinne verstandenen Liberalis-
mus innerlich aber dennoch irgendwie treu blieben - ohne selber die alte Kirche zu verlas-
sen —, ldsst sich beim heutigen Forschungsstand wohl kaum ausmachen.

23



Griindung des Schweizerischen Bundesstaates», Basel 1948, 226-230; E. Bu-
cher, «Geschichte des Sonderbundskrieges», 1966, 20-23) nachgedruckt, das
Urteil der heutigen Historiker iiber Constantin Siegwart-Miiller massgeblich
und zwar in einem ungiinstigen Sinne beeinflussen. Schon die Aufzihlung
seiner verschiedenen Einzelvorschldge liess ihn in einem fatalen Licht — als
unverbesserlichen katholischen Foderalisten und Extremisten erscheinen,
einzig bedacht auf die Behauptung und Erweiterung der katholischen Be-
lange und Positionen unter Fiihrung des katholischen Vororts Luzern. Wer
iiber derartige Perspektiven sich heute mit Recht entsetzt, darf nicht iiberse-
hen, dass es sich schon damals um eine Art Fluchtburg oder, modern ausge-
driickt, um ein Réduit handelte, geboren aus der Angst und getragen vom
Willen zum Uberleben, zum Widerstand — wie im Jahre 1940. Mit dem
gewaltigen Unterschied, dass das eine nur der katholischen Sache, das andere
aber dem Uberleben der ganzen Eidgenossenschaft dienen wollte.

Gemeinsam fehlte nicht nur Constantin Siegwart-Miiller, sondern allen
seinen Zeitgenossen, Freunden wie Gegnern aus allen Lagern und Konfes-
sionen, wohl das Eine, das damals noch undenkbar und unfassbar schien. Ich
meine die Moglichkeit einer die Konfessions- und Kirchengrenzen iiber-
schreitenden Okumene. Dass Siegwart dies damals ebensowenig wie seine
Miteidgenossen ahnen konnte, darin liegt die eigentliche Tragik der damali-
gen Zeit.

I11. Die Tragweite

Um die Tragweite des Ubergangs vom liberalen zum ultramontanen Ka-
tholizismus zu ermessen, ist es notwendig, zundchst einmal die Reichweite
der im 19. Jahrhundert polemisch verwendeten Begriffe abzugrenzen. Bei-
den ist gemeinsam das formulierte Ziel. Wie weit geht die Freiheit, die der
liberal Gesinnte meint? Wie weit reicht der Bereich der Religion und Kirche,
fiir den sich der sogenannte Ultramontane einsetzt? Dazu kommt noch der
ebenso vieldeutige Begriff der Konservativen und des Konservatismus. Was
wollen denn sie mit ihrem ebenfalls strittigen Anliegen des Schutzes der
ererbten Werte der Tradition, der Religion, aber auch der bestehenden Ord-
nung auf allen Gebieten, welche die Konservativen vor und nach 1815 von
~ neuerungsiichtigen, subversiven, ja revolutiondren Kriften bedroht sehen?

Was man so gerne iibersieht, aber gerade im Blick auf die so wechselvolle
personliche Entwicklung von Siegwart immer wieder beobachtet, ist die
enge, unzertrennliche Verbindung der Schweiz mit dem iibrigen Europa,
nicht nur wirtschaftlich, politisch und staatlich, sondern auch kulturell und
geistig/geistlich. Siegwart erfuhr, so scheint es mir, besonders intensiv die
Einwirkung und den Sog der beiden ideellen Michte und Kriifte, die sich
auch nach 1815 um die Seele der Européer stritten: die seit der Aufklidrung
méchtig gewordene Idee der Freiheit und des damit verbundenen Fort-

24



schrittes — und andrerseits die Uberzeugung von der Notwendigkeit einer
stabilen, von der Natur und von Gott gesetzten universalen Ordnung, die zu
verteidigen als heilige Pflicht — wir denken etwa an die Heilige Allianz der
damaligen Grossmichte — den Menschen «guten Willens», wie es schon
damals hiess — erschien.

Letzten Endes ist beides zuriickzufiihren auf die Auswirkungen der Ro-
mantik, die als grosse, ganz Europa auf allen Gebieten erfassende Bewegung
auch die schweizerische Entwicklung im 19. Jahrhundert starker beeinflusst
hat, als man gewohnlich annimmt. Sie suchte ja alle geistig-literarische Stro-
mungen, die im 18. Jahrhundert zum absoluten Staat, zum philosophischen
Rationalismus, zur verniinftigen Theologie im Widerspruch gestanden hat-
ten, in sich aufzunehmen und schépferisch zu gestalten. Thre Vertreter hatten
sich mit diesem Erbe auf ihre Weise auseinanderzusetzen und um eine neue,
wie ithnen schien, bessere Ordnung zu bemiihen, einen Ausgleich zwischen
Tradition und Revolution (unter Beriicksichtigung der sich ankiindigenden
Industrialisierung) zu schaffen. Der Kiirze halber beschrianken wir uns hier
auf jene Personlichkeiten, die innerhalb der religiosen Bewegung der Ro-
mantik eine entscheidende Rolle gespielt haben. In die Zeit, in der Siegwart
geboren wurde, fillt der Ubergang von der Friih-Romantik zur Hoch- und
Spiat-Romantik. In diesen Jahren distanziert man sich immer mehr vom
Heidnisch-Antiken und wendet sich dem Christlich-Mittelalterlich-Natio-
nalen zu.

In Frankreich miisste man in erster Linie F. R. Chateaubriand (1768-
1848) nennen, dessen 1802 erschienenes Werk «Le génie du christianisme»
Epoche machte, gefolgt von La Mennais (1780-1860), Lacordaire (1802-
1861), Montalembert (1810-1870). In Deutschland sind es ein Goerres
(1776-1848), ein Clemens Brentano (1778-1842), die eine dhnliche Ent-
wicklung vom Kinderglauben iiber die Revolutionsideale zur Kirchentreue
in den Jahren 1805 bzw. 1817 zuriickfiihrte.

Was alle Romantiker - ob katholisch oder evangelisch — bewegte, war «die
Sehnsucht, das Verlangen nach dem Ganzen, nach dem Allumfassenden, im
Gegensatz zu dem zerstiickten und zerteilten Wesen der Welt» (K. Joél). Dass
sie in besonderer Weise unter der Zerkliiftung der Christenheit litten, iiber-
rascht keineswegs. Wir denken etwa an fiihrende Gestalten aus dem katholi-
schen Raum, wie die Philosophen Schelling (iibrigens den Wiirzburger
Hochschullehrer Siegwart-Miillers Joh. Jakob Wagner (1775-1841) beein-
flussend) und Franz von Baader?*!, den Regensburger Bischof Joh. Michael -
Sailer (1751-1832), dessen Ideen auch in der katholischen Schweiz Anklang
fanden. Auf protestantischer Seite widren zu nennen die beiden Briider
Friedrich und A. W. Schlegel, die zusammen mit Overbeck und dem Staats-
rechtler Joh. Adam Miiller katholisch wurden. Unter den Romantikern, die

41 Der einflussreiche Religionsphilosoph lebte von 1765-1841. Vgl. die neuesten Angaben von
TRE 5, 64-67.

25



ihre protestantische Tradition nicht verleugneten, hat wohl keiner die
romantische Sehnsucht treffender und iiberzeugender formuliert als Novalis
(Friedr. Hardenberg) im denkwiirdigen, 1799 verfassten, aber erst 1826 ge-
druckten Fragment «Die Christenheit oder Europa»?2.

Wenn man diese vielfiltigen sich durchkreuzenden Einfliisse iiberblickt
und bedenkt, versteht man viel leichter die merkwiirdige Tatsache, dass
lange vor der in der Schweizergeschichte als liberale «Regeneration» gewiir-
digte Periode etwas anderes im iibrigen Europa im Entstehen und Werden
war: der durch Aufkldrung und Revolution schwer getroffene Katholizismus
erlebte eine Art von Wiedergeburt. Er begann sich von seiner Ohnmacht
langsam zu erholen, war bereit sich in einer weitgehend verinderten Welt
neu einzurichten, ohne aber bei einem derartigen Aggiornamento seine ei-
gene Identitit aufgeben zu wollen. Aber gerade weil diese Erneuerung oft von
Laien (mit zwei verschiedenen Seelen — einer liberal-fortschrittlichen und
einer traditionell-konservativen - in der Brust) eingeleitet und getragen
wurde, musste man die Vielfalt der Meinungen, die Betonung von Unter-
schieden innerhalb derselben kirchlichen Gemeinschaft in Kauf nehmen,
was den Kirchenleitungen oft missfiel. Ja man hatte sich schliesslich mit
einer offenen, unversdhnlichen Polarisation der Gegensiitze abzufinden,
welche bekanntlich nicht nur kirchenpolitisch die katholische Bewegung im
19. bis tief hinein ins 20. Jahrhundert begleiten und belasten sollte.

Gerade 1m katholischen Vorort Luzern hatte diese Auseinandersetzung
zwischen den liberalen durch den Konstanzer Generalvikar Wessenberg
beeinflussten Geistlichen (z. B. Stadtpfarrer Thaddius Miiller, 1763-1826)*
und dem konservativ gesinnten «Theologendreigestirn Luzerns», nimlich
J. H. A. Giigler (1782-1827)*, Franz Geiger (1755-1843)* und Jos. Widmer

42 An Novalis, den der junge Troxler in Jena kennen und schitzen gelernt hat, erinnert iibrigens
eine unter dem Namen Troxlers ver6ffentlichte Schrift «Stimme eines Todten oder die wahre
politische Versohnungslehre gewidmet allen Eidgenossen von Novalis», Rapperswyl 1833
(verzeichnet von E. Spiess, I.c. No. 64). Dem Abdruck einer vom Luzerner Politiker Franz
Xaver Keller (1772-1816) iiber die Ursachen der herrschenden Zwietracht zwischen Stadt-
und Landbiirgern im Jahre 1800 vorgelesenen Abhandlung schickt Troxler folgende Worte —
aufgrund der eigenen in Luzern und in Basel gesammelten Erfahrungen - voraus, die fiir
Troxler charakteristisch scheinen: «... Das Hochland Europas, dessen Urgebirge zum Himmel
ragen und im Mittelpunkt der Erde wurzeln, kennt keine solche seichte und flache Mittel-
massigkeit, keine todte Indifferenz. Die Freiheit will den Widerstreit und der Krifte reges
Spiel, aber freundlich gebunden, nicht in feindlichem Zwist und Hader.»

43 P. Meyer von Schauensee in ADB 22, 675-677.

44 J. B. Villiger in LTK 4, 1265. Giiglers Schrift «Geist des Christentums und der Literatur im
Verhiltnis zu den Thadddus Miillerschen Schriften», 1810, gilt als «das erste Stiick einer
echten theologischen Romantik» (R. Geiselmann). Sehr aufschlussreich ist iibrigens die Dis-
sertation (Freiburg i. U. 1980) von Philipp Kaspar, «Alois Giigler 1782-1827. Ein bedeutender
Luzerner Theologe im Spannungsfeld von Aufkldrung und Romantik», Schiipfheim 1977.

45 Neben Villiger (LTK 4, 606) ist zu beachten der hervorragende Beitrag von Nikolaus Wicki
iiber Geiger in der Festschrift fiir Gottfried Boesch, Schwyz 1980, 291-305, in dem auch auf
die Einfliisse des franzosischen Traditionalismus hingewiesen wird.

26



(1779-1844)% lingst begonnen. Diese lehnten zwar eine veraltete Scholastik
deutlich ab, bekidmpften aber scharf die Aufkldrung und ihren Rationalis-
mus. In dieser Atmosphére hatte auch ein Constantin Siegwart-Miiller zu
leben. Geiger und Giigler lebten ja noch zu Beginn der vierziger Jahre zu-
sammen mit ihm in Luzern. Schwer fassbar, aber doch abzuklédren wire ihr
Einfluss - direkt oder indirekt — auf den Gesinnungswandel des Politikers,
von dem wir nicht einmal wissen, ob er ihre Schriften gelesen habe.

In einem solchen Wirrwarr der Ideen und Tendenzen hatte der 1801
geborene Constantin Siegwart-Miiller sich zurechtzufinden und zu entschei-
den. Gerade ihm fiel dies besonders schwer und vertiefte die Zwiespéltigkeit
seines Wesens, die, wie wir noch sehen werden, ihm zeitlebens mehr Feinde
als Freunde eintrug?’. Wechselvoll waren ja schon seine Jugendjahre! Zuerst
in der Geborgenheit eines katholischen Pfarrhauses (Seelisberg), dann durch
einen Bildungsweg (Altdorf, Luzern, Solothurn, Wiirzburg und Heidelberg),
der ihn immer mehr fremden, auffrischend-gefdhrlichen Einfliissen preisgab,
~ bis er schliesslich — wie er spiter selbst reumiitig gesteht — seinen katholi-
schen Glauben verlor. Dies hatte seinen Grund: Wohl hatte das kirchliche
System seit der Gegenreformation fiir cinen ergebenen klerikalen Nach-
wuchs gesorgt und ihn ebenso dngstlich wie sorgfiltig iiberwacht, dabei aber
die nicht zu einem geistlichen Beruf bestimmte junge Generation kiinftiger
Laien striflich vernachléssigt, die spater besonders heftig konfrontiert wur-
den mit den Neuerungen ihrer Zeit. Der Aufklirung gegeniiber hitte die
Amtskirche nicht nur mit Warnungen, Drohungen und Verurteilungen rea-
gieren miissen. Sie hitte sich auch auf eine echte Auseinandersetzung mit
neu auftauchenden Problemen einlassen miissen*s.

Dass dies weitgehend versdumt oder verdringt worden war, erfuhr der
junge Siegwart schon wihrend seiner Studienzeit an den Universitdten

46 J. B. Villiger in LTK 10, 1094/5.

47 Sie manifestierte sich gerade in religiéser Hinsicht, wie E. Riif in ihrer beachtenswert kriti-
schen Dissertation (S. 61) schon festgestellt hat fiir das Jahr 1826: «Zum ersten vermeinte er,
die Religidsitit weit hinter sich gelassen zu haben und mit vollen Segeln ungehindert auf dem
offenen Meer dessen zu fahren, was er fiir die Freiheit hielt ... Zum zweiten natiirlich hatte
Siegwart seinen Glauben nicht eigentlich verloren. Er konnte ihn mit Fiissen treten, verleug-
nen, ignorieren, aber nicht ausrotten.» Fiir etwas spiter bemerkte E. Riif (S. 67): «Dass seine
Frau Josefine Miiller seit 1827 in dieser religisen Entwicklung eine entscheidende Rolle
spielt, gesteht er selbst deutlich: <Durch den Umgang mit Josephine Miiller begann meine
religiose Umkehr. Sie brauchte jedoch viel Zeit und machte sich erst nach und nachy». Vgl.
RG I 30.

48 Wie verhingnisvoll sich dies auch an der Basis der Kirche auswirken musste, konnte Siegwart
in Altdorf selbst im Jahre 1832 noch wahrnehmen, wie er an Fellenberg schreibt: «Von Staats-
und Rechtswissenschaft haben alle zusammen keinen Begriff. Um aber dennoch den Glanz
ihrer Weisheit nicht zu verlieren, verkleinern sie bei jeder Gelegenheit diejenigen, welche der
Bildung das Wort zusprechen, und stellen sie als Feinde der Religion und gesetzlichen Ord-
nung dar, so dass das Volk sie preise als weise Hiupter ... Die Pfaffen, von Beruf und Bildung
gleich dumm und gleich stolz, wirken kriftig mit. Der fortwidhrende Inhalt ihrer Predigten
besteht in Schmihungen gegen die Aufklirung.» «Polit. Rundschau», 1948, 110.

27



Wiirzburg (1823/5) und Heidelberg (1825) direkt oder indirekt, sei es seitens
seiner damaligen Hochschullehrer oder seitens seiner Kommilitonen (u.a.
Curti) aus der Schweiz, die nach ihrer Riickkehr wie er unter dem Druck der
Restauration litten und sich auch politisch fiir mehr Freiheit gegeniiber dem
damaligen restaurierten Obrigkeitsstaat ihres Heimatkantons einsetzten. Als
liberale Politiker aktiv geworden, erzwangen sie seit 1830 den Ubergang von
der Restauration zur Liberalisierung mancher Kantonsverfassungen im
Sinne einer reprisentativen Demokratie.

In solchen Zusammenhang gehort der politische Aufstieg von Constantin
Siegwart-Miiller in Luzern, das seit 1830 liberal regiert wurde. Als intelligen-
- ter und eifriger Parteigénger wuchs sein Einfluss von Jahr zu Jahr, bezog sich
. zuerst auf Forderungen des politischen Liberalismus, geriet aber seit dem
Erscheinen der Enzyklika «Mirari vos» des Papstes Gregor XVI. (1832) in
Konflikt mit der romischen Kirche. Sie hatte ja, ohne La Mennais, den
Wortfiihrer der franzosischen Katholiken liberaler Prigung mit Namen zu
nennen, den Liberalismus als Ganzes, den «Wahnsinn, allgemeine Gewis-
sensfreiheit zu fordern» aufs schirfste verurteilt. Da wurde auch dem Con-
stantin Siegwart — zusammen mit seinem geistlichen Gesinnungsgenossen
Christopher Fuchs, dessen «kirchenreformatorische Ansichten» er bekannt-
liche teilte — endlich vollig klar, dass man sich gegeniiber dem hintergriindi-
gen romischen Zentralismus im Namen der Freiheit zur Wehr setzen miisse,
so gut wie die auslidndischen Katholiken gegeniiber ihrem Obrigkeitsstaat.

Jetzt erst wurde auch er der Solidaritit inne, die alle liberalgesinnten
Menschen in Europa - ob kirchentreu oder nicht — miteinander verband.
Man erinnere sich nur an Montalemberts beriihmtes Wort «Freiheit fiir alle
und in allem» (LTK 7, 577).

Dass aber auch auf der Gegenseite eine ebenso zur Abwehr und zum
Gegenschlag bereite Solidaritiit der konservativen Michte im Grossen und
Konservativer im Kleinen existierte, fiir die eine gegenseitige Unterstiitzung
selbstverstindlich war, konnte ihm auf die Dauer nicht verborgen bleiben. Er
wird sie selbst nach seiner Kehrtwende wegen ihrer politischen Konsequenzen
in Anspruch nehmen miissen, voller Vertrauen auf ihre Wirksamkeit. Aber
1833/4 denkt und handelt er noch anders. Sonst hiitte er ja an den bekannten
staatskirchlich gerichteten Badener Artikeln der sieben «regenerierten», liberal
regierten Kantone (BE, SO, LU, BL, AG, TG, SG, zunichst ohne die rein
reformierten Kantone ZH und SH) nicht mitarbeiten knnen. Wahrscheinlich
hat sein Freund Ch. Fuchs sogar einen ersten Entwurf beigesteuert. Erst die
Verdammung dieser 14 Artikel durch den Papst im Jahr 1835 wird bei den
Schweizer Katholiken (aber nicht allen!) in den folgenden Jahren einen Um-
schwung der Stimmung herbeifiihren, ohne allerdings auf die Dauer die Krise
selbst 16sen zu konnen (HBLS 1, 526), sowie Hd. Schw. Gs. 2, 936/7).

Der Idee der Freiheit bleibt er - so scheint es mir — auch noch spiter, nach
seinem von den Liberalen als Fahnenflucht und Verrat verfemten Ubertritt

28



ins gegnerische Lager der sog. Konservativen irgendwie treu, nur ist es jetzt
ins Politische gewendet, die Idee einer uralten unbeschrinkten, unverzicht-
baren Souverénitit der einzelnen dreizehn Orte, garantiert durch den Bun-
desvertrag von 1815. Ebenso glaubte er auch an Unverletzbarkeit und Frei-
heit seiner Kirche, deren Existenz durch keinerlei politische Eingriffe er-
schwert werden diirfe. Das fiihre ja zu einer Gefahr fiir den christlichen
Glauben iiberhaupt — angesichts des aufkommenden Atheismus.

Wie sehr sich in dieser Uberzeugung Siegwart und Montalembert einig
waren und iiber die Katastrophe von 1847 hinweg einig blieben, zeigt ein
Blick auf den in der heutigen Schweiz praktisch unbekannt gebliebenen
«Discours concernant les affaires de Suisse», den Montalembert am 18. Ja-
nuar 1848 (also noch vor der Februarrevolution) vor der Pairkammer als
einflussreicher Pair hielt, der noch im selben Jahr gedruckt (bei Attinger in
Neuenburg und gleichzeitig in Paris) erschien. Darin kommt nicht nur seine
Bestiirzung iiber den Ausgang des Krieges zum Ausdruck, sondern auch die
Emporung iiber die Konfiskation bzw. Sequestrierung des Siegwartschen
Vermdégens durch seine aus begreiflichen Griinden erbittertsten Gegner,
namlich die siegreichen Luzerner Liberalen. Uberraschenderweise macht er
aber die siegreichen Radikalen gerade fiir die Zerstorung nicht nur der reli-
giosen, sondern auch der Freiheit iiberhaupt verantwortlich.

Jetzt begreift man besser Siegwarts Hinweis (Ms. 230, 248-251) auf die
finanzielle Unterstiitzung, die Montalembert, der Fiihrer der liberalen Ka-
tholiken in Frankreich, dem gestiirzten und fliichtigen Constantin Siegwart-
Miiller im Winter 1847/48 zusagte, auch wenn wir nicht wissen, ob und in
welchem Umfange sie liberhaupt jemals eingetroffen ist. Freilich kam nach
dem Umsturz in Frankreich durch die Februarrevolution nur ein geringer
Teil der von den franzosischen Katholiken gesammelten Gelder (54000
Gulden) direkt in Siegwarts Hénde.

Das freundschaftliche Verhiltnis zwischen Montalembert und Siegwart,
das noch genauer untersucht werden miisste, ist ein sprechender Beweis fiir
die Sympathie und die Solidaritédt, die damals sowohl bei Konservativen als
auch Liberalen lebendig war und zu gegenseitiger Unterstiitzung der Gesin-
nungsgenossen im Falle der Not zwang. Sie tiberschritt die Staatsgrenzen und
verpflichtete gegebenenfalls sowohl die Regierungen als auch die einzelnen
engagierten Menschen. Solidaritit wuchs auch innerhalb des européischen
Katholizismus, der von neuem lebendig und sensibler als frither geworden
war, gerade weil man den Sonderbundskrieg in der Schweiz primir als Kon-
fessionskrieg ansah und dabei iibersah, dass es fiir die Mehrheit der Schwei-
zer um etwas anderes ging, ndmlich um die Stdrkung des Bundes.

Mitten im Geflecht dieser sich auf den verschiedensten Gebieten durch-
kreuzenden und durchdringenden Tendenzen hatte sich Siegwart in den
vielen Jahren vor und nach seiner «<Konversion» zu bewihren. Freunde, die
ihn umwarben, und Gegner, die ihn bekimpften. Um eine Entscheidung

25



konnte er sich jeweils kaum driicken, auch wenn jede Option ihre entspre-
chenden Opfer verlangte, so den Bruch mit alten Kameraden wie Robert
Steiger, der ja anfinglich Siegwarts Familie auch #rztlich betreut hatte. Aus
dieser Freundschaft wurde bekanntlich spiter eine bittere Feindschaft mit
allen ihren Folgen — um nur dieses einzige Beispiel zu nennen (Ms. 69).

Zwischen Widerstand und Anpassung (um einen modernen Ausdruck zu
gebrauchen) schwankte sein Verhiltnis zur katholischen Kirche, die sich
unter dem Einfluss der Romantik langsam zu erholen begann und auf alle
Schichten der katholischen Bevilkerung — mit sehr unterschiedlichen Mit-
teln - grosseren Einfluss gewann. In Frankreich wie in Deutschland trugen
gerade Laien wesentlich zu dieser Wiedergeburt bei. Organisatorisch getra-
gen wurde sie allerdings von der Amtskirche, von den Bischofen und einem
teilweise noch liberal gesinnten Klerus. Dies alles geschah unter dem wach-
samen Auge und dem wachsenden Druck der romischen Zentrale der Pépste,
welche die wissenschaftliche Arbeit und Forschung der katholischen Theo-
logen und Philosophen argwohnisch beobachteten, verfolgten, immer in-
transigenter wurden, selbst in Fragen, die ausserhalb des kirchlich-religidsen
Bereichs lagen. Sie stiessen deshalb nicht nur auf den Widerstand der aufihre
Hoheitsrechte eifersiichtigen staatlichen Behorden, sondern erregten auch
bei den einzelnen Gldubigen der Basis Zweifel und Gewissensnote.

Dies traf auch auf Constantin Siegwart-Miiller zu. Auch er wurde hin- und
hergerissen zwischen Liberalitdt und Kirchlichkeit — dhnlich seinem Gesin-
nungsgenossen Montalembert, der die Gegensidtze wenigstens verbal mit der
Parole «Dieu et liberté» zu liberdecken verstand, wihrend Siegwarts Politik
an den Gegensétzen zerbrach. Gewiss bekam der echt christliche Glaube bei
vielen christlichen Kirchen und Konfessionen auch in der Schweiz wieder
mehr Gewicht, aber vertiefte und verstirkte gleichzeitig die seinerzeit durch
die Aufklirung etwas gemilderten konfessionellen Unterschiede® von
neuem, und zwar um so kriftiger, je mehr man sich der eigenen konfessio-
nellen Identitét bewusst werden wollte. Im Zeichen einer neuen Konfessio-
nalisierung betonte man wieder das Trennende auf Kosten des Gemeinsa-
men im christlichen Glauben. Auf katholischer Seite besorgten dies die
Bischofe und der Papst, betonten noch mehr als frither die traditionelle
Position des Allein-Seins und des Allein-Gangs ohne Riicksicht auf die eige-
nen Gldubigen und die andersgesinnte Umwelt. Darauf antwortete die
Gegenseite mit einer ebenso leidenschaftlichen, durch Satire und Karikatur
vorgebrachte Gegenkritik, unter Verwendung von iiblichen Klischeevorstel-

- 49 Dariiber orientiert jetzt am besten Rudolf Pfister, «Kirchengeschichte der Schweiz» III,
Ziirich 1985, 711f. Dass fiir die 1762 gegriindete Helvetische Gesellschaft gerade «der konfes-
sionelle Briickenschlag erstes Ziel» sein sollte, betont Ulrich Im Hof in seinem Aufsatz «Die
helvetische Uberbriickung des konfessionellen Gegensatzes. Zur Frage der Begegnung zwi-
schen katholischer und reformierter Schweiz im 18, Jahrhundert» in der Festschrift fiir Ernst
Staehelin zum 80. Geburtstag, Basel und Stuttgart 1969, 343-360. '

30



lungen aus der Aufkldrungszeit, iibte vehement Kritik speziell an den KI6-
stern und Jesuiten. Wie zu erwarten mit einem zwiespiltigen Ergebnis: die
liberal gesinnten Katholiken wurden verunsichert, die kirchentreuen Katho-
liken jedoch in ihrem angegriffenen Glauben bestirkt und noch weiter in
extrem konservative Positionen gedringt, weil man hinter der vordergriin-
digen Kirchenkritik den Atheismus als die eigentliche Gefahr ahnte. Nicht
nur mit politischen, sondern auch andern Mitteln suchte man — und das
wirkte auf die Mehrheit des katholischen Volkes — diese Gefahr zu bannen:
mit Prozessionen und Wallfahrten (Einsiedeln), durch Pflege des Andenkens
an Niklaus Wolf von Rippertschwand und Jos. Leu von Ebersol.

Aber auch die Gegner suchten die Volksmassen fiir ihre Sache zu gewin-
nen, sie emotional zu packen, sie davon zu iiberzeugen, dass ihre heiligsten
Giiter, die Freiheit und Unabhingigkeit ganzer Vélker und einzelner Men-
schen, von den dunkeln M#chten der Reaktion bedroht seien, bedroht aber
auch durch den Herrschaftsanspruch einer jesuitisch gelenkten Kirche. Da-
bei ging es beiden Teilen, die sich so grundsitzlich bekdimpften, um densel-
ben Grundwert, ndmlich dieselbe, aber sehr unterschiedlich interpretierte
Freiheit. Was beide bewegte und in den Kampf trieb, war dieselbe Angst,
dieselbe Furcht, die sie im Grund voreinander hatten. Niemand hat die
Situation besser erkannt und treffender durchschaut als der schon vorhin
genannte Montalembert in seinem schon erwihnten Discours: «Pour moi,
ma conviction est que le plus grand des maux dans une société politique c’est
la peur ... savez-vous quel a été le principe de toutes nos catastrophes, c’est la
peur ...» (S. 32)%.

Zutiefst iiberzeugt von der Interdependenz zwischen katholischer Religion
und der ungeschmilerten Souverinitit des Standes Luzern, wollte sich Con-
stantin Siegwart-Miiller auf das damalige Hauptanliegen einer Mehrheit —
Bundesreform, Stiarkung der Bundesgewalt gegeniiber den bisher zu selb-
stindigen Kantonen - deshalb mindestens zunichst nicht einlassen, riskierte
lieber den Bruch mit der Tagsatzungsmehrheit und den Ausbruch des fiir ihn
und seine Politik verhidngnisvollen Sonderbundskrieges. Der Landesverrat,
den ihm seine siegreichen Gegner vorwarfen, ist deshalb nur im Zusammen-
hang der damals von allen Beteiligten praktizierten, grenziiberschreitenden
50 Uber die Debatte in der Pairkammer (Januar 1848) orientiert ausfiihrlich Sig. Widmer in

seiner Ziircher Phil. I. Diss. 1948 «Sonderbundskrieg und Bundesreform von 1848 im Urteil

Frankreichs», Bern 1948, 11-54, auf die mich E. Vischer aufmerksam gemacht hat. Widmer

selbst bemerkt: «Den rednerischen und parlamentarischen Hohepunkt erreicht die ganze

Debatte nun mit der gewaltigen Verteidigung, die Montalembert fiir die Sache der alten

«Freiheity, fiir den Katholizismus, fiir den Férderalismus und somit fiir den Sonderbund in
die Waagschale wirft.» Und etwas weiter unten: «Deutlicher konnte die europiische Bedeu-
tung der schweizerischen Umwilzung wohl nicht mehr ausdgedriickt werden» (S. 29). Mon-
talembert selbst unterstreicht seine Ausfiihrungen mit den Worten: «... Ich spreche also hier
nicht fiir Besiegte, sondern ich wende mich an Besiegte» (Widmer, 29). Diirfen wir hier nicht

an eine direkte Antwort an Siegwart-Miiller denken, mit dem er seit dem 11. Dezember 1847
korrespondierte (Ms. 248-251)? ’

3 Zs. Geschichte 31



politischen und gesinnungsmissigen Solidaritit (unter die ja auch die beiden
Freischarenziige fallen) zu verstehen, zu werten, ja vielleicht auch teilweise
zu entschuldigen. Was ihn zu diesem hohen Risiko bewog, war die von
auslindischer Sympathie getragene Hoffnung auf einen weiteren Erfolg der
katholischen Sache wie etwa die bisherigen Erfolge in Belgien oder in
Deutschland.

Nicht zu iibersehen ist allerdings eine Erwartung, die er in fritheren Jahren
als Liberaler gedussert hatte. Ich meine die schon erwdhnten «kirchenrefor-
matorischen Ansichten» aus dem Jahre 1832 (RG I, 331/2). Sie fielen der
Entwicklung, und zwar der eigenen, persénlichen Entwicklung, aber auch der
gesamtkirchlichen Entwicklung unter Papst Pius IX., der in seinen Anfingen
bekanntlich als liberal galt, schliesslich zum Opfer, wihrend ein Montalem-
bert seinem Liberalismus bis zum Ende treu blieb’..

Diese nur der Familienchronik wohl zwischen 1852 und 1857 anvertrau-
ten Ausserungen zeigen mit aller Deutlichkeit die entscheidend religidse
Motivation seiner bis heute so umstrittenen Politik. Man mag ihre Richtig-
keit und Zeitgemissheit mit guten Griinden bezweifeln, hat aber ihren Ernst
zu respektieren. Auch ein Constantin Siegwart-Miiller hat seinen Platz in der
Geschichte der Schweiz und der Schweizer. Wenn man schon die jeweiligen
Helden und Sieger zu ehren und zu feiern pflegt, so hat man auch der
Verlierer zu gedenken. Die einen wie die andern spielten ja gemeinsam mit in
dem gleichen innereidgendssischen Spiel®?, das durch die Jahrhunderte geht

51 Auf Montalembert, diesen faszinierenden Repriisentanten der liberal gesinnten Katholiken
Frankreichs im 19. Jahrhundert (1810-1870), konnten wir nur im Zusammenhang mit Sieg-
wart-Miiller kurz (und viel zu kurz) eingehen. Seine schillernde Gestalt gewinnt vielleicht an
Transparenz dank folgenden neueren — mir nur indirekt bekannt gewordenen (Catholicisme —
hier — aujourd’hui — demain 9, 1982, 614/6) Verdffentlichungen: A. Tranncy «Le romantisme
politique de Montalembert avant 1843», 1942, und J. Lecler «La spiritualité des catholiques
libéraux au 19¢ siécle», Grenoble 1974, 367-419, sowie das von M. Prélot und F. Genuys-
Gallouédec prisentierte Gesamtwerk «Le libéralisme catholique», Paris 1963.

Gerade wenn man den Franzosen Montalembert mit seinen gleichaltrigen Gesinnungs-
genossen in der Schweiz und in Deutschland, nimlich mit dem Schweizer Politiker Siegwart
(*1802) und dem deutschen Theologieprofessor Déllinger (¥*1799), die unter denselben
Zwingen standen, genauer vergleicht, merkt man, wie weit um die Jahrhundertmitte der
innerkatholische Spielraum noch war. Liberalitit und Kirchlichkeit schlossen sich nicht
einfach aus, aber die Scheidung der Geister hatte schon begonnen. Siegwart entfernte sich in
deutlich erkennbaren Etappen vom Liberalismus, der ihn in jungen Jahren begeistert hatte,
wihrend Déllingers Weg im umgekehrten Sinne verlief. Er 16ste sich von seinem «subkutanen
katholischen Triumphalismus» (V. Conzemius) im Laufe der Zeit los und geriet in eine
wachsende Entfremdung gegeniiber seiner Kirche, in einen gewissen Liberalismus voll 6ku-
menischer Hoffnungen. Montalembert hingegen vertritt eine Art Mitte gegeniiber den sich
profilierenden Extremen. Ohne der konkreten Kirche untreu zu werden, bleibt er selbst
seinem eigenen, persdnlich gelebten Liberalismus bis zum Lebensende, dem Jahr des I. Vati-
kanischen Konzils, schliesslich treu.

52 Gemeint als «Widerstreit und der Kriifte reges Spiel, aber wie freundlich gebunden, nicht in
feindlichem Zwist und Hader», wie es sich 1833 Troxler bekanntlich gewiinscht hatte.

32



und unter demselben Zeichen — Dei providentia et hominum confusione —
steht.

Ein knapper Nachtrag zum Thema «Ultramontanismus»: Der urspriing-
lich die Parteigéinger des Papstes Gregor VII. im Investiturstreit (11. Jahr-
hundert) treffende Spruch «ultra montes» fand in den #hnlichen Auseinan-
dersetzungen des 19. Jahrhunderts eine Neuauflage®3, vornehmlich durch
den Kulturkampf der siebziger Jahre. Jetzt wurde er zum Schlagwort im
Kampf gegen den sog. politischen Katholizismus iiberhaupt. Dies verspiirte
man auch in der Schweiz, vielleicht auch noch der alternde Siegwart-Miiller.
Deshalb lehnte man die anriichige Bezeichnung entschieden ab. In die De-
fensive gedrédngt, wihlte man - mit beachtenswerten regionalen Variationen
- sich vollig andere, attraktivere Namen aus: in den deutschschweizerischen
Stammlanden ndmlich das Attribut «konservativ», im Unterschied zu «ka-
tholisch», das in der Diaspora und zum Teil in der welschen Schweiz bevor-
zugt wurde, bis man sich bei der Griindung der Gesamtpartei 1912 auf einen
Kompromiss in der Titelung «katholisch-konservativ» einigte. Bezeichnen-
derweise bildete sich angesichts der wachsenden sozialistischen Gefahr unter
Umstidnden ein christlich-sozialer Fliigel.

Um diese komplizierte, hier nicht im Einzelnen zu erdrternde Entwicklung
zu verstehen, hat man von der Situation auszugehen, die sich seit der Nie-
derlage des Sonderbundes ergeben hatte. «Man kann sich nicht drastisch
genug vorstellen, wie hoffnungslos die politische Zukunft fiir sie [d.h. die
Katholiken] aussieht», meint treffend E. Gruner (Parteien in der Schweiz»,
Bern 1977, 104) zu ihrer Lage im Jahre 184854

Politisch auf Bundesebene entmachtet und auf die defensive Wahrung der
Souverinitit in einigen — vorldufig noch wenigen — Kantonen der Inner-
schweiz beschrinkt, hatten die im Sonderbund unterlegenen Katholiken
gegeniiber einer ewig misstrauischen Mehrheit keine andere Wahl als sich
mit der Rolle einer geduldeten Minderheit abzufinden und sich zum Aus-
gleich der verlorenen Macht wenigstens religios mit einer intensiver gepfleg-
ten Zugehdrigkeit zu ihrer angestammten Kirche zu trésten. Dank der unbe-
streitbaren Rekonfessionalisierung der vierziger Jahre wurde ihnen dies
durch die zu erwartenden Angriffe der Gegner eher erleichtert als erschwert.

Was man jedoch bei diesen Auseinandersetzungen hiufig iibersieht oder
verdréngt, ist eine andere ebenso wichtige und unbestreitbare Tatsache: Eine
betrdchtliche Minderheit der katholischen Bevilkerung machte — aus sehr
53 Der Ultramontanismus in der Schweiz ist in seinem Ursprung und seiner Entwicklung erst

aus europdischen Zusammenhingen (Rom, Frankreich und Deutschland) ganz zu verstehen,

worauf etwa die Untersuchungen von Karl Buchheim «Ultramontanismus und Demokratie»,

Miinchen 1963, hinweisen.

54 Gruners Andeutungen werden wesentlich ergénzt und vertieft durch die Untersuchung von

Heidi Borner «Zwischen Sonderbund und Kulturkampf. Zur Lage der Besiegten im Bundes-

staat 1848», erschienen als Bd. 11 der Luzerner Historischen Verdffentlichungen, Luzern/
Stuttgart 1981,

33



verschiedenen Griinden - auf der Seite des Sonderbundes damals gar nicht
mit, sondern kdmpfte auf der Gegenseite recht aktiv — politisch und militi-
risch — fiir ihre eigenen Ideale — Einigung, Freiheit und Fortschritt. Man
denke etwa an die vielen liberalen oder freisinnigen Katholiken in Luzern,
Solothurn, Aargau und St. Gallen. Wenige von ihnen wollten ja ihre Kirche
einfach verlassen, wurden aber der Amtskirche je linger desto mehr suspekt.
Die Distanz wurde um so spiirbarer, als die Kirche die Wahrung ihrer Inter-
essen gerade einer ausgesprochen antiliberalen Partei (im Sinne der absolu-
ten Verurteilung des Liberalismus durch die damaligen Pipste) anzuver-
trauen begann. Freilich dauerte es noch Jahrzehnte, bis aus schillernden
ideologischen Gegensitzen und Bewegungen auf beiden Seiten die moder-
nen, wohl organisierten, ja institutionalisierten Parteien auf kantonaler und
nationaler Ebene erwuchsen.

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts wurde diese Entwicklung nur
noch komplizierter wegen der durch die neue Bundesverfassung geschaffe-
nen Freiziigigkeit und der gleichzeitig einsetzenden Industrialisierung. Ihr
Ergebnis ist bekannt: eine wachsende Mobilitdt der Schweizer Bevolkerung.
Unter anderem offenbarte sie aber auch die wirtschaftliche und soziale Not
der aus ihrer bduerlichen Heimat in die stddtischen Fabriken wegziehenden
Arbeiter. Etwas Neues bildete sich: die konfessionelle Disaspora in bisher
konfessionell verschlossenen Kantonen. Reformierte siedelten sich in einem
bisher rein katholischen Gebiet an — und umgekehrt liessen sich Katholiken
in einer bisher vom Katholischen abgeschirmten Landschaft — Kanton oder
Stadt — mit traditionell reformierter Priagung und Kultur nieder. Das erleb-
ten beispielsweise auch die nach Basel, Ziirich oder Genf zugezogenen Ka-
tholiken die meistens der Unterschicht oder dem Kleinbiirgertum angehor-
ten. Sie begannen sich begreiflicherweise in dieser ihnen zunéchst fremden
Umwelt gesellschaftlich und dann auch politisch zu organisieren, um ihre
Identitidt besser wahren zu konnen, selbst auf die Gefahr hin, trotz ihrem
Patriotismus deswegen von ihren nationalstaatlich begeisterten Zeit- und
Eidgenossen als ultramontan deklariert und diskriminiert zu werden. In der
untergegangenen dreizehnortigen Eidgenossenschaft wire man mit der
Ubersetzung «ennetbirgisch» noch unangefochten durchgekommen. Die ge-
meinen Herrschaften siidlich des Gotthard hiessen ja bekanntlich «ennetbir-
gische Vogteien». Das war nun véllig anders geworden.

Auch die Amtskirche selber musste, so sehr es ihrem autoritdren Wesen
widerstrebte, sich im Laufe des 19. Jahrhunderts zur Erkenntnis durchrin-
gen, dass beim unaufhaltsamen Durchbruch der demokratisch-parlamenta-
rischen Wahlrechte der Biirger in ganz Europa gerade mit der Ausniitzung
der Stimm- und Wahlzettel der bei ihr organisierten Gldubigen fiir die Zu-
kunft und das Uberleben der Kirche am sichersten gesorgt sei.

34



	Constantin Siegwart-Müller : ein Übergang vom liberalen zum ultramontanen Katholizismus

