
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 35 (1985)

Heft: 4

Artikel: Das Reichenauer Verbrüderungsbuch und der Klosterkonvent von
Disentis

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS REICHENAUER VERBRÜDERUNGSBUCH
UND DER KLOSTERKONVENT VON DISENTIS

Von Iso Müller

1. Das Gedenkbuch von Reichenau und der Gebetsbund von Attigny

Im Jahre 823/24 stellte man unter dem Eindruck der grassierenden Pest
auf der Insel Reichenau das grosse Verbrüderungsbuch zusammen1. Es war
nicht die Arbeit eines einzigen Mönches, sondern ein typisches Teamwork,
ein Zusammenarbeiten verschiedener Schreibermönche2. Einer von ihnen
ist daran zu erkennen, dass er auf den Seiten 15-17 die Listen der Klöster
Pfäfers, Disentis und Müstair (Tuberis) kopierte, und zwar jeweils mit der
Überschrit: Nomina fratrum de monasterio, qui uocatur Fauarias (bzw.
Desertinas, Tuberis). Auf der folgenden Seite 18 lesen wir bereits monasterio,

quod. Die vulgärlateinische Genusvertauschung findet sich im
Reichenauer Codex auf Seite 106: nomina vero, quod Luitbertus archiepis-
copus nobis transmisit3. Der Schreiber der rätoromanischen drei Klöster
muss kein Rätoromane gewesen sein, denn ähnliche Wendungen sind auch
sonst vielfach belegt. So finden wir in der Benediktinerregel: canticum qui
und cibum quod4.

Die Disentiser Liste beginnt mit Ursicinus episcopus, dem 91 Mönchsnamen

folgen. Fortgesetzt wird das Verzeichnis mit Abt Agnellus samt 71
Namen5. Schon allein die Stellung an der Spitze des Konventes erweist
Ursicinus als klösterlichen Organisator und Gründer der Abtei. Er hat nach

1 Karl Schmid, Gebetsgedenken und adeliges Selbstverständnis im Mittelalter. Ausgewählte

Beiträge 1983, S. 518-522, 527-529.
2 MG Das Verbrüderungsbuch der Abtei Reichenau, hg. von Johanne Autenrieht,

Dieter Geuenich und Karl Schmid, 1979. Zitiert: Vb. Reichenau. Dazu MG Libri
Confraternitatum ed. Paul Piper 1984. Zitiert: Piper. Darin Aug. Reichenau, Sang.
St. Gallen und Fab. Pfäfers. Die Disentiser Liste S. 173, Aug. 60-63, weist nur wenige
Fehllesungen auf: Aug. 60, 19, Bisarii statt Besarii; 61, 11, Pannonü statt Paninonii; 61,
19, Fontegiani statt Fontegivii.

3 Piper, S. 278, Aug. 422, 2. Irrig quot statt quod.
4 Benedicti Regula, ed. R. Hanslik, 1960, Kap. 13, 9 und 25, 6 CSEL Bd. 75). B.

Linderbauer, S. Benedicti Regula Monachroum, Metten 1923, S. 238-239.
5 Piper, S. 173, Aug. 60-63. Dazu Vb. Reichenau S. XXV-XXVI, XXXII, XLI (Tabelle),

Facsimile S. 3, 16.

369



dem Confraternitätsbuch den gleichen Rang wie Bischof Pirmin auf der
Reichenau (724-727) und sein Nachfolger Bischof Eddo (727-734), später
Bischof von Strassburg (734-762). In Altaich finden wir als Klostergründer
Abt Ebersind (7317-762). Wichtig und bekannt ist vor allem in St. Gallen
Abt Otmar (719-759) und in Metz Bischof Chrodegang (742-766). Kommt
noch hinzu, dass Bischof Ursicinus nach der Passio Placidi (ca. 1200) in der
Entwicklung des Klosters eine einschneidende Rolle spielte und in einer
Eingabe der Mönche an Friedrich I. von 1154 als Abt von Disentis und
Bischof von Chur bezeichnet wurde6.

Früher glaubte man, man habe vom Inselkloster aus zu Anfang des

9. Jahrhunderts von den ins Auge gefassten Klöstern die Verzeichnisse ihrer
Mönche erbeten. Es war Franz Beyerle, der 1947 erkannte, dass dem Liber
Confraternitatum ältere Listen einverleibt wurden. Wir wissen sogar den
Anlass dazu, es war der Gebetsbund von A ttigny in den Ardennen, der im
Herbst 762 44 Bischöfe oder Äbte vereinigte7. Beyerle zählt nicht weniger
als 15 Konvente auf, an deren Spitze er Disentis stellte8. Karl Schmid teilte
1967 die in Frage kommenden Klöster in sichere (z.B. Jumieges),
wahrscheinliche (z. B. Gorze) und mögliche (z. B. Saint-Denis) ein und stellte am
Schluss die These auf, «Die Liste von Disentis stammt aus der Zeit vor
762.»9 Die rätische Abtei zählte daher zu den «ältesten Konventlisten im
Gedenkbuch des Klosters Reichenau». So ergaben sich 13 Klöster, die
zwischen der Seine-Mündung und dem Donauknie lagen und geradezu eine
erste Blütezeit der Verbrüderungen in den Jahren des Königs Pippin
(751-768) darstellten10.

Nun war freilich der Abt von Pfäfers dabei (Athalbertus abbas de Faba-
rias), nicht aber der von Disentis. Wenn man indes die Konventlisten
durchgeht, fallen die Bischöfe auf, die für abwesende Äbte oder Konvente
präsent waren". So nahm an dem Gebetsbund auch der Churer Oberhirte
teil, es war Bischof Tello (Tello episcopus civitas Coeradiddo). Er konnte

6 Über Ursicinus siehe JHGG Jahresbericht der hist.-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden) 61 (1931), S. 16-17, 59, und Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 2 (1952),
S. 2-9; 19 (1969), S. 304-306, und 31 (1981), S. 287-289. Vgl. auch Hans Lieb, Lexicon
Topographicum der römischen und frühmittelalterlichen Schweiz, 1 (1967), S. 60-61,
65-66, 171.

7 MG Concilia II. 71 (Nachdruck 1979), S. 72-73. Dazu Hieronymus Frank, Die
Klosterbischöfe des Frankenreiches, 1932, S. 127-142. Schmid, Gebetsgedenken, S. 226-227,
639.

8 Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 27, (1947), S. 154-155.
9 K. Schmid, Probleme der Erforschung frühmittelalterlicher Gedenkbücher. Frühmittelalterliche

Studien 1 (1967), S. 375.
10 K. Schmid, O. G. Oexle, Voraussetzungen und Wirkung des Gebetsbundes von Attigny.

Francia 2 (1974), S. 90-92, 100. Prof. Dr. Dieter Geuenich, Freiburg i. Br., wies erneut
auf diesen Zusammenhang hin (Brief vom 3. März 1983).

11 Schmid, Probleme, S. 375, und Geuenich, Vb. Reichenau, S. LIX.

370



als Vertreter von Disentis gelten, zumal er drei Jahre später sein Testament
zu Gunsten dieser Abtei machte (15. Dezember 765)12.

Die Gebetsversammlung von Attigny leitete Bischof Chrodegang von
Metz, der auch als erster die Bestimmungen unterzeichnete (Hrodegangus
episcopus civitas Mettis). Wahrscheinlich steht die Synode in Zusammenhang

mit seiner 762 zu Tage tretenden Krankheit123. Bei dieser Versammlung

vertrat er sein um 750 gegründetes Kloster Gorze, dessen Abt er bis
760 blieb, mithin bis zu dem Jahr, in dem ihn sein Bruder Gundelang
ablöste. Im Verbrüderungsbuch finden wir eine Lebendenliste von 36 Mönchen,

die noch der Gründungsphase angehörten (Aug. 261, 32 bis 262, 30).
Das Verzeichnis liess Chrodegang offenbar noch als Abt herstellen, also
76013.

Geboren 712/15, hielt er sich 741 als Referendarius in der Kanzlei Karl
Martells auf und erhielt 742 die Bischofswürde von Metz. Bei Pippin III.
nahm er eine Vertrauensstelle ein, in dessen Auftrag er nach Rom reiste.
Von 754 bis zu einem 766 erfolgten Tode übte er metropolitanische Befugnisse

aus14. Unser Disentiser Ursicinus episcopus hatte vielleicht das Alter
von Chrodegang, indes in keiner Weise dessen Bedeutung. Die 36 Gorzer
Mönche entsprechen aber nicht den 91 Disentiser Mönchen, deren Kloster
früher als um 750 gegründet worden ist.

An zweiter Stelle unterschrieb in Attigny Bischof Eddo von Strassburg
(Eddo episcopus civitas Stradburgo), und zwar für das Kloster Ettenheim-
münster. Letzteres war zuerst eine bescheidene Gründung des Strassburger
Bischofs Widegern (urk. 728), die jedoch zerfiel. Eddo erneuerte das Kloster
und dotierte es so, dass dort 30 Mönche leben konnten. Das Verzeichnis
des Inselklosters stellt eine Liste von Lebenden dar, den neuen Konvent
von Ettenheimmünster (Aug. 188, 9f.)15.

Eddo war zuerst 727 Nachfolger des Abtes Pirmin auf dem Bodenseekloster,

bestieg dann 734 den Strassburger Bischofsstuhl, in welcher Amtszeit

er Ettenheimmünster neu begründete. Sein als echt erwiesenes Testament

von 762 berichtet darüber16. Das Todesjahr ist nicht bekannt, liegt
indessen zwischen 762 und ca. 77017. Auch dieser Abtbischof kann zeitlich

12 Vgl. Frz. Beyerle in JHGG 78 (1948), S. 26, Anm.: «Mit Tello war auch Disentis zu At¬

tigny vertreten.»
12a Albert Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 2 (1912), S. 69. Zum Ganzen S. 54-58,

64-69, 813.
13 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 108-113. Zu Gundelang siehe J. Semmler in: Francia 3

(1976), S. 110, 136.
14 J. Semmler, Art. Chrodegang von Metz, in: Theologische Realenzyklopädie 8 (1981),

S.71-74.
15 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 104-108, 112-113.
16 Text siehe Ambros Kocher, Solothurner Urkundenbuch 1 (1952), S. 1-3, Nr. 1. Zur

Echtheit A. Angenendt, in: Arno Borst (Hg.), Mönchtum, Episkopat und Adel zur
Gründungszeit des Klosters Reichenau, 1974, S. 301-304.

17 Arnold Angenendt, Monachi Peregrini, 1972, S. 51, 113-114, 226. Hans Schnyder,

371



mit Ursicin von Disentis übereinstimmen. Merkwürdig ist, dass in Gorze
mit 36 und hier in Ettenheimmünster mit 30 Mönchen als Anfangskonvent
gerechnet wurde. Das wäre für die rätische Abtei etwa ein Drittel ihrer 91

Mönche.
In der Teilnehmerliste steht an fünfter Stelle: Baldeberhtus episcopus

civitas Baselae. Er war seit 751 Abt des Klosters Murbach und starb 762,
also im Jahre des Gebetsbundes von Attigny. Wir finden im
Verbrüderungsbuch die Namen der Murbacher Mönche eingetragen (Aug. 167ff.),
darunter auch Baldoberti episcopi. Doch sind die dortigen Listen noch
nicht im einzelnen erforscht18.

Wie Murbach, so lag auch das im 7. Jahrhundert errichtete Kloster
Senones in den Vogesen. Sein Abt fehlt in der Teilnehmerliste des
Gebetsbundes. Wir entdecken aber im Reichenauer Album eine Lebendenliste, an
deren Spitze Boniceolo abbas stand, der 21 Mönche zu betreuen hatte
(Aug. 250, 1-21). Der Abt ist personengleich mit Boniceolo abbas, der eine
Urkunde Bischof Chrodegangs von 755 unterschrieb. Vielleicht vertrat
Chrodegang 762 die Abtei. Es ist ja merkwürdig, dass später Abt Angilram
den Metzer Bischofsstuhl bestieg (768-791), der nach einigen Jahren infolge

zu grosser Belastung Nortgaudus als Abt einsetzte, der in der Liste von
Reichenau noch an vierter Stelle stand. Vermutet wird, dass die Liste schon
Mitte des 8. Jahrhunderts zusammengestellt wurde19.

Als sechster Teilnehmer an der Synode zeichnete Uulframnus episcopus
civitas Meldis, also Bischof Wolframnus von Meaux. 757 unterschrieb er
eine Urkunde Bischof Chrodegangs für Gorze und 762 (August 13) eine
Schenkung Pippins an das Kloster Prüm. Er hatte die Leitung des Klosters
Sancta Crux in Meaux, später St-Faron genannt, eine Gründung des
7. Jahrhunderts, inne und liess sich mit seinen 53 Mönchen in den Reichenauer

Gebetsbund aufnehmen (Aug. 273, 3-39 und 274, 3-17). Er steht
einfach an der Spitze der Klostermitglieder als: Wolframno episcopo20.

An der 26. Stelle der Unterschriften steht: Iohannes episcopus civitas
Constantia. Es handelt sich um Bischof Johannes von Konstanz (760-782),

'der zugleich Leiter der Abtei Reichenau war, aber auch Abt des Steinachklosters.

Seine Anwesenheit in Attigny ist deshalb wichtig, weil er dort
seine beiden Abteien vertrat. Die Forschung vermutet glaubhaft, dass
durch ihn persönlich die Listen westfränkischer Klöster wie St-Germain-
des-Pres, Rebais, Meaux, Jumieges, aber auch anderer Abteien wie Bux-

Die Gründung des Klosters Luzern 1978, S. 333-334. Derselbe, Heddo, Abt der
Reichenau und Bischof von Strassburg, in: Urner Neujahrsblatt 73/74 (1982/83), S. 19-50,
über Ettenheim S. 23, 28, 36, 38-39.

18 Hans Schnyder, Die Gründung des Klosters Luzern 1978, S. 342-345, 371-372,
477-479, 494. Angenendt, Monachi Peregrini, S. 266 (Register s.v. Murbach).

19 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 98, 108-109. Friedrich Prinz, Frühes Mönchtum im
Frankenreich, 1965, S. 180-181, 204.

20 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 97-101. Angenendt, Monachi Peregrini, S. 40-42, 228.

372



brunn und Ettenheimmünster nach der Augia Dives übertragen wurden.
Das Fehlen nachfolgender Äbte spricht dafür. Die Verzeichnisse verblieben
im Bodenseekloster bis zur Begründung des grossen Gedenkbuches
823/82421.

St-Germain-des-Pres war in Attigny 762 durch seinen Abt vertreten, und
zwar an 29. Stelle: Lantfridus abbas de sancto Germano. Tatsächlich
erscheint dann auch im Reichenauer Verbrüderungsbuch Abt Lantfrid mit 77

seiner Mönche eingetragen (Aug. 278 bis 284, 2: Lantfridus bis Traunos).
Die Liste ist nach der Profess angelegt. Kirchliche Weihegrade sind nicht
angegeben, doch besitzen wir glücklicherweise ein Nekrolog, wonach es

Priester und Diakone gab, doch erreichten zwei Drittel die Weihen nicht.
Die Lantfrid-Liste gelangte wohl durch den in Attigny anwesenden
Konstanzer Bischof Johannes in die Reichenau. Dort blieb sie, bis man sie

823/824 in das «Buch des Lebens» einschrieb22.
Lantfrid wurde unter Karl Martell (714-741) nach Aquitanien gesandt,

dort indes festgehalten, bis er unter Pippin III. (741, König 751-768) wieder

freigelassen wurde. 756 erscheint er als venerabilis Lantfredus, praefati
sancti Vincentii monasterii pater bzw. abbas23. Nochmals können wir ihn
772 nachweisen, als er bei Karl dem Grossen die Immunität für sein Kloster
in Paris erreichte24. Da er schon 741 Abt war, der erste dieses Klosters, hatte
er zur Zeit der Attigny-Synode an die 20 Jahre regiert. Die damals genannten

78 Mönche (einschliesslich des Abtes) dürften daher in kleinerer oder
grösserer Zahl bereits gestorben sein. So müssen wir auch bei Disentis die
91 Mönche des anfänglichen Konventes nicht gesamthaft als lebend
ansehen. Chronologisch kann man Ursicinus episcopus eher früher als Abt
Lantfrid ansetzen.

In Attigny befand sich auch der Abt von fumieges in der Diözese Rouen,
der an 31. Stelle seinen Namen notierte: Druthgangus abbas de Gemedico.
Daher die Liste seiner 113 Mönche im Reichenauer Gedenkbuch (Aug.
278-280)25.

An 38. Stelle unterschrieb Fabigaudus abbas de Busbrunno, also der
Leiter des wohl südlich von Metz gelegenen Klosters Buxbrunn. Urkundlich

ist der Abt schon 757 erwähnt. Die Liste seiner 51 Mönche bewahrt der
Liber vitae des Bodenseeklosters auf (Aug. 263, 2 bis 294, 17). Nachrichten
über die folgende Zeit des 8. Jahrhunderts fehlen26.

21 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 90, 100-101, 107. Dazu Anmerkung: 22.
22 Otto Gerhard Oexle, Forschungen zu monastischen und geistlichen Gemeinschaften

im westfränkischen Bereich. München, 1978, S. 15-16, 19, 96-103, 110.
23 MG SS rer. merov. 7 (Nachdruck 1979), S. 423-424, 428.
24 MG Diplomata Karol. 1 (Neudruck 1956), S. 102-104, Nr. 71. Dazu Oexle, Forschun¬

gen, S. 19, Anm. 9.
25 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 96-101.
26 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 92, 91-100. J. Semmler in: Francia 3 (1976), S. 118, 126.

373



An 39. Stelle signierte der Abt des südöstlich von Meaux gelegenen
Klosters Rebais: Godobertus abbas de Rabacis. Im Reichenauer Codex
erscheint Abt Godobertus, gefolgt von 113 Mönchen (Aug. 269, 1-37; 270,
1-37; 271, 1-37; 272, 1-13)27.

An 40. Stelle entdecken wir «Athalabertus abbas de Fabarias» als Abt
Athalbert von Pfäfers. Zwar besitzen wir nur die Liste unter Abt Crespio
aus dem Anfang des 9. Jahrhunderts, die auf Blatt XV. im Memorialbuch
steht, aber es ist doch wahrscheinlich, dass auf der heute fehlenden Seite
XIV. die Liste der Mönche stand, die unter dem genannten Abte lebten28.

Ob und wie die folgenden beiden Klöster im Gebetsbund vertreten waren,
wissen wir nicht. Zuerst die Vogesen-Abtei Neuweiler, die Bischof Sigebald
von Metz (716-742) gegründet hatte. Die Liste in Reichenau beginnt mit
Abt Ratramnus, dem 70 Mönche folgen (Aug. 235, 2 bis 237, 10). Es ist ein
Verzeichnis von Lebenden aus der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts29.
Während Neuweiler zum Bistum Strassburg gehörte, stand Münster im
Gregoriental im Basler Sprengel. Das Kloster wurde schon im 7. Jahrhundert

endgültig organisiert. Im Jahre 747 war noch Agoaldus Abt, 769 ist
schon Rastuino an seiner Stelle nachzuweisen. Im Buch des Lebens des
Inselklosters steht er an der Spitze von 12 Mönchen (Aug. 217, 1-16). Die
Liste darf daher in die Zeit von Attigny angesetzt werden30.

2. Die Ursicinus-Liste

Ohne die Doppelungen beziffert sich die Zahl der Mönche auf 9131. Es
sind lateinisch-romanische und germanische Namen. Letztere werden den
ersteren durch eine lateinische Endung angepasst. Diese Latinisierung gibt
den germanischen Namen eine liturgische Feierlichkeit, einen sakral-kirchlichen

Charakter. Damit verbunden ist auch die Vorliebe für ältere, archaische

Lautgebung32. Nur Sigfrid (Aug. 62, 9) entging dieser Umwandlung.
Alle Namen, lateinisch wie germanisch, stehen nicht wie sonst im Nominativ,

sondern im Genitiv, was nur noch bei Müstair und Murbach, ferner,

27 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 97-99, 101.
28 Dieter Geuenich, Die ältere Geschichte von Pfäfers im Spiegel der Mönchslisten des

Liber Viventium Fabariensis. Frühmittelalterliche Studien 9 (1974), S. 228, 243.
29 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 108-109. Prinz, Mönchtum, S. 219, 222. Angenendt,

S.25, 50, 117-118. Germania Pontificia III. 3 (Neudruck 1960), S. 62(Diöz. Strasburg).
LThK 7 (1962), Sp. 928-929.

30 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 104. Zu Agoaldus siehe Angenendt, S. 108, Anm. 21,
und S. 177, Anm. 23.

31 Doppelt: Aug. 62, 3-62: Ursicini, Remedii, Vigilii, Ipoliti, Läurentius, wahrscheinlich
auch 62, 8: Ursicini und 60, 27: zweimal Lidorii.

32 Stefan Sonderegger, Althochdeutsch in St. Gallen, 1970, S. 34-46.

374



als seltene Ausnahme, bei Pfäfers zutrifft33. Diese Ausnahmen begreifen
sich indes gut, ist doch die Genitivform als Name für den Vater und für
sein Besitztum besonders gut erhalten34. Dazu mögen auch die üblichen
Signumszeilen der Urkunden beigetragen haben, z. B. Signum Teotarii
usw.35. Auch der Einfluss der Totenbücher mag erwähnt werden36.
Schliesslich liebte das Mittelalter überhaupt die Genitivform männlicher
Personennamen37.

Sehen wir uns zuerst die lateinisch-romanischen Namen näher an, von
denen einzig Läurentius nicht im Genitiv steht (Aug. 60, 32). Sie erscheinen
nicht in der klassischen Form, sondern es steht Aurilii für Aurelii, Auriliani
für Aureliani, Liontius für Leontius. Die Erweichung der Tenues zu Mediae
belegen Lidorii für Litorii in intervokalischer Stellung, ferner im Anlaut
Gontionis für Contionis, Glaudiani für Claudiani. Bei Ipoliti ist die
Aspiration weggefallen. Bei Adponis fehlt die Assimilation, so dass hier eine

Rekomposition vorliegt, die dem Wort einen herben und kräftigen
Ausdruck verleiht. Domnici statt Dominici muss als Synkope bei Proparoxy-
tona notiert werden, um so auffälliger, als die Agnellus-Liste zweimal
Dominici schreibt38.

Bei der Latinisierung der germanischen Namen ist gelegentlich das

Empfinden für die Deklination abhanden gekommen, so bei Gauzoni statt
Gauzonis. Taudori statt Taudoris gehört ebenfalls hierhier wie wohl auch
Teuderi und Theuderi. Bei Maginbert und Wago konnte sich das intervo-
kalische «g» halten, nicht aber bei Mailo und Maio. Im Rätoromanischen
ist dies schon früher wahrnehmbar39.

Das lateinisch-romanische Onomastikon geht entweder auf wirkliche
römische Namen wie Aurelianus und Pannonius zurück oder dann auf
Heiligennamen oder auf christliche Deutungsnamen wie Justus und Paulinus,
wie schon andernorts ausgeführt wurde40.

Es bleibt uns daher noch die Erklärung der germanischen Namen

33 Piper, S. 173 (Disentis); S. 174 (Müstair); S. 208-209 (Murbach: Aug. 170, 12 bis 172,

36); S. 360 (Pfäfers: Fab. 11, 13-17).
34 Robert von Planta, Die Sprache der rätoromanischen Urkunden des 8.-10. Jh.s, in:

A. Helbok, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260 Bregenz, 1920,
S. 81-82, 93.

35 Wartmann L, Urkunden der Abtei St. Gallen 1 (1863), S. 3, Nr. 4 usw. Bündner Urkun¬
denbuch 1 (1955), Nr. 17, 24, 27-28, alle zum 8. Jahrhundert.

36 Geuenich, Die ältere Geschichte von Pfäfers, S. 248 (obitus Pauli).
37 Geuenich im Vb. Reichenau, Einl. S. LH (52).
38 Karl Vossler, Einführung in das Vulgärlatein, 1954, S. 92-93. Vgl. lat. parabola, rom.

praula.
39 Planta, S. 71-72; R. Liver, in: Vox Romanica 28 (1969), S. 218, 229. Zu Wago siehe

das tellonische Vuaonis, JHGG 69 (1939), S. 108.
40 JHGG 61 (1931), S. 42-49. Dazu Konrad Huber, Les elements latins dans Tonomasti-

que de l'epoque carolingienne, in: Vox Romanica 23 (1964), S. 239-255.

375



übrig41. Adalbald treffen wir in Tours und St-Germain-des-Pres wie auch
in Nonantula, dann in Gorze und Metten zur karolingischen Zeit. Baldo
findet sich im 8. Jahrhundert in St. Gallen, Lorsch und Salzburg. Die Belege

für Berarius beziehen sich 820/821 auf Schlins in Unterrätien, doch darf
der Priester Berarius in Langres zu Anfang des 9. Jahrhunderts nicht
vergessen werden. Besarius erklärte Robert von Planta als frankoprovenzia-
lisch. Es handelt sich um einen Namen, der an die französischen Geschlechternamen

Besse, Bessiere, Besseyere usw. erinnert. Erwähnt sei auch die
gallische Stadt Besara, heute Beziers. Der genannte Romanist deutet Bassanus

zu bass (gut) und stellt dazu Bassiningas im Reichsurbar aus der Mitte
des 9. Jahrhunderts, das sich auf das vorarlbergische Bäschlingen bezieht42.

Der Name Cauzo lässt sich im 8. Jahrhundert in Salzburg und Lorsch
nachweisen, wird indes im 9. Jahrhundert meistens zu Gozo bzw. Gozzo,
so in St. Gallen und Pfäfers, Fulda und Lorsch43.

Maginbert kann man besonders in den St. Galler Urkunden antreffen (zu
752, 771, 775 usw.), aber zur gleichen Zeit auch in Lorsch. Ebenso sind St-
Germain-des-Pres und St-Mihiel nicht zu übergehen. Anderseits begegnet
uns in St-Germain-des-Pres Mainbert und in Salzburg Maiginpret
(8./9. Jahrhundert). In ähnlicher Weise ist das intervokalische «g» bei
Maio und Mailo ausgefallen, die auf Magio und Magilo zurückgehen.
Maio ist den St. Galler Urkunden nicht fremd, so zu 779, 788 und 808.

Gleichzeitige Belege fehlen auch im Salzburgischen nicht. Mailo lässt sich
in Rankweil (825) und Regensburg (837) nachweisen. Merkwürdigerweise
entdeckt man den Namen in den Mönchslisten von St. Gallen, Reichenau
und Pfäfers nicht, indes gerade in Disentis. Marinus deutet vielfach nach
Süden (Nonantula, Monteverde, Novalese), findet sich aber auch in St-
Mihiel und in Salzburg.

Petto lässt sich in den St. Galler Urkunden das ganze 8. Jahrhundert
hindurch verfolgen (731/36, 788 usw.). Gleichzeitig tritt auch Peto auf, nicht

41 Es handelt sich hier weder um eine germanistische noch überhaupt philologische Arbeit,
sondern darum, in etwa die geographische Verbreitung der Namen, die auf keine
Vollständigkeit Anspruch erhebt, anzudeuten. In der Hauptsache sind folgende Werke
benutzt worden: Wilhelm Brückner, Die Sprache der Langobarden, Strassburg 1895.

E. Förstemann, Althochdeutsches Namenbuch. Personennamen, Bonn 1900. Dazu
Ergänzungsband von Henning Kaufmann, München, 1968. MG Libri Confraternitatum
ed. P. Piper 1884. MG Necrologia 2 (1904): Diözese Salzburg ed. S. Herzberg-Frän-
kel. MG Liber Memoralis von Remiremont. ed. Hlawitschka-Schmid-Tellenbach,
1970. MG Das Verbrüderungsbuch der Abtei Reichenau ed. Autenrieth-Geuenich-
Schmid, 1979. H. Wartmann, Urkunden der Abtei St. Gallen, Zürich/St. Gallen 1

(1863); 2 (1866).
42 Planta, S. 101. Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 378.
43 Stefan Sonderegger, Althochdeutsche Namen in den rätischen Privaturkunden von

St. Gallen vor 800, in: Fs. Paul Zinsli, 1971, S. 150, 158. Vgl. S. 149: 744 Audo, Anfang
9. Jahrhundert Oto.

376



aber in unserer Mönchsliste44. Pintio ist ein isolierter Name, wohl germanischer

Herkunft (R. v. Planta). Pippo ist als verschärfte Form zu Pipo
anzusehen. Man erinnert sich an die Namen der merowingischen Hausmeier
Pipin und Pippin. Ähnliche Formen figurieren in bayerischen Klöstern des
8./9. Jahrhunderts, so in Metten Bibbo und in Moosburg Pippi. Rodoinus
bzw. Roduinus oder Hruodwin ist im 8. Jahrhundert weithin zu belegen,
von Fulda und Lorsch über Murbach und St. Gallen (762) nach Langres
und Nonantula. Für Rotpert liefern wiederum die Urkunden der Steinachabtei

Beweise (752, 786). Bekannt ist Rotbert, auch Rotpert geschrieben,
Graf vom Linz und Argengau (770, 783, 798).

Rottarius deutet auf die Lombardei, wo wir schon im 7. Jahrhundert
Rothari und im 8. Jahrhundert Rottari (781) entdecken. Ebenso treffen wir
in den Urkunden des Gallusklosters Rotarius (716/720, 752, 803). Sigfrid
lässt sich im Umkreis von St. Gallen und Salzburg, aber auch in manchen
Klöstern wie Reichenau und Neuweiler, Corbie und Prüm nachprüfen.
Gleich zwei Disentiser Mönche nannten sich Subo. Unsere Träger dieses
seltenen Namens stammen wohl aus der Lombardei und kamen über den
Lukmaier nach dem rätischen Kloster45. Der Genitiv Taudori dürfte zu
dem langobardischen Namen Theudo (752) oder Teudo (765) zu stellen
sein. Ein Theodo befand sich sogar schon um 700 in der Galluszelle. In
Disentis finden sich ein Teuderi wie ein Theuderi. Um 800 können wir
einen Theuderius sowohl in Faremoutier wie in Nonantula feststellen. In
der Lombardei kennen wir einen Teuderis zu 777. Im St. Galler Material ist
820 ein Teuder in Schlins gesichert. In Remiremont lässt sich Ende des
9. Jahrhunderts ein Teuderus ausfindig machen.

Der Name Wago ist weithin verbreitet und zwar im 8. und im 8./9.
Jahrhundert, so in Salzburg, Freising, Fulda, im Westen in Moyenmoutier. Ein
schon 805 belegter Wago gehörte zu der Gründerfamilie von Rheinau46.
Unsere Reihe beschliesst Winito. Im 8. Jahrhundert treffen wir in Freising
Winzo und in Dijon Winitso. In einer Urkunde von 809 für die Otmars-
abtei erscheint ein Winzo.

Bereits hier können wir feststellen, dass die Namen so überliefert sind,
wie sie nach der Reichenau gelangten, dort also nicht überarbeitet und
vereinfacht wurden. An eine Alemannisierung oder Fränkisierung kann
nicht gedacht werden. Die Formen sowohl der germanischen wie der roma-

44 Dazu Sonderegger, Althochdeutsche Namen, S. 149, 157, 159.
45 Die beiden Subo können nicht personengleich sein mit jenem Subo, der im ersten Drittel

des 9. Jahrhunderts eine Erklärung des hl. Hieronymus zum Matthäus-Evangelium
geschrieben hat, Cod. Eins. 126, den man nach Disentis verweisen kann. Dazu Bündner
Monatsblatt 1959, S. 233-236. Es könnte noch später einen Subo im rätischen Kloster
gegeben haben.

46 G. Tellenbach (Hg.), Studien und Vorarbeiten zur Geschichte des grossfränkischen und
frühdeutschen Adels, 1957, S. 53-54, 264, 284 Forschungen zur oberrheinischen
Landesgeschichte IV.).

377



nischen Namen sind zu verschieden. Man denke an Taudori, Teuderi und
Theuderi, an Besarii und Berarii, an Auriliani und Aurilnani, an Vitalionis
und Valentionis47.

Gesamthaft bedeutete das germanische Namenselement einen Viertel der
91 Namen. Ob darunter auch germanische «Modenamen» von Rätoromanen

waren, ist möglich, indes in dieser Zeit des 8. Jahrhunderts mithin vor
der Divisio von 806, wenig wahrscheinlich. Im allgemeinen darf man wohl
von den sprachlichen auf die stammeseigenen Qualitäten schliessen48.

Aus all dem erhellt, dass germanische Mönche bei der Gründung des

Klosters auffällig zahlreich waren. Schon unter den ersten acht Namen fällt
dies auf. Ursicinus, etymologisch romanisch, wurde indes durch den Namen
Bero verbreitet. Über Wago, der nach dem Abt als Dekan oder Kustos
waltete, ferner über den fränkischen Maginbert und den langobardischen Subo
ist schon oben das Nötige gesagt49.

Wir können hier auch die Eigenschaft der Mönchsreihe als Lebenden-
Liste hervorheben. Früher sah man in den Mönchskolonnen des Liber
memorialis vielfach am Anfang die Toten und die Lebenden oder auch
umgekehrt. Sofern alte Überschriften dies anzeigten, geschah dies mit Recht.
Aber gerade dies fehlt auf dem Disentiser Blatt des Reichenauer Gedenkbuches.

Doch ist man zur Ansicht gekommen, dass die Namen gewöhnlich
nach dem Professalter aufgeschrieben wurden. So kann man freilich die
Toten und die Lebenden nicht mit Sicherheit herauslesen50.

3. Die Agnellus-Liste

Es war Brauch, bei der Anfertigung des Reichenauer Gedenkbuches
verschiedene Listen aus dem gleichen Kloster unter einem Titel zusammenzufassen51.

So hat auch der Schreiber die Namen des zweiten Verzeichnisses
gleich als Mönche von Disentis interpretiert und die entsprechende
Überschrift über beide Reihen gesetzt52.

47 So auch St. Sonderegger, zitiert von Dieter Geuenich, Prümer Personennamen in
Überlieferungen von St. Gallen, Reichenau, Remiremont und Prüm, Heidelberg 1971,
S. 113 Beiträge zur Namenforschung NF Heft 7).

48 Näheres JHGG 61 (1931), S. 36-38, 49-50, 52-57. Darüber Hartmut Knoch, Möglich¬
keiten und Aspekte der Erforschung westfränkischer Personennamen in der karolingischen

Nordgallia, Heidelberg 1969, S. 139-142 Beiträge zur Namenforschung NF
Heft 2). Dazu Rudolf Schützeichel in Fs. Paul Zinsli, 1971, S. 135-137.

49 JHGG 61 (1931), S. 36, 59-60. Bündner Monatsblatt 1959, S. 235-236.
50 Schmid, Gebetsgedenken, 1983, S. 472, 570. Oexle, Forschungen, 1978, S. 15-16,

99-101. Das durchschnittliche Professalter wird auf das 16. Lebensjahr berechnet. K.
Beyerle (Hg.), Die Kultur der Abtei Reichenau, 1925, S. 1139, 1194.

51 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 101.
52 Oexle, Forschungen, S. 106, Anm. 38.

378



Während wir über Ursicinus weniges, aber Wichtiges wissen, ist über
Agnellus abbas gar nichts bekannt. Man hat die Frage aufgeworfen, ob er
nicht mit dem Pfäferser Mönch Agnellus aus dem Anfang des 9. Jahrhunderts

personengleich ist, ohne irgend etwas dafür namhaft machen zu
können53.

Sehen wir uns das Verzeichnis näher an. Es bietet 71 Namen, den Abt
miteinbegriffen, alle im Genitiv ausser Theodorus. In Valeri ist die Endung
-ii zu -i vereinfacht. Victori statt Victoris ist kaum ein Deklinationsfehler
als vielmehr eine Angleichung an die vorherigen Valeri und Taudori.
Victores statt Victoris ist wohl ein Schreibfehler. Was die romanischen
Namen angeht, gilt das, was schon diesbezüglich der Ursicinus-Liste gesagt
ist.

Belangreicher ist das germanische Onomastikon. Audoald weist nach
Süden (Brescia, Nonantula, Farfa). Beremont kommt in dieser Form und
Zeit nur in Disentis vor. Wohl aber entdeckt man einen Bermod im Pariser
Gebiet und einen Peramuot in einer St. Galler Urkunde von 855. Magirinus
existierte in einem rätischen Klosterkonvent, der fälschlicherweise Gegenbach

zugewiesen ist54, dazu auch in Flavigny. Vielleicht blieb man bewusst
bei der alten Form Magirini, bei der das intervokalische «g» nicht
geschwächt erscheint. Natto ist im 9. Jahrhundert nicht nur im Gallus-
kloster, sondern auch zu Fulda und Lorsch belegbar. Theodorus empfand
man kaum als germanisch, sondern als ein griechisch-lateinisches Fremdwort.

Mönche dieses Namens treffen wir in Monteverde und Nonantula, in
Meaux und Jumieges. Theopert figuriert mehrfach in St. Galler Urkunden,
so zu 764, 793, 802. Ebenso finden wir in der Abtei von Gallus und Otmar
einen Walderamnus (761, 786). Im ganzen weist das Onomastikon am
meisten auf den St. Galler Umkreis, das südliche und mittlere Reichsgebiet
sowie auf westfränkische Landschaften hin. Mehr eine Ausnahme scheint
das nord- und mittelitalienische Gebiet zu sein (Audoald).

Wie wir gesehen haben, befanden sich unter den 91 Mönchsnamen der
Ursicinus-Liste etwa 25 germanische Namen, also ein Viertel. Die
Agnellus-Liste zählt 71 Namen, wovon nur etwa 10 oder 11 germanisch
sind, mithin etwa ein Sechstel. Auch im sogenannten Testament von Tello
von 765 sind von den ca. 130 Namen nur 7 bis 8% germanisch55. Ebenso
stellen in den Churer Urkunden von 769 bis 800 die germanischen Namen
nur Y5 des Onomastikons56. All das belegt, dass das rätoromanische

53 Dieter Geuenich, Die ältere Geschichte von Pfäfers im Spiegel der Mönchslisten des
Liber Viventium Fabariensis. Frühmittelalterliche Studien 9 (1979), S. 243 und Parallelregister.

Piper S. 172 Aug. 56, 16.
54 Für Disentis beansprucht in JHGG 61 (1931), S. 20-28, 39-40, indes in Frage gezogen

von Geuenich, Pfäfers S. 240 Anm. 94 und von K. Schmid im Vb. Reichenau S. LXXVI.
Piper S. 32, Sang. 63-65.

55 JHGG 69 (1939), S. 100-115, besonders S. 104.
56 Bündner Urkundenbuch L, Nr. 24-28.

379



Namenselement gegen Ende des 8. Jahrhunderts im Vordringen war. Eine
ähnliche Erscheinung, nur mit umgekehrten Vorzeichen, lässt sich in
St. Gallen beobachten, wo im 8. Jahrhundert noch 10% der Mönche einen
romanischen Namen trugen, um 800 nur noch 5%. An der Steinach wuchs
das deutsche Sprachbewusstsein, am Rhein das rätoromanische57.

Dass die Listen des Ursicinus und des Agnellus in sich verwandt sind,
liegt auf der Hand. Drei germanische Namen, nämlich Marinus, Rottarius
und Teudori, finden sich in beiden Verzeichnissen. Aber auch nicht weniger

als 15 lateinisch-romanische Namen treffen wir in beiden Reihen. Es

sind dies: Agnellus, Amator, Aurilianus, Basilius, Dominicus, Furtunio,
Lidorius, Liontius, Lupicinus, Lupus, Praestantius, Ursicinus, Victor,
Vigilius, Viventius. Besonders verdient noch hervorgehoben zu werden,
dass sich hier die churrätischen Lieblingsnamen wie Victor, Vigil, Dominicus,

Ursicinus und Praestantius nachweisen lassen58.

Man kann sich hier fragen, wie schnell die Listen jeweils von einem
Kloster nach der Reichenau gebracht wurden. Die einen Verzeichnisse
dürften wohl sofort nach der Augia Dives gebracht worden sein, und zwar
durch den Bischof von Konstanz, so bei der Liste von St-Germain-des-
Pres59. Nach einem Formular aus der Reichenau der 1. Hälfte des 9.
Jahrhunderts ersehen wir indes, dass das Inselkloster nur vereinzelte Listen zur
Verfügung hatte, obwohl es seine eigenen Mönchsverzeichnisse schon lange
(iam multo tempore) gesandt hatte60. So wird es nicht nur im 9., sondern
auch im 8. Jahrhundert gewesen sein. Es muss mit Verzögerungen bei der
Absendung von Listen gerechnet werden.

Für Disentis wäre die Zeit der Synode von 762 möglich, aber auch das

Ableben des Bischofs Tello. Dessen Testament datiert vom 15. Dezember
765. Sein Nachfolger Constantius wurde 772/774 von Karl dem Grossen

zum Rektor Rätiens bestellt. Dieses Datum offenbart den letzten Termin
für die Mitteilung an die Synodalen von Attigny, dass Bischof Tello gestorben

und daher die Gebetsverpflichtung für ihn fällig sei.

Die Disentiser Listen dürften daher um 762, kaum später als 772/774,
unter dem regierenden Abt Agnellus abgesandt worden sein. Spätere
Verzeichnisse fehlen, was schliessen lässt, dass die Beziehungen zwischen dem
rätischen Kloster und der Bodenseeabtei abrissen, wie dies auch bei einigen
anderen Klöstern der Fall war61.

Das Verhältnis der 91 Mönche unter Ursicinus und 71 unter Agnellus
darf nicht überraschen. In dem 758 gegründeten langobardischen Kloster

57 Stefan Sonderegger, Althochdeutsch in St. Gallen, 1970, S. 43.
58 Siehe JHGG 69 (1939), S. 104-115. K. Huber, in: VoxRomanica23, (1964), S. 250-251.
59 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 101, und Forschungen, 1978, S. 19.

60 MG Formulae ed. K. Zeumer (Neudruck 1963), S. 365, Formula 2. Dazu K. Beyerle
(Hg.), Kultur der Abtei Reichenau, S. 294-295.

61 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 97-100.

380



Leno (Brescia) lebten under dem ersten Abt Domnus (Magus) 122, unter
dem zweiten Hermoaldus 94 Mönche (Aug. 68, 4-73, 25). Anders zeigen
sich freilich die Verhältnisse in dem vor 748 ins Leben gerufenen Kloster
Mondsee (54:17) und in dem spätestens 782 errichteten Kloster Chiemsee
(57:16). Offenbar erfreuten sich Disentis wie Leno eines grossen
Nachwuchses.

Beim Abschluss der Confraternitas von Disentis mögen von den 71 Mönchen,

die unter Agnellus Profess machten, noch ein guter Teil gelebt
haben. Ein etwas späteres Beispiel sei hier angeführt. Eine Liste von St-Denis,
entstanden vor 829, weist 52 Lebende und 10 Tote auf, mithin war ein
Fünftel gestorben62.

Anders steht es mit den 91 Klostermitgliedern, die unter Ursicinus ihre
Beständigkeit gelobt hatten. Unter ihnen müssen wir die Gründergruppe
suchen, welche den Grundstein zur klösterlichen Organisation legten. Wie
gross die Schar war, wissen wir nicht. In der Reihe der Professen lässt sich
kein Einschnitt etwa nach den ersten 12 Mönchen erkennen. Gleiches gilt
beim 30. Mönch in der Liste, rechneten doch die bischöflichen Gründer
von Ettenheim mit 30 und von Gorze mit 36 Mönchen für einen Anfangskonvent.

Ein kanonisch vorgeschriebenes Schema für Klostergründungen
gab es damals nicht.

Wir vermissen nicht nur Angaben über die Zahl der Gründermönche,
sondern ebenso über den Umfang des Konventes beim Abschluss der
Verbrüderung. Von den 91 Mönchen konnte wohl die Hälfte schon das Zeitliche

gesegnet haben. Dies um so mehr, wenn die freilich nur allgemein
berechnete Lebensdauer des mittelalterlichen Menschen nur 45 Jahre betrug.
Nehmen wir nun für das Jahr der Disentiser Confraternitas etwa 45
Ursicinus-Mönche und etwa 55 Agnellus-Mönche an, so kämen wir auf
etwa 100 Klostermitglieder. Vorsichtiger werden wir eher von 90-110
sprechen. Die Zahl würde nicht überraschen, befanden sich doch zur gleichen
Zeit in Jumieges 113 und in Rebais 123 Mönche63. Ähnlich bewegen sich
die Reichenauer Verzeichnisse und die Erlebaldliste (ca. 825) zwischen 90
und 12064. Damit darf Disentis doch im zweiten Drittel oder dritten Viertel
des 8. Jahrhunderts als bedeutendes Kloster bewertet werden.

Die 91 Mönche unter Abt Ursizin waren zum grössten Teil Laienmönche.
Die Zahl der Priester stieg erst in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts.
Schon früher haben wir das Beispiel von St-Germain-des-Pres angeführt,
wo Mitte des 8. Jahrhunderts zwei Drittel des Konventes keine klerikale
Würde erreicht hatten. Damit haben wir auch einen Hinweis, dass die Illite-
rati bei weitem die Zahl der Literati übertrafen65.

62 Oexle, Forschungen, S. 25-26.
63 Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 97.
64 Beyerle, Reichenau, S. 1117, 1128, 1202-1204.
65 Oexle, Forschungen, S. 99-103, 110-111.

381



Das ist nun auch für Disentis von Wichtigkeit. Die unter der Leitung von
Prof. H. R. Sennhauser unternommenen Ausgrabungen von 1980 bis 1982

haben eine grosse dreischiffige Pfeilerkirche des 8. Jahrhunderts, die Maria
geweiht war, in ihren Grundmauern ans Licht gebracht. Nur verständlich,
wenn dahinter ein starker Konvent stand. Der Grossteil der 91 Mönche der

Ursicinus-Epoche konnte hier mit seiner Hände Kraft oder auch mit seiner

bautechnischen Erfahrung ein so imposantes Kunstwerk errichten. Wer

weiss, ob hier nicht die langobardischen Mönche (z. B. Subo) eine entscheidende

Rolle spielten. Für die Priester des Konventes sagt natürlich der

ergrabene polygonale Taufbrunnen in der Kirche selbst nicht wenig aus. Ein
Teil der Mönche widmete sich der Pastoration der Christen, die in den
gerodeten Gebieten oberhalb des Russeinerfelsens wohnten66.

4. Ursicinus episcopus

Die Form des Namens ist klar überliefert (Aug. 60, 3). Die Rasur im
Reichenauer Codex ist leicht zu erklären. Mit dem Vergrösserungsglas erkennt

man, dass der Schreiber vorher bereits die Buchstaben Ur, jedoch mit zu

grossem U und zu tief angesetztem r geschrieben hatte. Er wollte daher neu
und sorgfältiger anfangen. Es ist die gleiche Schrift, der gleiche Duktus
und der gleiche Kolonnenrahmen.

Der Name selbst ist etymologisch verschieden gedeutet worden. Die
Romanisten denken an ursus Bär, die Germanisten an ursa Pferd.
Vermutlich handelt es sich um einen romanischen Namen, der seine Verbreitung

dem Umstand verdankte, dass er als Übersetzung des germanischen
Bero gelten konnte. Ähnlich wird auch Ursinus von den Germanisten zu

ursa gestellt67. Ursinus und Ursicinus sind indes genau zu unterscheiden.
Die Herkunft des Bischofs Ursicinus lässt sich am ehesten an der Streuung

des Namens ablesen, ohne dass hier Vollständigkeit erzielt werden

kann. Nachzuweisen ist der Name bereits im 4./5. Jahrhundert68. Neben

Trier nennen wir Sens, wo im 4. Jahrhundert sogar ein Bischof lebte, dessen

Verehrung im Umkreis der Bischofsstadt durch ein Sakramentar des

10. Jahrhunderts belegt ist69. In Pavia ist ein Bischof Ursicinus in der ersten

66 Helmut Maurer (Hg.), Churrätisches und sanktgallisches Mittelalter. Fs. Otto P.

Clavadetscher, Sigmaringen 1984, S. 28-34, über das Baptisterium der Urpfarrei
Disentis von I. M.

67 Planta 101, Anm. 4; Förstemann, Sp. 1483-1484; Kaufmann, S. 370. Dazu JHGG 61

(1931), S. 36, 59.
68 Pauly-Wissowa, Realencyklopädie der klassischen Altertumswissenschaft. Zweite

Reihe, Halbband 17 (1961), Sp. 1058-1063, und Supplement 10, (1965), Sp. 1140.

69 Wilhelm Reusch (Hg.), Früchchristliche Zeugnisse im Einzugsgebiet von Rhein und

Mosel, 1965, S. 35-36, N. 26, und S. 178-179, Nr. 2. Dazu N. Gauthier, Recueil des

382



Hälfte des 5. Jahrhunderts nachweisbar70. Ein Presbyter Ursicinus schrieb
zu Verona im Jahre 517 die Werke des Sulpitius Severus ab71. Mehr als
Verona ist Ravenna wichtig. Zwar stammte der dort verehrte Märtyrer
Ursicinus aus Illyrien und litt in der diokletianischen Zeit, allein sein Kult
fand in Ravenna Eingang, wo er auf dem um 560 entstandenen Mosaik in
S. Apollinare Nuovo dargestellt wurde. Es lebte in dieser byzantinischen
Stadt aber auch der Erzbischof Ursicinus (533-536), der den Bau von
S. Vitale fortsetzen Hess72.

Umstritten ist die Vita des Abtes Severin, die erst im 8./9. Jahrhundert
erscheint. Möglicherweise lebte Severin in Saint-Maurice (Acaunum) vor
der Gründung des eigentlichen Klosters (515) an der Spitze einer
Klerikergemeinschaft. Er verordnete, dass seine Leiche von zwei Priestern,
Paschasius und Ursicinus, in Chäteau-Landon (Departement Seine-et-
Marne) bestattet werden sollte73. Bleiben wir beim Frankenreich, wo um
580-585 Bischof Ursicinus die Diözese Cahors lenkte, wie uns Gregor von
Tours (f594) meldet74. Im Frankenreich besass Bischof Ursicinus von
Turin verschiedene Pfarreien, die ihm jedoch in der Zeit des Dreikapitelstreites

weggenommen wurden. Papst Gregor I. setzte sich zuerst 594, dann
599 für den bedrängten Oberhirten ein75.

Sehen wir uns noch in der Nähe um. Saint-Ursanne (St. Ursitz) erhielt
seinen Namen vom Einsiedler Ursicinus, der am Ende des 6. Jahrhunderts
lebte, an dessen Grab um 630 eine Eremitensiedlung und im 7. Jahrhundert
eine Abtei entstand. Der im 8. Jahrhundert belegte Kult war auf die Umgebung

beschränkt76. Nicht zu vergessen ist Moutier-Grandval, wo eine basilica

domni Ursicini war, die Abt Germanus (f675/677) bei seiner Abtei
gegründet hatte77. Wie hier der Heilige nicht identifiziert werden kann, so
auch nicht derjenige, dessen Andenken in Fulda im Ignatius-Altar verehrt
wurde, wie uns Hrabanus Maurus zu 818-819 berichet78.

Inscriptions chretiennes de la Gaule, 1 (1975), S. 246, Nr. 74, und S. 424, Nr. 169. Zu
Bischof Ursicinus von Sens siehe Martyorologium Romanum, Brüssel 1940, S. 304

Propylaeum ad Acta Sanctorum Decembris).
70 Pauly-Wissowa, Supplement 10, (1965), Sp. 1141.
71 Prinz, Frühes Mönchtum. S. 30, 455.
72 Pauly-Wissowa, Supplement 10, (1965), Sp. 1140-1141.
73 MG SS rer. merov. 3 (1896), S. 169-170. Dazu Eugen Gruber, Die Stiftungsheiligen der

Diözese Sitten im Mittelalter, 1932, S. 30, 173-175. LThK 9 (1964), Sp. 700.
74 MG SS rer. merov. 1 Neudruck 1965), S. 249, 386 (Libri Historiarum V. 42, VI. 38, VII.

20).
75 MG Epist. 1 (Neudruck 1978), S. 273; 2, S. 200, 217 (Gregorii Papae Registrum Epistola-

rum IV, 37; IX. 214 und IX. 226).
76 LThK 10 (1965), Sp. 570-571; A. Brackmann, Helvetia Pontificia, 1927, S. 252.
77 MG SS rer. merov. 5 (Neudruck 1979), S. 31 (Vita s. Germani cap. 13). MG Diplomata

Lotharii I et Lotharii II, 1966, S. 248, 250, Nr. 105. Diplomata Regum Burgundiae 1977,
S. 163-166, Nr. 44.

78 MG Poetae Latini 2 (Neudruck 1964), S. 208.

26 Zs. Geschichte 383



Auch in den Klöstern dieser Zeit findet sich der Name. An die Spitze stellen

wir Pfäfers, dessen älteste Mönchsliste leider verloren gegangen ist. Wir
können erst einen Mönch Ursicinus um 800 in der sog. Crespio-Liste (Aug.
57, 20) melden. Unter Abt Silvanus (840-861) findet sich ein Ursicinus dia-
conus (Sang. 71, 38). Vielleicht ist er identisch mit Ursicinus presb(yter),
der ebenfalls unter dem gleichen Abt gelebt haben dürfte (Fab. 58, 17).
Gegen Ende des 9. Jahrhunderts wird wieder ein Orsicinus presb(yter) notiert
(Fab. 10, 16). Eine Handschrift der Lex Romana Curiensis, deren Entstehung

in die erste Hälfte des 8. Jahrhunderts gesetzt wird, befand sich im
Kloster Pfäfers, jetzt im Stiftsarchiv St. Gallen. Am Schlüsse lesen wir:
Ego Orsicinus subdiaconus hunc legem scripsi. Ob einer der genannten
Pfäferser Mönche dieses Namens hier am Werke war, muss in Betracht
gezogen werden79. Auffällig ist, dass der Pfäferser Liber Viventium fast
immer Orsicinus schreibt und dass in diesem Verbrüderungsbuch zahlreiche
spätere Eintragungen dieser Art von Laien (Besuchern, Wohltätern usw.)
zu finden sind. Der Name muss im Bereiche des Klosters sehr volkstümlich
gewesen sein80.

Daneben bietet die Abtei Disentis manche Belege. Im Gedenkbuch von
Reichenau sind Ursicini episcopi (Aug. 60, 3) sowie zwei Mönche nach
diesem Bischof notiert (Aug. 61, 36 und 62, 8). Das Alter dieser Liste haben
wir schon besprochen. In der Liste des Abtes Agnellus folgt noch ein
Ursicinus (Aug. 63, 37). Mitte des 9. Jahrhunderts befanden sich in Disentis ein
Orsicinus presb(yter) sowie drei Mönche dieses Namens (Fab. 71, 5; 73, 8;
73, 24 sowie 74, 15). Dazu sind erst noch zwei Subdiakone zu erwähnen
(Fab. 73, 15 und 73, 17). Im St. Galler Liber memorialis stehen unter
irrigem Titel «de Changinpach» Mönchsnamen eines rätoromanischen
Klosters, wobei auch zwei Mönche den Namen Ursicinus tragen (Sang. 64,
4 und 64, 14).

Das dritte rätoromanische Kloster Müstair kann wenigstens um 800 ein
Mitglied dieses Namens aufweisen (Aug. 64, 29. Vgl. Nachtrag[?] 64, 37)81.

Der gravierende Mittelpunkt der Rätoromanen war die Stadt Chur, wo
die Victoriden an der Macht waren. In der Schenkung des Bischofs Tello
von 765 finden sich im Gebiete von Sagens ein Vrsecenus bzw. Orsecenus
notiert. In der gleichen Urkunde trägt ein Zeuge aus Schanfigg den Namen
Vrsecenus bzw. Orsecenus82. In der Schenkung des Richters Daumerius an
die Kirche von St. Hilarius oberhalb Chur, geschrieben 765-800, finden wir
signum Urseceni nepotis Daumerii83.

79 Elisabeth Meyer-Marthaler, Lex Romana Curiensis, 2. Aufl. 1966 (Aarau), S. XXIV,
656.

80 Register bei Piper, S. 483 (Orsicinus), und S. 521 (Ursicinus).
81 /. M., Geschichte des Klosters Müstair, Disentis, 2. Aufl. 1982, S. 12-14, 244, Anm. 12.
82 Bündner Urkundenbuch L, S. 16, 23, Nr. 17; JHGG 69 (1939), S. 29, 112.
83 Bündner Urkundenbuch L, S. 30, Nr. 28.

384



Nicht nur im Umkreis der churischen Kapitale, auch im sog. Unterrätien
treffen wir den Namen, so am alten Gerichtsort Rankweil in einer Urkunde
von 807, in der ein Schöffe Orsicinus figuriert, aber auch in einer Urkunde
von 818, in der wir den Zeugen Ursicinus finden. Weitere Belege übergehen
wir hier84. Hervorgehoben ist die Form Orsinengos, die in einer zu Schlins
um 820 erlassenen Urkunde erscheint. Hier ist das germanische
Ortsnamensuffix -ingen dem Personennamen beigegeben. Im Tello-Testament
haben wir auch Helanengo bzw. Helarinengo, einen Ort zwischen Ruschein
und Waltensburg, dessen Etymon Hilarius ist85. Besonders zahlreich
kommt Ursicinus im sogenannten Reichsurbar von 842/843 vor und zwar
im Albulagebiet wie im Lugnez, im vorarlbergischen Bäschlingen wie im
liechtensteinischen Schaan86.

Ausserhalb des engeren rätoromanischen Gebietes sind nur ganz wenige
Namensträger ausfindig zu machen. So lebte in dem 751 gegründeten
Nonantula bei Modena unter Abt Petrus (804-824/825) ein Mönch
Ursicinus (Aug. 80, 14)87. Anderseits stellen wir nördlich der Raetoromania
einen Mönch Ursicinus fest (Aug. 203, 9), doch ist nicht sicher, ob die
betreffende Liste nach Schwarzach oder Arnulfsau gehört88.

Zur Ergänzung unserer Ausführungen sei auf die weibliche Form
Ursicina hingewiesen, die schon im 4./5. Jahrhundert in Trier nachweislich
ist89. Eine Ursicina um 700 war Mitglied der Victoridenfamilie und Nonne
in Cazis90. In der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts lebten zwei Nonnen dieses

Namens in Cazis (Sang. 298, 14 und 299, 14). Chronologisch schwierig
einzuordnen sind Wohltäterinnen von Pfäfers (Fab. 12, 5 und 16, 28). Ob
die im Anschluss an den Konvent von Müstair aus der 2. Hälfte des

10. Jahrhunderts genannte Ursicina zum genannten Kloster gezählt werden
kann, ist unsicher91.

Zusammenfassend müssen wir in Ursicinus einen Namen sehen, der für
das frühmittelalterliche Churrätien typisch und ausserhalb dieses Gebietes
kaum zu finden war. Selbst im Salzburgischen, wo doch im 8./9. Jahrhundert

eine gute Anzahl romanischer Namen belegt sind, ist er nicht zu

84 Wartmann I. Nr. 187, 235, 238, 247, 259, 293; //. Nr. 401, 421, 680, 683, 705.
85 Wartmann II. Anhang 4, S. 384, zu ca. 820. Dazu Planta 101 Anm. 4. Bündner Urkun¬

denbuch L, S. 20, Nr. 17 Helanengo, wozu Zs. f. Schweiz. Geschichte 16 (1936),
S. 376-377 zu vergleichen ist.

86 Bündner Urkundenbuch I., S. 378, 381, 392, 395.
87 K. Schmid, Anselm von Nonantula. Quellen und Forschungen aus italienischen Archi¬

ven 47(1961), S. 37, 41, 46, 53, 76, 79, mit rekonstruierten Mönchslisten.
88 Angenendt, S. 104-108, J. Semmler, in: Francia 3 (1975), S. 104-106.
89 Reusch, S. 35-36, 178-179. Gauthier L, Nr. 73, S. 166-167.
90 JHGG 99 (1969), S. 74-75, und bes. Hs. Lieb in H. Maurer (Hg.), Churrätisches und

sanktgallisches Mittelalter. Fs. O. P. Clavadetscher, 1984, S. 43-44, 46, 51.

91 Zs.f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956), S. 67, Anm. Geuenich, Die ältere Geschich¬

te von Pfäfers, S. 238-239. Beide Forschungen beziehen sich auf Fab. 158, 14.

385



belegen92. Geschweige denn in späteren Zeiten, so beispielsweise im Katalonien

des 9.-12. Jahrhunderts oder in den oberrheinischen Landen im 12.
und 13. Jahrhundert93. Zu verwundern ist dies nicht, denn das
lateinischromanische Onomastikon erhielt sich in karolingischer Zeit noch in
Churrätien, in den übrigen Ländern erlag es schon im 5./6. Jahrhundert der
eindringenden Germanisation.

Bischof Ursicinus wird daher kaum von fernen Landen hergekommen
sein. Man darf in ihm einen Rätoromanen vermuten, wie in Wago, dem
ersten Mönche nach Ursicinus, einen Germanen. Schon in der Vorgeschichte
der Klostergründung fanden sich Placidus und Sigisbert, ein Rätoromane
und ein Franke, zusammen. Die Verbindung von romanischen und
germanischen Mönchsnamen ist ja auch das Charakteristikum der Disentiser
Mönchsliste im Reichenauer Verbrüderungsbuch.

Oben war die Rede von einer Ursicina, die um 700 in Cazis als Nonne
lebte und der Familie der Victoriden angehörte. Könnte nicht auch Ursicinus

episcopus in irgend einer Weise, durch Verwandtschaft oder Verschwägerung,

mit dieser Familie zusammenhängen? Wir wissen es nicht. Im
Stammbaum der Victoriden, soweit es bekannt ist, findet sich kein Ursicinus,

was freilich nicht alles besagt94. Es musste doch alles täuschen, wenn
nicht der Disentiser Gründer dem Victoridengeschlecht nahe gestanden ist,
denn sonst hätte er kaum ein so grosses monastisches Werk beginnen und
durchhalten können. Die Antithese Chur gegen Disentis, Praeses Victor
gegen Placidus, stand nicht mehr zur Diskussion. Die Synthese verkörperte
Bischof Ursicinus.

War Ursicinus Benediktiner? Die Klöster des Frankenreiches, zu dem
Churrätien seit dem 6. Jahrhundert gehörte, befolgten in der Hauptsache
die Regeln sowohl des hl. Kolumban wie des hl. Benedikt. Es war das Zeitalter

der Regula mixta, in der der Abt in eigener Verantwortung aus der
monastischen Literatur Vorschriften und Gewohnheiten auswählte. Die
bonifazianischen Reformsynoden von 743 und 744 schrieben zwar die Regel
von Monte Cassino vor, allein ohne sichtlichen Erfolg95. Obwohl der
Weltpriester Otmar schon 719 das zönobitische Leben bei den Betreuern des

Gallusgrabes eingeführt hatte, nahm er doch erst 747 auf den politischen

92 K. Forstner, Das Verbrüderungsbuch von St. Peter in Salzburg, 1974; S. 30 weist nur
mehrere Ursinus auf.

93 Paul Aebischer, Essai sur l'onomastique Catalane, Barcelona 1928, Bibliotheca Bal-
mes. Adolph Socin, Mittelhochdeutsches Namenbuch, 1966 (Neudruck), S. 767, belegt
nur Ursinus.

94 O. P. Clavadetscher, in: Frühmittelalterliche Studien 8 (1974), S. 62; dazu H. Lieb, in:
Maurer, Churrätisches u. sanktgallisches Mittelalter, S. 46.

95 Kassius Hallinger, Papst Gregor der Grosse und der hl. Benedikt. Studia Anselmiana
42 (1957), S. 259-266. Angenendt, S. 197-200, 203-206, 216. Dazu Hans Schnyder,
Heddo, Abt von Reichenau und Bischof von Strassburg. Urner Neujahrsblatt 73/74
(1982/83), S. 27, 47.

386



Druck Pippins III. hin die Regel des Cassinenser Abtes an96. Noch in der
zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts lebten 26 Klöster nach der «Mischregel».

Erst die Klosterreform Ludwigs des Frommen und Benedikts von
Aniane setzte durch ihre Aachener Beschlüsse von 816 die Alleinherrschaft
der Regula Benedicti durch97. Da man Ursicinus episcopus schon in die erste
Hälfte des 8. Jahrhunderts ansetzen darf, stand er noch mitten im Entwick-
lungsprozess, der zur einheitlichen Observanz führte. Wann diese in Disentis

siegte, wissen wir nicht. Da aber der Heilige von Nursia in Churrätien
um 800 schon verehrt wurde, dürfte auch dessen Regel in den rätischen
Klöstern Eingang gefunden haben98.

Schwierig bleibt die Frage, ob Ursicinus Diözesan- oder Klosterbischof
war. Die Verbrüderung bezeichnet ihn einfach als Ursicinus episcopus und
charakterisiert ihn mittelbar als Abt, da seinem Namen ja die Namen der
Mönche folgen. Die Passio Placidi von ca. 1200 stellt ihn uns als Bischof
schlechthin vor: Rex Francorum... cum Ursicino episcopo sollertissime
monasterium restauravit". Erstmals melden die Disentiser Mönche in einer
Eingabe an Friedrich I. zum Jahre 1154 die Bestätigung einer Schenkung,
die unter dem Churer Bischof Ursicinus geschehen sei: Ursicino simul
episcopo Curiae et abbate Disertinae100. Man fragt sich, ob die Bittsteller nicht
das Bestreben des Staufenherrschers kannten, die Bischöfe zu fördern und
sie zu ergebenen Amtsträgern zu machen. Der Bischof eines Sprengeis
bedeutete für den Staufen mehr als ein einfacher Klosterbischof101. In den
Churer Bischofslisten finden wir Ursizin erst seit dem 14. Jahrhundert.
Man setzte ihn vor oder nach Tello.102.

Da urkundliche Belege für den Diözesanbischof fehlen, dachte man an
einen Klosterbischof, so etwa wie Pirmin auf der Reichenau 724 gewesen
ist103. Erinnert wird auch an den Abt Adalbert von Pfäfers, der 762 an der
Synode von Attigny teilnahm, aber erst im 10. Jahrhundert als Adalbertus
episcopus in die Pfäferser Abtsreihe aufgenommen wurde und dann

96 MG Scriptores rer. merov. 4 (1092), S. 278 (Vita Galli auctore Wettino. Dazu Joh. Duft,
Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben, 1959, S. 73-74. Arno Borst, Mönche am
Bodensee, 1978, S. 36-48.

97 Josef Semmler, Pippin III. und die fränkischen Klöster. Francia 3 (1975), S. 88-146,
bes. S. 130-146.

98 /. M., Die Einführung der Benediktinerregel in Churrätien, Bündner Monatsblatt 1980,
S. 129-148, bes. 138-148.

99 Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 46 (1952), S. 172.
100 Bündner Urkundenbuch L, S. 12, Nr. 16, und S. 241-242, Nr. 331.
101 MG Diplomata X1 (1975), Nr. 3, 52-55, 59, 62-64, 67-70, 85, 88, alles Urkunden für Bi¬

schöfe, vor Nr. 92; Friedrich I. für Disentis 1154 Nov. 30 bis Dez. 6. Vgl. A. Hauck,
Kirchengeschichte Deutschlands 4 (1925), S. 199-210.

102 Lieb, Lexicon S. 60-61, 64-65, 171-172. F. Beyerle, in: JHGG 78 (1948), S. 26, Anm.
Als Churer Oberhirte wäre er zwischen Vigilius (um 720) und Tello (759/60) zu stellen.

103 H. Frank, Die Klosterbischöfe des Frankenreiches, 1932, S. 147. Bündner Urkunden¬
buch I, S. 12, zuletzt I. M„ in: Schweiz. Zs. f. Geschichte 31, (1981), S. 288-289.

387



1110/1125 in der Pfründenordnung des Abtes Gerold als solcher wieder
auftaucht104. Auch hier genügen die bisherigen Hinweise für einen Abtbischof

nicht105. Die Frage bleibt offen.
Nicht zweifelhaft ist indes, dass Ursicinus episcopus der Gründerabt von

Disentis war. Wenn wir richtig sehen, kann man ihn nicht mehr einfach auf
750 ansetzen, sondern eher zu Beginn des zweiten Drittels des 8. Jahrhunderts.

Es wird die weitere Aufgabe bleiben, die Ergebnisse aus dem
Reichenauer Verbrüderungsbuch mit den übrigen Dokumenten (z. B. dem

Tellotestament) und auch den neuen Ausgrabungen zu konfrontieren, um
die Disentiser Frühzeit noch mehr zu erhellen.

104 Bündner Urkundenbuch L, S. 10, Nr. 15 (Attigny), und S. 209, Nr. 280 zu 1110/25. Fab.
53, 3 und 53, 6(= Liber Viventium S. 51), dazu F. Perret, in: Zs. für Schweiz.
Kirchengeschichte 44 (1950), S. 254-255.

105 Lieb, Lexicon S. 171-172. Geuenich, Die ältere Geschichte von Pfäfers, S. 242: «Über
Vermutungen ist, wie es scheint, bei den ältesten urkundlich nicht bezeugten Äbten nicht
hinauszukommen.»

388


	Das Reichenauer Verbrüderungsbuch und der Klosterkonvent von Disentis

