
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 34 (1984)

Heft: 2

Artikel: Unglaube im 16. Jahrhundert : ein leicht ketzerischer Beitrag zum
Lutherjubliäum in Form einer Literaturbesprechung

Autor: Hersche, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORSCHUNGSBERICHTE
BULLETINS CRITIQUES

UNGLAUBE IM 16. JAHRHUNDERT
Ein leicht ketzerischer Beitrag zum LutherJubiläum

in Form einer Literaturbesprechung

Von Peter Hersche

Lutherjahr 1983: für die Geschichtswissenschaft mindestens in Deutschland
scheint der Reformator die Sonne zu sein, um die sich alles dreht. Schon ein Jahr
vor dem Jubiläum wurden mehrere neue Lutherbiographien auf den Markt geworfen.

Kaum ein Verlag lässt die günstige Konjunktur ungenutzt vorübergehen. Für
die verschiedenen wissenschaftlichen Anlässe in der Bundesrepublik wurde eigens
ein Gesamtprogramm geschaffen. Auch hier darf man etwelchen Publikationsaus-
stoss erwarten. Selbstverständlich fehlen auch nicht die seit einigen Jahren sozusagen

obligatorischen historischen Ausstellungen, die mit dem üblichen Aufwand in
Szene gesetzt werden. Im Herbst häufen sich die kirchlichen und weltlichen
Jubiläumsfeiern. Besonders bemerkenswert ist, dass nun auch die DDR voll auf Luther
setzt. Vor noch nicht allzu langer Zeit wurde der «Fürstenknecht» vom Ruhme eines
Thomas Müntzer ganz in den Schatten gesetzt. Heute aber präsidiert Staatsratsvorsitzender

Erich Honecker höchstselbst das Martin Luther-Komitee des offiziell
atheistischen Staates. Die Hintergründe der eifrigen Bemühungen, ein positives Lutherbild

aufzubauen, seien hier nicht diskutiert; dem Resultat darf man mit Interesse,
allerdings wohl eher politischem als wissenschaftlichem, entgegensehen. Der Wettstreit

der beiden deutschen Nationen, wer nun den Heros der Reformation dem
jeweiligen «nationalen Erbe» einverleiben dürfe, ist jedenfalls voll entbrannt. Hie wie
dort wird der Reformator geradezu geschäftsmässig vermarktet, gerade wie seinerzeit

die Ablässe des päpstlichen Hofes durch Tetzel.
Nun könnte man, besonders von der neutralen Warte der Schweiz aus1, das Ganze

hier auf sich beruhen lassen, wäre nicht die Wissenschaft dabei so engagiert.
Gewiss, es gibt auch ehrenwerte Gründe, hier mitzumachen. Sie entbinden aber nicht,
vor allem nicht angesichts der Begleitumstände, von der Frage nach der Verantwortung

des Wissenschafters. Kritik daran wird in West und Ost gewöhnlich mit dem
begegnet, was man die «Weltwirkung der Reformation» zu nennen pflegt. Damit
scheint die Forschung jeglichen Legitimationszwangs enthoben zu sein. Dass auch
banalere Gründe, etwa aus Bequemlichkeit weitergeschleppte Forschungstraditionen

der deutschen Geschichtswissenschaft und dem deutschen Raum eigentümliche,
allen politischen Veränderungen trotzende institutionelle Absicherungen, eine Rolle
spielen könnten, wird gerne vergessen. Das überbordende wissenschaftliche Interesse

an Luther mit der «Weltwirkung der Reformation» zu legitimieren, ist aber vor
allem deswegen abwegig, weil diese Wirkung mittlerweile ziemlich verblasst ist.

1 Es besteht die begründete Hoffnung, dass das dem Lutherjahr gleich folgende Zwingliju-
biläum 1984 in helvetisch-nüchternem Rahmen gefeiert werden wird.

233



Zwar gehört die Mehrheit der Europäer einer christlichen Kirche an. Eine wirkliche
Teilnahme am kirchlichen Leben beschränkt sich aber im protestantischen Raum
auf wenige Prozent der Kirchenmitglieder. Und sogar bei den Katholiken ist etwa
der kirchlich vorgeschriebene Besuch der Sonntagsmesse heutzutage nicht mehr die
Regel. Der Indifferentismus, der «praktische Atheismus», wie Theologen der
Gegenwart dieses Phänomen genannt haben2, ist eine unleugbare Tatsache geworden.

Von daher wird die Relevanzfrage aufgeworfen und auf die offenkundige Gefahr
hin, Tabus zu verletzen und uns die Bannbullen der Wissenschaftspäpste zuzuziehen,

wagen wir doch, wenigstens bescheiden die Frage zu formulieren, ob es nicht
sinnvoller wäre, den Ursprüngen dieser gegenwärtig dominierenden Haltung zur
Religion, dieser eigentlich radikalsten Form von Atheismus, etwas mehr nachzugehen
als weiterhin Tertiärliteratur - um solche handelt es sich inzwischen vielfach - über
Luther zu publizieren. Dass das Jahrhundert der Reformation auch für die Ausbildung

des modernen Unglaubens eine Schlüsselrolle spielte, dass dieser, neben der
Rezeption der Antike, von der christlichen Tradition seinen Ausgang nahm und
dass dabei die Reformation indirekt nicht wenig beteiligt war, wird mittlerweile
auch von Theologen, die sich mit dem Gegenwartsproblem des Atheismus befassen,
ohne weiteres zugegeben.

Wer sich nun aber mit dem Phänomen des Unglaubens im 16. Jahrhundert näher
befassen möchte, stösst vorerst auf eine weitgehende Leere. In den Handbüchern
und Gesamtdarstellungen zur Geschichte Europas in der frühen Neuzeit, insbesondere

im 16. und frühen 17. Jahrhundert, sind Unglaube, Religionskritik, Atheismus
usw. überhaupt kein Thema. Dieser Strang unserer Geschichte scheint wirklich
gänzlich unterdrückt, verleugnet, verdrängt und vergessen zu sein. So kann man
hier, ganz im Gegensatz zur Reformation, wo einem die übervollen Regale
wissenschaftlicher und populärer Literatur fast erdrücken, noch Entdeckungen machen,
und gelegentlich hat man das selten gewordene Erlebnis, noch mit den Originaltexten

aus der Zeit arbeiten zu müssen, weil keine Neuausgaben vorliegen.
Eine Ausnahme muss hier immerhin vermerkt werden, nämlich das kürzlich als

letztes der Reihe erschienene Taschenbuch Band 24 der Fischer-Weltgeschichte von
Richard van Dülmen3. Aber auch dieser Verfasser, der ein Flair für vermeintliche
und tatsächliche Randerscheinungen hat und in seiner ausgezeichneten Darstellung
der frühen Neuzeit, vielleicht der zur Zeit besten im deutschsprachigen Raum, vieles
bringt, was man anderswo vergeblich sucht, beschränkt sich beim entsprechenden
Stichwort auf anderthalb Seiten Text und die Literaturhinweise sind, gemessen an
seiner sonst enormen Belesenheit, ziemlich mager und eher zufällig. Unbefriedigend
ist aber nicht nur die historische, sondern auch die theologische Grundliteratur. Sie
ist zwar, angesichts der Herausforderung der Gegenwart, nicht eben spärlich
vorhanden. Doch ist in ihr die historische Perspektive, sofern sie überhaupt berücksichtigt

wird, allgemein bloss sehr verkürzt dargestellt4. Für den Einstieg liest man als

2 Vgl. u.a. etwa Hans-Martin Barth, Atheismus - Geschichte und Begriff, München
1973; Weltphänomen Atheismus (Studien zur Atheismusforschung 1), Wien 1979; den
Artikel «Atheismus» in der «Theologischen Realenzyklopädie» (TRE), Bd. 4 (1979)
349-436; zuletzt Concilium, Heft 5/1983 mit dem Leitthema «Der religiöse Indifferentismus».

3 Richard van Dülmen, Entstehung des frühneuzeitlichen Europa 1550-1648.
Frankfurt/M. 1982. Die herangezogene Stelle S. 291ff.

4 Vgl. die in Anm. 2 erwähnte Literatur. Barth gibt einen guten Überblick des antiken
Unglaubens, behandelt aber den neuzeitlichen Atheismus vergleichsweise sehr viel knapper.
Der umfangreiche Artikel in der TRE behandelt das 16. und 17. Jahrhundert auf fünf Seiten

(352-56). In den beiden weiter aufgezählten Sammelwerken fehlen allgemein-

234



Historiker immer noch am besten das zweite Kapitel von Fritz Valjavecs schon vor
mehr als zwanzig Jahren erschienener «Geschichte der abendländischen Aufklärung»5.

Will man sich ausführlicher informieren, so muss man noch viel weiter
zurückgreifen, nämlich zum vierbändigen, vor zwei Menschenaltern geschriebenen
Werk «Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande» von Fritz Mauthner6.
Es ist noch der freidenkerischen Tradition des 19. Jahrhunderts verpflichtet, natürlich

in vielem heute rettungslos überholt und auch vom Stil her kaum noch geniess-
bar. Die Tatsache, dass die Wälzer gleichwohl noch benutzt werden müssen und
sogar in einem Reprint neu aufgelegt wurden7, spricht für sich.

Immerhin darf erwartet werden, dass spätestens bis zur Jahrtausendwende ein
Ersatz für Mauthner vorliegen wird. Gemeint ist Hermann Leys grossangelegte
«Geschichte der Aufklärung und des Atheismus»8. Der erste Band des Philosophiehistorikers

aus der DDR erschien 1966, zu einer Zeit, als in seinem Lande noch ein strikt
kirchenkämpferischer Kurs vorherrschte, der wohl den Hintergrund dieser
umfassenden Neuerscheinung bildete9. Ley umreisst darin einleitend seine methodischen
Grundlagen und behandelt anschliessend die Antike. Band 2 in zwei Halbbänden
umfasst das Mittelalter, Band 3, ebenfalls in zwei dicke Halbbände aufgeteilt, das

16. und 17. Jahrhundert. Als vorläufig letzter erschien Band 4/1, umfassend das

frühe 18. Jahrhundert10. Man muss Ley zunächst dankbar sein, dass er sich
überhaupt auf das Riesenunternehmen eingelassen hat und seitdem im Schnitt alle zwei
Jahre einen mehrhundertseitigen Band herausgibt1 [. Er hat sich weit gründlicher mit
dem Stoff befasst als Mauthner, zeichnet sich durch umfassende Quellenkenntnis
und enorme Belesenheit aus, nicht nur in der unmittelbar dazugehörigen Sekundärliteratur,

sondern auch in der schönen Literatur und in Werken, die scheinbar auf
den ersten Blick nichts mit dem Thema zu tun haben. Dadurch dass Ley nicht bloss
einen beliebigen Ausschnitt behandelt, sondern von den Anfängen ausgeht, ist bei
ihm die historische Kontinuität immer sichtbar. Als Einmannunternehmen ist Leys
Werk eine imponierende Leistung und sicher für lange Zeit die Grundlage zu jeder
weiteren Beschäftigung mit dem Thema. Aus der Sicht des Historikers dürfen daneben

schwere Mängel nicht verschwiegen werden12. Dass das Werk auf der Grundlage
des historischen Materialismus geschrieben werden musste, ist dabei noch der
geringste, da sich diese ideologische Voraussetzung nicht penetrant in den Vordergrund

drängt und der Verfasser gelegentlich durchaus in der Lage ist, über den eigenen

Schatten zu springen. Schwerer wiegt ein daraus abgeleiteter Grundsatz, nämlich

die im ersten Band betont ausgesprochene Forderung, den Atheismus nicht als

isoliertes geistesgeschichtliches Phänomen zu erfassen, sondern in seiner Verknüpfung

mit dem realen historischen Prozess. Dieses Postulat ist nicht eingelöst worden,

konnte es bei der gegenwärtigen Situation wohl auch nicht. Interpretationen
der massgeblichen Texte und wirtschafts- und sozialgeschichtliche Kapitel und Par-

historische Beiträge. Ähnliche Feststellungen wie die hier für die theologische gemachte
gelten auch für die i.e.S. philosophische Grundlagenliteratur.

5 Wien 1961.
6 Für unsern Zeitraum kommen in Frage Bd. 1 und 2, Stuttgart 1920-21.
7 Hildesheim 1963.
8 Berlin 1966ff.
9 In diesem Zusammenhang ist von Interesse, dass in der DDR verschiedene neue Studien-

und Textausgaben bekannter Atheisten und Materialisten (z. B. Toland, Holbach usw.)
erschienen.

10 Berlin 1982.
11 Einzig zwischen Bd. 2/2 und 3/1 klafft eine Lücke von sieben Jahren (1971-78).
12 Die folgenden Ausführungen beziehen sich in erster Linie auf Bd. 3.

235



tien stehen bei Ley meist unverbunden nebeneinander. Er ist von Haus aus nicht
Historiker, sondern in erster Linie historisch interessierter Philosoph. Wenn er die
philosophiegeschichtliche Literatur ziemlich umfassend im Blick hat, so fehlt andererseits

die neuere sozialgeschichtliche Forschung, vor allem die westliche, weitgehend,
sogar grundlegende Werke13. Deswegen bietet er in seinen allgemein historischen
Ausführungen so wenig Neues, wirkt so manches aufgesetzt und klischeehaft. Bei
allem Verständnis für das Problem, die bei einem Werk von diesem Zuschnitt auf
einen zukommenden Literaturberge zu bewältigen, kann diese Feststellung nicht
ungesagt bleiben. Noch stärker gilt sie für die kunst- und kulturgeschichtlichen Teile.
Hier sind die Literaturangaben teilweise von ehrwürdiger Antiquiertheit. Mitunter
stösst man auch auf echte Lücken in der Thematik. So übersieht Ley die Bedeutung
der Toleranzbewegung (Castellio, Bodin, s. unten) für die Relativierung der Religion

und die Herausbildung religionskritischer Ideen. Bei der Behandlung des
«literarischen Atheismus» hätten auch interessante zweitrangige Figuren, etwa Des Pe-
riers, Dolet und Marot, berücksichtigt werden müssen. Eine einigermassen vollständige

Aufzählung, geschweige denn vergleichende Betrachtung jener vielen «epikurä-
ischen» und libertinischen Zirkel, über die sich fast alle Reformatoren beklagten,
fehlt, es finden sich bloss einige mehr oder weniger zufällige verstreute Hinweise.
Das Problem wäre ein eigenes Kapitel wert gewesen. Das bedeutende Buch von
Ginzburg über den ungläubigen Müller Menocchio, das ganz neue Fragen
aufwirft'", hätte Ley in der italienischen Originalausgabe vielleicht noch benutzen
können. Schliesslich hätte gerade einem so umfassenden Werk von fast handbuchartigem

Charakter etwas mehr darstellerische Disziplin gut getan. Eine partienweise
unerträgliche Manieriertheit der Sprache, ein bisweilen uneinsichtiger Aufbau,
seitenlange Abschweifungen zu weniger wichtigen Randfragen, zwar nicht uninteressante,

aber etwas kurzschlüssige Exkurse in Gegenwartsprobleme sowie last but not
least augenstrapazierende kleine Drucktypen bei den vielfach langen und wichtigen
Anmerkungen machen die Lektüre von Leys Werk zu einem nicht ungetrübten
Vergnügen. Trotz dieser Mängel ist es aber auch für den Historiker eine unentbehrliche
Fundgrube.

Die Spezialliteratur weist mehr Lücken und Desiderata auf als feststehende
Erkenntnisse. Für die Erforschung des Unglaubens gibt es eben keine Lehrstühle und
Institute, wie sie sich für die Lutherforschung so befruchtend ausgewirkt haben.
Dabei wäre vielfach ein direkter Zusammenhang mit der Reformationsgeschichte
gegeben. So etwa bei den vielen epikuräischen und libertinischen Zirkeln, von denen
wir aus Traktaten und Briefen mancher Reformatoren wissen. Die meisten Zeugnisse

stammen aus dem zweiten Viertel des 16. Jahrhunderts, finden sich aber vereinzelt
noch bis weit in die zweite Hälfte hinein. Geographisch betreffen sie vor allem

Frankreich und die Niederlande, aber auch den oberdeutschen Raum15. Sie sind
noch nie systematisch gesammelt worden. Die Reformationshistoriker befassen sich
begreiflicherweise lieber noch ein weiteres Mal mit dem von viel Befreiungsmeta-
phorik umgebenen jungen Luther als mit den Nachwirkungen der Reformation auf
Seele und Körper der Untertanen und daraus erwachsenen möglichen Widerständen
gegen die beginnende grosse Disziplinierung. Eine Zusammenstellung und kritische
Würdigung dieser sicher noch nicht in ihrem ganzen Umfang bekannten Berichte
13 Es liesse sich problemlos eine Liste von etwa zehn in diesem Zusammenhang bedeutenden

Namen, die fehlen, aufstellen. Da sie gleichwohl subjektiv wäre, verzichten wir darauf.
14 Vgl. unten Anm. 73.
15 Es gab diese Zirkel natürlich nicht nur hier, sondern z. B. auch in Italien, wo die Reformatoren

aber nicht zur Wirkung kamen.

236



könnte wahrscheinlich gewisse Parallelen aufzeigen und auch belegen, dass derlei
keine isolierte Einzelerscheinung war, auch wenn die schon von Mauthner mit Skepsis

aufgenommene Zahl von damals 50 000-60 000 Freidenkern in Frankreich
Legende ist16. Ein Anlauf zur Erhellung der Hintergründe dieser Gruppen ist vor einiger

Zeit unter der Ägide von Marc Lienhard in Strassburg genommen worden. Die
Referate und teilweise auch Diskussionsbeiträge eines vom GRENEP (Groupe de
recherches sur les non-conformismes religieux du XVIe siecle et l'histoire des prote-
stantismes) organisierten Kolloquiums zum Thema «Croyants et sceptiques au XVIe
siecle. Le dossier des <Epicuriens> » im Jahre 1978 liegen nun gedruckt vor1'. Das
wichtige Grundsatzreferat Lienhards erschien auch auf deutsch18. Die Strassburger
Epikuräer setzten sich aus gebildeten Leuten, vielfach Prädikanten, aber offenbar
auch Handwerkern zusammen. Bemerkenswert ist nun, dass nach Lienhard diese
Leute eine organisierte Widerstandsgruppe gegen die Reformation Martin Bucers
bildeten. Bezeichnenderweise kehrten später viele von ihnen wieder zur alten Kirche
zurück, in welcher für eine freiere Lebensführung, wie sie den Epikuräern nachgesagt

wurde, mehr Plat/ war. Leider wissen wir über die Auffassungen dieser Epikuräer

wenig Präzises, da Selbstzeugnisse weitgehend fehlen. Die Anklagen Bucers
gegen sie sind gewiss gewaltig übertrieben und können kaum als bare Münze genommen

werden. Es ist ein besonderes Verdienst Lienhards, dass er diese schwierigen
methodischen Fragen nicht übergeht. Wir stossen bei ihm auf ein Problem, das in
der ganzen Forschung über den frühen Unglauben eine zentrale Rolle spielt, nämlich

dass viele Leute, und zwar nicht nur akademisch Gebildete, wohl kühner dachten

als sie sprachen und erst recht schrieben. Denn offen kundgetaner Unglaube
führte noch bis ins 17. Jahrhundert hinein mit Sicherheit auf den Scheiterhaufen,
und dies nicht allein in katholischen Territorien. Die Beispiele sind bekannt. Schon
deswegen wird man die faktische Bedeutung des Unglaubens um diese Zeit, die
niemals genau feststellbar sein wird, nicht unterschätzen dürfen. Die Ausführungen
Lienhards werden von den übrigen Referenten durch Untersuchungen zu den mit
Bucer beginnenden Disziplinarmassnahmen, zu einzelnen Persönlichkeiten unter
den Epikuräern sowie zu parallelen Erscheinungen ausserhalb Strassburgs vertieft
und erweitert. Man darf erwarten, dass die von Lienhard gegebenen Impulse, getragen

vom GRENEP, weitere interessante Ergebnisse zeitigen werden19. Auf ähnliche
Kreise wie Lienhard weist der Romanist Gerhard Schneider in einem Buch hin, das
primär eine Begriffsgeschichte des «Libertins» im 16. und 17. Jahrhundert
darstellt20. Für das erstere analysiert Schneider vor allem Traktate und Berichte
Calvins, Farels und Virets über französische und niederländische Zirkel. Wie schon bei
Bucer verbindet sich dabei mit dem zu «Epikuräer» etwa synonymen Begriff «Li-
bertiner» schon von Anfang an nicht bloss eine Bezeichnung für einen Häretiker,
Atheisten und religionslosen Menschen, sondern auch für Menschen, die einer freie-

16 Mauthner, Atheismus, Bd. 2, 174, ohne Quellenangabe. Die Zahl geht auf Mersenne zu¬
rück. Vgl. die Ausführungen Delumeaus in dem in Anm. 17 erwähnten Sammelband.

17 Croyants et sceptiques au XVIe siecle. Le dossier des «Epicuriens», Actes du colloque
Strasbourg 1978, hg. von Marc Lienhard, Strassburg 1981.

18 Marc Lienhard, Glaube und Skepsis im 16. Jahrhundert, in: Bauer, Reich undReforma-
tion, Festschrift für Günther Franz, hg. von Peter Blickle, Stuttgart 1982, 160-181.

19 Hingewiesen sei hier auf die «Biblioteca Dissidentium, Repertoire des non-conformistes
religieux des XVIe et XVIIe siecles», hg. von Andre Seguenny, welche im Rahmen des
GRENEP seit 1980 erscheint und es bisher auf drei Bände gebracht hat. Dieses Grundlagenwerk

betrifft allerdings einen weit grösseren Personenkreis als bloss die Epikuräer.
20 Gerhard Schneider, Der Libertin. Zur Geistes- und Sozialgeschiehte des Bürgertums im

16. und 17. Jahrhundert, Stuttgart 1970.

237



ren Lebensführung, besonders auch in der Sexualmoral, folgten. Dieser Begriffsinhalt
blieb später dann allein noch übrig, während man sonst nun direkt von «Atheisten»

redete. Dass diese Beschuldigungen der Reformatoren, angewandt auf Leute,
die sich ihrer strengen Moral und Zucht nicht unterziehen wollten, meistens gar keine

realen Grundlagen hatten, sondern meistens nur der zusätzlichen Diskriminierung

dienten, betont Schneider wie Lienhard. Als reale Tatsachen verdienen sie

Beachtung als frühe Belege des Widerstands gegen die beginnende Disziplinierung
nicht nur des Geistes, sondern auch des Körpers.

Eine zweite Einbruchsteile in das Gefüge des christlichen Glaubens katholischer
und protestantischer Konfession war die Toleranzdiskussion. Gemeint ist dabei
nicht die begrenzte Toleranz der grossen Friedensschlüsse, etwa in Augsburg 1555
oder des Edikts von Nantes 1598, sondern Ansätze zu einer allgemeinen Toleranz
nicht nur innerhalb der christlichen Konfessionen, sondern darüberhinaus selbst
gegenüber andern Religionen. Einige in diesem Zusammenhang angestellte Überlegungen

mussten zwangsläufig zu Relativierungen führen. Erste Ansätze findet man,
noch im Keim, bei Sebastian Castellio, der Calvin nach der Verbrennung des Unita-
riers Servet heftig angriff. Castellios Argumente gegen Calvin hätten zweifelsohne
ausgereicht, ihn ebenfalls auf den Scheiterhaufen zu bringen. Er war nämlich der
Meinung, es genüge, einige Grundwahrheiten als allgemein verbindlich anzusehen,
im übrigen könne das Dogma nie mit letzter Klarheit definiert werden. Häretiker sei
immer derjenige, welcher mit unserer Meinung nicht übereinstimme. Allerdings
nahm Castellio die Atheisten ausdrücklich von seiner Toleranz aus. Castellio hat in
den vierziger und fünfziger Jahren einige Beachtung gefunden, vermutlich bedingt
durch die Zeitumstände. Sogar der Dichter Stefan Zweig hat ihm ein Buch
gewidmet21. Eine neuere Spezialarbeit liegt nicht vor, doch sind dem Basler
Späthumanisten in den Übersichtsdarstellungen zur Geschichte der Toleranz von Lecler
und Kamen Kapitel gewidmet22. Das in diesem Zusammenhang interessierende
Hauptwerk Castellios liegt lateinisch in einer jüngeren und französisch in einer
schon älteren Neuausgabe vor23. Ein zweites, Handschrift gebliebenes Werk zum
Problem der Toleranz, in dem Castellio sich gegen seine Angreifer, allen voran
Theodor Beza, verteidigte, wurde vor einiger Zeit in Genf lateinisch und in einer
französischen, von Castellio noch selbst korrigierten Fassung kritisch ediert24. Dazu
erschien kürzlich Castellios Spätwerk «De arte dubitandi», in dem er seine in der
Toleranzdiskussion gewonnenen Einsichten verallgemeinerte und weiterführte, in
einer neuen kritischen Edition25. Für die übrigen, in den Fussstapfen Castellios
schreibenden weniger bekannten Autoren wie Ochino, Acontius oder Coornheert
21 Stefan Zweig, Castellio gegen Calvin oder ein Gewissen gegen die Gewalt, Frankfurt

1954 (erstmals 1936).
22 Joseph Lecler, Geschichte der Religionsfreiheit im Zeitalter der Reformation, 2 Bde.,

Stuttgart 1965. Hier Bd. 1, 447ff., Henry Kamen, Intoleranz und Toleranz zwischen
Reformation und Aufklärung, München 1967, 75ff. Vgl. ausserdem zur Problematik noch
den von Heinrich Lutz herausgegebenen Sammelband Zur Geschichte der Toleranz und
Religionsfreiheit, Darmstadt 1977 (Wege der Forschung 246). Ein knappes Lebensbild
Castellios mit einem Literaturverzeichnis verfasste Hans R. Guggisberg für die TRE (Bd. 7,
1981, 663-665).

23 (S. Castellio), De haereticis an sintpersequandi..., Faksimile der Ausgabe von 1554, mit
einer Einführung von Saepe van der Woude, Genf 1954. Traite des heretiques, hg. von
A. Olivet, Genf 1913.

24 (S. Castellio), Da haereticis non puniendis - De Timpunite des heretiques, latein. Text hg.
von Bruno Becker, franz. hg. von Marius Valkoff, Genf 1971.

25 Sebastian Castellio, De arte dubitandi et confidendi ignorandi et sciendi, hg. von Elisa¬
beth Feist Hirsch, Leiden 1981.

238



muss man auf die Originalausgaben zurückgreifen26. Mit einer Ausnahme: Im Rahmen

des «Corpus Reformatorum Italicorum» gab kürzlich Peter G. Bietenholz Mino

Celsis Traktat «In haereticis coercendis» nebst seinen übrigen kleinen Schriften
und Briefen kritisch heraus27. Die Frage der allgemeinen Toleranz wurde dann etwas
später in radikalerer Form von Jean Bodin in seinem berühmten «Colloquium hep-
taplomeres», dem Gespräch von sieben Anhängern verschiedener Religionsauffassungen,

nochmals neu gestellt. Obschon auch hier der offene Atheismus nicht gebilligt

wird, führt das Siebengespräch doch zu einer weitgehenden Relativierung der
tradierten Religionen. Das 17. Jahrhundert mit seinen Überlegungen zur Naturreligion

kündigt sich an. Die Bodin-Forschung ist nicht unerheblich, doch steht dabei
das «Colloquium» nicht im Vordergrund28. Der vollständige Text von Bodins
Schrift blieb bis zum 19. Jahrhundert ungedruckt, allerdings kursierten viele
Abschriften. Erst Ludwig Noack edierte das Original vollständig29. Diese Ausgabe ist
in einem Reprint greifbar30. Hingegen fehlt eine deutsche oder französische Übersetzung

dieses wichtigen Werks, allerdings kam vor einigen Jahren eine solche ins
Englische heraus31. Diese Feststellung beleuchtet ein weiteres praktisches Problem der
Beschäftigung mit dem frühen Unglauben. Die Texte dazu sind nämlich fast
ausnahmslos in lateinischer Sprache geschrieben worden und nur selten mit einer
zeitgenössischen Übersetzung, etwa ins Französische, erschienen. Wir halten es für
unangebracht, den allgemeinen Rückgang früher selbstverständlicher Kenntnisse der
klassischen Sprachen mit einem moralisierenden Unterton zu kritisieren. Es sind
andere Kenntnisse und Fähigkeiten an ihre Stelle getreten. Allenfalls kann man eine
boshafte List der christlichen Religion in der Tatsache sehen, dass sie denjenigen,
der sich mit ihren frühen Gegnern beschäftigen will, dazu zwingt, sich zunächst
einmal ausreichende Kenntnisse der Kirchensprache zu verschaffen. Deshalb scheint
uns die Forderung nach Übersetzungen der wichtigeren Texte nicht illegitim. Was
für die lateinischen Werke der grossen Reformatoren schon lange recht ist, kann
ihren Gegnern billig sein.

Ein drittes Verbindungsglied zwischen Reformation und Unglaube stellen die So-
zinianer (Antitrinitarier, Unitarier) dar. Natürlich handelt es sich bei ihnen nicht um
Ungläubige im strengen Sinn. Doch fehlen sie traditionsgemäss in keiner Geschichte

26 Vgl. zu ihnen Lecler und Kamen, dazu teilweise Delio Cantimori, Italienische Häretiker
der Spätrenaissance, Basel 1949.

27 Mino Celsi, In haereticis coercendis quatenus progredi liceat. Poems. Correspondence,
hg. von Peter G. Bietenholz, Neapel-Chicago 1982.

28 Vgl. etwa den Sammelband Jean Bodin. Verhandlungen der internationalen Bodin-
Tagung in München, hg. von Horst Denzer, München 1973. Darin der Aufsatz von
Georg Roellenbleck, Der Schluss des «Heptaplomeres» und die Begründung der Toleranz

bei Bodin, 53-67. Teil III des Buches enthält eine ausführliche Bodin-Bibliographie.
Sie wird fortgesetzt in: Jean Bodin, Sechs Bücher über den Staat, Buch I-III, übersetzt
und mit Anmerkungen versehen von Bernd Wimmer, eingeleitet und hg. von P. C.
Meyer-Tasch, München 1981, 83-86. In der TRE fehlt merkwürdigerweise ein Artikel
über Bodin, im Gegensatz zu Castellio.

29 Schwerin 1857.
30 Stuttgart 1966.
31 Jean Bodin, Colloquium ofthe Seven about Secrets ofthe Sublime, übersetzt und hg. von

Marion Leathers Daniels Kurtz, Princeton/London 1975. Der französische Forscher
und Spezialist Pierre Mesnard bereitete eine Neuausgabe mit französischer Übersetzung
vor, von der nun unsicher ist, ob sie nach seinem Tod erscheinen wird. Eine französische
Neuausgabe, bearb. von Francois Berriot, soll im Verlag Droz, Genf, erscheinen. Bei
früheren Titeln handelt es sich immer bloss um Auswahlübersetzungen. Vgl. dazu den in
Anm. 28 erwähnten Sammelband S. 499.

239



des Atheismus, auch Ley widmet ihnen ein Kapitel32. Die von italienischen Täufern
sich herleitenden Sozinianer stellen in der Tat den radikalsten Teil des «radikalen
Flügels» der Reformation dar. Ein Vorläufer war der 1553 in Calvins Genf
verbrannte spanische Arzt Michael Servet. Seinem theologischen Denken hat letzthin
Jeröme Friedman eine eindringliche Studie gewidmet33. Er stellt Servet als den Fall
eines «totalen Häretikers» dar. Der Spanier näherte sich dem Pelagianismus, lehnte
Kindertaufe, Erbsünde und Menschwerdung Gottes ab und kritisierte als erster in
der Neuzeit das biblisch nicht begründbare Trinitätsdogma, allerdings führen von
ihm keine direkten Verbindungslinien zum späteren Sozinianismus. Beachtung
verdienen Friedmans Hinweise auf den jüdischen Hintergrund von Servets Theologie.
Die rabbinischen Schriften waren ihm wohlbekannt und das politische Problem der
Juden in Spanien führte ihn dazu, nach theologischen Auswegen zu suchen,
konkret: das Trinitätsdogma in Frage zu stellen. Servet war kein Atheist, Friedman
charakterisiert ihn als «evangelischen Rationalisten». Die Verbrennung Servets war ein
Fanal, das in ganz Europa, namentlich auch in Italien Widerhall auslöste34. Als die
Sozinianer in ihrer Heimat Italien keine sichere Bleibe mehr hatten, siedelten sie sich
nach verschiedenen Durchgangsstationen, unter denen die Schweiz die wichtigste
war, in der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts in Polen an. Unter der dort herrschenden
weitgehenden Toleranzgesetzgebung konnten sie sich ausbreiten und mehrere
Jahrzehnte mit Erfolg wirken. Dieser Sachverhalt hat dazu geführt, dass ein grosser Teil
der Literatur über den Sozinianismus in polnischer Sprache erschien, d. h. konkret
dem westlichen Leser in den meisten Fällen verschlossen ist. Deshalb ist es zu be-
grüssen, dass nun ein Sammelband mit vier z. T. sehr umfangreichen Aufsätzen
führender polnischer Forscher auf diesem Gebiet in deutscher Übersetzung erscheinen
konnte35. Janusz Tazbir, der auch eine ins Deutsche übersetzte Geschichte der
polnischen Toleranz geschrieben hat36, schildert darin das Ende der Sozinianer in Polen
nach der restriktiven Gesetzgebung von 1655. Die Glaubensflüchtlinge, deren Lage
in Polen schliesslich unhaltbar wurde, wanderten nach Siebenbürgen, nach
Deutschland und den Niederlanden aus. In Westeuropa standen ihnen, allerdings
nicht mehr in der kirchlich organisierten Form wie in Polen, wiederum
Einflussmöglichkeiten offen. Ihnen geht Z. Ogonowski in einem Aufsatz «Der Sozinianismus

und die Aufklärung» weiter nach. Er weist auf die Verbindungen zu den
englischen Deisten hin, die ihre Argumente offenbar vielfach stillschweigend soziniani-
schen Schriften, die nach der Vertreibung in Amsterdam gedruckt wurden, entnahmen.

Jedenfalls sind die Parallelen offenkundig. Aber im England des 17. Jahrhunderts

konnte sich noch niemand öffentlich zum Sozinianismus bekennen. Interessant

sind auch die Ausführungen L. Szczuckis über den «Fall Christian Francken».
Der aus lutherischer Familie stammende Francken konvertierte zum Katholizismus
und wurde Jesuit. Später schloss er sich den radikalsten unter den Sozinianern, den

sog. Nonadoranten, an. Meistens in Osteuropa lebend, wechselte er noch mehrere
Male die Partei zwischen römischem Katholizismus und Sozinianismus, bis ihn der
Tod im Inquisitionsgefängnis in Rom ereilte. Mit dem polnischen Sozinianismus
und seinen Nachwirkungen in England, insbesondere bei Locke, hat sich in letzter

32 Vgl. dazu als neueste Zwischenbilanz den Artikel«Antitrinitarier» von Gustav Adolf Ben-
rath in der TRE (Bd. 3, 1978, 168-174) mit einer ausführlichen Literaturliste.

33 Jeröme Friedman, Michael Servetus. A case study in total heresy, Genf 1978.
34 Vgl. dazu noch Adriano Prosperi, Echi italiani della condanna di Serveto: Girolamo Ne-

gri, in: Rivista storica italiana 90 (1978) 233-261.
35 Reformation und Frühaufklärung in Polen, hg. von Paul Wrzecionko, Göttingen 1977.
36 Geschichte der polnischen Toleranz, Warschau 1977.

240



Zeit ferner der italienische Forscher Massimo Firpo befasst3'. Schliesslich wurde
unlängst das Hauptwerk und die Zusammenfassung der Lehren des polnischen
Sozinianismus, die «Religio rationalis» des Andreas Wissowatius, dreisprachig neu
herausgegeben38.

Etwas unabhängiger, aber auch nicht ohne Bezugspunkte zur Reformation
entwickelte sich das, was man zusammenfassend als «literarischen Atheismus» bezeichnen

könnte, im konkreten Fall allerdings schwer nachweisbar ist. Gemeint sind
Dichter und Schriftsteller wie etwa Rabelais und Montaigne sowie kleinere Figuren
vor allem im Umkreis der Margarete von Navarra; Ley rechnet dazu noch den
englischen Dichter und Zeitgenossen Shakespeares, Christopher Marlowe. Ausgehend
von Rabelais hat bekanntlich ein grosser Historiker, Lucien Febvre, einer der
Mitbegründer der «Annales», ein berühmtes Buch über den Unglauben im 16. Jahrhundert

geschrieben39. Er äusserte sich darin zur Möglichkeit einer atheistischen
Haltung im 16. Jahrhundert skeptisch bis ablehnend. Die spätere Kritik hat Febvre
vorgeworfen, mit einem ahistorischen, weil allzu eng gefassten «philosophischen»
Atheismusbegriff gearbeitet zu haben. Ausserdem habe er - eine Todsünde für
einen Historiker - seine an einem Individuum, eben Rabelais, gewonnenen Erkenntnisse

unbesehen auf ein ganzes Jahrhundert übertragen. Febvre ist als Historiker
eine Ausnahme, sonst haben fast ausschliesslich Romanisten das Problemfeld
beackert. Sie werden dafür sorgen, dass die Akten über Rabelais und die anderen
«lachenden Zweifler», wie sie Mauthner nannte, kaum so rasch geschlossen werden,
wie Febvre dies vielleicht dachte40. Vom Leben dieser Dichter ist in der Regel wenig
bekannt. Bloss aus dem Werk den sicheren Nachweis einer atheistischen Haltung zu
liefern, etwa in den häufigen versteckten Anspielungen, Allegorien, Verschlüsselungen,

ist kaum möglich. Was für enorme Schwierigkeiten die stimmige Interpretation
eines literarischen Werks bereiten kann, zeigt modellhaft das Beispiel des berühmt-
berüchigten «Cymbalum mundi» des Bonaventure Des Periers (1537). Schon
Zeitgenossen witterten hinter den 1537 erstmals anonym erschienenen vier Dialogen von
insgesamt nur vierzig Seiten einen atheistischen Autor. Den Druck traf die volle
Schärfe der Religionsgesetze Franz I., die theologische Fakultät der Sorbonne fand
allerdings am Inhalt nichts zu zensurieren. Der üble Ruf des «Cymbalum mundi»

37 Massimo Firpo, Antitrinitari nell'Europa Orientale dei '500. Nuovi testi di Szymon
Budny, Niccolo Paruta e Jacopo Paleologo, Firenze 1977. Vgl. dazu Lech Szczucki,
Antitrinitari nell'Europa Orientale, in: Rivista storica italiana 91 (1979) 158-169; Massimo
Firpo, John Locke e il socianesimo, in: Rivista storica italiana 92 (1980) 35-124. Vgl. ferner

Firpos Literaturbericht: Recenti studi sul socianesimo nel sei e settecento, in: Rivista
storica italiana 88 (1977) 106-152. Antonio Rotondö, dessen Studien zum Sozinianismus
schon seit einiger Zeit gesammelt vorliegen (Studi e ricerche di storia ereticale italiana dei
Cinquecento, Turin 1974), bereitet eine neute Edition der Werke Lelio Sozzinis vor (bei
Olschki, Florenz).

38 Andreas Wissowatius, Religio rationalis, Editio trilinguis, hg. von Zbigniev Ogonows-
ki, Wolfenbüttel 1982 (Wolfenbütteler Forschungen 20).

39 Lucien Febvre, Le probleme de l'incroyance au 16e siecle. La religion de Rabelais, Paris
21968.

40 Die Literatur über Rabelais und Montaigne ist nur noch von Spezialisten zu überblicken
und kann hier nicht referiert werden. Über die Rabelaisforschung berichten regelmässig
die vom Genfer Verlag Droz herausgegebenen «Etudes rabelaisiennes», von denen bisher
16 Bände, der letzte 1981, erschienen sind. Die letzten Bände enthalten jedoch keine
Arbeiten zum Problem der Religion bei Rabelais. Über das übrige Schrifttum kann man sich
am besten anhand der ebenfalls bei Droz erscheinenden jährlichen «Bibliographie internationale

de l'Humanisme et de la Renaissance» unterrichten, allerdings mit einem ziemlichen

Rückstand (als letzter erschien 1983 Bd. 14 zum Berichtsjahr 1978).

241



hielt sich aber, schon bald losgelöst vom Text durch die Jahrhunderte hindurch bis
in die Gegenwart41. Kürzlich hat Wolfgang Boerner dem Werkchen eine
vierhundertseitige Untersuchung gewidmet, welche mit erschöpfender Gründlichkeit alles
Bekannte noch einmal durcharbeitet und zuletzt eine eigene Interpretation bietet42.
Boerner kommt zum Schluss, die Schrift sei «nicht... Ausdruck eines religionskritischen

Rationalismus» (S. 283), sondern eine Satire auf die Redepraxis der Zeit. Damit

stellt er sich in Gegensatz zu den gängigen Deutungen. Versucht man, den Text,
den ein englischer Romanist in einer kritischen Ausgabe neu herausgegeben hat43,
unvoreingenommen, ohne den Wust der Deutungen, die sich im Laufe der Zeit darum

herumgelagert haben, zu lesen, so fällt es tatsächlich auf den ersten Blick
schwer, in ihm eine religionskritische Schrift zu sehen. Natürlich sind wir uns seit
dem 18. Jahrhundert an schärfere Kost gewöhnt. Wir möchten indes doch erhebliche

Zweifel anmelden, dass Des Periers' vier Dialoge «als Zeugnis christlicher
Gläubigkeit» zu verstehen seien, wie Boerner meint (S. 282f.). Die wenigen bekannten
Lebensdaten des Dichters deuten nicht unbedingt darauf hin. Auch kann kaum mit
guten Gründen bestritten werden, dass der zweite Dialog eine herbe Kritik der
Reformation darstellt. Allerdings sind der generelle Atheismusverdacht und die
Selbstmordthese, die dem Verfasser angehängt wurde, wohl nicht weiter zu halten. Zu
berücksichtigen wäre vielleicht noch, dass die Möglichkeit einer mehrschichtigen
Interpretation u. E. gerade den Rang eines hervorragenden literarischen Kunstwerks
beweist - umgekehrt könnte allerdings auch die Kohärenz des schmalen Werks nicht
so stark sein, wie viele Interpreten anzunehmen geneigt sind. Etwas andere, aber
nicht geringere Schwierigkeiten bietet die Interpretation des Werks von Etienne Do-
let, der 1546 in Paris als Häretiker den Feuertod erlitt. Mit dem französischen
Humanisten, Dichter und Buchdrucker befasst sich seit einigen Jahren Claude
Longeon. Er hat sich mit wahrem Feuereifer in die Erschliessung des Werks Dolets
gestürzt und seit 1978 fast jedes Jahr einen Band über ihn publiziert. Er begann mit
einer Neuausgabe des «Second Enfer», jener Sammlung von Briefen in Versform an
hochgestellte Persönlichkeiten Frankreichs, worunter den König, in denen Dolet
aus dem Exil in Piemont vor seiner letzten Verhaftung in bewegten Worten seine
Unschuld beteuerte44. Es folgten die «Prefaces francaises», eine Sammlung der von
Dolet verfassten Vorworte zu den von ihm gedruckten Büchern, soweit sie sich
erhalten haben45. Sie lassen die üblichen konventionellen Formen hinter sich, sind
teils sehr persönlich gehalten und vermögen vielleicht am besten ein Bild der Persönlichkeit

Dolets zu geben. Sodann gab Longeon eine Bibliographie der von Dolet
selbst geschriebenen und der von ihm gedruckten Werke heraus46. Wir erfahren hier
manches über diese seine Berufstätigkeit, die ein Hauptgrund zu den Anklagen
gegen ihn war. Zuletzt gab Longeon Dolets Briefwechsel, den dieser zum Teil schon zu
Lebzeiten auf eigenen Pressen druckte, vollständig neu heraus47. Die insgesamt 94

41 Dies lässt sich bei Mauthner und noch bei Valjavec beobachten. Zur Nachwirkung Des Pe¬
riers' im 17. und 18. Jahrhundert vgl. noch die neue Arbeit von Margaret C. Jacob, The
Radical Enlightenment. Pantheists, Freemasons and Republicans, London 1981.

42 Wolfgang Boerner, Das «Cymbalum mundi» des Bonaventure des Periers. Eine Satire
auf die Redepraxis im Zeitalter der Glaubensspaltung, München 1980.

43 Cymbalum mundi. Texte etabli et presente par Peter H. Nurse, Manchester 1958.
44 Etienne Dolet, Le second enfer, hg. von Claude Longeon, Genf 1978.
45 Etienne Dolet, Prefaces frangaises, hg. von Claude Longeon, Genf 1979.
46 Bibliographie des oeuvres d'Etienne Dolet, ecrivain, editeur et imprimeur, hg. von

Claude Longeon, Genf 1980.
47 Etienne Dolet, Correspondance. Repertoire analytique et chronologique suivi du texte de

ses lettres latines, hg. von Claude Longeon, Genf 1982.

242



lateinischen Originale werden von französischen Zusammenfassungen ergänzt. Zur
Frage von Dolets Religion drückt sich Longeon sehr vorsichtig aus48. Tatsächlich
liefern die vier von ihm herausgegebenen Bände keine sicheren Anhaltspunkte. War
Dolet bloss ein «evangelisch» Denkender oder ging er darüber hinaus? Wir wissen es
nicht und werden es vielleicht (oder wahrscheinlich) auch nie wissen. Vielleicht darf
man aber trotzdem erwarten, dass der in St-Etienne wirkende Kenner Dolets noch
eine abschliessende Darstellung seines bewegten Lebens vorlegen wird.

Neben der Literatur widmet Ley in seinem Werk auch der bildenden Kunst, konkret

der Malerei, einige Betrachtungen. Diejenigen über die Renaissancemaler oder
über Rubens muten allerdings ziemlich konventionell an. Hingegen findet man in
einem kurzen Kapitel, das den seltsamen Titel «Zerrungsfeld Kunst» trägt und in dem
die Manieriertheit von Leys Sprache einen Höhepunkt erreicht, einen Hinweis auf
einen wenig bekannten Maler, dem weiter nachzugehen lohnend wäre. Er ist
bekannt unter dem Namen Monsu Desiderio und wurde eigentlich erst nach dem
Zweiten Weltkrieg entdeckt. Hinter dem Namen verstecken sich in Wirklichkeit
zwei verschiedene Persönlichkeiten, nämlich die Lothringer Francois Nome (oder
Nome) und Didier Barra, die gelegentlich auch zusammen malten. Über ihr Leben
weiss man eigentlich nichts, ausser dass sie aus Metz stammten, nach der Wende
zum 17. Jahrhundert in Neapel ansässig wurden und dort ihre Hauptwerke schufen.
In einigen der bedeutendsten kommen als Hauptthema einstürzende und zu Ruinen
zerfallende Kirchen vor. Ferner liebt es der Maler, Kultgebäude verschiedener
Religionen, die vom Abendland über den Orient bis nach Indien reichen, ganz oder
teilweise neben- oder übereinanderzustellen. Felix Sluys, der die erste wissenschaftliche
Monographie über Desiderio verfasste49, sah in diesen Bildern die Kunst eines
psychisch Kranken, eines Schizophrenen. Ley lehnt, wohl zu Recht, eine solche bloss
personenbezogene Deutung ab und gibt zu bedenken, im Werk Desiderios könnte
möglicherweise eine radikal kirchen- und religionskritische Haltung ihren bildlichen
Niederschlag gefunden haben. Unabhängig davon stellt eine kürzlich erschienene
neue Monographie, die zum erstenmal nun auch hervorragende Farbreproduktionen

des Werks bringt, in einem etwas blumig gehaltenen, von Pierre Seghers verfassten

Begleittext die Frage nach Desiderios Orthodoxie und rückt ihn in die Nähe von
Campanella, Bruno und Galilei50. Die beiden erstgenannten Namen führen, was
beiden Interpreten Desiderios entgangen ist, zu einer Spur rückwärts ins 16.
Jahrhundert. Dass Italien bei der Ausbildung des modernen Unglaubens neben Frankreich

die Hauptrolle spielte ist ein Gemeinplatz. Es genügt, an die Sozinianer, an die
Spätaverroisten der Universität Padua oder an Erscheinungen volkstümlichen
Unglaubens im Friaul, wie sie Ginzburg beschrieben hat, zu erinnern. Aus Forschungen,

wie sie zuletzt und vor allem Rosario Villari betrieben hat51, weiss man aber
auch, dass Neapel in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ein Zentrum kritischen
Denkens gewesen ist. In diesem Milieu erhielten Bruno und Campanella ihre
intellektuelle Formung. Die Vermutung, es hätte auch in Neapel im letzten Viertel des
16. Jahrhunderts einen Kreis von Libertinern gegeben, hat einiges für sich. Weitere
Forschungen mussten endgültige Klarheit schaffen. Sie könnten vielleicht auch
einen Schlüssel zum Verständnis des rätselhaften Werkes der beiden Lothringer
liefern bzw. Leys Hypothese erhärten. Wir stossen hier auf dasselbe Problem wie bei

48 Vgl. dazu bes. die «Prefaces» S. 28f.
49 Felix Sluys, Didier Barra et Frangois de Nome dits Monsu Desiderio, Paris 1961.
50 Pierre Seghers, Monsu Desiderio ou le theätre de lafin du monde, Paris 1981.
51 Vgl. zuletzt Rosario Villari, Ribelli e riformatori dal XVI al XVIII secolo, Roma 1979.

Vgl. auch Anm. 67.

243



den französischen Schriftstellern, aber noch pointierter: Solange bloss aus dem
Werk interpretiert werden muss, bewegt man sich auf dem Boden der Spekulationen.

Leider wissen wir überhaupt nichts über Desiderios Auftraggeber und die Käufer

seiner Bilder. Undenkbar wäre es nicht, sie im Kreise der Neapolitaner Libertiner
zu suchen, vorausgesetzt dieser hätte die Jahrhundertwende überlebt. Konnte Kunst
noch als Medium kritischer Gedanken dienen, nachdem die siegreiche Gegenreformation

alle andern Möglichkeiten versperrt hatte? Jedenfalls sollte die Malerei auch
vom Historiker als Quelle nicht vernachlässigt werden. Den Strassburger Epikuräern

wird auch Hans Baidung Grien zugerechnet52. Auch andere Maler der Zeit hat
man der «Gottlosigkeit» geziehen53. In der Landschaftsmalerei des späten 16. und
17. Jahrhunderts hat man gerne den Ausdruck eines pantheistischen Weltbilds gesehen.

Dies hieb- und stichfest zu beweisen wird kaum je möglich sein, die zeitlichen
und teilweise örtlichen Gemeinsamkeiten zur Entwicklung des philosophisch
fundierten Pantheismus sind aber auffallend.

Mit Desiderio haben wie die Grenze zum 17. Jahrhundert überschritten. Gleichzeitig

kamen die beiden Namen Giordano Bruno und Tommaso Campanella ins
Gespräch. Zusammen mit Lucilio (Giulio Cesare) Vanini bilden sie jenes Dreigestirn
aus Süditalien, welches am Ende des 16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts den
Anbruch des atheistischen Denkens, nun ohne Anführungszeichen, markiert. Die
drei kühnen Neuerer bilden aber auch einen Abschluss als letzte Ausläufer des Geistes

der Renaissance und des späthumanistischen Denkens. Sie machen, zusammen
mit Galilei, noch einmal die führende Rolle Italiens bei der Ausbildung des modernen

Denkens deutlich54. Diese wurde erst nach dem vollständigen Sieg der
Gegenreformation und der Konsolidierung der spanischen Herrschaft von andern Ländern,
Frankreich, den Niederlanden und England, übernommen. Der Lebenslauf der drei
grossen Italiener weist sehr viele Parallelen auf. Alle drei stammen aus dem Königreich

Neapel, waren zuerst Mönche, traten dann aus dem Kloster aus und führten
ein unstetes Wanderleben, das sie teilweise weit in Europa herumführte und ihnen
Gelegenheit gab, ihre Ideen weiter zu propagieren. Bruno und Vanini erlitten dann
als Ketzer den Feuertod, Campanella, der sich zusätzlich noch durch seine politische
Aktivität belastet hatte, entging diesem vermutlich nur durch akrobatische
Anpassungskünste, verbrachte aber trotzdem 27 Jahre im Gefängnis, bis ihm die Flucht
nach Frankreich gelang.

52 Vgl. den in Anm. 17 erwähnten Sammelband.
53 Herbert Zschelletzschky, Die «drei gottlosen Maler» von Nürnberg, Leipzig 1975. Es

handelt sich um die Brüder Sebald und Barthel Beham und Georg Pencz, wobei das Attribut

«gottlos» sicher nicht im Sinne eines ausformulierten Atheismus zu verstehen ist.
54 Die Frage nach dem Verhältnis von christlichen und heidnischen Elementen in der Renais¬

sance kann hier nicht aufgerollt werden. Vgl. dazu zuletzt u. a. Paul Oskar Kristeller,
Humanismus und Renaissance, 2 Bde., München 1974 (insbesondere den Aufsatz
«Heidentum und Christentum»), Leonid M. Batkin, Die historische Gesamtheit der italienischen

Renaissance, Dresden 1979, sowie den Forschungsüberblick bei Erich Meuthen,
Das 15. Jahrhundert, München 1980 (Oldenbourg Grundriss der Geschichte 9), bes. 163f.
Dass es in der Renaissance vereinzelte Vorläufer ungläubigen Denkens gegeben hat und sie
auch die Voraussetzungen zur Rezeption des antiken Atheismus schuf, ist unbestritten.
Letzteres würde einmal eine systematische Darstellung verdienen, vorläufig muss man sich
mit den Hinweisen bei Ley begnügen. Die bekannte Tatsache, dass die Spätphase der
Renaissance (und des Humanismus) weniger Interesse findet als die Anfänge und die Blütezeit,

wirkt sich auch für die Erforschung des Problems des Zusammenhangs zwischen diesen

Strömungen und dem Beginn des modernen religionskritischen Denkens ungünstig

244



Zu einer ersten Orientierung kann man für Bruno und Campanella den «Diziona-
rio biografico degli Italiani» benutzen, wo man längere Artikel der guten Kenner
Giovanni Aquilecchia und Luigi Firpo findet55. Obschon dieses gewaltige lexikalische

Unternehmen mit dem Band 27 erst bei der Silbe «Con-» angelangt ist, leistet
es hier und auch bei einigen anderen Persönlichkeiten Hilfe, so etwa bei den in unserem

Zusammenhang interessanten Paduaner Spätaverroisten, deren Namen durch
einen glücklichen Zufall in den meisten Fällen mit einem der drei ersten Buchstaben
des Alphabets beginnt56. Ley widmet den drei grossen Italienern je ein eigenes
umfangreiches Kapitel. Will jemand nördlich der Alpen sich detailliertere Kenntnisse
über ihr Leben und Denken verschaffen, so stösst er auf die Schwierigkeit, dass der
grösste Teil der einschlägigen Forschungsarbeiten von Italienern geleistet worden ist
und damit in der Regel nur in deren Sprache benutzbar ist. Aber auch die zum
Studium nötigen Texte dieser ersten «Klassiker» atheistischen Denkens sind nicht
immer ohne weiteres greifbar.

Der grösste und originellste unter den dreien, Giordano Bruno, hat seine wichtigen

Werke in der Volkssprache, meist in Dialogform, geschrieben57. Dies ist
wahrscheinlich der Grund, weshalb wir über eine schon ältere deutsche Übersetzung
verfügen58. Einzelnes daraus ist später wiederaufgelegt worden59. Brunos
«Aschermittwochsmahl» kam unlängst in einer neuen Übersetzung und mit einer Einleitung
von Hans Blumenberg versehen als Insel-Taschenbuch heraus60. Es wäre verdienstlich,

wenn diese verlegerische Initiative Erfolg hätte und weitergeführt würde, so
dass gelegentlich wenigstens die sechs grossen in England geschriebenen Dialoge
Brunos, die auch als Sprachkunstwerke zu würdigen sind, als preiswertes Taschenbuch

käuflich wären. Bei der Sekundärliteratur steht die Frage nach Brunos Atheismus

bzw. Pantheismus nicht im Vordergrund. Zu erwähnen wäre als letzte
deutschsprachige Publikation eine Dissertation von Jens Brockmeier, der sich um eine
Rekonstruktion des Brunoschen Naturkonzepts bemüht61. Er klammert bei seiner
Analyse des «spekulativen Materialismus» Brunos bewusst die äusseren historischen
Voraussetzungen aus bzw. reduziert sie zu einigen Vorbemerkungen. Ohne diese
salvatorische Klausel musste Brockmeier ähnliche Kritik wie Ley treffen. Wie dieser
macht er reichlichen Gebrauch von den bekannten historische Versatzstücken
marxistischer Wissenschaft («Frühbürgertum» usw.). Die früher übliche editorische

55 Bd. 14 (1972) 654-665 (Bruno) und Bd. 17 (1974) 372-401 (Campanella). Zu Bruno vgl.
noch den kürzeren, aber neueren Artikel von Boris Ulianich in TRE 7 (1981) 242-246. Ein
Artikel über Campanella fehlt dagegen in der TRE.

56 Zu erwähnen wären in diesem Zusammenhang A. Achillini, A. Caesalpini, G. Cardano
und (bald) C. Cremonini. Vgl. zu ihnen Ley, neuere Spezialliteratur fehlt, ausser zu Cra-
dano (Alfonso Ingegno, Saggio sulla filosofia di Cardano, Florenz 1980). Vgl. zu ihm
noch Anm. 68.

57 Giordano Bruno, Dialoghi italiani, hg. von G. Gentile, 3. Aufl. in einem Band, besorgt
von Giovanni Aquilecchia, Firenze 1972. Die lateinischen Werke erschienen kürzlich neu:
Giordano Bruno, Opere latine, hg. von Carlo Monti, Torino 1980.

58 Giordano Bruno, Gesammelte Werke, übersetzt und hg. von Ludwig Kuhlenbeck, 5

Bde., Jena 1904.
59 Zuletzt Giordano Bruno, Von der Ursache, dem Prinzip und dem Einen, hg. von Paul

R. Blum, Hamburg 61983, Zwiegespräch vom unendlichen All und den Welten, Darmstadt

'1980.
60 Giordano Bruno, Das Aschermittwochsmahl, übersetzt von Ferdinand Fellmann, mit

einer Einleitung von Hans Blumenberg, Frankfurt/M. 1981.
61 Jens Brockmeier, Die Naturtheorie Giordano Brunos. Erkenntnistheoretische und natur¬

philosophische Voraussetzungen des frühbürgerlichen Materialismus, Frankfurt/M. 1980

(Campus Forschung 127).

16 ZS.Geschichte 245



Sorgfalt vermisst man in dieser ab Typoskript gedruckten Arbeit ein wenig62. Die
Nachwirkung Brunos ist bisher allgemein gering eingeschätzt worden, weil er stets
nur kurze Zeit am selben Ort verweilte und keine eigentlichen Schüler hatte. Zwei
neuere Untersuchungen zeigen, dass Brunos Ideen mindestens in England, wo er seine

wahrscheinlich glücklichsten Tage verlebte, im 17. Jahrhundert weiter tradiert
wurden63. Ihre Wirkung erreichte die späteren Deisten, etwa Toland, der Brunos
Werke erneut in Umlauf setzte. Auch auf dem Kontinent wurde Bruno nicht erst im
späten 18. Jahrhundert wiederentdeckt. Prinz Eugen von Savoyen, der nicht nur ein

grosser Feldherr, sondern auch ein sehr gebildeter Mann und kritischer Geist war,
besass z. B. in seiner Bibliothek sämtliche bekannten Werke Brunos. Aber sich
offen zu diesem ketzerischen Geist bekennen konnte man eigentlich erst im 19.
Jahrhundert.

Von Tommaso Campanella ist vor allem sein «Sonnenstaat» noch bekannt.
Daneben hat er aber auch ein umfangreiches theologisches Werk sowie verschiedene
politische Schriften verfasst. Für die Frage nach Campanellas religiösen Auffassungen

muss jedoch vor allem sein nach der Jahrhundertwende geschriebener, aber erst
1631 in Rom gedruckter «Atheismus triumphatus» herangezogen werden. Er muss
noch in der Originalausgabe benutzt werden, Übersetzungen gibt es keine64. Ley hat
in der Jenaer Universitätsbibliothek eine Handschrift gebliebene Vorstufe des
Buches mit einigen im Druck ausgelassenen Stellen entdeckt, von der er sagt, dass sie
radikaler sei als die späteren Fassungen65. Es handelt sich bei dem Werk um einen
systematischen Argumentenkatalog in Rede und Gegenrede. Schon früh hat man
bemerkt, dass dabei die gegen den Atheismus sprechenden Gründe im Vergleich zu
den Pro-Argumenten bemerkenswert schwach sind. Man sah demzufolge in dem
Werk, entgegen seinem Titel, eine versteckte Apologie für den Atheismus, eine
Auffassung, die auch Ley teilt. Die Frage ist bei Campanella schwierig zu beantworten,
weil er nach einer eindeutig kritischen Phase in seiner Jugend nachher, während der
langen Haftzeit, seine Meinung möglicherweise geändert hat. Die Biographen
Campanellas sind sich darüber nicht einig. Für denjenigen, der die italienischen
Forschungsarbeiten nicht direkt benutzen kann, gibt Gisela Bock eine gute Zusammen-

62 Z. B. erscheint der Verfasser der heute noch massgeblichen ausführlichen Bruno-
Biographie, V. Spampanato, im Literaturverzeichnis als «Sampanato», was sicher einige
Studenten zu zeitraubenden, wenn auch vielleicht didaktisch nicht unnützen Suchereien in
der Bibliothek veranlassen wird.

63 Daniel Massa, Giordano Bruno's Ideas in Seventeenth-Century England, in: Journal of
the History of Ideas 38 (1977) 227-242, und das in Anm. 41 genannte Buch von M. Jacob.

64 Zu den verschiedenen Ausgaben von Campanellas Werk vgl. das unten, Anm. 66 erwähn¬
te Buch von G. Bock. Hinzugekommen ist in der Zwischenzeit noch eine Reprintausgabe
der in Frankfurt 1617-30 gedruckten «Opera latina» (1975, Bottega d'Erasmo).

65 Bd. 3/1, S. 329f. Anm. Die von Ley angeregte Edition wäre sicher wünschenswert. Zum
«Atheismus triumphatus» zuletzt Germana Ernst, Campanella dibertino> in: Ricerche
su letteratura libertina e letteratura clandestina nel Seicento. Atti dei Convegno di studio
di Genova 1980, Florenz 1981, 231-241. Die Reihe, in der diese Akten, ebenso wie das in
Anm. 37 erwähnte Werk von Firpo und das in Anm. 56 zitierte von Ingegno, erschienen
sind, trägt den barocken Titel «Pübblicazioni dei <Centro di studi dei pensiero filosofico
dei Cinquecento e dei Seicento in relazione ai problemi della scienza> dei Consiglio Nazionale

delle Ricerche» und wird von Mario dal Pra von der Universität Mailand herausgegeben.

Neben der ersten Serie «Studi» umfasst diese für den Forscher unseres Themas wichtige

Reihe noch eine zweite «Strumenti bibliografici» und eine dritte «Testi», in der u. a.
Werke von Telesio, Campanella sowie der «Theophrastus redivivus» (vgl. unten Anm. 68)
herausgegeben wurden.

246



fassung der Diskussion in deutscher Sprache66. Im Vordergrund steht indessen bei
ihrem Buch, wie aus dem Untertitel hervorgeht, das politische Interesse des Kalabre-
sen. Er war der Hauptinitiant des geplanten, aber durch Verrat vorzeitig gescheiterten

Aufstandes in Catanzaro 1599. Man könnte in Campanella fast einen katholischen

Müntzer sehen. Beachtet werden sollten Bocks Hinweise auf die Arbeiten
Rosario Villaris zur Sozialgeschiehte Süditaliens67. Bei ihm finden sich neben höchst
interessanten Bemerkungen zur Rolle des Klerus im Widerstand gegen die spanische
Herrschaft auch einige Hinweise auf das Umfeld, in dem Campanella und vor ihm
Bruno ihre ketzerischen Ideen entwickelten. Das Kloster San Domenico Maggiore in
Neapel, in dem die beiden eine Zeitlang Mönche waren, war damals auch durch die
unmittelbare räumliche Nähe zur Universität, ein Zentrum der Wissenschaften und
Ort lebhafter Diskussionen. Dem Eindringen der Gegenreformation, konkret: der
Verwirklichung der tridentinischen Dekrete, setzte dieses Kloster, im Verein mit
anderen, aktiven, ja gewalttätigen Widerstand entgegen. Dabei wurden die Mönche
vom gewöhnlichen Volk unterstützt. Wir stossen hier also auf eine ähnliche Reaktion

auf die ins Gewand der «Reform» gekleideten Disziplinierungsversuche wie im
protestantischen Bereich.

Lucilio Vanini ist der am wenigsten bekannte unter den dreien. Namentlich in
Frankreich, wo er 1619 als Ketzer verbrannt wurde, war seine Nachwirkung aber
nicht gering68. Allerdings wurde ihm dort schon im 17. Jahrhundert vorgeworfen,
kein besonders origineller Denker gewesen zu sein, sondern seine beiden, zur
Beurteilung seiner Einstellung zum Atheismus wesentlichen Hauptwerke «Amphithea-
trum aeternae providentiae» und «De admirandis naturae reginae, deaeque mortali-
um arcanis» im wesentlichen aus der älteren Literatur zusammenkompiliert zu
haben. Das «Amphitheatrum» wurde kürzlich vom Verlag Minerva als Reprint neu
herausgegeben69. Sehr viel billiger kann man den Text in einem schon etwas früher
in einem italienischen Kleinstverlag erschienenen Reprint haben70. Für das zweite
Werk, meist einfach die «Dialoge» genannt, muss man zur Zeit noch die Originalausgabe

von 1616 benutzen, doch sind auch hier von beiden Verlagen Reprints
angekündigt. Überflüssig zu sagen, dass keine deutsche Übersetzung vorliegt. Vor kurzem

erschien indes eine kritische Ausgabe des «Amphiteatrum» in italienischer

66 Gisela Bock, Thomas Campanella. Politisches Interesse und philosophische Spekulatio¬
nen, Tübingen 1974.

67 Vgl. bes. Rosario Villari, La rivolta antispagnola a Napoli. Le origini (1585-1647), Bari
41980 (Universale Laterza 337). Vgl. auch Anm. 51.

68 Vgl. neben dem in Anm. 41 erwähnten Buch von Jacob noch Rene Pintard, Aspects et
contours du libertinage, in: XVIIe siecle 32 (1980) 131-161. Jüngst ist in diesem
Zusammenhang vor allem auf den «Theophrastus redivivus» verwiesen worden, ein um die Mitte
des 17. Jahrhunderts verfasstes Kompendium des gesamten atheistischen Denkens der
Zeit, das seine Argumente vor allem aus Machiavelli, Pomponazzi, Cardano, Bodin und
eben Vanini zieht. Der Verfasser konnte bis heute nicht identifiziert werden, Stil und
Inhalt weisen am ehesten nach Frankreich, die Handschriftenüberlieferung hingegen nach
Wien, in den Kreis um den Prinzen Eugen. «Entdeckt» und bekanntgemacht wurde das
Werk recht eigentlich erst vor einigen Jahren von Tullio Gregory (Theophrastus redivivus.

Erudizione e ateismo nel Seicento, Neapel 1979). Das Werk stand im Zentrum der
Diskussion des in Anm. 65 erwähnten «Convegnos», wie mehrere der gedruckten Beiträge
zeigen. Vor kurzem erschien der gesamte Text in der ebd. erwähnten Reihe zum erstenmal
in einer kritischen Ausgabe (Theophrastus redivivus. Edizione prima e critica a cura di
Guido Canziani e Gianni Paganini, 2 Bde., Florenz 1982).

69 Frankfurt/M. 1982.
70 Galitina (Lecce), Congedo, 1979.

247



Übersetzung, was Zeugnis für die in letzter Zeit zunehmende wachsende Beschäftigung

mit Vanini ablegt71.
Aus Italien stammten die meisten radikalen Religionskritiker des 16. Jahrhunderts

und dementsprechend haben Italiener auch bedeutende Forschungsarbeit zu
diesem Thema geleistet. Ein klassisches Werk war seinerzeit Delio Cantimoris auch
deutsch herausgegebenes Buch «Italienische Häretiker der Spätrenaissance»72. Es
liefert zu vielen kleineren Persönlichkeiten noch heute grundlegende Informationen
und stellt auch die Rolle der Schweiz, dieses Transferlandes vieler Ketzer, ins richtige

Licht. Ein später Schüler Cantimoris, Carlo Ginzburg, hat vor einigen Jahren unter

dem zunächst befremdlich anmutenden Titel «Der Käse und die Würmer» ein
Buch verfasst, das wohl den originellsten und interessantesten neueren Beitrag zum
Problem des Unglaubens im 16. Jahrhundert darstellt und deshalb am Schluss unserer

Literaturumschau stehen soll. Die Syndikat Autoren- und Verlagsgesellschaft -
ein wissenschaftlicher Buchklub, dem man ein gutes Gespür für die Trends in der
Forschung bescheinigen muss - hat eine deutsche Übersetzung veranlasst73. Dass
das Werk auf grosse Nachfrage gestossen ist, belegt eine inzwischen vom selben Verlag

nachgeschobene Taschenbuchausgabe74.
Ginzburg untersucht ein Problem, das bisher erst in der wiederum sehr in

Schwang gekommenen Erforschung des Hexenwahns und in einigen neueren
französischen Arbeiten zur Mentalitätsgeschichte thematisiert worden ist. Es geht ihm
nämlich um den Nachweis überlieferter unchristlicher Anschauungen beim einfachen

Volke. Er versucht ihn anhand von ungewöhnlich detailliert protokollierten
Akten des Inquisitionsprozesses gegen den friulanischen Müller Domenico Scandel-
la, genannt Menocchio, im Zeitraum von 1584-1599. In den Geständnissen Menoc-
chios finden sich viele Elemente, die sich bei den gebildeten Religionskritikern
nachweisen lassen, teilweise schon seit der Antike: die Religion als Menschenwerk, als
Priesterbetrug und Mittel zur Ausbeutung des Volkes, die Relativierung des
Christentums, die Ablehnung aller Sakramente, eingeschlossen der Taufe, die Ablehnung

der Göttlichkeit Jesu, die Skepsis gegenüber Wundern usw. Menocchio postulierte

dafür eine volksnahe praktische Religiosität, auf die Werke gegründet, ohne
Hierarchie und Zeremonien. Nun war Menocchio nicht ungebildet, er konnte lesen
und nahm in seinem Dorfe eine geachtete soziale Stellung ein. Er hat tatsächlich
auch Bücher gelesen, zehn Titel kann Ginzburg aus den Akten nachweisen. Aber es
sind weder antike noch neue Klassiker des Atheismus, sondern Werke wie die
Legenda aurea, die Reisen des Sir John Mandeville, ein unzensiertes «Decamerone» u.
71 Giulio Cesare Vanini, Anfiteatro della Eterna Provvidenza. Traduzione a cura di

Francesco Paolo Raimondi et Luigi Crudo, Introduzione di Antonio Corsano, Note,
bibliographia e indici di Francesco Paolo Raimondi, Galatina (Congedo) 1981. Auf der
Umschlagklappe wird eine Übersetzung auch der «Dialoge» angekündigt. Zu Vanini
zuletzt Cesare Vasoli, Riflessioni sul (problema> Vanini, in: Sergio Bertelli (Hg.), // li-
bertinismo in Europa, Mailand-Neapel 1980, 125-167. Im übrigen betrifft dieser Sammelband

vor allem das 17. Jahrhundert. Ferner ist hier zu verweisen auf Giorgio Spini, dessen
nach dem Krieg erschienene Aufsatzsammlung über die Libertiner vor kurzem in einer
überarbeiteten und erweiterten Neuauflage vorgelegt wurde (Ricerca dei libertini. La teoria

dell'impostura delle religioni nel Seicento italiano. Nuova edizione riveduta e ampliata,
Florenz 1983). Das Werk enthält u. a. Aufsätze über Bruno, Campanella und Vanini, wobei

der letztere aktualisiert, bei allen überdies die Bibliographie ergänzt wurde. Vgl.
ausserdem Spinis Beitrag in dem eben erwähnten Sammelwerk von Bertelli (S. 117-124).

72 Vgl. Anm. 26.
73 Carlo Ginzburg, Der Käse und die Würmer. Die Welt eines Müllers um 1600, übersetzt

von Karl F. Hauber, Frankfurt/M. 1979.
74 Frankfurt/M. 1983.

248



dgl. mehr. Menocchio hat auch nicht einfach Aussagen und Meinungen dieser Werke

übernommen, sondern sie vielmehr tiefgreifend umgeformt. Ja, im Grunde
genommen dienten ihm diese literarischen Anleihen nur zur Erläuterung seiner eigenen

Auffassungen. Der Müller erklärte dem Inquisitor stolz, er sei von selber auf
seine Ideen gekommen: «Ich habe ein subtiles Hirn und ich habe die hohen Ding
erforschen wollen»75, «Jene Meinungen, so ich habe, habe ich aus meinem Hirn
geschöpft»76. Dazu gehört nun auch seine Kosmogonie, die mit dem christlichen
Schöpfungsbericht kaum mehr etwas gemein hat. Menocchio dachte sich die Entstehung

der Welt aus sich selbst, ohne einen Schöpfergott: «Ich habe gesagt, dass was
meine Gedanken und meinen Glauben anlanget, alles ein Chaos war, nämlich Erd',
Luft, Wasser und Feur durcheinander. Und jener Wirbel wurde also eine Masse,
gerade wie man den Käse in der Milch macht, und darinnen wurden Wurm', und das

waren die Engel»77. Gott ist für Menocchio etwas Geschaffenes, der persönliche
Gott des Christentums löst sich bei ihm in einer pantheistischen Vision auf: «Der
Himmel, Erdreich, Meer, Luft, Abgrund und Höll, alles ist Gott»78. Für Ginzburg
sind diese Elemente, die in der Kosmogonie Analogien erst in Asien wieder haben,
Belege für eine unterdrückte vorchristliche Volkskultur, die hier gewissermassen für
einen Augenblick nochmals ans Tageslicht kommt, bevor sie endgültig verschwindet.

Er betont einleitend, gerade das Beispiel Menocchios zeige, dass der Volkskultur

grössere Selbständigkeit zukomme, und er spricht von der gerade im 16.
Jahrhundert spannungsreichen Begegnung zwischen ihr und der Hochkultur. Nun könnte

man hier wohl den Vorbehalt anbringen, es handle sich um einen Einzelfall, der
aus den besonderen Verhältnissen erklärbar sei. Die Terraferma war ja ein Sammelbecken

von Religionskritikern der verschiedensten Schattierungen. Auch kennen
wir nicht alle Bücher, die Menocchio gelesen hat79. Viele hatte er nur ausgeliehen
und gerade dieser Umstand weist auf ein weiteres Problem hin: Wir wissen nämlich
verhältnismässig wenig über seine persönlichen Kontakte. Nach einigen Indizien
können sie sehr weit gereicht haben, was die Originalität seiner Gedankenwelt bzw.
den Stellenwert der autonomen Volkskultur etwas mindern würde. Indessen finden
Ginzburgs Annahmen eine Stütze in einem anderen, schon früher von ihm verfassten

Buch über die «Benandanti»80. Es handelt sich dabei um Anhänger von wohl
auf heidnische Wurzeln zurückgehenden Feldkulten, die er in derselben Gegend und
im selben Zeitraum nachweisen konnte, und bei denen man wiederum Analogien in
weitentfernten Gegenden finden kann. Im Unterschied zum Fall des ketzerischen
Müllers aber betreffen die ebenfalls von der Inquisition geführten Prozesse gegen
die «Benandanti» Dutzende von Personen mit im Kern übereinstimmenden Aussagen.

Das zwingt dazu, trotz der desolaten Quellenlage die auch in der neueren
Hexenforschung vermutete Annahme einer weitverbreiteten autonomen unchristlichen

Volkskultur in Europa doch ernster als bisher zu nehmen. Menocchio, der seine

Ansichten nicht für sich behielt, sondern weiter zu verbreiten suchte, wurde dafür

zum Tod verurteilt, fast gleichzeitig mit Giordano Bruno. Dieses Zusammentreffen

illustriert den zwiefachen Kampf der gegenreformatorischen Kirche mit ih-

75 Ebd. (Ausgabe 1979) 38.
76 Ebd. 56.
77 Ebd. 30.
78 Ebd. 58.
79 Die zu Beginn des Prozesses bei Menocchio gefundenen Bücher wurden beschlagnahmt,

das Verzeichnis hat sich aber nicht erhalten.
80 Carlo Ginzburg, Die Benandanti. Feldkulte und Hexenwesen im 16. und 17. Jahrhun¬

dert, übersetzt von Karl F. Hauber, Frankfurt/M. 1980 (das Original 1966).

249



ren Widersachern von «unten» und «oben». Auf dem Scheiterhaufen reichten sich
der unbekannte Müller und der hochgebildete Philosoph die Hände.

Die methodischen Trends der historischen Wissenschaft in den letzten zwanzig
Jahren haben die Erforschung des Unglaubens nicht begünstigt. Sie war vielfach
traditionelle Geistesgeschichte und beschränkte sich im wesentlichen auf die grossen
Namen. Noch Leys Werk dokumentiert diese Situation recht gut. Der Trend aber
ging zur Wirtschafts- und Sozialgeschiehte, zur Quantifizierung und Entpersonali-
sierung. Für die Reformationsgeschichte wird man dafür dankbar sein: Luthers
vielberedtes Turmerlebnis steht nicht mehr so im Mittelpunkt wie einst. Die Geschichte
des Unglaubens aber geriet darob vollends ins Abseits. Ginzburgs Buch bringt
hoffentlich frischen Wind in die Forschung. Er hat gezeigt, wie andere Fragestellungen
neue Ergebnisse erzielen können. Sein Werk ist nicht nur ein bedeutender Beitrag
zur Mentalitätsgeschichte, sondern zwingt auch die bisherige geistesgeschichtliche
Betrachtungsweise zu einem Umdenken.

Es macht den Anschein, als ob im Schatten des Lutherbooms auch die Geschichte
des Unglaubens wieder an Boden gewinnt. Die in den letzten Jahren in erfreulich
hoher Zahl erschienenen Quellenausgaben, seien es nun kritische Neueditionen oder
blosse Reprints, haben unentbehrliche Grundlagen bereit gestellt, auf denen man
weiter aufbauen kann. Vielleicht bleibt auch Ginzburgs Finderglück in den venezianischen

Archiven nicht ein Einzelfall. Anerkannt werden muss auch, dass Romanisten

und Philosophen, die über den Atheismus des 16. Jahrhunderts publizieren,
sich bemühen, nicht bloss Textanalysen zu liefern, sondern den historischen Kontext

miteinzubeziehen (Bock, Boerner, Schneider, ansatzweise auch Ley). Für die
Historiker steht nach wie vor das Verhältnis des Unglaubens zur Reformation im
Mittelpunkt. Es hat zwei Seiten. Einerseits begünstigte die Reformation, mit
Humanismus und Renaissance, die Ausbildung atheistischer Ideen. Andererseits haben die
neueren Forschungen auch gezeigt, dass Unglaube eine Form des Widerstandes
gegen die disziplinarischen Massnahmen der Reformation sein konnte. Dasselbe
scheint, mit entsprechender zeitlicher Verzögerung, auch für die Gegenreformation
zu gelten. Der in den seltensten Fällen offen kundgetane Unglaube war eine
Möglichkeit unter anderen, sich der von den Kirchen aller Konfessionen im Verein mit
dem frühabsolutistischen Staat getragenen grossen Disziplinierung entgegenzustem-
men. Diese negative Reaktion auf die Reform, aber auch die von Ginzburg ans
Tageslicht geförderte autonome Volkskultur erbringen einen eindrücklichen Negativbeweis

für Jean Delumeaus These81, wonach Europa eigentlich erst in der Neuzeit
christianisiert worden sei. Auf der andern Seite hat die neuere Forschung auch bisher

unbekannte Fäden nach vorwärts, zur Aufklärung hin, aufzeigen können. Der
im 16. Jahrhundert entsprungene Strom der Kritik floss trotz allen Behinderungen
des konfessionellen Zeitalters weiter, vielfach unterirdisch. Das «christliche Abendland»

als selbstverständliches Faktum ist ein liebgewordenes, aber nichtsdestoweniger
falsches Bild, vor allem für jene Zeiten, für die es am selbstverständlichsten

verwendet wird. Eine Geschichte Europas der Neuzeit ohne Berücksichtigung der anderen,

kontrastierenden historischen Stränge bleibt unvollständig und schief.

81 Jean Delumeau, Le catholicisme entre Luther et Voltaire, Paris 1971 (Nouvelle Clio
30bis).

250


	Unglaube im 16. Jahrhundert : ein leicht ketzerischer Beitrag zum Lutherjubliäum in Form einer Literaturbesprechung

