
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 33 (1983)

Heft: 4

Buchbesprechung: Über das Studium der Geschichte [Jacob Burckhardt, hrsg. v. Peter
Ganz]

Autor: Stadler, Peter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardt, Über das Studium der Geschichte. Der Text der
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen» aufgrund der Vorarbeiten von Ernst Ziegler nach
den Handschriften herausgegeben von Peter Ganz. München, Beck, 1982.
582 S.

Die «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» waren seit Jahrzehnten gleichsam
geheimnisumwittert. Dass die Nachlassedition Jakob Oeris von 1905 (die ein
Vierteljahrhundert später unverändert in die Gesamtausgabe übernommen worden war)
nicht den ganzen Text Burckhardts enthielt, war bekannt, und es wurde vermutet,
dass vielleicht die interessantesten Passagen gewissen Kürzungen zum Opfer gefallen

seien. Andererseits war es gerade dieses Werk, das mehr als ein anderes die zweite
Phase der Berühmtheit des Autors einleitete, das - je älter das 20. Jahrhundert

wurde - eigentlich als «das» geschichtsphilosophische Vermächtnis des 19. gelten
konnte, und zwar über die Kulturgrenzen hinweg. Nun kann man endlich den Text
in seiner Originalfassung kennenlernen und als Bruchstücke einer Universitätsvorlesung

in den verschiedenen Stufen seiner Entstehung verfolgen. Es ist dies das
Verdienst des Herausgebers, der - auf Vorarbeiten Ernst Zieglers aufbauend - diese
Texte ediert und mit einer sorgfältigen Einleitung versehen hat, welche das eindringende

Kapitel Werner Kaegis (in Bd. VI, S. 3-143, wo auch die Wirkungsgeschichte
dargelegt und sicher akzentuiert war) ergänzt. Aus den «Weltgeschichtlichen
Betrachtungen» ist nun wieder «Über das Studium der Geschichte» geworden, wobei
man sich freilich fragen mag, welcher Titel den Inhalt adäquater erfasst.

Die drei Stufen aber sind: 1. Eine noch sehr rudimentäre und knappe Vorlesung
des Sommers 1851. 2. Das «Alte Schema», eine Frucht der Konstanzer Sommerferien

von 1868. 3. Endlich das «Neue Schema», das der Vorlesung des Wintersemesters

1868/69 zugrunde lag und 1873 (als Burckhardt die Vorlesung ein letztes Mal
hielt) noch um partiell wichtige Erweiterungen bereichert wurde. Dazu kommen
schwer einzureihende «Zwischenblätter» und «Übersichtsblätter». Das Ganze ist eine

Frucht jener scheinbar noch ruhigen intermediären Epoche zwischen den Kriegen
von 1866 und 1870, da die Grossmachtballungen im Norden und Süden sich als
unausweichliche Konzentrationsprozesse abzeichneten und der innere Zerfall des
Second Empire mehr und mehr zutagetrat.

Anhand der Forschungen von Ganz und Kaegi lässt sich deutlicher als bisher
unterscheiden, was Burckhardt in seiner Arbeit anregte: es reicht von einzelnen
Stichworten - so der vielzitierten (angeblich Schlosser'sehen, in Wirklichkeit wohl Burck-
hardt'schen) Formel von der «an sich bösen» Macht und dem schon bei Schelling
nachweisbaren Satz vom «Staat als Kunstwerk» und seinem gewichtigeren Anstoss
zu Burckhardt's Potenzlehre (der durch Kaegi wahrscheinlich gemacht wird) bis zur
Rolle eines Ernst von Lasaulx (die weniger in direktem «Einfluss» als in der Funktion

eines «Geburtshelfers» zu sehen ist) und Hegels - dessen Geschichtsphilosophie
Burckhardt im Herbst 68 konsultierte und teilweise exzerpierte -, aber auch
Schopenhauers und Hartmanns. Burckhardt's bekannte Abwehrhaltung gegenüber der
Geschichtsphilosophie, dem «Kentauren», erscheint dabei als zwiespältig und
vielschichtig. Zutreffend spricht Ganz einmal von «seiner sich oft hinter Demutsformeln

und bewusst missverständlichen Ironien verbergenden Polemik.» (S. 71). So
unsystematisch und unphilosophisch wie es nach den Eingangssätzen der
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen» aussieht, ist ja seine Ordnung mit ihrer Lehre von den
drei Potenzen und der damit verknüpften «Betrachtung der sechs Bedingtheiten»
keineswegs, auch wenn ihr Ausgangspunkt vom «duldenden, strebenden und
handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird», sich denkbar unspekulativ

ausnimmt. Sie unterscheidet sich aber von den herkömmlichen Geschichtsphilosophien

vor allem durch den Verzicht auf einen chronologisch fassbaren Prozess
und durch die übergreifende Akzentverlagerung auf das Typische und Analoge. Da-

441



mit antizipiert sie Modelle der Moderne, von Max Weber (in gewissem Sinne auch
Oswald Spengler) bis hin zu den Strukturalisten. So gesehen, markiert diese
Geschichtslehre eine Zäsur und bietet - bei allem Kulturkonservatismus - gerade auch
methodisch weitreichende Perspektiven. Allerdings wirft die Nähe Hegels immer
wieder ihre Schatten. Das erweist sich in der zentralen Funktion des Staates (neben
den Potenzen der Religion und der Kultur) sozusagen auf Schritt und Tritt - auch
Schlüsselbegriffe wie die der Krisen, der Sekurität und die Betrachtung «Über
Glück und Unglück in der Weltgeschichte» sind wesentlich durch diese Omnipräsenz

geprägt. Ins Positive gewendet bzw. geläutert wird sie angesichts der sozusagen
allseitigen staatlichen Machtagglomleration allerdings durch die berühmte Definition

des Kleinstaates - die sich (was häufig übersehen wird) vom üblichen Gebrauch
aber dadurch unterscheidet, dass sie von der Polis ausgeht, also keinen Staatenbund
oder Bundesstaat meint. Konkret heisst das z.B. Basel (und nicht etwa die
Eidgenossenschaft). Aber auch der mit Misstrauen und Faszination wahrgenommenen
historischen Grösse (die je stets auch Staatsallmacht personifiziert) eignen Züge He-
gel'scher Geschichtsteleologie. Wenn in den «Vorlesungen über die Philosophie der
Weltgeschichte» Hegel die «grossen Menschen in der Geschichte» dadurch
kennzeichnete, dass deren «eigene partikuläre Zwecke das Substanzielle enthalten,
welches der Wille des Weltgeistes ist», so weicht Burckhardt darin nicht grundsätzlich
ab: «(Die Bestimmung) der Grösse scheint zu sein, dass sie einen Willen vollzieht,
der über das Individuelle hinausgeht, und der je nach dem Ausgangspunkt als Wille
Gottes, als Wille einer (Nation oder) Gesamtheit bezeichnet wird. Hierzu bedarf es
eines Menschen, in welchen Kraft und Fähigkeit von unendlich vielen concentriert
sind.» (S. 401) Bei aller Übereinstimmung in der Feststellung des Sachverhaltes wird
allerdings auch die Distanz spürbar: Bewunderung des «Mysteriums» und zugleich
Mangel an Sympathie für die «Grösse», die aber letzlich doch - bei mancherlei
Bedenken - als «notwendig» erkannt wird, «damit die weltgeschichtliche Bewegung
sich periodisch (und) ruckweise frei mache von blosse(n) (abgestorbenen Lebensformen

und vom) reflectierenden Geschwätz». (S. 405) Dass es aber mit der «Verwirklichung

des Sittlichen auf Erden» durch den Staat nichts auf sich hat (sie «musste
tausendmal scheitern an der inneren Unzulänglichkeit überhaupt und auch der
Besten insbesondere») (S.263), steht ausser Frage und nimmt diesem Wechselbezug
von Grösse und Staat dann doch die geschichtserzieherische Mission, die ihr in
idealistischer Sicht zufällt. Zudem geht die Machtsteigerung des Staates keineswegs nur
mit Gewaltsteigerung parallel; «die grosse heutige Gefahr» ergibt sich auch aus dem
Aufgabenzuwachs sozial- und wohlfahrtspolitischer Art. «So bekömmt er ein buntes

Programm von allerlei öconomischen, moralischen und andern Aufgaben. Manche

geben sich auch gar keine sonderliche Mühe mehr, Staat und Gesellschaft zu
unterscheiden, und stellen über Beide die gefährlichsten Definitionen auf. Bis in relativ
kurzer Zeit wird man von Stufe zu Stufe bei der Ernährungspflicht des Staates
anlangen» (S. 137). Die innere Konsequenz dieses Prozesses liegt also nicht zuletzt darin,

dass der Staat wohl die Individuen in sich aufsaugt, damit sich aber seinerseits
wieder der Gefahr aussetzt, seine Identität gegenüber der Gesellschaft zu verlieren
und von ihr vereinnahmt zu werden. Diese genuin sozialbezogene Optik zeigt sich
auch in seiner Diagnose der geschichtlichen Krise, die nicht einfach mit
Systemveränderung und Revolution im herkömmlichen Sinne gleichzusetzen ist, sondern eine
völlige Umwälzung im Sinne des Verschwindens der alten Führungsschichten
voraussetzt. So stellt es ein Kennzeichen der römischen Revolutionen in der Spätzeit der
Republik dar, dass sie «die grosse, gründliche Crisis, d.h. der Durchgang der
Geschichte durch Massenherrschaft» vermieden und es stattdessen beim Übergang
«von Mächtigen an Mächtige» bewenden liessen. «Erst die Völkerwanderung ist
dann die wahre Crisis gewesen» (S. 346-48). Das berühmte Diktum von «diesen 83

442



Jahren Revolutionszeitalter», und von der «Geschwindigkeit und Kraft der Bewegung,

in welcher wir selber leben» (S.248), lässt den bei aller Dynamik langfristigen
Charakter der Umwälzung erkennen, die 1789 erst ihren Anfang nahm. «Aus
diesem Allem entsteht die grosse Crisis des Staatsbegriffs in welchem wir leben: Von
unten herauf wird kein besonderes Recht des Staates mehr anerkannt; Alles ist dis-
cutabel; ja im Grunde verlangt die Reflexion vom Staat beständige Wandelbarkeit
der Form nach ihren Launen; zugleich aber verlangt sie eine stets grössere und
umfangreichere Zwangsmacht, damit der Staat ihr ganzes sublimes Programm, das sie
periodisch für ihn aufsetzt, verwirklichen könne» (S. 324). Man sieht die Konvergenz

der geschichtlichen und der gesellschaftlichen Krise, die sich in der Gegenwart
um 1870 vollzieht und sich in der sozialen Transformation und schliesslichen
Aushöhlung des herkömmlichen Staatsbegriffs symptomatisch manifestiert. Was aber
die Krisen «und selbst ihre Fanatismen» als notwendig - «als echte Zeichen des
Lebens» - erscheinen lässt und somit der historischen Grösse an die Seite stellt, ist ihr
heilsam-heilender Charakter «als eine Aushilfe der Natur, gleich einem Fieber... als
Zeichen, dass man noch Dinge kennt, die man höher als Habe und Leben schätzt»
(S. 364). Es ist etwas von Katharsis und reinigendem Gewitter in diesen elementaren
Offenbarungen geschichtlichen Daseins, und das gilt auch vom Krieg, den Burckhardt

zwar weder glorifiziert noch ethisch veredelt, aber doch als Teil einer Krise
und natürlichen Vorgang des Kräftemessens gelten lässt.

Dies alles gehört zu den Erscheinungsformen des Lebens, des «Willens der
Macht» (S. 115) - eine Formel Burckhardts, die der junge Nietzsche als sein Hörer
möglicherweise mitbekommen und variiert hat - und des damit verbundenen
Leidens.

Es macht die Faszination dieser Betrachtungsweise aus, dass sie gegenüber Staat,
Macht und historischer Grösse zwar argwöhnische Distanz markiert, aber eben
doch in ihrem Banne verharrt, weil die historische Realität damit so unauflöslich
eng verknüpft bleibt. Um aber zur Ausgangsfrage zurückzulenken: die substantiellen

Veränderungen gegenüber der Erstausgabe sind da, sie hätten vielleicht noch
gesondert aufgeführt und markiert werden sollen (dies als editorisches Desiderat),
aber im ganzen trägt doch gerade die minutiöse Ausgabe von «Über das Studium
der Geschichte» dazu bei, die seinerzeitige Leistung Jakob Oeris (der den Text ja
letztlich doch vor dem Untergang bewahrte) voll zur Anerkennung zu bringen. Der
Spezialist und Forscher muss sich künftig an diese kritische Edition halten, der Ge-
schichtsgeniesser und Dilettant (im Burckhardtschen Sinne) wird sich auch weiterhin

der gut lesbaren «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» erfreuen dürfen.

Zürich Peter Stadler

443


	Über das Studium der Geschichte [Jacob Burckhardt, hrsg. v. Peter Ganz]

