
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 33 (1983)

Heft: 3

Artikel: "Rassismus" in der Geschichtsphilosophie H. St. Chamberlains

Autor: Müller, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(RASSISMUS) IN DER G ESCH ICHTS P H I LO S O P H IE
H. ST. CHAMBERLAINS

Von Beat Müller*

I. Einleitung

Die folgende Arbeit setzt sich mit einer Ideologie auseinander. D. h., sie muss sich

damit befassen, wie ein intuitiv gewonnener, mehr oder weniger komplexer
Eindruck von der konkreten Wirklichkeit induktiv zu einer universalen, apriorischen
Idee extrapoliert und in dieser verabsolutierten Form auf die «Welt» angewandt
wird mit dem Anspruch, sie restlos und ohne «innere Begrenzung» des Ichs erkennend

zu bewältigen. Diese absolute Idee besteht bei H. St. Chamberlain im
Rassengedanken, der im Vergleich zu allen anderen Überlegungen oberste Priorität erhält
und der «Welt», näherhin der Geschichte, als deren wesentliches Prinzip übergestülpt

wird1.
Aus dieser Überlegung haben sich zwei mehr oder weniger zwingende Konsequenzen

für mein Vorgehen ergeben:
a)Ich wählte eine «analytische» Methode, d.h. es wird zuerst das allgemeine Bild

mit seinen besonderen Akzenten, das sich Chamberlain von der Geschichte

macht, so gut als möglich nachgezeichnet, um die Rassenidee nachträglich darauf

abzubilden. Dies mag etwas künstlich erscheinen; die Hoffnung ist, dass
damit etwas mehr Klarheit und Übersicht geschaffen wird.

b)Da eine Ideologie im Kern, wie angetönt, stets in der Kombination von wenigen,
einfach zu benennenden Grundideen besteht, deren Kompliziertheit und Schwierigkeit

aber in ihrer Anwendung auf die Fakten besteht, so hat sich auch ergeben,
dass die Darlegung der Geschichtsphilosophie gegenüber dem Hauptkapitel 3,
welches zum eigentlichen Thema dieser Arbeit Stellung nimmt, etwas lang geraten

ist. Die Ausführungen zum Rassismus müssen aber in ganz besonderem Mass

rückblickend auf Kapitel 2 gelesen werden, so dass dieses sozusagen als

Hintergrundphänomen, als zu aktualisierende Potenz im 3. Kapitel noch einmal anwesend

ist.
Den Abschluss bildet eine Kritik, die versucht, der Grundursache für die heute

allgemein anerkannte Verfehltheit des rassistischen Ansatzes zur Erklärung der
Geschichte auf die Spur zu kommen.

Im übrigen beschränkt sich dieser Aufsatz auf das Hauptwerk Chamberlains, die

«Grundlagen des XIX. Jahrhunderts», und berücksichtigt keine weiteren Werke

von ihm. Dies dürfte keine allzu starken Verzerrungen nach sich ziehen, zumal die

«Grundlagen» «einschliesslich einer tschechischen, englischen, amerikanischen und
französischen Ausgabe über dreissig Auflagen erlebt» (Schüler, S. 125) haben und

* Wie schon in Nr. 2/83 bei den Ausführungen von Roland Rumpel geben wir auch diesmal

einem jüngeren Forscher Gelegenheit, seine Interpretation vorzustellen.

1 W. Schüler spricht - auch im leicht trivialisierenden Unterton durchaus zutreffend - von
einem «ideologischen Arrangement» (S. 263).

321



sich der Verfasser auch unter Druck stets voll dazu bekannt hat2. Man darf deshalb
annehmen, dass darin die wesentlichen geschichtsphilosophischen Ansichten
Chamberlains umfassend niedergelegt sind.

Ein technischer Hinweis: Wo die «Grundlagen» zitiert werden, ist jeweils nur die
Seitenzahl ohne nähere Spezifikation angegeben. Ausserdem folgen diese Stellenangaben

nicht der Seitennumerierung der sog. «Volksausgabe», wie ich sie vorliegen
habe, sondern der Numerierung der Hauptausgabe. Diese Zählung ist der
«Volksausgabe» in Form von Marginalziffern beigegeben.

2. Die Geschichtsphilosophie Chamberlains

2.1. Zum Geschichtsbegriff Chamberlains

Um Chamberlains Deutung der historischen Ereignisse richtig verstehen zu können,

ist es vonnöten, sich zunächst einmal zu verdeutlichen, was Chamberlain unter
«Geschichte» versteht.

Geschichte i.e.S. hat es nicht immer gegeben. «Geschichte i.e.S.» ist dabei zu
verstehen als Geschichtsbewusstsein, d.h. als die Tatsache, dass das Individuum sich
seiner Einzigartigkeit, seiner Individualität und Einmaligkeit im zeitlichen Ablauf
des Kosmos bewusst ist3. Ein Ausdruck davon ist die Schrift: Sie ist Symptom
dafür, dass der Schreibende (u.d.h. eben das Individuum) das beschriebene Ereignis
für wert befindet, dauerhaft und unverfälscht vom Wandel der Zeiten festgehalten
zu werden für das Bewusstsein der Nachwelt. - Es lag vor allem aus empirischen
Gründen nahe, das Abhängigkeitsverhältnis umzukehren und Geschichte
(Geschichtsbewusstsein) dort und nur dort zu postulieren, wo es die Schrift gab. (Ob
diese «forscherfreundliche» Festlegung dem Phänomen Geschichte ganz gerecht
wird, muss hier unerörtert bleiben.)

Chamberlain nun engt diesen Geschichtsbegriff noch weiter ein. Er geht dabei aus
von der Dichotomie von «Geschichte im höheren Sinn des Wortes» vs. blosse
«Annalen» (S. 44). Geschichte wird erst zu «Geschichte im höheren Sinn» durch das
«Moment der moralischen Grösse». Dieses aber besteht nicht nur darin, dass sich
«der einzelne Mensch seiner Individualität im Gegensatz zur umgebenden Welt
bewusst» wird; es gehört auch dazu, dass er «die Welt, die er in der eigenen Brust
entdeckt hat, zur Gestaltung jener äusseren» verwendet (S. 43). M.a.W.: Zum
passiven Innewerden muss ein darin gründendes aktives (Um-)Gestalten der Welt
hinzutreten. (Das ist, wenn man etwa an Karl Marx und seinen Praxisbegriff denkt,
nichts Neues; der grosse Unterschied besteht in den Instanzen, die jeweils als Träger
eines solchen aktiven historischen Prinzips postuliert werden. Eine sehr ähnliche

Im (allerdings mehr unter dem Beziehungs- als dem Inhaltsaspekt relevanten) sog.
«Grundlagenkonflikt» äusserte sich Chamberlain u.a. folgendermassen: «Wohl könnte
ich zu Angriffen schweigen, trotzdem sie eine Herabwürdigung meines Intellektes und
auch meines Charakters bedeuten, doch zu meinem Buche stehe ich wie eine Mutter zu
ihrem Kind und ich fühle, dass ich nicht ganz unfähig des Mutterzornes wäre. Nicht verlange

ich, dass man mein Kind hübsch findet, noch weniger, dass es für ein Wunderkind
ausposaunt werde, aber mein Kind ist es, frei und edel geboren, und ich werde nicht erlauben,

dass es für einen elenden Bankert verschrien wird.» (Zit. in Schüler, S. 119).
Auch ein kollektives Geschichtsbewusstsein basiert letztlich auf demjenigen von Individuen.

322



Geschichts-Idee wird also auf ganz verschiedene Weise auf die konkreten historischen

Fakten übertragen, wie im folgenden noch zu zeigen sein wird.)
Wo das eine oder andere Teilmoment fehlt, möchte Chamberlain nicht von

eigentlicher Geschichte sprechen. Das blosse, passive Bewusstsein des Individuums
von sich selbst weist nicht über sich hinaus und ist darum ahistorisch. Umgekehrt
sind «positivistische» Taten ohne Einmaligkeitsbewusstsein nur eine Aneinanderreihung

von «Handlungen, die in unserer Brust kein Echo finden»; denn «Geschichte,
im höheren Sinne des Wortes, ist einzig jene Vergangenheit, welche noch gegenwärtig

im Bewusstsein des Menschen gestaltend weiterlebt» (S. 43). - Auch die Schrift
ist somit keine Garantie mehr für das Vorhandensein echter Geschichte.
Chamberlain macht ferner noch eine Unterscheidung, die quer zur obigen
Begriffsdimension verläuft. Ohne sie so zu nennen, trennt er die Geistes- oder Kulturgeschichte

von der ökonomischen und (sozial-)politischen Geschichte. Letztere wird
nicht bewusst gelenkt; sie gehorcht «anonymen Kräften». Die Individualitäten
heben sich «unendlich wenig» voneinander ab (vergleichbar mit Ameisen in einem
Ameisenhaufen); sie gehorchen sämtliche mit Notwendigkeit «einem gemeinsamen,
unpersönlichen Impuls». Der Willkür und dem Einfluss der grossen Persönlichkeit
«sind äusserst enge Schranken gesetzt». «Alle grossen und dauernden Umwälzungen

im Leben der Gesellschaft haben <blind> stattgefunden» (S. 23)".
Klar davon abgehoben ist die Geistes- und Kulturgeschichte, die als «Ausnahme»

gilt. «Sobald nicht mehr die bloss beobachtende, vergleichende, berechnende, oder
die bloss erfindende, industrielle, den Kampf ums Leben führende Geistestätigkeit,
sondern die rein schöpferische in Betracht kommt, gilt die Persönlichkeit allein. Die
Geschichte der Kunst und der Philosophie ist die Geschichte der einzelnen Männer,
nämlich der wirklich schöpferischen Genies» (S. 26).

Es muss an dieser Stelle schon kritisch beigefügt werden, dass Chamberlain die
gegenseitige Wechselwirkung der beiden Geschichtsstränge zu unrecht vernachlässigt.

Dies wird sich auf seine Beurteilung von Griechen und Römern nachteilig
auswirken (bzw. vorteilhaft für das System, in das sie hineinpassen sollen).

2.2. Chamberlains Deutung der historischen Fakten

Nachdem Chamberlains Geschichtsbegriff in abstracto aufgerissen worden ist,
stellt sich nun die Frage, wie der Wahl-Deutsche seine Begrifflichkeit konkret auf
die Menge der historischen (bzw. annalischen) Daten anwendet. Erst in dieser
Konkretion erweist sich plastisch der Charakter, die eigentliche Stossrichtung von
Chamberlains Ansatz. Durch sie wird er zu dem, als der er bekannt geworden ist.

2.2.1. Die ungeschichtlichen Völker

Grundlegender «Ausgangspunkt» (S. 8), ja «das wichtigste Datum der gesamten
Geschichte der Menschheit überhaupt» ist die «Geburt Jesu Christi. in einem
gewissen Sinne dürfte man wohl sagen, eigentliche <Geschichte> beginne erst mit
Christi Geburt» (S. 42).

Alle Völker vor diesem umwälzenden Ereignis und alle, die von der Lehre Christi
nicht geprägt worden sind, haben «keine wahre Geschichte», weil ihnen mindestens
eine Komponente jenes «Momentes der moralischen Grösse» fehlt, wie es im vorigen

Kapitel aufgeschienen ist. «Der arische Inder z. B. bleibt bei der inneren Er-

4 Auch hier sind Parallelen zum historischen Materialismus deutlich erkennbar.

323



leuchtung stehen: er gestaltet nicht, er ist nicht Künstler, er ist nicht Reformator»;
im Gegensatz dazu sind die Chinesen wohl sehr aktiv, aber ein «seelenlose(s) Volk»,
das nur Chroniken von «Räuberbanden», «eine kriminalistische Statistik», aber
keine Geschichte hat (S. 43)5. Dieses Beispiele gelten bis heute.

Solche Völker können deshalb nur wissenschaftliches, aber kein
«allgemeinmenschliches Interesse» (S. 45) beanspruchen - eben darum, weil ihre Vergangenheit

nicht «gegenwärtig im Bewusstsein des Menschen gestaltend weiterlebt» (S. 44).

2.2.2. «Das Erbe der alten Welt»

Es gibt indessen vor allem drei Völker aus vorchristlicher Zeit, die zwar nicht
eigentlich historisch sind (man könnte sie «prähistorisch im höheren Sinne»
nennen), jedoch «im Lichte der Geschichte betrachtet» (vgl. S. 535) werden können,

und zwar aus dem Grund, weil sie «bei jener sittlichen Neugeburt, welche wir
als Christentum bezeichnen» (S. 45), sozusagen als Geburtshelfer fungiert haben. Es
sind dies «Hellas, Rom und Judäa» (ebd.).

Bevor auf den Einfluss dieser drei Völker näher eingegangen wird, muss noch die
dringende Frage geklärt werden, warum Chamberlain gerade in Christus und seiner
Lehre den Anfang alles «Geschichtlichen im höheren Sinne» erblickt. In diesem
Punkt weicht er doch ganz erheblich von üblichen Ansätzen ab.

Um seine Position zu verdeutlichen, vergleicht Chamberlain Christus mit Buddha.

- «Buddha», so sagt er, «bedeutet den greisenhaften Ausgang einer an der
Grenze ihres Könnens angelangten Kultur. Ein hochgebildeter, mit seiner Machtfülle

begabter Fürst erkennt die Nichtigkeit seiner Bildung und seiner Macht» (S. 197).
Die Abstraktion seines Denkens gelangt zu dem Punkt, wo sie sich von der ganzen
Erfahrungswelt trennt und diese nur noch als Hindernis zur letzten Erkenntnis
erscheint. Deshalb muss Buddha die Erfahrungswelt hassen; sie ist nur Leiden. «(...)
das einzig Erstrebenswerte ist <die Erlösung vom Leidem ; diese Erlösung ist der
Tod, das Eingehen in das Nichts» (S. 198). Um aber nicht der Seelenwanderung
anheimzufallen, muss er durch totale Abtötung schon im Leben aus freien Stücken
sterben. «Man kann Buddhas Leben als den gelebten Selbstmord bezeichnen» (S.
199)6.

Im Gegensatz dazu bedeutet der Tod Christi «den Eingang ins ewige Leben»,
d. h. ins Reich Gottes. Dieses Reich aber ist nicht das Nirwana; es ist auch nicht etwa
Äusserliches oder Transzendentes, sondern «das Reich Gottes ist inwendig in Euch»
(S. 199), wie Chamberlain wörtlich das Evangelium zitiert. Das heisst für ihn: «Sein
wie Christus war, leben wie Christus lebte, das ist das Reich Gottes» (S. 201).

Die wesentlichen Kennzeichen des Lebens Christi aber sind für Chamberlain die
folgenden:
- «Kampfeslust» (von ihm abgeleitet aus der Bibelstelle «Nicht Frieden, sondern

Zwietracht zu säen bin ich gekommen»; S. 2031.). Sie ist gerichtet «gegen den
inneren Geist des Menschen, gegen die Beweggründe, aus welchen seine Handlungen

hervorgehen».
- Aus dem Innern (dem «Herzen» bzw. dem «Gemüt») kommende Lebensfreude

ohne buddhistische Kasteiungen; «das sicherste Selbstbewusstsein» (S. 206).

5 Paradoxerweise hat der Zionismusvorkämpfer und «Komunistenrabbi» Moses Hess ein

ganz ähnliches Bild vom chinesischen Volk.
6 Daraus leitet sich dann auch die Geschichtslosigkeit des «arischen Inders» ab (s. o.).

324



Somit vereinigt Christus als erster Mensch die beiden Komponenten des besagten
«Moments der moralischen Grösse»: Das Bewusstsein seiner selbst und die
Entschlossenheit zur Gestaltung der Welt, d. h. zur «Emanzipierung von der Natur, ohne

die wir zwar nichts können, die wir aber entschlossen sind, uns zu unterwerfen»
(S. 208)7.

In Christus als «Erscheinung einer neuen Menschenart» (S. 204) «erwacht der
Mensch zum Bewusstsein seines moralischen Berufs, dadurch aber zugleich zur
Notwendigkeit eines nach Jahrtausenden zählenden inneren Krieges» (S. 208).

Damit ist der Moment gekommen, den Einfluss der (von uns «prähistorisch»
genannten) Völker auf die mit Christus beginnende geschichtliche Entwicklung zu um-
reissen, wie Chamberlain ihn sieht und auch (als «Grundlagen»!) im 19. Jahrhundert

noch feststellt.
Hellas und Rom haben eine, wenn auch in verschiedenem, so doch in wesenhaft

positivem Sinne Wirkung gezeigt, während «Israel» (S. 46; warum nicht Judäa?) eine

notwendige (weil kontrastbildende) «negative Ergänzung» (S. 46) dazu darstellt.
In dieser totalen Negativität liegt es auch begründet, dass Judäa nicht als Erblasser
der Geschichte gelten kann; zum «Erbe» zählt Chamberlain nebst der «Erscheinung
Christi» nur die Hinterlassenschaften von Hellas und Rom. Judäa indessen wird als

einer der «Erben» in Erscheinung treten (vgl. Kap. 2.2.3.).
Die Vorzüge der Griechen bestanden im «Erhaben-Anschaulichen der Kunst und

der Philosophie» (S. 45). Das Griechentum stellt eine «überschwänglich reiche Blüte
des Menschengeistes dar, und die Ursache davon ist, dass seine gesamte Kultur auf
einer künstlerischen Grundlage ruht» (S. 63). Und da «jedes Werk der Kunst immer
und ausnahmslos eine starke individuelle Persönlichkeit voraussetzt, ein grosses
Kunstwerk ein Genie», so bedeutet dies nichts anderes, als dass «das Bleibende

vom Hellenentum seine Genialität» (S. 69f.) ist. Oder an anderer Stelle: Was
dem Denken der Griechen «ewige Jugend verleiht, ist das Schöpferische dann -
in einem weitesten Sinne des Wortes - recht eigentlich Künstlerische» (S. 76f.).

Entsprechend waren die Griechen hervorragende Künstler und Wissenschaftler.
Auch als Philosophen i.w.S. leisteten sie Unvergängliches, allerdings (mit Ausnahme

Piatons) nicht in der Philosophie i.e.S., d.h. in der Metaphysik. Ja durch ihre
auf den «Volksaberglauben» (S. 110) zurückgreifende Pseudo-Metaphysik wurden
sie - namentlich in der Person Aristoteles' - «der eigentliche Urheber der decadence
des hellenischen Geistes» (S. 106). Sie rationalisierten und anthropomorphisierten
die ursprüngliche, in echten Mythen bestehende Religion (vgl. S. 1171'.). Überdies

waren sie auf dem Gebiet der Taten (z. B. in der Politik, die Chamberlain auffallend
abschätzig abqualifiziert: S. 97) unfruchtbar, da es ihnen an «Konsequenz» und
«Selbstbeherrschung» (ebd.) fehlte. - «Und so ersehen wir, dass unsere Bewunderung

nicht der griechischen Geschichte (i.w.S.?; d. Verf.), sondern den griechischen

Geschichtsschreibern, nicht den griechischen Heldentaten, sondern der
künstlerischen Verherrlichung dieser Taten gelten sollte.» (Ebd.) - Oder in unserer
Terminologie (weil Chamberlain hier seine eigene zu vergessen scheint...): Die Griechen

haben auf die Geistes- und Kulturgeschichte entscheidend eingewirkt, nicht
jedoch auf die ökonomische und (sozial-)politische.

Recht eigentlich komplementär dazu stellt sich in Chamberlains Sicht der Einfluss
Roms dar: «Vom Erhaben-Anschaulichen der Kunst und der Philosophie wendet
sich hier der Geist zur Verstandesarbeit der Organisation». Während «ihre Dichter

7 An diesem Gestaltungswillen bemisst Chamberlain dann auch seinen Freiheitsbegriff; vgl.

Kap. 2.2.3.

325



nun ohne Ausnahme ungenial waren» und ihre Sprachkunst nur «der Technik» (S.
183) zu verdanken war, bewiesen sie in eben dieser technischen Hinsicht eine
unerreichte Meisterschaft. Was den Griechen dadurch, dass sie «untreu, unpatriotisch,
eigensüchtig» waren, dass ihnen «Selbstbeherrschung» fehlte, abging, das gelang
den Römern dank den entgegengesetzten Tugenden: die Schaffung von «Staat und
Recht» (S. 122), die beide von dauerhafter, zeitloser Wirkung sein sollten. Aus
diesem Grund standen sie auch «sittlich in vielen Beziehungen höher als Hellas»
(S. 46), so z.B. durch das neue Familien- und Eherecht (vgl. S. 172ff.), welches die
Familie über den Staat stellte und die Frau als «ebenbürtige Genossin» (S. 176) des
Mannes bestimmte.

Reziprok zu Griechenland verfiel Rom nicht durch seine Denker (deren es keinen
einzigen besass), sondern durch einen «abnormen Willenshelden» (S. 127), nämlich
Julius Cäsar, der Dekadenz. Von da an lebte nur noch «die Idee des römischen
Staates in den Hirnen einzelner zur Macht berufenen Männer» (S. 146). - Diese
Auslösung des Zerfalls durch Cäsar war ein Ausnahmephänomen, wie es «in einem
Jahrtausend kaum einmal» (S. 127) geschieht, denn Rom war im Gegensatz zu
Griechenland eine «anonyme <Volksgrösse>», d.h. bestimmt von jenen «anonymen
Kräften, welche das Leben der Völker gestalteten» (S. 129) und von Einzelpersönlichkeiten

fast nicht gebrochen werden können (vgl. die Ausführungen zum
Geschichtsbegriff Chamberlains, Kap. 2.1). - Anders formuliert: Rom hat nichts zur
von genialen Einzelpersönlichkeiten getragenen Geistes-und Kulturgeschichte
beigetragen, dafür so gut wie alles zur ökonomischen und (sozial-)politischen Geschichte.

2.2.3. «Die Erben»

Den sittlichen, «moralischen Gaben» der Römer ist es laut Chamberlain zu
verdanken, dass der Vormarsch niedriger Kulturen nach Europa aufgehalten werden
konnte. Zwei Fälle des «delenda» stehen dabei im Zentrum. Zum einen das «delen-
da est Carthago» (S. 139), dank dessen noch die Römer selbst die phönizische Kultur

in die Schranken wiesen, die Kultur eines Volkes, dessen «geistige Unfruchtbarkeit
geradezu entsetzenerregend» (S. 140) gewesen ist, wie Chamberlain zu

berichten weiss.
«Ein zweites römisches <delenda> hat für die Weltgeschichte eine vielleicht ebenso

untermessliche Bedeutung: das <delenda est Hierosolyma>.» (S. 142). Und diese
Feststellung führt uns hinüber zum dritten Volk, das bei der Geburt der Geschichte
(in der Person Christi) Pate gestanden hat. Was die Rolle des Judentums für
Geschichte und Christentum gewesen sein soll, gehört zweifellos zu den eigenwilligsten
und radikalsten Umdeutungen Chamberlains.

Insoweit die Griechen und Römer in der Geschichte bestimmend geworden sind,
so geschah dies aufgrund der Setzung positiver Akte (künstlerisch-schöpferischer
bzw. sittlich-technischer Art); «bei den Juden dagegen war die Verneinung der Taten

dieses Volkes die einzige positive Errungenschaft für die Menschheit» (S. 47).
Das heisst, nicht was sie taten (sei es künstlerisch oder sittlich), hat historische
Effekte gezeitigt, sondern die Tatsache, dass sie ihr Tun verneinten (verboten und un-
terliessen).

Den «Angelpunkt in der Geschichte (wohl i.w.S.; d. Verf.) Juda's», an dem die
Verneinung der Taten ihren Anfang nahm, erblickt Chamberlain im Jahr 710 v.
Chr., als der Tempel Jerusalems vom Ansturm Sennacheribs verschont blieb. Die
Propheten, die damals recht behielten, bekamen alle Macht, und unter ihrer
priesterlichen Herrschaft entstand «der ganze Komplex von Vorstellungen, der die Seele

326



des Judentums ausmachen sollte»; «der Glaube dass alles Wohlergehen von
dem passiven Gehorsam gegen seine (Jahwes; d. Verf.) Gebote abhänge, dass
Juda das auserwählte Volk sei» (S. 424) usw. In der Folge wurde diese restriktive
Verhaltensnegation immer mehr ausgebaut (Verbot von Mischehen, religiöse Intoleranz

usw.) und gipfelte schliesslich im «Priesterkodex» und der Thora (S. 431 f.).
Die Pointe, die diese Sicht des Judentums beinhaltet, liegt nun darin, dass das

Christentum nur dank dieses restriktiven jüdischen Gepräges überhaupt bis ins 19.
Jahrhundert hinübergerettet werden konnte. «Inhaltlich» war die Idee des Judentums

zwar zur völligen Dogmatik erstarrt; «formal» jedoch hatte sie den unschätzbaren

Vorzug, dass sie «eben ein Gesetz» war, das inmitten des «Völkerchaos» im
Nahen Osten, in einer Welt der Zügellosigkeit, ethisch von grosser Wirkung sein
konnte. «Das jüdische Dogma war wie eine scharfe Säure, die man in eine in Zersetzung

geratende Flüssigkeit giesst, um sie zu klären und vor dem weiteren Verfaulen
zu bewahren.» (S. 257f.) So bewahrte das Judentum, was ihm bei aller «Niedertracht»

usw. hoch anzurechnen ist, unter schwierigsten Bedingungen immerhin den
«Glauben an ein höheres Wesen». «(...) so muss man sagen, als Nation verdient
damals die jüdische allein Achtung» (ebd.)8.

Neben dem «charaktervollen, aber unselbständigen, gläubigen Gehorsam
pflegenden, im Denken eng begrenzten» (vgl. S. 275) Judenvolk und dem «charakterlosen»,

universalistisch denkenden, jeden Sinnes für höheren (Glaubens-)Wert
entbehrenden sogenannten « Völkerchaos» (zum Beispiel S. 257) tritt in einem späteren
Stadium als dritter Erbe das Germanentum in die abendländische Geschichte ein.
Dieses durch seine Abgeschiedenheit unverfälscht gebliebene, seiner «barbarischen
Vorteile» nicht beraubte Volk besitzt gegenüber den Juden den Vorzug, dass es
nicht dem gedankenlosen Gehorsam unterworfen und dabei gleichzeitig in der Lage
ist, das Höchste der Religion, das in seiner Seele bereits unbewusst verborgen liegt,
in sein Bewusstsein aufzunehmen. Die überragenden Tugenden «der Freiheit und
der Treue» bilden dabei «die zwei Wurzeln des germanischen Wesens», welche
ineinander überfliessen: «die spezifisch germanische Treue war eine Erscheinung der
geläuterten Freiheit, die Bewährung der Freiheit Treue gegen das eigene Wesen» (S.
528).

«Mit einer geschickten Wendung hat Chamberlain den Freiheitsgedanken den
Erfordernissen seines Weltbildes angepasst. Davon ausgehend, dass sich Freiheit

nur in einem geordneten Staatswesen verwirklichen könne, vertritt er die Auf-

8 Bemerkenswert scheint mir der Kommentar, den W. Schüler zu dieser Konzeption des
Judentums macht: «Je achtbarer man einen Gegner hinstellt, desto gefährlicher erscheint er:
Nach diesem Rezept scheint auch der Verfasser der <Grundlagen> zu verfahren, wenn er
auch der gegnerischen Seite sympathische Züge abzugewinnen weiss» (S. 259). «(...) die
Feststellung ist sicherlich nicht übertrieben, dass der starke Widerhall, den der Verfasser
der (Grundlagen) in den Kreisen der Gebildeten gefunden hat, wesentlich durch seine
differenzierte Behandlung der <Judenfrage> bestimmt war. Wer so selbstkritisch über dieses
von blinder Leidenschaft beherrschte Thema sprach, der verdiente Respekt. In der
Tat war das Phänomen des über die Jahrtausende bewahrten jüdischen Stammes- und
Nationalgefühls eine Erscheinung von seltener Faszinationskraft. Der Beifall, den
Chamberlain dem jüdischen Volke zollt, nimmt diesem nichts von jener diabolischen
Zerstörerrolle, die es im ideologischen Arrangement der (Grundlagen) nun einmal zu spielen
hat» (S. 262f.). - Chamberlain verstand es also, dem vorgefassten ideologischen Apriori
des hierarchischen Rassengedankens, der seinerseits aus dem Rassenhass als sozialpsychologische

Kristallisation eines an sich vielleicht richtigen, aber projizierten Schuldbewusst-
seins hervorgegangen war, durch differenziertes In-Bezug-setzen mit den geschichtlichen
Tatsachen einen objektiven Anstrich zu verleihen.

327



fassung, wichtigste Voraussetzung für das Entstehen einer freiheitlichen Lebensordnung

sei die Befähigung zur Staatenbildung. Die Befähigung zur Staatenbildung

aber, so folgert der Verfasser der (Grundlagen) weiter, wurzelt ihrerseits in
der (Kraft der Gestaltung) (S. 513)» (Schüler, S. 257). In ebendieser, getreu dem
eigenen Wesen das Innere der «Volksseele» veräusserlichenden Gestaltungskraft
besteht die Freiheit für Chamberlain.

Damit ist geradezu ein Gegenpol zum Judentum markiert, das sein Wesen nur
behalten kann, wenn es unter Preisgabe der Freiheit «die Treue (welche ohne Freiheit
bedeutungslos wäre) durch den Gehorsam ersetzt» (S. 528). Der Gehorsam ist also
nichts anderes als die Perversion der Treue «gegen das eigene Wesen», ein Wesen,
das sich positiv nur noch durch die Negation des wesenhaft Negativen abhebt.

Eng verbunden mit der Religion, die ja in dem Bewusstsein des «Reiches Gottes in
uns» gründet, ist die Eigenschaft der Germanen, dass sie nicht nur der eigenen,
einmaligen und von der umgebenden Welt verschiedenen Individualität bewusst
werden, sondern vermöge der ihnen charakteristischen Freiheit und Treue zu sich selbst
die erkannte Umwelt auch in ihrem erhabenen Sinn gestalten können (vgl. S. 43 und
unser Kap. 2.1). Freiheit heisst dabei, wie wir gesehen haben, die Fähigkeit, die
Kulturwelt aus eigener Kraft zu gestalten; Treue aber, und zwar Treue zu sich selbst,
bedeutet, dass diese Gestaltungskraft dem eigenen Wesen Untertan bleibt und nicht
wie bei den Griechen einer «unpatriotischen» Vereinzelung mangels «Selbstbeherrschung»

(vgl. Kap. 2.2.2) zum Opfer fällt. Da diese beiden gekoppelten «Kardinaltugenden»

nur den Germanen eigen sind, so muss daraus geschlossen werden, dass

die Germanen nicht nur als einzige Erben in der Lage sind, das wahre Christentum
aufzunehmen, sondern auch die einzigen, es in der historisch-kulturellen «Welt» zu
verwirklichen.

In der «Bewahrung der barbarischen Vorteile» blieben die Germanen allerdings
kein Volk von Denkern und Kritikern; sie gingen ganz im Handeln und Empfinden
auf und entbehrten einige Eigenschaften, die sie vor nicht-germanischem Einfluss
hätten schützen können. Paradoxerweise konnten sie jene Eigenschaften nur durch
diesen nicht-germanischen Einfluss gewinnen, was von vornherein eine Korrumpierung

bedeuten musste, wenn auch nicht notwendigerweise total und irreversibel.
Der Germane «musste in die Lehre gehen bei einer Civilisation, die in Wahrheit
nicht mehr wert war, ihm die Schuhriemen zu lösen» (S. 522). Unter den Gefahren
der «bedenklichen Assimilationsfähigkeit» musste er die in diesem Völkerchaos
verschütteten hellenischen, römischen und christlichen Werte «durch seinen eigenen
Fleiss» (ebd.) ausgraben.

Korrumpierungen der Germanen aus Gründen ihrer Naivität waren z. B.: die
Unterwerfung unter den Papst durch die Annahme des Königtums, das per definitio-
nem «von Gottes Gnaden» war (vgl. S. 517); die Vorstellung Karls des Grossen
(angeblich aus Augustins «De civitate Dei»), dass er eine «Pflicht zur gewaltsamen
Bekehrung» (S. 515) der Heiden habe; usw.

Die Emanzipation konnte nur durch Kampf geschehen - durch den «Kampf
zwischen zwei Weltanschauungen» (S. 519).

2.2.4. «Der Kampf»

Es bedurfte der vorigen, recht weitläufigen Ausführungen, um alle treibenden
Elemente einigermassen klar dargestellt zu haben, ohne die der eigentliche
geschichtliche Ablauf, wie er sich nach der Theorie Chamberlains gestaltet, nicht in
seinem ganzen Zusammenhang begriffen werden kann. Ist aber diese Vorarbeit
geleistet, so ist die daraus folgende Entwicklung schnell geschildert.

328



Chamberlain macht diesen historischen Prozess an zwei Daten fest:
Das «Jahr 1» dient ihm als «Ausgangspunkt» (S. 42); es markiert die Geburt Jesu

Christi und damit den Ursprung der «Geschichte im höheren Sinne». Dessen Bedeutung

wurde bereits in Kap. 2.2.1. auszulegen versucht.
Offenbar in Analogie zum entscheidenden Jahr 701 v. Chr. in der ((prä-> jhistori-

schen Entwicklung des Judentums (vgl. Kap. 2.2.3.) nennt er als «Angelpunkt der
Geschichte Europas» das «Jahr 1200»; es ist «der mittlere Augenblick» im «Erwachen

der Germanen in ihrer welthistorischen Bestimmung als Begründer einer
durchaus neuen Civilisation und einer durchaus neuen Kultur» (S. 8).

Orientiert an diesen zwei Fixpunkten vollzieht sich nun der eigentliche historische
Kampf zwischen den drei «Erben», wobei im Verlauf der Zeit der höhere germanische

Einfluss gärt (vgl. S. 536) und um eben dieses Jahr 1200 zum offenen Ausbruch
kommt.

Die zwei untrennbar miteinander verbundenen «Hauptzielpunkte allen Kämp-
fens» erkennt Chamberlain als die «Religion und den Staat»; innerhalb dieser beiden

finden die grossen Auseinandersetzungen statt. - In der Folge sei nur die kirchliche

Seite berücksichtigt.
In den ersten Jahrhunderten errichteten die christlichen Theologen die neue Religion

auf zwei «Hauptpfeilern»:
a) dem «jüdischen historisch-chronistischen Glauben»;
b) der «indoeuropäischen Mythologie».

Diese «zwei grundverschiedene(n) Weltanschauungen» wurden «miteinander
amalgamiert» (S. 550). Als Beispiel wird unter anderem die Verschmelzung des
jüdischen Monotheismus mit der mythisch bedeutsamen Dreizahl zum Dogma der
Dreifaltigkeit angegeben. Paulus und Augustinus sollen die Amalgamierung, das
«Zwitterwesen» (S. 600) des so entstandenen «historischen Christentums» (ebd.) am
lebhaftesten verkörpern.

Der «Wendepunkt für die Ausbildung der christlichen Religion» (S. 559) in
diesem Sinne bildet die Ende des 4. Jahrhunderts erfolgte Proklamation der christlichen

Religion zur Staatskirche durch Constantius II. Von da an beginnt der eigentliche

Kampf des immer schwächer werdenden hellenischen «Ostens» gegen den
entseelten staatskirchlichen römischen «Westen», der denn auch sukzessive durch
Machtausdehnung auf Basis der Gehorsam verlangenden Dogmenbildung die Oberhand

gewinnt, bis ins Jahr 1215, wo das Dogma der Transsubstantiation verkündet
wird (S. 539).

Inzwischen hatte sich aber der germanisch dominierte «Norden» von einer
ursprünglich bedeutend «tieferen Kulturstufe» (S. 608f.) hochgearbeitet und trat nun
- nach langem Unterdrücktwerden - anstelle des untergegangenen «Ostens» den

Kampf gegen Rom Süden) an. Karl der Grosse konnte noch nichts Dauerhaftes
gegen die imperial-umversalistische Macht Roms ausrichten (vgl. S. 617ff.). Der
grosse Durchbruch kam gerade im Jahr 1215 mit der Magna Charta, die dem
englischen König abgerungen wurde. Seither schritt dieser Emanzipationsprozess immer
mehr fort und fand in Figuren wie Franziskus, Abälard, Luther, Kant und Bismarck
seine Vollstrecker.

Der Kampf ist auch im 19. Jahrhundert nicht beendet; Zeichen dafür sind etwa
die Tatsachen, dass auf Kant ein Hegel gefolgt ist (was Chamberlain fast nicht
begreifen kann, zumal Hegel Protestant war), die Ausbreitung der Juden, der sozialistische

Internationalismus (vgl. Kap. 3.4.) usw. Das wahre Christentum hat die
Oberhand noch nicht endgültig gewonnen, auch wenn das Germanentum «Schöpfer
einer neuen Kultur» (S. 692) geworden ist. Sowohl das gute Erbe als auch die un-

22 Zs. Geschichte 329



würdigen Erben leben im 19. Jahrhundert noch im Bewusstsein des Menschen
gestaltend weiter (vgl. Kap. 2.2.1.) und sind deshalb geschichtlich von Belang. Sie
bilden die Grundlagen des Antagonismus jener Gegenwart.

3. <Rassismus> in der Geschichtsphilosophie H. St. Chamberlains

In der Einleitung wurde gesagt, dass das Vorgehen «analytisch» sei; in diesem
Sinne blieb in der vorigen Darstellung das Element des Rassismus in Chamberlains
Geschichtstheorie bewusst ausgeklammert. Dennoch zeichnet es sich natürlich ganz
klar ab, und die Theorie würde praktisch in der Luft hängenbleiben, wollte man sie
künstlich davon getrennt lassen.

Schon von daher kann man folgern, dass der «Rassismus» bei Chamberlain nicht
lediglich ein Hinzukommendes, ein «Akzidens» ist, sondern eine - oder besser: die
zentrale Stellung in der Theorie einnimmt. Im Grunde genommen ist es deswegen
sogar ungenau, von einem Rassismus «in» Chamberlains Philosophie zu sprechen:
Denn diese ist geradezu auf die historischen Daten projizierter «Rassismus» im
Vollsinn des Wortes (vgl. Kap. 3.1.).

3.1. Zur Definition des (Rassismus)

An dieser Stelle drängt sich natürlich eine Begriffsklärung auf. Was heisst
«Rassismus»?

Hier ist es vielleicht nützlich, ihn zunächst vom «Ethnozentrismus» Levi-Strauss'
abzuheben, der unter diesem Begriff die Einstellung eines Gruppenmitgliedes
versteht, dass Kultur und Menschen der eigenen Gruppe die besten überhaupt sind; diese

Einstellung ist nicht aggressiv und beruht auf tatsächlichen (kulturell sichtbaren)
Unterschieden (Levi-Strauss, Kap. 3). Es sind «Unterschiede, die von der Nachbarschaft

herrühren, dem Wunsch, sich gegenseitig abzusetzen, sich zu unterscheiden,
etwas Eignes zu sein. Die Verschiedenheit ist weniger eine Funktion der
Isolierung als vielmehr der gegenseitigen Beziehung der einzelnen Gruppen» (Levi-
Strauss, S. 15)'. - Rassismus kann von daher als ein Ethnozentrismus, der um die
Vorstellung von biologisch fundierten Unterschieden angereichert ist, aufgefasst
werden. Vom psychologisch adaptierten Standpunkt Levi-Strauss' her könnte man
argumentieren, dass der Rassismus eine psychopathologische Übersteigerung des
ethnozentrischen Sich-unterscheiden-wollens ist. Im Rassismusbegriff steckt auch
(nicht zu unrecht) eine pejorative Note, weil die Rassisten gewöhnlich aufgrund
willkürlicher, kaum je beweisbarer Kriterien eine Werthierarchie der Menschenrassen
aufstellen, eine Hierarchie zudem, die dem einzelnen Individuum letztlich keine
Chance lässt, seinen guten Willen oder seine Leistung in die Waagschale zu werfen.
Die rassische Geburt ist und bleibt das entscheidende Kriterium seiner Einstufung.

Auch Chamberlain ist ein Rassist in diesem vollen Sinn des Wortes. Aufschlussreich

ist hier u. a. die Tatsache, dass der Wahl-Deutsche ausdrücklich die qualitativen

Unterschiede zwischen den Rassen als wichtiger einschätzt als denjenigen
zwischen Mensch und Tier und sich leidenschaftlich gegen den «vermaledeite(n)
abstrakte^) Menschheitsbegriff» (S. 962) wehrt. Die Inder können bei ihm gar nichts

9 Bei allem Richtigen, das Levi-Strauss sagt, darf indes nicht übersehen werden, dass auch
sein kultureller Relativismus auf Grenzen stösst.

330



«Höheres» zustandebringen, weder in der Kunst noch in der Technik i.w.S.; sie
können nur durch die kleinliche dogmatische Verneinung ihres eigenen Handelns
etwas Gutes für die Geschichte vollbringen. Umgekehrt sind die Germanen und nur
sie zur Trägerschaft des wahren Christentums befähigt und zur Schaffung einer
«durchaus neuen Civilisation» und Kultur berufen. Das «rassenlose Völkerchaos»
ist es noch nicht einmal wert, dem «Herren» die Schuhriemen zu lösen.

Chamberlain sublimiert zwar seine Theorie vom Biologischen ins Psychologische
(aber doch von der Abstammung her biologisch Fundierte). Er lehnte «anthropologische

Daten ab und verherrlichte statt ihrer wortreich die psychologischen
Charakteristika», schreibt Poliakov (S. 103). Er entzieht sich damit geschickt der
wissenschaftlich anfechtbaren Übertreibung Gobineaus und bekommt viel freiere Hand
für die in der Tat wortreiche Ausgestaltung seiner Theorie, die er mit Unmengen
von Beispielen bequem stützen kann. (Allerdings lässt er sich trotz allem auf
anthropologische Fragen ein; vgl. Kap. 4.)

3.2. Zur Definition der Rasse

Entsprechend definiert Chamberlain die «Rasse» nicht (oder doch nicht in erster
Linie) nach biologischen Merkmalen (was laut Poliakov, Kap. 1, ohnehin schwerlich

möglich wäre), sondern intuitiv-psychologisch. «Was sollen uns die weitläufigen
wissenschaftlichen Untersuchungen, ob es unterschiedliche Rassen gäbe?

Wir kehren den Spiess um und sagen: dass es welche gibt, ist evident; dass die Qualität
der Rassen entscheidende Wichtigkeit besitzt, ist eine Tatsache der unmittelbaren

Erfahrung» (S. 274).
Die Rassen werden biologisch vererbt, wobei «fünf Naturgesetze» «die

Entstehung edler Rassen» regieren:
1. Es muss aufgrund des Primats der Abstammung (vortreffliches Material), d.h.

ein Grundstock «wackerer Menschen» vorhanden sein (S. 277f.)
2. Charaktervolle Rassen «entstehen nur durch fortgesetzte Inzucht» (S. 278).
3. «Mit der Inzucht muss Auswahl oder (Zuchtwahl) Hand in Hand gehen»

(ebd.).
4 «Dem Entstehen ausserordentlicher Rassen geht ausnahmslos eine Blutmischung

voraus» (S. 279).
5. «Nur ganz bestimmte, beschränkte Blutmischungen sind für die Veredlung einer

Rasse resp. für die Entstehung einer neuen förderlich» (S. 284).
Es ist angesichts dieser Punkte kein Wunder, dass Chamberlain immer wieder

unterschiedslos auf Vergleiche mit Tierzüchtung zurückgreift und so seinen Grundsatz,

dass der Rassenunterschied vor den Unterschied Mensch-Tier geht, in die Tat
umsetzt.

Die «Rassengesetze» machen ferner den Unterschied deutlich, der Chamberlains
Auffassung von derjenigen Gobineaus aufweist. Gobineau «hatte mit seinem (Essai
sur l'inegalite des races humaines) erstmals die rassengeschichtliche Betrachtungsweise

konsequent auf eine universalhistorische Darstellung angewandt» (Schüler, S.
124) und sah in der Rassendiversifikation einen naturgegebenen, idealen,
ursprünglich-reinen Ausgangszustand der Menschheit. In jener Urzeit «habe es drei streng
voneinander getrennte Urrassen gegeben, die weisse, die gelbe und die schwarze»
(Schüler, S. 237). Er bezeichnete diese Rassenreinheit als unumgängliche Voraussetzung

dafür, dass der Mensch nicht in absolute (Mittelmässigkeit) versinke (vgl.
ebd., S. 238) und überhaupt überleben könne, und musste deshalb zur Überzeugung
kommen, «jede Vermischung des Blutes führe die Menschheit einen Schritt weiter

331



an den Rand des Untergangs» (Schüler, S. 254). - Diesen fatalistischen Perspektiven
setzt Chamberlain ein wesentliche optimistischeres, auf einer dynamischen
Rassenkonzeption fussendes Weltbild entgegen: «Rasse ist nicht ein Urphänomen, sondern
sie wird erzeugt: physiologisch durch charakteristische Blutmischung, gefolgt von
Inzucht; psychisch durch den Einfluss, welchen lang anhaltende, historisch-geographische

Bedingungen auf jene besondere, spezifische, physiologische Anlage
ausüben» (S. 343, zit. auch in Schüler, S. 254). Entsprechend und im Gegensatz zu
Gobineau muss für Chamberlain die «Vermischung verschiedenstämmiger
Bevölkerungsgruppen» (Schüler, S. 254) nicht weniger als konstitutiv für die «Ausbildung
starker politisch und kulturschöpferisch begabter Rassen» (ebd.; vgl. Regel 4) sein.
Aus dem fünften Gesetz geht hervor, dass «der Spielraum, innerhalb dessen solche

Kreuzungen ein günstiges Ergebnis zeigten, jedoch gering» (ebd.) ist. Ohne streng
gehandhabte Inzucht und Zuchtwahl führt Blutvermischung «zur Entartung» (S.
284). - Chamberlain hat auf diese Art zweifellos wiederum (vgl. Anm. 6) an den

empfindlichsten Saiten der deutschen Volkspsyche gerührt. Er hat gleichzeitig die

Hoffnung auf eine zukünftige, reine germanische Rasse mit hochentwickelter Kultur

aufkeimen lassen und - was noch wichtiger ist - die Judenfeindlichkeit legitimiert

und geschürt, nämlich dadurch, dass er die grosse Gefahr beschwörte, die vor
allem von seiten der Juden auf der erfolgreichen germanischen Rassenveredelung
gelastet haben soll10. Heinrich Himmler verkörperte diese Psychose im Dritten
Reich am reinsten, sowohl in ihrer antijüdischen wie auch ihrer progermanischen
Stossrichtung (vgl. Kap. 4.1.).

3.3. Die rassistische Basis in Chamberlains Geschichtsinterpretation

Aufgrund der referierten Rassenvererbungsprinzipien kann nun leicht die rassistische

Basis in Chamberlains Geschichtsdeutung herausgehoben werden.
Alle prähistorischen Völker sind durch Rassenvermischung entstanden, wobei

jedoch lange nicht alle nach den fünf Gesetzen gebildet worden sind, nämlich jene,
die im Völkerchaos (bzw. «rassenlosen Chaos») aufgegangen sind. Reine Rassen
sind etwa «die Römer, die Franken, die Schwaben, die Italiener die Mauren,
die Engländer, solche abnorme Erscheinungen wie die arischen Inder und die
Juden» (S. 278).

Die Entstehung der faktisch-historischen bzw. prähistorischen reinen Rassen geht
also auf die Befolgung der fünf Vererbungsgesetze zurück. Bei allen «Nationen
Europas», die durch besondere Leistungen aufgefallen sind, liegt dieser Tatbestand
«vollkommen klar vor Augen»; nur von den arischen Indern, deren Ursprünge sich
in der Vorgeschichte verlieren, kann man «in dieser Beziehung nichts aussagen» (S.

279).
Es soll an dieser Stelle genügen, ganz kurz auf die Entstehungsgeschichte bei den

Rassen einzugehen, die bei Chamberlain im Mittelpunkt des Interesses stehen.

10 Es ist kaum zu bezweifeln, dass Chamberlain diese «Volkspsyche» deshalb so wirksam vi¬

brieren liess, weil seine Darstellung eine Objektivierung seiner eigenen, dem Deutschtum
ausgesprochen stark zugeneigte (vgl. Schüler, S. 114) Psyche ist. Er operiert wohl theoretisch

mit dem allgemeinen Dualismus «Germane-Antigermane», doch «wie sehr der
Begriff des (Antigermanen) mit dem des Juden identifiziert wird, zeigen die (Grundlagen)
fast auf jeder Seite. Geschieht diese Identifikation auch weniger dem Worte nach, so ist sie

doch allenthalben spürbar. Nichts dokumentiert die dualistische Struktur im Denken
Chamberlains deutlicher als die zwanghafte Neigung, bei jeder nur möglichen Gelegenheit
die Konfrontation mit dem Judentum zu suchen» (Schüler, S. 260).

332



Die Juden entstammen näherhin dem semitischen, weiterhin dem israelitischen
Volk. «Das israelitische Volk ist aus der Kreuzung durchaus verschiedener
Menschentypen hervorgegangen; das semitische Element trug kaum die Hälfte
zur Zusammensetzung der neuen ethnologischen Individualität bei; der eigentliche

Jude entstand erst im Laufe der Jahrhunderte durch allmähliche physische
Ausscheidung aus er übrigen israelitischen Familie sowie durch progressive Ausbildung
einzelner Geistesanlagen und systematische Verkümmerung anderer; er ist ge-
wissermassen ein künstliches Produkt, erzeugt durch eine Priesterkaste» (S. 347;
vgl. auch Kap. 2.2.3.).

Der Begriff des Germanen fasst Chamberlain weiter als üblich; nebst den Germanen

im eigentlichen Sinn rechnet er auch die Kelten und Slaven dazu (S. 466ff.). Ob
die drei Völker blutsverwandt sind, lässt er (der komplizierten Erfahrungslage
wegen) ausdrücklich offen. Sicher ist für ihn, dass es, sei es durch blosse
«Wahlverwandtschaft» (S. 503), hier «nicht drei ethnische Seelen nebeneinander, sondern nur
eine einzige, einheitliche» gibt, wobei sie der Germane im eigentlichen Sinne «trotz
aller Bastardisierungen bei weitem am reinsten, und daher am mächtigsten
bewahrte» (S. 481). Die Sicherheit des erweiterten Germanenbegriffs nimmt Chamberlain

dabei von den Intuitionen, die uns den «verwandten Geist, verwandte Gesinnung,

verwandte Körperbildung» als «ein bestimmtes Etwas» (S. 482) unmittelbar
innewerden lassen.

Nun ist, wie bereits betont, Chamberlains Ansatz ein prinzipiell psychologischer.
Das wirkt sich dahingehend aus, dass die Kulturhöhe, genauer der Grad der
Kulturfähigkeit eines bestimmten Volkes eine Funktion seiner Rassenzugehörigkeit ist.
Nicht alle Völker sind zu gleichen und gleich guten Akten befähigt, wie wir im 2.
Kapitel gemäss den «Grundlagen» festgestellt haben. Diese Kulturfähigkeit aber
besteht in nichts anderem als in der «Rassenseele». Je edler die Rasse, um so grösser
ihre Kultur und um so höher ihre Lebensrecht. Das Biologische determiniert somit
das essentiell Geistige.

Chamberlain geht aber noch weiter. Er behauptet nämlich, «dass Rasse nicht
allein eine physisch-geistige, sondern auch eine moralische Bedeutung besitzt. Hier
liegt etwas vor, was man als heiliges Gesetz bezeichnen kann (...): ein Gesetz, da es
in der ganzen Natur angetroffen wird, (heilig), insofern es bei uns Menschen unserem

freien Willen anheimgegeben bleibt, ob wir uns veredeln oder entarten wollen.
Dieses Gesetz lehrt uns nun die physische Beschaffenheit als die Grundlage einer
jeden Veredelung erkennen Was wäre eine Seele ohne Leib?» (S. 310f.). - Dies
ist eine ganz zentrale Stelle von Chamberlains Gedankengebäude, denn hier liegt der
tiefgreifendste Unterschied in der Qualität von Germanen und Juden begründet,
und er ist auch letzte Berufungsinstanz von Chamberlains Judenhass, wie er im Verlauf

seiner Abhandlung immer wieder durchschlägt.
Die Koinzidenz der Begriffe «heilig» und «Moral» ist keineswegs zufällig. Wir

sahen bereits in Kapitel 2, dass eigentliche Geschichte und mir ihr wahre Religion und
wahres Christentum erst entsteht, wenn ein Volk bzw. ein Mann wie Jesus Christus
das «Moment der moralischen Grösse» in sich trägt. Als einzige Volksgruppe aber
konnte dies vom Ariertum festgestellt werden. Deshalb kommt Chamberlain auch
zum zwingenden, alle wissenschaftlichen Bemühungen entbehrlich machenden
Schluss, dass Christus nur ein Arier gewesen sein konnte, weil er, um die Geschichte
im höheren Sinne begründen zu können, notwendig eine arische Rassenseele haben
musste.

Zum Verhältnis zwischen Germanen- und Judentum aber folgt daraus: Ist die
jüdische Rasse aufgrund ihrer Reinheit etwas Heiliges, so muss für Chamberlain das

333



Germanentum geradezu zum Allerheiligsten, zum eigentlichen Gott und Übermenschen

werden. Der Germane allein besitzt in seiner Rassenseele die höchste Tugend-
dyade von «Freiheit» und «Treue zu sich selbst» und ist daher allein fähig, eigentliche

Geschichte zu machen, und das heisst: wahre Religion zu sein. - Erst auf diesem
religiösen Gebiet wird der Jude, dem Chamberlain im Gegensatz zur vorherrschenden

Auffassung fast gänzlich das religiöse Ahnentum bezüglich der Christenheit
abspricht, zum eigentlichen Untermenschen. Und er kann sich - was das obige
ausführliche Zitat verschleiert - per definitionem gar nicht aus diesem inferiorem
Zustand befreien, da ja «sein Charakter ein viel zu fremder, fester, starker ist, als dass

er durch germanisches Blut aufgefrischt und veredelt werden könnte» (S. 325).
Nach Regel 5 gehört demnach die Zuchtkombination Germane-Jude nicht zu jenen
«ganz bestimmte(n), beschränkte(n) Blutmischungen», die «für die Veredelung
einer Rasse förderlich» (S. 284) sind. - Ausserdem kann der Germane ohnehin
kein Interesse an der Vermischung mit dem Juden haben, weil er «durch die Kreuzung

mit einem (minderwertigen Typus> natürlich nur verlieren kann» (S.
325). Dazu kommt obendrein die Gefahr, dass «die relative Zeugungskraft häufig
im umgekehrten Verhältnis zum Rassenadel steht» (S. 283). «Crossing obliterates
characters» (ebd.).

3.4. Rassenkampf als Motor der Geschichte

Es kann eigentlich aus den vorigen «statischen» Charakterisierungen für die
Dynamik des historischen Ablaufs gar nichts anderes mehr folgen, als das es zu einem
kosmischen Kampf der Rassen kommen muss. Genau gesagt: In «prähistorischer»
Zeit gab es das Rassenbewusstsein nur bei den Juden und nur negativ-passiv: Sie

kapselten sich von ihrer Umwelt um den Preis des Kardinalprinzips der Freiheit ab.
Erst als das Ariertum mit Christus in die Welt tritt, beginnt das positiv-aktive, in
wahrer Freiheit gestaltende und durch die Treue zu sich selbst beharrliche Rassenbewusstsein

und damit der wirkliche Rassenkampf. Er hat damit denselben Ursprung
wie die «Geschichte im höheren Sinne» selbst.

Hier zeigt sich nun auch eine klar differenzierte Geschichtsauffassung gegenüber
Gobineau. «Die Geschichte», so lehrte dieser, «bestehe aus einem fortschreitenden
Prozess der Rassenmischung» (Schüler, S. 237). Bei Chamberlain ist die Rassenmischung

nur noch (prä-historische> Voraussetzung für die (Geschichte i.e.S.); seit
der Ausbildung des Germanentums im «Jahr 1» aber ist sie gerade das
antihistorische Prinzip, welches auf beinahe satanische Art und Weise das Germanentum

in seiner geschichtemachenden Selbstverwirklichung bedroht und damit den
Antagonismus zwischen Germane und Antigermane zugleich schwächt und
unausweichlich macht (vgl. S. 530f.).

So kann Chamberlain mit Fug so interpretiert werden, dass bei ihm der Rassenkampf

Motor der Geschichte ist. Noch präziser gefasst: Das dynamische Moment
der «Geschichte im höheren Sinne» ist der Kampf der germanischen Rasse gegen die
anderen, «minderwertigen» Rassen um die Weltherrschaft.

Dies bestätigend betont Chamberlain z. B. anhand der innerkirchlichen
Auseinandersetzungen des Mittelalters, «dass es sich bei allen diesen Erscheinungen nicht
um religiöse Glaubensdifferenzen handelt, sondern um den Kampf zwischen zwei
Weltanschauungen oder noch besser, zwischen zwei menschlichen Naturen, der
germanischen und der antigermanischen» (S. 519).

Es drängt sich an dieser Stelle wohl ein Vergleich mit dem marxistischen
Geschichtsmodell auf, den wir hier aber nur streifen können. In der Tat existieren auf-

334



fällige Prallelen zwischen den beiden scheinbar so grundverschiedenen Ansätzen
von Rassenkampf und Klassenkampf:''
- Ganz allgemein wird die Entwicklung des konkreten historischen Geschehens auf

den Widerstreit zwischen verschiedenen Gruppen von Menschen zurückgeführt.
- Diese Gruppen sind nicht feste, statische Grössen, sondern sie sind aus der Dynamik

von Geschichte bzw. «Vorgeschichte» entstanden.
- Die Gruppengegensätze werden betont; sowohl der Rassen- wie auch der Klassen-

nivellierung wird aktiv entgegenzuwirken versucht12, weil die Gruppenvermischung
das wahre historische Bewusstsein korrumpiert.

- Im Widerstreit der Gruppen gibt es keinen Kompromiss; der Kampf wird «auf
Leben und Tod» (S. 531) geführt.

- Der postulierte oder erhoffte Endzustand besteht hier wie dort im totalen Sieg
einer Gruppe, d.h. in ihrer aktiven Selbstverwirklichung.

- Am grundlegendsten aber ist zweifellos, dass beide Weltanschauungen immanen-
tistisch sind, d.h. von einer verabsolutierenden Idee eines nichttranszendenten
Ichs ausgehen, an die alle Fakten angepasst werden müssen. Dies bringt Ideologie
und Geringschätzung der objektiven (d.i. gemeinsam und selbsttranszendent
anerkannten) Wahrheit mit sich und kann letztlich auch zur Legitimierung von
Kommunikationsmissbrauch und Gewalt herangezogen werden.

Daneben gibt es u.a. folgende Unterschiede:
- Das immanentistische Prinzip wird in verschiedenen Grundideen, namentlich in

unterschiedlichen Gruppenkriterien konkretisiert; daraus erwächst z.B.
Chamberlains totale Ablehnung des Internationalismus (vgl. Kap. 3.5.3.).

- Marx gibt der Ökonomie den absoluten Primat, während Chamberlain
geistesgeschichtlich argumentiert und «mit den wirtschaftlichen Problemen kurzen
Prozess» macht (Mosse, S. 101).

- Bei Marx kann nur die Arbeiterklasse siegen, und alle anderen Klassen werden
verschwinden; bei Chamberlain ist es nicht sicher, dass das Germanentum
endgültig siegt, und wenn dies der Fall ist, dann muss es nicht unbedingt die anderen
Rassen ausgerottet haben, sondern kann sie von nationaler Distanz aus beherrschen.

- Während Marx von der Philosophie fordert, dass sie die Welt nicht einfach
interpretieren, sondern verändern soll, sieht sich Chamberlain ausdrücklich als
Betrachter mit unerheblicher Wirkung: Er spricht von sich als Historiker, «der ich
auf den Gang der Dinge nicht einzuwirken vermag» (S. 530)'3.

11 Ich muss annehmen, dass sich dieser Vergleich nicht ohne weiteres in die Denkkategorien
und namentlich in das Freund-Feind-Bild der heutigen öffentlichen Meinung einfügen
lässt; ich halte ihn dennoch für anstellbar und im wesentlichen auch nicht für irreführend.
Allerdings ist keine billige Schockwirkung beabsichtigt: Insbesondere soll damit nicht
unterschoben werden, der Marxismus sei «im Grunde genommen rassistisch» (oder
umgekehrt). Hingegen soll der Vergleich durchaus zeigen, dass weder mit dem Schimpfwort
«rassistisch» noch mit einem Schimpfwort wie «klassenkämpferisch» der Kern dessen
freigelegt wird, was es in der Tat zu kritisieren gilt (vgl. Kap. 4.2.).

12 Im Marxismus wird die zunehmende Polarisierung in Bürgertum und Proletariat postu¬
liert (wie man dies etwa am Ende der Weimarer Republik in Deutschland hoffte);
Chamberlain generalisiert den Gegensatz zwischen Deutschen und Juden zum Gegensatz «Ger-
mane-Antigermane» (vgl. Schüler, S. 256).

13 Unzweifelhaft ist in dieser Hinsicht der marxistische Standpunkt konsequenter, d.h.
treuer dem Immanenzprinzip.

335



3.5. Rassenkampf und Nationalismus

Bereits ist angeklungen, dass Rassenbewusstsein und Rassenkampf mit Nationalismus

einhergehen. Diese Verbindung verdient es, noch kurz näher betrachtet zu
werden.

3.5.1. Zum Nationalismus

Darüber, was Nationalismus ist, hat sich die Fachwelt bisher nicht vollkommen
einigen können. Es gibt etliche Definitionsversuche. Einig ist man sich jedoch darin,
dass der eigentliche Nationalismus als bewusste, politische Selbstbestimmung einer
Menschengruppe ein Phänomen der Moderne ist, beginnend mit der französischen
Revolution (vgl. Winkler, S. 5f.). Was es vorher an Betonung der Volkseigenart
gab, war eigentlich unpolitisch; Levi-Strauss würde es wohl «Ethnozentrismus»
nennen. Chamberlain nun benützt den Begriff «Nationalismus» in diesem, den
reinen Ethnozentrismus bzw. das Stammesbewusstsein auch umfassenden Sinn.

Nationalismus bestimmt Kedourie sodann als eine «Doktrin», die «vorgibt», «ein
Kriterium gefunden zu haben, nach dem sich bestimmen lässt, was für eine Gruppe
von Menschen das Anrecht auf eine eigene Regierung hat und was als legitime
Ausübung der Macht im Staate sowie als vernünftige Form des Zusammenlebens von
Staaten zu gelten hat» (Kedourie, S. 7). - Man kann diese Definiton mit Rücksicht
auf die oben vorgenommene Begriffserweiterung in etwa so umformen: Nationalismus

i.w.S. ist eine Doktrin, die vorgibt, ein Kriterium gefunden zu haben, nach dem
sich bestimmen lässt, was für eine Gruppe von Menschen Anrecht auf
«Selbstbestimmung» i.w.S. oder «Selbstverwirklichung» hat.

Einige Historiker sind zudem der Überzeugung, dass der Nationalismus immer
eine aggressive Komponente aufweist. So ist z. B. für Sulzbach der Nationalismus
wesentlich eine Ausdrucksform des imperialistischen Strebens. Derselbe Autor
zitiert (S. 168) Schumpeter, für den «Nationalismus» «bejahende Bewusstheit der
nationalen Eigenart plus aggressivem Herrengefühl» darstellt.

Damit weist der Nationalismus bereits ein (nach Levi-Strauss) wesentliches
Charakteristikum des Rassismus auf, darf aber deswegen nicht mit diesem gleichgesetzt
werden. Es ist zwar richtig (und auch von Chamberlain postuliert), dass Rassismus
notwendig nationalistisch (i.w.S.) ist; jedoch bedeutet dies nicht, dass jeder
Nationalismus auch per se schon rassistisch sein muss. Nach der wohl idealisierenden,
nichtsdestoweniger aber epochemachenden Unterscheidung Hans Kohns von einem
«westlichen», auf dem subjektiven Willensentscheid jedes Individuums beruhenden,

und einem «östlichen», ein objektives Kriterium des Individuums zum Indiz
nehmenden Nationalismus ist ersterer per se unrassistisch (da nur auf den subjektiven

Willen abstützend), während letzterer nicht etwa per se, aber doch «potentiell
rassistisch» ist (vgl. Winkler, S. 8).

3.5.2. Nationalismus und Rassismus

Chamberlain bringt nun aber das Kunststück fertig, beide Nationalismen in seiner
Rassentheorie zu vereinigen, indem die Möglichkeit des (Kantschen) freien Wissens
des Subjekts von dem extrasubjektiven Kriterium der Abstammung abhängig
macht. Nur die Germanen sind demnach befähigt, einen echten nationalen Staat zu
schaffen (vgl. Kap. 2.2.3.). - Diese Vereinigung von Gegensätzen wird allerdings
mit frappanten Widersprüchen im System teuer bezahlt (vgl. Kap. 4.3.).

336



Zum Rassismus wird der Nationalismus also erst dann, wenn er eine (normalerweise

intuitiv postulierte, wissenschaftlich kaum haltbare) Rassenzugehörigkeit zum
kriteriellen Merkmal eines Individuums macht. Die Rassenunterschiede müssen

theoretisch keineswegs graduell-hierarchischer Natur sein; da aber Rassismus
regelmässig einem negativen Vorurteil, einer psychologischen Projektion entspricht (und
dementsprechend objektive Forschungsergebisse zum Phänomen der Rasse

ignoriert), ist er doch durchwegs mit der Geringschätzung fremder Völker (bzw. «Rassen»)

verbunden (vgl. z. B. Schüler, S. 263f.). So ist er gleichzeitig ein Produkt und
ein Katalysator des Rassenhasses.

Damit kann Schumpeters simple Definition mit nicht wenig Recht übertragen
werden auf: «Rassismus ist die bejahende Bewusstheit der (scheinbaren)
rassischnationalen Eigenart plus aggressivem Herrengefühl».

3.5.3. Rassischer Nationalismus versus rassenloser Universalismus

Im Kapitel über den Kampf zwischen Staat und Kirche legt Chamberlain dar, wie

der Nationalismus als agonales Prinzip des Rassenkampfes in der Geschichte
auftritt. Und zwar erscheint er als Gegenpol zum Universalismus der Kirche, d.h. zum
Universalismus von Papst und Kaiser. Chamberlain charakterisiert diese beiden

Prinzipien in etwa wie folgt:

- Dem Universalismus zugrunde liegt «die bewusste, wohl durchdachte, aus Erfahrung

und aus vorhandenen Verhältnissen entlehnte Vorstellung einer imperial-
hieratischen, unnationalen Universalmonarchie, auf Gottes Gebot von den
römischen Heiden (unbewusst) vorbereitet, nunmehr in ihrer Göttlichkeit offenbart
und daher allumfassend, allgewaltig, unfehlbar, ewig»; er wird bezeichnenderweise

getragen vom postantiken «rassenlosen Chaos» des ehemaligen römischen
Reiches, dessen hervorragendste Vertreter Paulus, Augustinus, Thomas (der
(Universalist)!), Spinoza («der jüdische Thomas von Aquin»; S. 684), Hegel
(«ein protestantischer Thomas von Aquin»; S. 683) und im 19. Jahrhundert Leo
XIII. und die Sozialisten (Internationalisten)) sind.

- Dem widersteht «die naturnotwendige, durch Rasseninstinkt geforderte Bildung
von Nationen seitens der germanischen Völker, zugleich eine unüberwindliche

Abneigung ihrerseits gegen alles Beharrende, die stürmische Auflehnung
gegen jede Beschränkung der Persönlichkeit» (S. 660). Herausragende Vertreter
dieser Richtung sind etwa Luther, Kant («der Luther der Philosophie»; S. 684)

u.a.m.
Chamberlain kommentiert lakonisch: «Der Widerspruch war flagrant, der

Kampf unausbleiblich» (S. 660). - Und auch in dieser Hinsicht unterliegt der Kampf
der germanischen Rasse einem Gesetz: dem «Gesetz der Begrenzung». Es besagt,
dass es nur zwei Alternativen sowohl für das Individuum wie für das Volk gibt:
Entweder man ist «äusserlich begrenzt, innerlich grenzenlos», oder umgekehrt innerlich
begrenzt, äusserlich grenzenlos. In beider Hinsicht unbegrenzt kann niemand sein.

Das nationale Prinzip nun erstrebt die erste Alternative; sie ist die schlechthin gute,

denn für das Volk und Individuum heisst «äusserlich begrenzt so viel wie
Persönlichkeit, innerlich grenzenlos so viel wie Freiheit» (S. 663). - Das universalistische

Prinzip fordert demzufolge gegengleich «nach aussen das Opfer der Persönlichkeit,

nach innen das Opfer der Freiheit» (S. 664); das universale Gottesreich («civitas

Dei») ist ein auf dogmatischem Gehorsam aufgebauter, seelenloser, amorpher
Koloss (etwas Ähnliches, was Chamberlain schon von den Chinesen behauptete).

337



Der Kampf um die Alternativen aber wird darum unvermeidlich, weil «die
Beschränkung ein allgemeines Naturgesetz ist, ein ebenso allgemeines wie das Streben
nach dem Schrankenlosen. Ins Unbegrenzte muss der Mensch hinaus, seine Natur
fordert es gebieterisch; und dies zu können, muss er sich begrenzen» (S. 667).

3.6. Die Lage im 19. Jahrhundert

Der Kampf der germanischen Rasse geht auch im 19. Jahrhundert weiter. Sie hat
gegen den modernen Internationalismus ebensosehr zu kämpfen wie gegen die
drohende Gefahr der Vermischung mit dem grössten Feind: dem Juden, der mitten unter

den Europäern gespensterhaft wie ein Ahasverus herumgeistert. (Nicht umsonst
hat der Zionist Leo Pinsker in seinem bekannten Aufsatz «Autoemanzipation» die
Diagnose gestellt, dass der Antisemitismus - und wir können vermutend hinzufügen:

die rassistische Geschichtsphilosophie - in einer «unheilbaren Dämonopathie»
begründet sei.) Chamberlain: «(...) bis heute ist es uns noch nicht gelungen, alle Gifte

jenes Chaos aus unserem Blute zu entfernen. Auf weiten Gebieten behielt
schliesslich das Chaos doch die Oberhand» (S. 319) durch unwiderstehliche «Bastar-
disierung». Und an anderer Stelle: «Auch im 19. Jahrhundert standen jene
drei Erben in Europa nebeneinander: Das Chaos der Mestizen aus dem früheren
römischen Reich (dessen Germanisierung rückschreitet), die Juden und die Germanen
(deren Bastardisierung mit jenen Mestizen und mit den Resten ungarischer Rassen
fortschreitet). Kein humanitäres Gerede kann die Tatsache beseitigen, dass dies
einen Kampf bedeutet» (S. 531). - Dies grenzt bereits an Verfolgungswahn, und es
ist unzweifelhaft, dass Chamberlain diese Stimmung nicht nur abgebildet, sondern
ganz erheblich katalysiert hat, ungeachtet seiner Behauptung, nicht auf den «Gang
der Ereignisse» einwirken zu können (S. 530; vgl. Kap. 3.4.).

4. Kritische Schlussbemerkungen

Es wurde im vorigen Kapitel bereits angetönt, dass Chamberlain seine Thesen
durch mythisch-psychologische Sublimierung gegen Kritik immunisiert hat. Man
könnte den zahlreichen Einzelaussagen wissenschaftlich nachgehen und wohl in
jedem Fall Gegenbeispiele finden; doch dies wäre letztlich unfruchtbar. Paradeexem-
pel dafür ist die Person Christi, von dem Chamberlain sich zwar bemüht, seine
arische Abstammung wissenschaftlich glaubwürdig zu machen, aber das ganze
Unterfangen schliesslich als zweitrangig abtut, da es ja von vornherein nicht anders
sein könne, als dass er als Urheber der Geschichte eine edle Rassenseele besitze.
Ebensowenig können wir den einzelnen terminologische Ungenauigkeiten und
Inkonsequenzen (zum Begriff «Geschichte» wurde beiläufig schon etwas angemerkt)
nachgehen; auch sie sind in einem betont antiwissenschaftlichen Werk wie den
«Grundlagen» kein entscheidender Punkt.

4.1. Chamberlains Rassissmus und die praktischen Konsequenzen im Dritten Reich

Eine Möglichkeit, an Chamberlain Kritik zu üben, wird normalerweise (wie bei
allen Rassisten) in der «Endlösung» der Judenfrage im Dritten Reich gesehen, die
als der eigentliche Höhepunkt des Rassismus gilt, weil hier die praktischen Konse-

338



quenzen gezogen werden (vgl. Mosse, Abschnitt III: «Die Durchführung», und

Kap. 12: «Von der Theorie zur Praxis»).
In der Tat ist die Übereinstimmung der theoretischen «Grundlagen» mit der Praxis

eines Heinrich Himmler trotz so gut wie fehlender direkter Bezugnahme eklatant.

Gemeint ist damit nicht nur die negative Bekämpfung des Rassenfeindes, die in
der jüdischen Massenvernichtung gipfelte. Auch die (freilich weiter vereinseitigten
und radikalisierten) positiven Thesen zur Rassentheorie und Rassenzucht sowie die

daraus sich ergebenden praktischen Massnahmen sind in dieser Hinsicht auffällig,
zumal sie auch den Theorien Gobineaus entgegengesetzt sind. So ist bei Himmler zu

lesen: «Deutsche Geschichte ist vorwiegend eine Verwirklichung nordischen Erbgutes

und nordischer Seele» (Himmler, S. 23). «Sich zu erhalten und zu mehren ist der

tiefste Sinn des Lebens» (ebd., S. 61). Dabei lauern «drei Lebensgefahren:
Geburtenrückgang, Gegenauslese, Rassenvermischung» (ebd., S. 27f.). Daraus folgt: «Es

ist die tiefste Verpflichtung jedes erbtüchtigen deutschen Mannes und jeder
erbgesunden deutschen Frau, den Willen der nationalsozialistischen Führung in sich
aufzunehmen und das grosse Ziel unseres Führers durch die Gründung einer gesunden
kinderreichen Familie erreichen zu helfen» (ebd., S. 40). Da diese Willensunterwerfung

und ungesteuerte Zuchtwahl offenbar nur ungenügend funktionierte, ging
Himmler sogar daran, aus der SS eine eigentliche Züchtungsinstitution zu machen:

«Die SS ist ein nach besonderen Gesichtspunkten ausgewählter Verband
nordischbestimmter Männer. Das körperliche Wunschbild der nordischen Rasse bestimmt
die Auslese. Jede Auslese muss vom Körper ausgehen, denn der lebendige Leib ist
die Erscheinung der Seele, ist der Träger des Erbguts» (ebd., S. 66). - Kurz: Die

Wirkung Chamberlains auf den Nationalsozialismus ist unverkennbar.
Bei all dem ist aber folgendes zu bedenken: Es ist durchaus nicht zu bezweifeln,

dass die degoutanten Züchtungsmassnahmen und vor allem der exaltierte Judenhass

durch das (sich grosser Verbreitung erfreuende) Werk Chamberlain stimuliert worden

sind. Wenn Chamberlain auch sorgfältig den Aufruf zur physischen Vernichtung

der Kulturfeinde vermeidet, so stellt er doch emphatisch einen «Kampf auf
Leben und Tod» (S. 531) fest und bereitet andererseits der offenen Aggression durch
seine schmähende Tonart das Terrain vor. (Noch immer ist in der Geschichte der

physischen Gewalt die verbale vorausgegangen.) - Zugunsten Chamberlains muss

man indessen anführen, dass seine Theorien von den Nationalsozialisten eindeutig
vulgarisiert und auf «handfeste» (sozialdarwinistische) Kriterien reduziert worden
sind. Chamberlain selbst hat nie zum Judenmord aufgerufen. - Zum zweiten ist es

nicht ganz fair, Chamberlain vom Standpunkt der «allwissenden» Nachwelt her zu

verurteilen; er hat in Hitler den neuen Messias gesehen14 (vgl. Mosse, S. 99), seine

wahren Absichten hat er wohl kaum abschätzen können, ebensowenig wie die

überwältigende Mehrheit seiner Zeitgenossen.
Immerhin aber zeigt sich bei Chamberlain - beileibe nicht zum erstenmal -, welche

langfristigen Gefahren bestehen, wenn sich ein vielbeachteter Schriftsteller in

seine eigene - bereits aus dem Affekt heraus geborene - Theorie verliebt («mein
Kind ist es»; vgl. Anm. 2) und dabei blind wird für die Wirklichkeit und die

Möglichkeiten, die sie in sich birgt.

14 Bis zum Ende seines Lebens stellte sich der Wahl-Deutsche, der erst 1916 die deutsche

Staatsbürgerschaft erhielt (vgl. Schüler, S. 125), «vorbehaltlos auf die Seite Hitlers».
Nach einer zweimaligen «kurzen persönlichen Begegnung» mit Hitler (ebd., S. 126) im

Jahre 1923 schrieb der greise Chamberlain u. a. an den Führer: «Sie sind ja gar nicht, wie

Sie mir geschildert waren, ein Fanatiker, vielmehr möchte ich Sie als den unmittelbaren

Gegensatz eines Fanatikers bezeichnen. Der Fanatiker erhitzt die Köpfe; Sie erwärmen die

Herzen» (zit. in Schüler, S. 126).

339



4.2. Das immanentistische Grundprinzip und seine Folgen

Den entscheidenden Punkt treffen wir nach unserem Dafürhalten dann, wenn wir
an das anknüpfen, was in Kap. 3.4. als letzte Gemeinsamkeit angeführt worden ist:
die Tatsache der immanentistischen Grundhaltung, bei der das Ich absoluten
Vorrang bekommt und zur letzten Wahrheitsinstanz erhoben wird. Just diese Haltung
entspricht einer verabsolutierten, meist affektiv motivierten Anhänglichkeit an den
eigenen Willen und den eigenen Intellekt. - Geistesgeschichtlich ist Chamberlain in
dieser Hinsicht ohne Frage ein - wenn auch eigenwilliger und epigonenhafter - Ab-
kömmlung von Kant, den er tief verehrte und dem er ein ganzes Buch gewidmet hat.
Kedourie sagt von Kant: «Ungeachtet all ihrer Beteuerungen der Selbstbescheidung
ist eine solche Lehre radikal in ihren Forderungen und von vernichtender Schärfe
gegenüber dem, was sie ablehnt. Und zweifellos ist Heines Bemerkung nicht unbe-
gründert, dass Kant als Revolutionär Robespierre entschieden in den Schatten stellte.

Denn Kants Lehre macht das Individuum zum eigentlichen Mittelpunkt, zum
Gesetzgeber und Gebieter der ganzen Welt (...)» (Kedourie, S. 23). - Dies und die
ins Auge stechende Ähnlichkeit von Chamberlains Antiwissenschaftlichkeit sowie
seiner Tugenddyade von Freiheit und Treue gegen das eigene Wesen (vgl. Kap.
2.2.3.) mögen folgende weitere Zitate verdeutlichen:

«Kant beginnt seine (Grundlegung der Metaphysik der Sitten) (1785) mit dem
Satz: (Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch ausserhalb derselben zu
denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als
allein ein guter Wille) » (ebd., S. 21). «Kant vertrat darum die Ansicht, dass die
Sittlichkeit vom erfahrungsgebundenen Wissen zu trennen sei. Für ihn erwächst
Sittlichkeit aus der Befolgung eines allgemeinen Gesetzes, das in uns selbst und nicht in
der Welt der Erscheinungen zu finden ist. Damit Moralität möglich wird, muss sie
unabhängig von Gesetzen sein, die der Welt der Erscheinungen zugrundeliegen.
(Eine solche Unabhängigkeit), schreibt Kant in seiner (Kritik der praktischen
Vernunft) (1788), (heisst Freiheit im strengsten, d.i. transzendentalen Verstände) »
(ebd., S. 20). - «Sittlichkeit ist unbekümmert um die Folgen einer Handlung (...)»
(ebd., S. 21). «Ein guter Mensch ist ein sich selbst bestimmender Mensch, und um
seine Autonomie zu verwirklichen, muss er frei sein. Selbstverwirklichung wird
somit zum höchsten Ideal. Ihretwillen ist Kant bereit, rohe Gewalt in Kauf zu nehmen
(...)» (ebd., S. 28). - «Darin besteht also Kants <neue Formel), dass der gute Wille,
der ein freier Wille ist, auch der autonome Wille ist. Damit er gut sein kann, muss er
das Gute frei wählen, und was das Gute sein soll, darüber bestimmt der freie Wille
allein» (ebd., S. 23). Es war dies die Proklamation der «innere(n) Überzeugung, die
keinerlei Bestätigung von aussen bedurfte» (ebd., S. 29).

Es ist zuvorderst einmal frappant und symptomatisch zugleich, dass sich sowohl
der subjektiv-«westliche» als auch der zum Rassismus entartete objektiv-«östliche»
Nationalismus (vgl. Kohn in Kap. 3.5.2.) sich auf denselben Kant berufen können.
Beide mögen sich - ja müssen sich - radikal widersprechen, aber gerade dies bestätigt

nur, dass sie gemeinsam mit Kants Lehre auf dem «bodenlosen Boden» des
Immanentismus stehen. - Zweifellos führt der direktere Weg zur «westlichen» Variante.

Chamberlain muss Umwege machen, indem er Kants Lehre vom Individuum auf
die germanische Rasse projiziert. Und so sind es bei ihm einfach die Germanen,
deren Willen und Fähigkeit zur Selbstverwirklichung kraft der Kardinaltugenden von
Freiheit und Treue (vgl. S. 528) «über alles» gehen. - In einem gewissen Sinn deutet
Chamberlain den «Luther der Philosophie» in einer ganz analogen Weise um, wie
dies Fichte hinsichtlich des Nationalismus tat. Fichte «verbesserte» Kants «Kritik

340



der reinen Vernunft», welcher der Makel des immer noch metaphysisch bedingten
«Dinges an sich» anhaftete, dahingehend, dass er ein absolutes Bewusstsein postulierte.

«Dieses absolute Bewusstsein oder absolute Ich transzendiert jedes individuelle

Bewusstsein» (Kedourie, S. 35). Auf die Staatslehre übertragen bedeutet dies,
dass der Staat «höher als das Individuum» (ebd., S. 37) steht und sozusagen sein
«Über-Ich» darstellt. Diese Lehre führte, wie Kedourie aufzeigt, direkt zum «öst-
lich»-objektiven Nationalismus (Kohnscher Diktion), der, wie wir gesehen haben,
virtuell rassistisch ist.

Ein Zeitgenosse von Fichte, Schleiermacher, hat die «Logik dieser Denkweise
noch weiter getrieben», speziell in Richtung Religion. Auch hier sticht die Parallele
zu Chamberlain sofort ins Auge: Für Schleiermacher, «der die Gedanken Kants
aufnahm», ist Religion «vor allem und ihrem innersten Wesen nach ein unmittelbares
Bewusstsein und ein Gefühl. Dogmen sind im eigentlichen Sinne nicht Bestandteil
der Religion; sie sind vielmehr das Ergebnis eines Gefühls. Religon ist das Wunder
der unmittelbaren Verbindung mit dem Unendlichen (...)» (Kedourie, S. 24f.). -
Ersetzt man «Gefühl» durch «Rassenseele» oder «geschichtliches
Rassenbewusstsein», so gerät man in unmittelbare Nähe zu Chamberlains Religon-
sphilosphie.

Wenn wir Chamberlains geistesgeschichtlichen Weg mit denjenigen Fichtes und
Schleiermachers verglichen haben, so müssen wir im gleichen Atemzug hinzufügen,
dass er keineswegs das denkerische Niveau der Komparanden erreicht. Solides
metaphysisches Denken bzw. Reflektieren, welches er den Griechen mit Ausnahme
Piatons kaltschnäuzig-selbstsicher abspricht, lässt er jedenfalls selbst vermissen. Damit
wohl zusammenhängend ist er auch in dem, wovon seine Argumentation ausgeht,
keineswegs sich selber treu und weicht öfter von der Hauptlinie ab. Dies offenbart

sich, wie wir gleich am Beispiel sehen werden, in Widersprüchen bereits auf der
nicht-metaphysischen Stufe (was wohl die Ursache dafür sein dürfte, dass seine

Theorie Poliakov «nicht streng durchdacht» vorkam; Poliakov, S. 203).
In programmatischer Hinsicht allerdings ist Chamberlain durchaus konsequent in

der immanentistischen Art, sich am eigenen Zopf aus dem Sumpf der
objektivwissenschaftlichen Daten zu ziehen. Da er Anhaltspunkte besitzt, sich selbst zu der

von ihm postulierten «Herrenrasse» zu zählen (Kap. 1 seiner «Lebenswege» bezeugt
nachhaltig den verständlichen Wert, den er auf seine Abstammung legt), legitimiert
er von eigenen Gnaden seine selbstsichere Hintansetzung der wissenschaftlichen
Fakten und garantiert sich damit ein Rückzuggebiet des Intuitiv-Mythischen, auf
das er in unklaren Situationen ausweichen kann, um recht zu behalten (vgl. a. Mosse,

S. 99 unten). Der Ausspruch des Erkenntnistheoretikers Jean Piaget «Ich weiss,
dass ich recht habe, und das genügt mir» könnte genau so gut von ihm stammen,
zumal, wenn man weiss, dass er buchstäblich auf derselben Seite, auf der er gegnerische

Ansichten ausdrücklich der «Lüge» bezichtigt, in einem Kant-Kommentar
behauptet, es komme ihm «nicht auf das (Recht haben) oder (Unrecht haben) » an
(S. 778 bzw. ebd., Anm. 3), sondern nur auf den germanischen Charakter der
Persönlichkeit, die sich wahrheitsverbindlich äussert, mag das Geäusserte nun im
einzelnen wahr sein oder nicht.

Seiner eigenen Terminologie nachempfunden heisst dies: Da die «Rassenseele»
der germanischen Völker per definitionem als einzige das wahre epistemologische
Verhältnis zur Welt (zur Geschichte) besitzt, Chamberlain selbst aber ein Germane
ist, so ist sein gestaltendes Bewusstsein unfehlbar, und was ihm die Intuition so
sonnenklar eingegeben hat, kann ihm keine «morastige» Wissenschaft durchtun, «wo
wir gleich bei den ersten Schritten einsinken und festkleben» (S. 495). «Wo der Ge-

341



lehrte mit seinen künstlichen Konstruktionen versagt, kann ein einziger unbefangener
Blick die Wahrheit wie ein Sonnenstrahl aufhellen» (S. 498). Eine solche

«Wahrheit» kann unter diesen Umständen natürlich nicht mehr als unabhängigobjektive,

sondern nur noch als subjektive, als «Wahrheit für mich» verstanden
werden. Und von Unbefangenheit kann Chamberlain schwerlich sprechen, wenn er
andernorts z. B. betont, «wie tief eingewurzelt im germanischen Volkscharakter
gewisse Grundüberzeugungen sind», und dann - wie zur endültigen Widerlegung
seines Wahrheitsanspruches und zur äussersten Hervorhebung der Absolutheit seiner
Rasse und seines Ichs - hinzufügt: «Es handelt sich gleichsam um Falten des
Gehirns: was auch hineingelegt wird, es muss sich nach ihnen biegen und schmiegen»
(S. 623f.)15.

Mit diesen Einsichten wird auch die bei der ersten Kenntnisnahme recht ausgefallen

erscheinende Rassismusdefinition Poliakovs in ihrer Tiefe.verständlich:
«Der Rassismus ist keine Haltung (Ablehnung der anderen), die durch einen

Grund (die Verschiedenheit vom anderen) hervorgerufen wird. Er ist eine Haltung,
die sich einen Grund (erschafft), indem sie offensichtlich nur der Einbildung
entsprungene rassische Unterschiede erfindet, mit denen dann alle anderen eingebildeten

oder tatsächlichen Unterschiede in Verbindung gebracht werden» (Poliakov, S.
37).

Chamberlain ist Rassist und daher Immanentist. Und als Germane zieht er ganz
folgerichtig den Schluss, dass der Jude eben kein echtes Geschichtsverständnis
haben kann: Sei er «klug oder dumm, gut oder schlecht»: Er ist gebrandmarkt durch
seine «totale Unfähigkeit, sich über den borniertesten historischen Standpunkt zu
erheben» (S. 451). Konsequent ist nebst dem auch das Postulat, dass der Rassenkampf

unversöhnlich «auf Leben und Tod» verlaufen muss. Denn wenn es keine
objektive, alle Individuen, Völker und Rassen verbindende Wahrheit, sondern nur
den grundverschiedenen rassischen «Gehirnfalten» angeschmiegte Weltauffassungen

gibt, so kann es auch keinen (oder allenfalls einen vorübergehenden, scheinbaren)
Konsens geben. Wahr ist das, was sich notfalls und letztlich mit Gewalt durchsetzt.

- Die folgenden, kontrollierten und gerade deswegen erschütternden
Temperamentsausbrüche des kantianischen Rassisten sind beredtes Zeugnis dafür:

Das «Werk des Germanentums» (d. i. die «Civilisation und Kultur», welche in
Europa heute vorherrscht) «wurde nicht durch Humanitätswahn, sondern durch
gesunde selbstsüchtige Kraft, nicht durch Autoritätsglauben, sondern durch freie
Forschung, nicht durch Genügsamkeit, sondern durch unersättlichen Heisshunger
geschaffen. Dass die Germanen mit ihren Tugenden allein und ohne ihre Laster -
die da sind Gier, Grausamkeit, Verrat, Missachtung aller Rechte ausser ihrem eigenen

Rechte, zu herrschen usw. - den Sieg errungen hätten, wird keiner die Stirn

15 Eine typische Variante, den eigenen Unbedingtheitsanspruch trotz der eigenen wissens-
mässigen Beschränktheit zu legitimieren und zu immunisieren, mag folgende Kompilation
verdeutlichen: Bezüglich Kants elaboriertem Denken bemerkt Chamberlain: «Ich bin
nicht gelehrt genug, um alle diese scholastischen Windungen mitzumachen (...)» (S. 777,
Anm. 3). Doch dies kann er ohne weiteres zugeben, denn abgesehen davon, dass die
«philosophische Technik das Nebensächliche, das Bedingte, Zufällige, Vergängliche»
(ebd.) ist, finden wir, wenn wir den «reinmenschlichen Kern» des Erkenntnisproblems
betrachten, «dass das tatsächliche, konkrete Wissen einen Todfeind hat: das Alleswis-
sen» (S. 764), welches durch seine Abgeschlossenheit den Fortschritt hemmt. Und diese
These ist ihrerseits integriert in die Theorie vom «Gesetz der Begrenzung» (vgl. Kap.
3.5.3.). So versteht es Chamberlain, seine eigene Beschränktheit zur notwendigen Tugend
zu machen...

342



haben, zu behaupten, doch wird Jeder zugeben müssen, dass sie gerade dort, wo sie

am grausamsten waren dadurch die sicherste Grundlage zum Höchsten und
Sittlichsten legten» (S. 725f.).

«(...) wir werden uns selber treu bleiben und uns zielbewusst gegen das
Ungermanische verteidigen, und namentlich die innere Welt uns unbedingt
unterwerfen, indem wir Diejenigen, die nicht zu uns gehören und die sich doch Gewalt
über unser Denken erobern wollen, schonungslos zu Boden werfen und ausschlies-
sen. Oft sagt man, die Politik dürfe keine Rücksichten kennen; gar nichts darf
Rücksichten kennen; Rücksicht ist ein Verbrechen an sich selbst, Rücksicht ist der
Soldat, der in der Schlacht davonläuft, dem Feinde seine (Rücksicht) als Zielscheibe

bietend. Die heiligste Pflicht der Germanen ist, dem Germanentum zu dienen»
(S. 721).

4.3. Widersprüchliches innerhalb der Theorie

Nichtsdestoweniger können im Verlauf des Werkes nicht wenige Inkonsequenzen
und Selbstwidersprüche namhaft gemacht werden. Ich begnüge mich damit, je ein
Beispiel zu zwei auf verschiedenen Ebenen angesiedelten Kontradiktionen anzuführen.

1. Ist es Vergesslichkeit, ist es mangelnde Tiefe in der Selbstreflexion, oder ist es

etwa gar Zynismus, wenn Chamberlain anderen genau das vorwirft, was das Prinzip
seines eigenen Denkens ausmacht? Hat man sich einmal vom Immamentismus des

englisch-deutschen Rassentheoretikers überzeugt, so weiss man in der Tat nicht, was
man von einer Aussage wie der folgenden halten muss: «Die sogenannte (Einheit
der menschlichen Rasse> bleibt zwar als Hypothese noch in Ehren, jedoch nur als
eine jeder materiellen Grundlage entbehrende, persönliche, subjektive Überzeugung».

Abgesehen davon, dass dies keineswegs von der weisgemachten Eindeutigkeit

ist, hat Chamberlain offensichtlich nicht geahnt, dass ebendies das Schicksal
seiner eigenen Weltdeutung geworden ist. - Im übrigen hat er gerade jene Art von
Dogmatik betrieben, die er der Kirche mit Erbitterung vorgeworfen hat16.

2. Es wurde festgestellt, dass Chamberlain den Erfahrungswissenschaften keinen
eigenständigen Erkenntniswert zuschreibt. (Schon im Vorwort, S. VIII, sagt er: «Jedes

Fachwissen ist an und für sich vollkommen gleichgültig Nie zum Beispiel
erwächst die Philologie zu so hoher Bedeutung für unser ganzes Denken und Tun,
als wenn sie in unmittelbare Beziehung zur Rassenfrage tritt».) Deshalb

muss es verwundern, wenn Chamberlain trotzdem wiederholt die Wissenschaften

zur glücklichen Bestätigung bemüht, natürlich nur dort, wo sie auch wirklich
bestätigend aussagen. So meint er auf S. 482f.: «(...) wie die Ungleichheit der menschlichen

Individuen auf ihren Physiognomien, so ist die Ungleichheit der menschlichen

Rassen in ihrem Knochenbau, in ihrer Hautfarbe, in ihrer Muskulatur, in den
Verhältnissen ihres Schädels zu lesen (...).» Und bezüglich der spezifisch germanischen

Ausprägung dieser Merkmale sagt Chamberlain, dass, «wer diese physischen
Merkmale nicht besitzt, und sei er noch so sehr im Herzen Germaniens geboren und
rede von Kindheit auf eine germanische Sprache, doch nicht als ein Germane zu
betrachten ist» (S. 683)17.

16 Dies erstaunt dann nicht mehr, wenn man sich auf Kant zurückbesinnt: «(...) wie beschei¬

den und kritisch sie sich ausnahm, Kants Philosophie schwang sich in höhere Regionen als

jede Metaphysik zuvor und kam schliesslich zu Thesen, die nicht weniger absolut waren
als irgendein Dogma» (Kedourie, S. 19f.).

17 Einen ähnlichen Widerspruch streicht auch Schüler heraus (S. 264f.).

343



Ins gleiche Kapitel gehört der sogar mit Bildern veranschaulichte Lobpreis der
«charakteristisch germanischen» Physiognomien von Dante Alighieri und Martin

Luther. Chamberlain meint dazu: «Den Anthropologen wollen wir ihre chamä-
prosopen Kreise nicht länger als nötig stören, doch das durch ihren Fleiss zu Tage
geförderte Material wollen wir ebensowenig geringschätzen, sondern es als wertvolle
Bereicherung unserer Kenntnis des Germanen und als ernste Mahnung in Bezug auf
das Vordringen des Nicht-Germanen unter uns wohl zu benützen wissen» (S. 499).

4.4. Schluss

Es gäbe noch einiges zu sagen zur Problematik der rassistischen Geschichtsphilosophie

H. St. Chamberlains. Doch sollte das Wesentliche in ihr, was der Kritik zu
unterziehen ist, wenigstens lokalisiert worden sein.

Es ist heute üblich und im Zug der vorherrschenden öffentlichen Meinung auch
keine moralische Heldentat, den Rassismus energisch zu verurteilen. Der
unwidersprochen dezidierte Ton Mosses und Poliakovs ist ein Beweis dafür. Gegen eine solche

Verurteilung ist inhaltlich nichts einzuwenden. Sie fällt jedoch bisweilen so
lautstark, ja gehässig aus, dass die Gefahr gross ist, dass man das entscheidende Prinzip,

welches dem Rassismus zugrundeliegt, übersieht: Es wurde als «Immanentismus»

bezeichnet. Und das ist in der Tat gefährlich, denn auch im 20. Jahrhundert
und bis heute gibt es etliche verbreitete, nicht weniger radikale Immanentismen mit
nicht weniger scharfen Implikationen der Konfrontation. Wenn man nur einen von
ihnen verurteilt - und noch dazu einen, der ohnehin längst durchschaut worden
ist -, geht die Kritik am Wesentlichsten vorbei.

Pointiert und vereinfacht könnte man sagen: Geschichte ist weder Rassenkampf
noch erschöpft sie sich im Klassenkampf. Wenn man sie schon agonal deuten will,
dann ist sie letztlich der Kampf der objektivitätsbemühten (und damit a priori
(innerlich begrenzten) Wirklichkeitsbewältigung gegen das Prinzip des Immanentismus

- der Kampf zwischen Wahrheit und Ideo-logie.

Literatur

Chamberlain, H. St.: Die Grundlagen des XIX. Jahrhunderts. Ungekürzte Volksausgabe.
München 193621 (1899').

Chamberlain, H. St.: Lebenswege meines Denkens. München 1919.
(Himmler, Heinrich): Rassenpolitik. SS-Hauptamt o. J. (frühestens Ende 1942).
Kedourie, Elie: Nationalismus. München 1971.
Levi-Strauss, Claude: Rassismus. Ein Krankheitssymptom in der europäischen Geschichte

des 19. und 20. Jahrhunderts. Königstein 1978.
Pinsker, Leo: «.Autoemanzipation!» Mahnruf an seine Stammesgenossen von einem

russischen Juden. Berlin 1919 (Orig. 1882).
Poliakov, L./Delacampagne, C./Girard, P.: Über den Rassismus. Sechzehn Kapitel zur

Anatomie, Geschichte und Deutung des Rassenwahns. Stuttgart 1979.
Schüler, Winfried: Der Bayreuther Kreis von seiner Entstehung bis zum Ausgang der

wilhelminischen Aera. Wagnerkult und Kulturreform im Geiste völkischer Weltanschauung.
Münster 1971.

Sulzbach, Walter: Imperialismus und Nationalbewusstsein. Frankfurt 1959.
Winkler, Heinrich August: Der Nationalismus und seine Funktionen. In: Nationalismus;

hg. v. Heinrich August Winkler. Königstein 1978 (NWB 100).

344


	"Rassismus" in der Geschichtsphilosophie H. St. Chamberlains

