Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 33 (1983)

Heft: 2

Artikel: Der Krieg als Lebenselement in der alten und spatmittelalterlichen
Eidgenossenschaft

Autor: Rumpel, Roland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN - MELANGES

DER KRIEG ALS LEBENSELEMENT IN DER ALTEN UND
SPATMITTELALTERLICHEN EIDGENOSSENSCHAFT

Von RoLAND RUMPEL

1. Einleitung

Wenn wir erweisen wollen, dass der Krieg in der alten Eidgenossenschaft, im

Gegensatz zu heute, als Element des Lebens zu betrachten ist, dann miissen wir
zuerst festlegen, was allgemein als Lebenselement zu verstehen ist. Nachfolgend
wollen wir dann an Beispielen die vorausgesetzten Strukturen sowohl erhirten als
auch explizieren. Unsere Voraussetzung will nicht ein Resultat vorweg nehmen,
sondern ein Ordnungsschema bilden, in dem wir konkrete Inhalte erkennen kdnnen.
Es geht dann nicht nur darum, sie zu verifizieren, sondern auch im eigentlichen Sinn
verstindlich zu machen.

«Lebenselement» meint, dass etwas im konkreten Vollzug des Lebens als Bestand-

teil integriert ist. Es ist ein Vollzug unter andern und steht mit diesen in einem
Geflecht von Beziehungen:

1.

Es besitzt als gewohntes, immer wieder vollzogenes Handlungsgefiige eine Ord-
nung, eine Form des Vollzugs. Diese Ordnung besteht aus Vorschriften (Normen),
die aber so internalisiert sind, dass sie gleichsam von selbst vollzogen werden und
eine eigene Welt konstituieren. Wir werden dies an Beispielen von Kriegsbriu-
chen sehen. -

. Das Lebenselement stellt eine eigene bejahte Erfahrungsgrosse dar. Die Betonung

des «Lebens» meint noch zusitzlich eine besondere Bejahung, ein besonders
erfiillter Bezug. Es steht nicht an der Peripherie des Lebens, sondern kann ab-
wechslungsweise im Zentrum stehen. Wenn es eine Ordnung des Vollzugs besitzt,
in Vorschriften, die Brauchtum werden, ist es getragen von Vorbildern, Idealen
und Werten, die teils neu geschaffen, teils iibernommen sind.

Hierher gehort unter anderem der Gedanke des Heldentums.

. Es besitzt im Vollzug ein psychologisches Aquivalent des Erlebens. Als solches

kann es bis in die tiefsten Schichten der Personlichkeit dringen, das Leben und
selbst die dussere Welt verindern. Hier zeigen sich die irrationalen Dimensionen
einer emotiorialen Interpretation der Welt.

Wir werden dies in der Ekstase des Kampfes, in Visionen, Magie und Aberglau-
ben und in der Verkniipfung mit anderen emotionalen Sphiren (Trinken, Essen,
Feiern usw.) sehen. Diese emotionale Sphire kann sich mit religiés-mystischen
Inhalten fiillen.

. Ist der Krieg nicht Ausnahmezustand, dann muss die Welt, in der er spielt, ganz

anders strukturiert sein als heute. In dieser Welt selbst muss er stattfinden, d.h.
aber, dass nie die Gesamtbevolkerung als Einheit gegen einen einmaligen Feind
steht, dass dieser nie einem geschlossenen Lebensgefiige gegeniibersteht. Diese
Gesamtzusammenfassung leistet die Obrigkeit im neuzeitlichen Sinn. Der Krieg
als Lebenselement muss also getragen sein von Gruppen innerhalb dem Gefiige

192




der Gesellschaft, welche sich dynamisch vergréssern oder verkleinern konnen.
Die gesellschaftliche Welt ist dadurch eher ein Agglomerat von Strukturen, die in
sich aber ganz genau definierbar sind.

Wir werden diesem Merkmal im Fehdewesen und in den Kriegerverbidnden
wieder begegnen.

2. Das Brauchtum des Krieges

Unter Kriegsbrauchen verstehen wir hier nicht Taktik oder Kriegskunst, welche
dem Zweck des Kampfes, wie wir ihn verstehen, nidmlich dem Sieg, dienen. Wir
meinen hier im Gegenteil Brauche, die nicht zweckrational eingesetzt werden, ja oft
sogar unzweckmissig erscheinen. Gerade im Betrachten solchen Brauchtums zeigt
sich uns aber das grundsitzlich andere Auffassen vom Krieg. Einige Beispiele seien
erwihnt:

I. Bekannt ist das dre1tag1g¢ Verwezlen auf dem Schlachzfeld’ nach erfochtenem
Sieg. Diese Gepflogenheit des Camp.u;rens inmitten der Leichen ist aus rationalen
Griinden nicht einsehbar. Welcher Sinn soll daraus folgen? Fiir die Strategie wire es
besser, entweder den Feind weiter zu verfolgen oder das Schlachtfeld zu rdumen,
um vor iiberraschender Riickkehr des Feindes, der zudem das Geldnde schon kennt,
sicher zu sein. Dieses Verweilen hat keineswegs die Absicht, etwa die Feinde zu
begraben. Die Anwesenheit der Leichen macht diese Leistung noch unangenehm.
Die Motive, die hier ausschlaggebend sind, miissen irrationaler Art sein. Sie miissen
alten Sitten entsprechen, die unreflektiert gepflogen werden. Aber diese Deutung
einer blossen Tradition geniigt nicht. Sie muss auch einen Sinn erfiillen. Es muss
damit eine erlebnishafte Dimension verkniipft sein, eine solche, die sich gerade in
dem emotional erregten Leben des Krieges bemerkbar macht und in solchen Briu-
chen ihre Erfiilllung, ihre Befriedigung findet. Es wire sonst nicht verstindlich,
weshalb diese Tradition noch erfiillt wiirde, vor allem in einer Tétigkeit, wo es
schliesslich letztlich um Leben und Tod geht. Wir konnen auch sagen, dass solche
Briuche eine eigene Welt strukturieren. Vielleicht miisste man solche Briuche aus
~dem Ganzen dieser Welt erkldren, umgekehrt aber werfen doch gerade solche Teile
Licht in diesen Lebenshorizont.

Mit diesem Verweilen sind sicher verschiedene Motive verbunden:

a) Die korperliche Anstrengung erfordert Entspannung, sie miindetin E{‘gchopfung«
aus, ebenso die emotionelle Anspannung des Kampfrausches in Erniichterung
oder gar Depression. Es ist ja bekannt, dass die Eidgenossen mit ungeheurer
Anstrengung eine rasche Entscheidung erzwangen, dass ihre Kriegsfithrung also
tief von einem schicksalhaften Einsatz, der das Letzte anstrebte, getragen war.
Diesem Einsatz der ganzen Kraft, die nicht rational und 6konomisch gegliedert
wird, entspricht ein ebensolches Anspannen aller Gefithle. Man wirft gleichsam
alles in eine Waagschale, erwartet mit letzter Anspannung Leben oder Tod.
Dieser schicksalhafte Einsatz, das Herausfordern des eigenen Geschicks, kann als
germanischer Ursprung gedeutet werden?. Dadurch schwingt hier aber ein grund-

[u—

B3,
2 R. FLASCHE: Germanische Religiositdr als lebensbezogener Schicksalsglaube, in: G. Stephen-
son (Hrsg.): Leben und Tod in den Relgionen. Symbol und Wirklichkeit. Darmstadt 1980.

193



sdtzlich religioses Motiv mit, ein solches, das auf das Leben und sein Schicksal als

Ganzes abzielt. Man fithlt sich gleichsam im pulsierenden Herz der Welt, welches

tiber Sein oder Nichtsein entscheidet und dem entspricht auch die Hitze des

Erlebens. Es ist also nur verstiandlich, wenn auf solch geradezu mystisch-religioses

Erleben Ermattung folgt, die nach Ruhe verlangt. Es ist die Ermattung nach dem

Rausch, das emotionale Tief nach der Ekstase.

b) Der ekstatische Kampf gleicht einem sich Verbeissen in den Feind. Gerade im
tddlichen, religios erlebten Kampf kommt es trotz aller Totungsabsicht, ja gerade
durch sie, zu einer engen Verbindung zwischen den Kdmpfenden. Sie gehen bis
auf das Letzte aufeinander ein. Die Ekstase braucht den Gegner, um sich auszuto-
ben, im Gegner liegt gerade ein Teil der gesuchten Erfahrung. Ist es ein Wunder,
wenn man sich nicht gleich von diesem Gegner losreissen kann? Es geht neben
dem Gegner auch um den Ort: Er erscheint durch den erlebten Kampf als beson-
derer Ort, er steht immer noch im Licht der Erfahrung des Kampfes. Man ist
gleichsam noch mit ihm verwoben und muss sich erst aus dem gesamten Ge-
schehnis herausldsen, was seine Zeit braucht.

Der Kampfplatz wird oft zu einer Gedenkstitte. Bei Kriegervolkern nach dhn-
lichem Muster kommt es durch dieses Nichtloslassen-Kénnen des Feindes gar zu
Kannibalismus3. Die Grenzen von Gut und Bose, von Liebe und Hass geraten
hier ins Verschwommene. Die Parallele zur sexuellen Ekstase ist unleugbar, die ja
auch mit der religidsen in enger Verbindung steht: Denken wir nur an die nach-
tragliche physiologische und emotionale Ermattung, an die Vereinigung von
Aggression und Nichtlassen-Konnen des Feindes. Wir sprechen hier aber keines-
wegs von einer Reduktion auf sexuelle Funktionen, sondern wollen das Allge-
meine solcher Erfahrungen aus ihren verschiedenen Ausgestaltungen, die sich
gegenseitig iibergreifen, etwas erhellen. Die Bedeutung des Ortes kennen wir z. B.
auch aus den Kulten der Religionen.

¢) Der Siegist zugleich ein Triumph tiber den Feind. Diesen Triumph kostet man aus
im Anblick des toten Feindes. Hohn, Spott, Schadenfreude schaffen hier eine
nachtrigliche Lust. Die Schmihung spielt schon vor dem Kampf eine grosse
Rolle, um den andern emotional zu schwichen, sich selbst zu stirken. Der Ge-
schmihte ist schon verletzt und seine Schwiche ist Ansporn zur Vollendung des
Werkes. Wir horen etwa auch von den Schm#hungen der Griechen des homeri-
schen Zeitalters vor dem Kampf*. Die Leiche nun ist die Kréonung dieses Hohnge-
fihls. Oft geht der Angriff soweit, dass die Vernichtung gleichsam vollstindig sein
will und die Leiche noch verstimmelt wirds.

Wir haben nun versucht, diesen zuerst unsinnigen Brauch etwas zu erkliren und
zwar aus der Verfassung des Kriegers heraus und seinen Erfahrungen. Damit haben
wir zugleich einen Blick auf das Verstindnis des Krieges geworfen, welches ja diesen
Brauch erkldren muss. Mit unserem entworfenen Bild stimmt auch ein nichster
Brauch tiberein:

1./ Die Tagwdhlereis. Der 22. Juni (Schlacht bei Murten) ist der Tag der 10000
Ritter unid damit ein gifistiges Datum. Aber nun nicht deswegen, weil man damit
diesen Kriegeri'dadurch Ehre erweist (wie etwa einem Heiligen an seinem Tag)
oder ihre Fiirbitte erlangen will, sondern weil man daran glaubt, dass diese fiir die

3 DS.8.
4 J. BURCKHARDT: Griechische Kulturgeschichte 111. Stuttgart 1952, S. 31-32.

5 DS.8
6 D S. 5-6.

194



Eidgenossen in den Kampf eingreifen. Die Muttenzer Fresken zur Schlacht St. Ja-
kob an der Birs (1444) zeigen, dass sich Tote zuriick in den Kampf stiirzen, um sich
zu rachen. Das meint nicht nur sinnbildlich die Unerschopflichkeit des Kampfwil-
lens, sondern ist ein ernster Glaube, der uns auch bei andern Volkern, etwa bei den
Japanern in neuerer Zeit, begegnetT Man glaubt also in beiden Fillen an das Ein-
gre1fen uberlrgh‘ h__er Michte in den’ Kampf Wie etwa die Griechen und die TrOJaner
Homers von ihrémgutgesinnten Gottern unterstiitzt werden oder germanische Gott-
heiten ebenfalls selbst in den Kampf eingreifen. Es handelt sich dabei nicht nur um
einen psychologisch unterstiitzenden Glauben, sondern um eine direkte Erfahrung,
die sich etwa in Visionen auspriigt. Die griechischen Helden fithlten konkret den
Beistand der Gotter, etwa den der Athene im wohliiberlegten Speerwurf oder im
klugen Schlachtplan. Hier ist die Anwesenheit aussermenschlicher Méchte erfahren
in den Taten selbst, die mit ihrer Hilfe vollzogen werden. Gerade die Schlacht in
ihrer Ekstase und schicksalhaften Dimension muss der Ort solcher Erfahrungen sein.
Erlebt der Krieger in der Schlacht sein Geschick, in das er sich mit letzter Kraft wirft,
erlebt er von daher sein Leben zwischen Sein und Nichtsein auf urspriinglichste Art,
dann ist die Erfahrung der Michte, die sein Schicksal mitfiigen, nicht verwunderlich.

Welches sind die Erlebnisse bei erfochtenem Sieg? Sicher eine Art Befriedigung
iiber das wiedergewonnene Leben, das zugleich ein neues Leben ist: Man hat das
Leben neu, hat sozusagen in den Mechanismus des Lebens eine Zisur gesetzt,
gerade weil einem das Leben so teuer ist, aber teuer nur in eigentlicher, immer neuer
Gestalt. Der Gedanke, das Leben nun als Geschenk zu deuten, ist nicht weit, was
wiederum auf das Eingreifen hoherer Michte weist. Die Parallelen zu religidsen
Motiven sind nicht von der Hand zu weisen: Tod und Auferstehung, etwa auch als
Anderung des Lebensabschnittes bei Initiationsriten, wo die Symbolik von Tod und
neuem Leben als Eintritt in eine neue Lebensdimension ebenfalls eine wesentliche
Rolle spielt8. Das Motiv des Werdens in der germanischen Religion, das jeder
statischen Mechanik entgegensteht, ist hier ebenfalls zu nennen®. Beim Kampf
gewinnt man also ein neues Leben oder den Tod und lieber den Tod als das alte
Leben. Es geht also nicht wie bei Initiationsriten um einen notwendigen Ubertritt in
einen neuen sozialen Status, sondern in ein neu erfahrenes wiedergewonnenes Le-
ben. Das wiedergewonnene Leben ist neu, d.h. nicht mehr unbemerkt in der Ge-
wohnheit, sondern steht als solches, als neuer Raum der Lebensmoglichkeiten vor
den Augen. Diese Erfahrung des neu erhaltenen Lebens und seine begleitenden
Gefithle von Befriedigung, Dankbarkeit, Staunen usw., ist ein weiterer, vierter
Grund fiir das Verweilen auf dem Schlachtfeld. Dieses wird zugleich zum neuen
Ausgangspunkt fiir das Leben, zu einem Besinnungsort. Das wire ja auch der Sinn
von sogenannten Schlachtfeiern, die iiber Existenz oder Nichtexistenz von uns selbst
als Staatsverband, entschieden in der Schlacht, nachdenken lassen.

Neben Tagwihlerei, Visionen, spielen auch Prophezeiungen eine grosse Rolle,
Auch sie verweisen in den religiosen Bereich, d.h. in die Dimension, in der es um
Segen oder Fluch des Menschen geht.

7 M. ScHELER: Tod und Fortleben, in: Die Zukunft des Kapitalismus und andere Aufsitze.
Miinchen 1979, S. 12f.

8 A. VORBICHLER: Das Leben im Rhythmus von Tod und Wiedergeburt in der Vorstellung der
schwarzafrikanischen Volker, in: G. Stephenson (Hrsg.): Leben und Tod in den Religionen.
Symbol und Wirklichkeit, Darmstadt 1980, S. 225-249.

E. LeacH: Kultur und Kommunikation. Zur Logik symbolischer Zusammenhdnge. Frankfurt
1978, S. 98-101.
9 Sieche Anm. 2.

195



In der Einleitung haben wir darauf hingewiesen, dass der Krieg sich in bestimm-
ten Ordnungen abspielt, wenn er in das Leben integriert sein will. Es geniigt aber
nicht, solche Brduche nur aufzuweisen, wie dies meist geschieht, es geniigt auch
nicht, darauf hinzuweisen, dass diese Briuche Verbindungsglieder zu andern Kultu-
ren und in dltere Vergangenheit haben, sondern es geht auch darum, das Selbst- und
Weltverstindnis des Menschen zu erhellen, welcher diese Brduche befolgt. Die Briu-
che werden dann Teile eines sinnerfiillten Ganzen des Lebens und Seins der Men-
schen. Briauche, die nur befolgt werden, ohne einen Sinn zu vermitteln, sind bereits
Verfallsformen und kénnen nicht zur Erklarung der urspriinglichen Funktion der
Brduche dienen, vor allem vermitteln sie nicht ihre Bedeutung, um deretwillen sie
letztlich vollzogen und tradiert werden. Kein Volk wird lange Zeit Briauche vollzie-
hen und tradieren, in denen es nicht einen Sinn versteht, einen Ausdruck eines
Lebensverstandnisses.

Durch die Erhellung des Grundes dieser Briuche haben wir nicht nur das Ver-
stindnis des Krieges ansatzweise erklirt, sondern gleich auch einen Blick in das
Lebensverstiandnis dieser Krieger geworfen, in welchem eine solche Kriegsauffas-
sung moglich ist. Weitere Determinanten dieses Lebensverstindnisses werden wir
noch aufzuweisen versuchen.

II. Brauchtum und besondere Emotionalitit des Kampfes ldsst sich auch beob-
achten am Heroismus einzelner Gestalten, die nur den Gipfel einer allgemeinen
Tendenz darstellen. Dies zeigt sich etwa auch im Problem der Fithrung: Ehrgefiihl
und Feldsucht widerstreben einer rationalen Fithrung und dringen immer wieder
auf die Entscheidungsschlacht, in welcher kérperliche Stirke und kriegerischer Sinn
entscheidender sind als Taktik und Disziplin!®. Was den Heroismus betrifft, so ist er
ebenfalls nach Regeln gestaltet!!, d.h. er verlduft zwar spontan aus der rituellen
Lage heraus, aber sein Vollzug und sein Triger sind zugleich nach Regeln gebunden.
Diese Regelhaftigkeit tréigt also gerade der Spontaneitit Rechnung, reglementiert
ein spontanes Tun, ohne es zu mechanisieren. Das Brauchtum des Heroismus zeigt
sich in der Tradition von Familien (Stanga, Winkelried) und in seiner Haufigkeit
(Arbedo, St. Jakob, Marignano, Sempach). Im Sempacherlied deutet sich in der
fixierten Form des Wortes von Winkelried ebenfalls das Rituelle an, das gleichsam
etwas Theaterhaftes, Gespieltes hat. Winkelried wird besungen und dargestellt, wie
er alle Speere der Gegner in seine Brust driickt, d.h. eine symbolische Tat vollzieht,
die fiir seine Absicht, fiir den Wert und Sinn des Heldentums steht. Winkelried wird
so leicht zum Sinnbild, weil seine Tat neben dem konkreten, beschrinkten Vollzug,
die sicher helfen kann, noch eine weitere Bedeutung besitzt. Der Held ist nicht mehr
nur eine einzelne, konkrete Gestalt, sondern erhilt exemplarische Bedeutung: Sie
wird Handlungsmuster, d.h. Vorbild. Die Tat von Winkelried kann so verstanden
werden, weil sein Heldentod eben ritualisiert war. Er geht im Kampf voran, zeigt
damit das Muster des Handelns, dem Andere in der gleichen Schlacht nachkommen
und bildet das Muster fiir dhnliche erste Taten dieser Art.

Durch diese Ritualisierung des Heldentodes ist folgendes erreicht:

[ —

a) Er ist nicht eine einzelne tollkithne Tat, sondern ein gleichsam erwartetes Zei-
chen. Die tibrigen Krieger verstehen dieses Zeichen sofort und vergréssern die
Wirkung des Heldentodes durch eigenen Einsatz. Riten sind ja auch Verstindi-

10 A S. 25-26.
11 DS.8.

196



gungssysteme, innerhalb derer man sich versteht, indem man eine Einheit bildet,
eben die innerhalb derer der Ritus bekannt ist und gilt.

b) Der Heldentod bleibt dadurch nicht eine einmalige Tat, sondern eine Einrich-
tung, auf die man sich mehr oder weniger verlassen kann. Er wird zum Stimulans
des allgemeinen Kampfwillens. Die konkrete Ausfithrung, so unvollkommen sie
auch sein mag, wird unwichtig neben der allgemeinen Bedeutung.

¢) Der Kampf wird damit iiberhaupt zu einem ritushaften Geschehen, zu einem
Spiel, das nicht Selbstzweck ist und in sich verharrt, aber auch nicht nur zweckra-
tional ablauft: Der Kampf ist einerseits eine Ordnung in sich, mit eigener Dimen-
sion, mit eigener Welt, andererseits ein rituelles wiederholbares Spiel, iiber sich
hinaus weisend auf die Gemeinschaft. Damit wiederholt sich Gleiches, ist wieder-
holbar mit derselben Erfahrung.

Zusammensetzung und weiterfiihrende Gedanken

1. Zuerst haben wir den Krieg und Kampfimmanent, nach seiner inneren Dimen-
sion untersucht, als stattfindendes Ereignis, an welchem sich bestimmte Gesetzmas-
sigkeiten feststellen lassen. Diese immanente Betrachtung steht einer solchen gegen-
iiber, die nicht vom Kampf ausgeht, sondern von der Gesellschaft und ihren Mitglie-
dern und von daher den stattfindenden Krieg zu erkléren sucht.

1.1. Dabei waren drei brauchtiimliche Gesetzmdssigkeiten leitend: Das dreitigige
Verweilen auf dem Schlachtfeld nach dem Sieg, die Tagwihlerei und Visionen, der
Heroismus. Alle drei Formen erhellen eine besondere Weise des Krieges.

2. Der erste Brauch zeigt die Erlebnis- und Erfahrungsdimension des Kampfes.
Diesem entspricht eine eigene Erfahrungsweise, eine eigene Welt, welche durch
besonderes Verhalten des Kriegers geprigt sind. Das Leben ist danach verstanden
als Prozess, als stiindig neues Werden, neues Erhalten des Lebens. In diesem Werden
ist das Leben in seiner eigentlichen Gestali offenbar, deshalb wird das Leben auch
immer wieder gewagt. Emotional entspricht der Kampf einem Zustand der Ekstase,
in welcher die nahe Verwandtschaft sonst gegensitzlicher Gefithle zu tage tritt. Der
Kampf ist auch ein Zwischen von Leben und Tod, der gleichsam neutrale Ort neuer
Geburt des Lebens oder seines Untergangs. Jeder Kampf ist daher Eintritt in neues
Leben.

3. Tagwihlerei und Visionen zeigen die religiose und mystisch-ekstatische Seite des
Kampfes. Hohere Michte treten in diesem Zwischenbereich des Kampfes auf, wir-
ken selbst mit am Entstehen, Vergehen und Verwandeln des Lebens. Thr Eingreifen
oder Ausbleiben zeigt die Schicksalhaftigkeit des Kampfes. Im Kampf findet also
eine Synthese statt von Schicksal (Gliick, Zufall, Fiigung) und eigenem Einsatz. Im
Zwischenbereich des Kampfes und in der Ekstase, wo Individualitét einerseits sich
gesteigert und andererseits sich dadurch verliert, geschieht das Schicksal als einheit-
liches Geschehen von Leben und Tat, von in der Tat gestaltetem Leben.

3.1. Der Heroismus und Heldentod zeigt den Kampf als Ereignis in seiner sozialen
Dimension. Es geht nicht um prozessuales Leben und Schicksal des Einzelnen,
sondern der Gruppe, Sippe, Familie. Leben und Schicksal sind untrennbar mit der
Gruppe verbunden, d.h., Leben in diesem Verstindnis ist Leben in der Gruppe.
Diese Gruppe besitzt Gesetzmissigkeiten, die die Dimension des Gruppenseins
betreffen. Im Einsatz des Kampfes und vor allem im Heldentod geht es um die Ehre

197



des Einzelnen und der Gruppe. «Ehre» meint die immer wieder neue Instandstel-
lung des Lebens im Wagnis. Die enge Verbindung von Werden, Schicksal und Ehre
ist damit gegeben. Der Begriff «Werden» thematisiert den Verlauf des Lebens als
eines sichverindernden, gegeniiber einem statischen Leben. Der Begriff «Schicksal»
zeigt die Bedeutung und Ursache des Werdens und der Verinderung. «Ehre» meint
die Verpflichtung, im Wagnis des Kampfes das eigene Wesen und das der Gruppe zu
erhalten. Niederlage wiirde insofern Wesensverlust bedeuten, als das immer erneute
Uberstehen der Gefahr das wesentliche Merkmal dieser Kriegerkultur bezeichnet.

4. Basis des Lebens der Menschen sind damit: Die schicksalsmichtigen Taten, vor
allem im Kampf, vollzogen im Lebenskreis der Gruppe. Die Welt geht in diesem
Lebenskreis auf, was ausserhalb ist, wird von hier aus gedeutet und kann nie wesent-
- lich werden. Gegeben ist damit ein Partikularismus von Gruppen und Welten, die
..sich bekdmpfen oder verbiinden, ohne ineinander iiberzugehen. S

Es gibt also weder einen transzendenten Gott, noch ein Jenseits der Toten (sie sind
vielmehr die Ahnen) noch eine allgemeine iibergreifende gesellschaftliche Ordnung
oder Ethik. Wahrheit, Sinn und Moral bestimmen sich aus dem geschlossenen
Lebenskreis, der wesentlich durch die Geschichte dieses Lebenskreises (Tradition),
. d.h. durch sein erfahrenes Schicksal bestimmt ist.

5. Noch einige Bemerkungen zu unserer Methode:

a) Das Sammeln von Fakten ist nur eine unerléssliche Vorstufe. Dabei bleibt aber zu
beachten, dass die Selektion der Fakten, ihre immer schon erstellte Ordnung, ihre
Bedeutung als Fakten usw. schon immer in einer Interpretation steht. Auch hier
gibt es keine positivistische neutrale Objektivitit.

b) Fakten sind nicht einfach hinzunehmen, sondern auf ihren Sinngrund zu reflektie-
ren. Beispiel: Auf welchem Hintergrund hat das dreitigige Verweilen auf dem
Schlachtfeld einen Sinn? Dieser Sinngrund hat den Status einer verbesserungsfi-
higen Hypothese. Erstellt ist sie aus verschiedenen Kenntnissen, welche die Refle-
xion leiten, aber diese Kenntnisse bilden kein System, sondern ein erweiterbares
Aggregat von Kenntnissen (Beispiel: Ethnologie, Soziologie, andere Interpreta-
tionen der Geschichte). Das Finden des Sinngrundes ist die Interpretation der
Fakten. Da sie selbst aber immer schon in einer Interpretation stehen, ist die
Reflexion auf den Sinngrund Erhellung und Verbesserung der eigenen Vorausset-
zungen. Unsere Einleitung zeigt den Horizont, mittels dem wir an die Fakten
herangingen. Die nachtrigliche Sinnreflexion hat die Voraussetzung bestiitigt und
erweitert. Deshalb haben wir unsere unmittelbare Voraussetzung auch explizit
herausgestellt. Die Voraussetzhaftigkeit beruht schliesslich darauf, dass wir selbst
in einer geschichtlichen Situation stehen, d. h. einen bestimmten Lebenssinn ver-
wirklichen.

¢) Die Korrektur der Voraussetzungen mittels der Sinnerhellung beruht auf der
phénomenologischen Methode: Wir erhellen den Sinn der Fakten, indem wir sie
uns als sie selbst vorstellen, sie genau beschreiben, genau kennen, nichts weglas-
sen, moglichst sie getreu nehmen und zu ihnen den Sinn suchen. Natiirlich sind
wir auch hier nicht absolut objektiv, aber wir sind doch in der Lage, unsere eige-
nen historischen Voraussetzungen, welche die Fakten bestimmten (Beispiel: Die
Tagwihlerei ist Kriegsfithrung primitiver Gruppen, die sich selbst aus Dummheit
in die Niederlage stiirzen), riickgdngig zu machen, als unsere Voraussetzungen
einzusehen. Die Korrektur geht also mit einer Selbstreflexion einher: Wir sehen

198



unsere eigenen geschichtlichen Voraussetzungen, und nun, weil wir andere Vor-
aussetzungen ausmachen, als geschichtlich, im Gegensatz zu notwendig, ein.
Diese Korrektur ist natiirlich ein stindiger nicht abgeschlossener Prozess.

d) Indem die Sinnreflexion eine Selbstreflexion impliziert, sind wir in der Lage,
Fremdes zu verstehen und uns von uns selbst zu distanzieren. Diese Distanzie-
rung ist letztlich begriindet in unserem gegenwirtigen geschichtlichen Handeln
als geschichtliches, d.h. als freies, verdnderbares, nicht notwendig-kausales Han-
deln. Auch hier konnen wir andere als die gewohnten Handlungen ergreifen.
Damit steht aber geschichtliche Erforschung im bekannten engen Zusammen-
hang mit gegenwirtigem Handeln: Es ist Hilfe zur Selbstdistanzierung und Wahl
neuer Moglichkeiten.

e) Versucht man etwa die Kriegsbriauche von dkonomischen Grundstrukiuren her zu
erkliren, so sind wiederum diese wirtschaftlichen Verhaltensformen letztlich nur
verstindlich aus dem Sinngrund des menschlichen Selbst- und Weltverstidndnis-
ses. Sie ergeben sich nicht zwangsldufig aus sogenannten unmittelbaren materiel-
len Verhiltnissen, sondern sind, wie die materiellen Bediirfnisse der Menschen,
vermittelt und bedingt durch das Verhiltnis, das die Menschen zueinander und
zur Welt entwickeln. Erst von hier wird verstindlich, weshalb solche Formen
gewihlt werden, z.B. Soldverdienst, welche Bedeutung materielle Bediirfnisse
erlangen.

3. Fehde und Freiharste

Welches sind nun konkret diese Gruppen, die Triger sowohl der erwéhnten und
weiterer Briuche, als auch von militirischer Hochleistung? Wir haben gesehen, dass
sie in sich geschlossen sein und sich gegeniiber einer obrigkeitlichen Allgemeinheit
abgrenzen miissen. Diese Gruppen sind Kriegerverbinde!?, die nach Sitte und

«friharst», «bluetharst», «friheit», «der friheit harst». Der Begriff «friheit» meint ihr
eigenes Bestehen ausserhalb und doch innerhalb (als eigene Gruppe) der staatlichen
Gemeinschaft und des Volksganzen. Man nennt sie deshalb auch «Friedlose» oder
«Ausgestossene». Eine genaue Abgrenzung verschiedener Arten von Biinden ist
kaum moglich. Was ihre Mitglieder betrifft, stossen wir auf verschiedene Typen: Die
Begriffe «Friedlose» und «Ausgestossene» weisen auf Gesetzlose und Gesetzesiiber-
treter hin, kein Wunder, wenn fiir sie die allgemeinen Gesetze nicht gelten kénnen.
Wir finden private Krieger, die sich solchen Biinden anschliessen und Reisldufer.
Auch hier sind die Uberginge unscharf: Reisldufer meint ja weniger eine feste
Berufsbezeichnung, sondern ist bestimmt durch eine sich ergebende Gelegenheit
fremder Dienste. In Feldziigen greift die Obrigkeit auf diese erfahrenen Krieger
zuriick, so dass staatliche Truppen und Freikorps oft nahezu identisch werden. Oft
haben sie auch denselben Fiithrer!3, Was sie zusammenhilt ist der gemeinsame
Hauptfeind: Wihrend zwei Jahrhunderten Osterreich und um 1470 Burgund. Die-
ser gemeinsame Feind, und nicht etwa ein Ideal von staatlichem Gebilde, ist auch
der Grund des Zusammenschlusses der verschiedenen Orte und Gruppen. Es gibt
aber, vor allem im Spitmittelalter, auch ein friedliches Bestehen solcher Biinde in
Schiitzengesellschaften, Minnerverbinden, Jugendverbinden lediger Ménner

12 D S. 8-10.
13 F S. 306.

199



(Knabenschaften)!4. Wie wir noch sehen, werden im Spétmittelalter diese Gruppen
immer mehr staatlicher Kontrolle unterstellt, in die Allgemeinheit integriert, indem
man ihnen bestimmte Funktionen der Allgemeinheit zuweist. Das Spétmittelalter
bedeutet ja auch immer mehr das Ende ihrer eigentlichen Titigkeit: Der Fehde, des
bellum privatum (Stanser Verkommnis von 1481). Was bedeutet nun diese Fehde,
dieser Kleinkrieg, der diesen Gruppen ihr Leben als Krieger ermdglicht?

Bei der Deutung der Fehde stossen wir wieder auf den schon erklirten zentralen
Begriff der Ehre: Fehde ist Rache fiir ein erlittenes Unrecht, fiir sich selbst oder, wie
es meistens geschieht, fiir und im Namen der Sippe (Familie, Talschaft, Gruppe).
Diese Rache ist Pflicht, wie die Ehre der Sippe die erste Pflicht, ja den Lebenssinn_
selbst darstellt, wenn man die weite Bedeutung von Ehre bedenkt. Fehde ist also
rechtliche Selbsthilfe, Volksjustiz, aber nicht gewalttitige Wilkiir, sind doch die
Fehde und ihre Erscheinungsformen genau geregelt, d.h. allen bekannt. Die Absa-
gefehde betrifft die Rache in bezug auf eine Sache, also Sachschidigung. Die Blutra-
che (todgefechd) ist vergeltender Totschlag. Von hier kommt die Bezeichnung der
Freikorps als «bluetharst». Die Fehde gestaltet sich inhaltlich in verschiedene For-
men. Sie reichen von der Schmihung bis zum Mord. Die Brauchtiimlichkeit der
Fehde zeigt sich z. B. auch in der bevorzugten Zeit: Fasnacht und Zeit der 12 Nichte
(25. Dezember bis 6. Januar). Diese Zeit ist den Ahnen geweiht, d.h. den stets im
Lebenskreis (nicht im Jenseits) anwesenden verstorbenen Mitgliedern der Sippe. In
den vollzogenen Taten des Schicksals und der Ehre leben sie fort, greifen auch selbst,
wie vorne gesehen, in den Kampf ein. Von heute aus, d.h. im Blickfeld eines anderen
Lebensverstindnisses, sicht das als Aberglauben aus, hier aber ist es aktuelle Erfah-
rung und Verpflichtung. Sehen wir uns einige Formen der Fehde an: — die Mord-
ndchte sind feindliche Uberfille auf Stidte ohne Ankiindigung, in der Nacht (Ziirich
1350, Weesen 1388): Ausgangspunkt solcher Ziige sind oft Kirchweihen oder Fas-
nachtsfeste. Hier greifen auch viele staatliche Verbote an. Fehde ist eben nicht nur
ein nach seinem Auftreten genau fixierter Brauch, sondern wichst aus der Sponta-
neitit. Feste erhitzen bekanntlich Blut und Geist, vor allem wenn dabei noch Wett-
kdampfe stattfinden, wie es Brauch war. So wird Jiirg Jenatsch von Rudolf von Planta
wihrend eines Festes im Bdrenkostiim ermordet. Die Verbindung zur Sippe und
ihrer Tradition zeigt sich darin, dass der Béir das Familienwappen bildet.

Weitere Formen sind einfacher Raub von Vieh oder Schddigung des Hauswesens.
Die letztere nimmt verschiedene Formen an: Verwiistung des ganzen Hauses, Dach-
abdeckung, Aushingen von Tiiren und Fenstern bei gleichzeitigem Verldschen des
Herdfeuers.

Die Heimsuchung meint das Eindringen in Haus und Hof und Verzehren der
Vorrite. Ist diese Rache angebracht, so kommt es nicht zu Mord und Brand.

Oft kommt es auch nur zu Erpressung durch Androhung einer Fehde (Saubanner-
zug gegen Genf, 1495 gegen Konstanz),

In der Reformationszeit werden solche Fehdeformen benutzt und gleichsam ver-
fremdet, indem man sie zur Ausraubung von Klostern und Kirchen benutzt. Man
handelt sozusagen im Schutze eines alten Brauchtums, obwohl diese Tat einen ganz
neuen Sinn besitzt.

Wie verhilt sich nun die Obrigkeit zu diesem Fehdewesen? Ihr Verhalten ist
widerspriichlich, weil von zweierlei Gesichtspunkten bestimmt: Die Obrigkeit fithlt
sich verpflichtet fur die Einhaltung des Landfriedens, und die Fehde ist gerade die
eigentliche Bedrohung des Landfriedens. Von hier sind die Verbote gegen die Volks-

14 Siehe E.

200



justiz (Pfaffenbrief 1370, Sempacherbrief 1393, Stanser Verkommnis 1481) oder ihre
Einschrinkung verstindlich. Die Verbote betreffen aber nicht nur die Fehde direkt,
sondern manchmal auch nur Vorformen, wie das Verhalten auf Kirchweihen (z. B.
Zutrinken). Andererseits hat die obrigkeitliche Kriegsfithrung ihre schon erwahnten
Vorteile von den privaten Kriegerverbénden. Ausserdem ist die rechtliche Largeheit
beim Verfolgen solcher Fehdeginge darin begriindet, dass Blutrache, z.B. in gewis-
sen Gesetzesbiichern (Schwyz und Glarus), als Rechtsinstitution anerkannt ist'5. Die
Knechte der Obrigkeit widerum zeichnen sich durch besondere Gewalttitigkeit aus,
da sie aus dhnlichen Kreisen stammen wie die Fehdeginger!s.

Zusammenfassung und weiterfithrende Gedanken

1. Wir haben nun das Phanomen des Kampfes gleichsam von aussen, d.h. von
seinem gesellschaftlichen Rahmen, in dem er sich abspielt, und von der geschichtli-
chen Situation her betrachtet. Aber erst aus der Kenntnis des inneren Wesens des
Kampfes sind diese dusseren Gewohnheiten verstindlich.

1.1. Wir sind dabei auf vor allem zwei Grundphinomene gestossen:

a) Die dussere Form, in welcher der Kampf vollzogen wird, also gleichsam nicht nur
unter dem Blickwinkel der Krieger, sondern der Gesellschaft, in welcher die
Aktionen stattfinden.

b) Die Erscheinungsform der Triger des von uns vorne explizierten Lebenssinnes,
d.h. der Gruppen, fir die vielerlei Namen existieren und die auch in vielen For-
men auftreten.

1.2. Wir nehmen jetzt eine Haltung ein, die nicht von einzelnen Gruppen ausgeht,
sondern von einer quasi Allgemeinheit, einer objektiven Distanz, welche die Wir-
kungen und Erscheinungsweisen des Kampfes und der Gruppen auf die Allgemein-
heit untersucht. Wir befinden uns damit in der fiir den Historiker iiblichen Sicht-
weise. Die Allgemeinheit, von der er ausgeht und innerhalb derer er die Gescheh-
nisse betrachtet, ist gleichsam der Stand einer staatlichen Obrigkeit, nur noch ent-
sprechend verallgemeinert. Diese Allgemeinheit als methodischer Ausgangspunkt ist
nur moglich durch den mit dem Spétmittelalter immer mehr sich durchsetzenden
allgemeinen obrigkeitlichen Staat. Diese Sichtweise gilt vor allem heute in der von
einer allgemeinen Offentlichkeit bestimmten Gesellschaft. Die methodische Anset-
zung beim Lebensverstindnis der Gruppen, ihrem immanenten Leben, ist daher
ungewohnt. Die heute vor allem praktizierte Methode steht in der Gefahr, nur noch
Fakten und relative Strukturen der Fakten herauszustellen.

2. Die dussere Form des Kampfes ist die Fehde (bellum privatum). Sie steht in .
einer allgemein intensiveren Gewalttitigkeit dieser Zeit. Die Menschen agieren
untereinander spontaner, impulsiver, stehen sich gleichsam auch koérperlich niher.
Der Korper als Kommunikationsform ist in dieser Zeit durch korperliche Arbeit viel
starker im Bewusstsein, viel wichtiger als heute. Das Korperbewusstsein zeigt sich
auch in zeitgendssischen Darstellungen: Hier ist der Korper neben Gedanken, Wor-
ten, Meinungen Ausdruck menschlichen Seins.

2.1. Bei der Fehde geht es direkt um die Ehre des Ausiibenden oder seiner Sippe.
Auch wenn es sich bloss um Raubziige handelt, konnen sie als Aktionen um die Ehre

15 F S.298-299.
16 B S. 37.

14 Zs. Geschichte 201



interpretiert werden. Die Ehrenrettung ersetzt sozusagen eine allgemeine Justiz,
nach einem allgemeinen Gesetzeskodex. Die direkten, unmittelbaren Vergeltungen
(ohne Vermittlung von Gericht und Polizei) sind aber nicht willkiirlich, sondern
nach Brauchtum geregelt. Es herrscht also durchaus eine Art allgemeine, allgemein
bekannte und anerkannte Justiz, die Volksjustiz. Solange das Brauchtum verbindlich
ist, herrscht keineswegs ein anarchistischer Zustand. Es gibt eine Ordnung, wenn
auch anderer Form als heute, wenn auch weniger expliziert und streng befolgt, was
die stirker betonte Korperlichkeit und Spontaneitit des Gefiihlslebens ausgleicht.
Der Mensch steht nicht im Schutz einer Obrigkeit, sondern im Schutz eigenen
Vermogens und des Vermdgens der Sippe, im Schutz auch der weltgestaltenden
tradierten Brauche. Diese Selbstangewiesenheit zeigt sich im eigenen Stolz und
Selbstbewusstsein dieser Menschen. Ihre Freiheit ist ebenfalls ndher, unmittelbarer,
direkter vollziehbar als heute, wo sie durch eine quantitativ umfangreiche Allge-
meinheit vermittelt ist. Die gefithlsmissig und korperlich grossere Ndhe der Men-
schen bedingt auch eine raschere Verletzlichkeit, d.h. die hdufige Gelegenheit zur
Vergeltung. Man ist aber dann gegeniiber solchen Vergeltungen auch entsprechend
abgehirtet.

2.2. Die Verbindung von Fehde und grdsser dimensionalem Krieg (was rdumliche,
zeitliche und quantitative Ausdehnung betrifft) zeigt sich vor allem in den Mord-
nichten. Hier weitet sich eine Fehde so aus, dass sie fiir unser Verstehen zu einer Art
offiziellem Krieg, wenn auch vielleicht Birgerkrieg, wird. Aber sie bleibt eben
Fehde, d.h., im Lebensverstindnis der Fehde behaftet. Bei der Kennzeichnung
einer Art von Krieg ist eben wichtiger: sein Vollzug, Selbstverstdndnis und die Art
der Teilnehmenden. Solche Fehdeziige sind nicht von einer allgemeinen Obrigkeit
vollzogen, sind nicht Fortsetzung einer allgemeinen Politik mit anderen Mitteln und
daher von grundsétzlich anderem Wesen.

3. Die Tréager des explizierten Lebensverstindnisses und Vollzieher der Fehden in
einem hervorragenden Sinne sind die unter dem Sammelbegriff der «Freikorps»
zusammengefassten Gruppen. Die Obrigkeit bildet einen, allerdings immer stirker
werdenden, allgemeinen Rahmen, kann sich aber, entsprechend ihrer Mitglieder
und dem allgemeinen Lebenssinn ebenso verhalten wie eine einzelne Gruppe. Sie
ist deshalb keineswegs im heutigen Sinne anerkannt und kann sich auch nicht im
gleichen Masse Gehor verschaffen. Dass sie oft gegen Fehden gar nichts unter-
nimmt, zeigt ihre eigene Herkunft. Die aristrokratische oder wohlhabende Struktur
der Obrigkeit weist daraufhin, dass sich hier eine Sippe oder Gruppe an die Spitze
stellt. Obrigkeit ist also zuerst eine Sippe oder Gruppe, die, durch dussere und innere
Umsténde begiinstigt, den anderen Gruppen mehr oder weniger verbindliche Vor-
schriften machen kann. Sie ist aber auch der Ursprung eines sich ausdehnenden
Gruppengeistes, eines stirker werdenden Allgemeinheitsgefithls. Wie kommt es
dazu? Eine quantitativ gréssere Fehdegruppe, die Habsburger, stehen einer Vielzahl
von Gruppen gegeniiber. Der Bund von verschiedenen Fehdegingern zur gemein-
samen Abwehr erhoht die Effizienz der Abwehr. Damit aber schafft man sich ge-
meinsame Erfahrungen, gemeinsame Traditionen. Man fithrt gemeinsam Fehde,
man steht gegen einen gemeinsamen Feind im Zwischenbereich von Leben und Tod
und gewinnt gemeinsam das Leben wieder. Deshalb stellt sich hier dann auch eine
neue Ehre, die Ehre einer grosseren Gruppe ein. Aber gerade aus diesem Lebensver-
stindnis heraus kann man die hergebrachte Tradition nicht aufgeben, sondern geht
einen Bund von Gruppen und Obrigkeiten ein, der auf beginnender gemeinsamer

202



Tradition baut. Das fithrt auch dazu, dass man sich gegenseitig in seiner Verschie-
denheit anerkennt, wie die einzelne Sippe ihre Mitglieder akzeptiert. Je mehr die
gemeinsamen Erfahrungen und Traditionen wachsen, sowie die kriegerische Not-
wendigkeit des Zusammenschlusses, um so stirker kann eine gemeinsame Obrigkeit
werden. Das fiihrt von der Tagsatzung zum Bundesstaat. Was hier aber noch mit-
spielt ist das verdnderte Lebens- und Gemeinschaftsverstindnis durch Spatmittelal-
ter und Reformation.

3.1. Die Entstehung des Bundes muss auf der Grundlage des erklirten Lebensver-
stdndnisses und seiner dusseren Formen verstanden werden. Das Heroische und
Numinose der Biinde beruht nicht darauf, dass jene Bundesgriinder so etwas wie die
Schweiz schaffen wollten, sondern auf der Struktur des Lebensverstindnisses. Den
Griindern ging es primér um die Verwirklichung ihrer eigenen sippenhaften Freiheit
(Moglichkeitsraum und Festhalten der Tradition) und dies war durch den Zusam-
menschluss zur Abwehr eher méglich. Der Bund wollte nicht etwas Neues schaffen,
sondern war Mittel, um Altes zu erhalten, entstand aus den alten Lebensstrukturen,
denen es wesentlich um die Ehre der eigenen Sippe ging. Dass etwas Neues entstan-
den ist, dass mit der Zeit der gemeinsame Feind zum Zusammenhalt nicht mehr
notig war, zeigt nur das Entstehen einer neuen Sippe in grosserem Umfang, durch
Wachsen der gemeinsamen Tradition, der gemeinsamen Ehre.

Hier spielen bei solcher Sippenbildung Mechanismen, welche die Sippe aus ihrem
inneren Wesen schlechthin bestimmen: Als Ort grundsitzlichen Lebensverstindnis-
ses, das sich in besonderen Erfahrungen ausgestaltet. Diese vollzogenen Erfahrun-
gen sind gleichsam die Mechanismen eines sich immer mehr einstellenden Zusam-
menhaltes.

4. Wandel im Spdtmittelalter

Den Wandel kénnen wir an zwei Beispielen deutlich verfolgen: An der Verinde-
rung der sportlichen Wettkdimpfe und des Schiitzenwesens im besonderen durch
obrigkeitliche Eingriffe und Reglemente:

1. An Kirchweihen, Fastnachten und Schiitzenfesten finden Wettkdmpfe verschie-
denster Art statt. Es handelt sich dabei aber nicht um Leistungssport im heutigen
Sinn, sondern um Unterhaltung und Spiel. Auch das alltigliche Leben ist durchsetzt
mit solchen spontanen Wettkimpfen aus Zeitvertreib. Natiirlich geht es nicht nur
um Unterhaltung, sondern um den Austrag des urspriinglichen agonalen Elements
des Lebens, das schon in der Fehde zur Geltung kommt, und um die Ubung der
verschiedenen Waffenarten und der Korperstirke fiir ernsthaftere Kampfe!”. So
konnten wir statt vom Krieg, vom Agonalen als Lebenselement iiberhaupt sprechen.
Im sportlichen Wettkampf haben wir dies alles abgeschwiicht und gemildert, gleich-
sam ins Erholsame gehoben, aber zugleich eine Vorstufe, die als Ubung immer
wieder auf den ernsthaften Kampf hinweist.

Eine Vielzahl von Wettkampfarten sind bekannt, und bei allen zeigt sich mehr
oder weniger ihre Verbundenheit mit alltidglichen Waffengingen der Selbstverteidi-
gung und mit Feldschlachten im grosseren Stil'8: Steinwerfen, Steinschleudern,

17 A S.20-21.
18 B S. 69f.

203



Plattenschiessen, Steinstossen (Schlacht bei Morgarten!), Kegelspiel, Kugelwerfen
und Kugelschlagen, Hornussen!®, Laufen, Springen. Alle diese Wettkdmpfe sind
brauchtiimlich geformt. Das Laufen wird z.B. zur Entscheidung bei Streitigkeiten
im Handel des Alltags eingesetzt. Sport entsteht hier also aus einer urspriinglich
schon agonalen Lebensbasis. Durch ihre Verankerung im Brauchtum werden sie
nach Regeln vollzogen. Gleichzeitig fehlt die geradezu wissenschaftlich-staatliche
Ordnung des modernen Leistungssports, weil im brauchtiimlichen Wettkampf das
Leben selbst in seinen Schicksalsfillen zum Austrag kommt. Die Form des moder-
nen Leistungssports ist deshalb der Idee und der Verwirklichung nach an den neu-
zeitlichen obrigkeitlichen Staat gebunden. Sie gilt auch nicht fiir die griechische
Urform der Olympiade, deren Entstehen auf die ebenfalls agonale Lebensstruktur
der frithen Griechen zuriickgeht?20.

Im Spdtmittelalter kommt es aber gerade zu solchen Umformungen des freien
Wettkampfs und damit letztlich zu einer Verdnderung des Lebensverstindnisses. Es
h#ufen sich die obrigkeitlichen Eingriffe, Ermahnungen und Verbote?!. So kommt es
zu einer Verwandlung und Umformung des urspriinglichen Brauchtums in ein ge-
nehmigtes und obrigkeitlich kontrolliertes Tun. Die Regeln des Vollzugs stammen
nun nicht mehr aus dem vollzogenen Wettkampf und dem gewachsenen Leben selbst,
sondern werden von Aussen herangebracht. Das bedeutet aber eine Bedeutungs- und
Sinnverwandlung der urspriinglichen Handlungen. Traditionelle Umziige an Kirch-
weih und Fasnacht werden gekoppelt mit historischen oder politischen Ereignis-
sen?2. Das Treiben kostimierter Gestalten, gespiesen aus den Lebensimpulsen
selbst, wird an einen Zweck und neuen Sinn gebunden. Es wird in eine allgemeine,
durch die Obrigkeit vertretene Ordnung integriert. Die Obrigkeit vollzieht aber nur
die Wandlung des schon verdnderten Lebensverstindnisses.

2. Noch deutlicher zeigt sich dieser Verlauf am Schiitzzenwesen?3. Seine militari-
sche Bedeutung kommt vor allem bei Verteidigung und Belagerung fester Pldtze zur
Geltung. Deshalb wird es vor allem in Stidten und Burgen und weniger im béuer-
lich-hirtischen Bereich der Landschaft gepflegt. Und deshalb steht es auch von
Anfang an unter dem Schutz der Obrigkeit, obwohl es in den Feldschlachten des 14.
und 15. Jahrhunderts fast keine Bedeutung besitzt. Dieser Schutz der Obrigkeit wird
aber immer mehr zu einer Bevormundung. Gibt die Obrigkeit anfangs Geschenke
an die Schiltzenfeste, vor allem den traditionellen Schiitzenwein, so wird aus dem
Recht, um solche Gaben zu wettstreiten, immer mehr eine Pflicht?4. Das hingt damit
zusammen, dass im 15. Jahrhundert die Bedeutung der Schusswaffen auch in den
Feldschlachten immer mehr zunimmt. Die Subventionen werden zu Interventionen
bis zur Kontrolle nach militarischem Muster. Das Schiitzenwesen wird in den obrig-
keitlichen Militirbetrieb integriert?s. Es kommt zu einer Militarisierung durch ge-
naue Reglemente, die zweckrational auf den Erfolg in einer bestimmten Form von
Feldschlacht zielen2?¢; zur Sauberkeitskonirolle und zum Ordnungsaufmarsch an
den sogenannten «Driill- und Schiesstagen», denen ein «Driillmeister» vorsteht.
Thm ist bei Strafe und Busse Gehorsam zu leisten. Damit ist aber zugleich ein Nie-
dergang des Schiitzenwesens verbunden. Die Obrigkeit muss immer mehr zur Erful-
19 J. GottHELF: Uli der Knecht. Basel 1978, S. 50f. (Hornussen, Fest und anschliessende

Schlédgerei!).
20 J. BURCKHARDT: Griechische Kulturgeschichte I11. Stuttgart 1952, S. 46f.

21 B S. 95-102. 24 BS.123.
22 BS.114. 25 B S.132-133.
23 BS.119. 26 BS.133.

204



lung der Pflicht durch Busse ermahnen?’. Die urspriingliche Freude am Wettkampf
ist verlorengegangen, indem dieser zur Pflicht und nach neuen und fremden Mass-
stiben reglementiert wird.

Zusammenfassung und weiterfiithrende Gedanken

1. Wenn es im Spdtmittelalter zu einer verstirkten Kontrolle der agonalen Lebens-
weisen durch obrigkeitliche Instanzen kommt, dann l4sst dies gewisse Riickschliisse
zu iiber das verinderte Lebensbewusstsein, iiber dessen Wandel, schliesslich iiber
die Verinderung des Verstindnisses vom Krieg.

1.1 Wenn die Obrigkeit ihre Beschliisse durchsetzen kann, wenn es ihr gelingt,
jahrhundertealtes Brauchtum zu iiberformen, dann hat sie sich immer mehr zu einer
allgemein anerkannten Obrigkeit statuiert, auf welche sich die gesamte Vielfalt der
Gesellschaft immer mehr zentral bezieht. Sie wird zu einer Obrigkeit, der ihr Recht
auf Kontrolle, auf Normenerlassung usw. von ihr selbst als Obrigkeit her zukommt.
Sie ist dann nicht mehr eine Gruppe mit bestimmter Macht unter anderen. Dieser
Wandel kommt nun nicht nur daher, dass sie sich etwa als starkste Gruppe durch-
setzt, sondern von einem Bedeutungswandel ihrer selbst. Die sie anerkennende
Gesellschaft selbst ist immer weniger in partikulare Gruppen aufgestaltet, sondern
konstruiert eine durchstrukturierte Allgemeinheit mit einheitlichem Lebenssinn,
trotz aller bleibenden Verschiedenheiten. Alle diese Phinomene sind Verwirkli-
chungen oder Vorboten eines neuen Lebensverstindnisses. Diese Phinomene bil-
den trotz ihrer Differenzen letztlich eine Sinneinheit. Es zeigt sich hier, trotz aller
scheinbaren Regellosigkeit, eine Sinnlogik der Geschichte: Eine zusammenhin-
gende Struktur, welche den Sinn der Phinomene einer Geschichtsepoche erkliren
kann. Wire dies nicht so, dann konnten wir keine geschichtliche Erscheinung verste-
hen, d.h., als sinnvoll auf bestimmten Voraussetzungen (die wir suchen) auffassen,
und jede Auseinandersetzung mit Geschichte wire sinnlos.

2. Die Uberformung der agonalen Briauche durch obrigkeitliche Kontrolle zu
zweckrationalen obrigkeitlich normierten und allgemeinen Handlungsmustern be-
deutet Sinnverwandlung des Lebens, beginnendes Ende des agonalen Lebens. In
dieser Verwandlung ist die Verbesserung der Fernwaffen nur ein Moment. Der
Krieg wird nun immer mehr zum Instrument der obrigkeitlichen Politik, ist immer
weniger eigener sinnvoller Lebensvollzug. Indem er Mittel wird, bekommt er seinen
Sinn von woanders: Schutz von Besitz und bestimmten Grenzen, Durchsetzung von
bestimmten Absichten. Dadurch wird er aber auch anders erfahren, namlich immer
mehr als Grenzsituation des geregelten Lebens, verdriangt an dessen Peripherie. Das
Numinose der Erfahrung bleibt noch erhalten, aber erscheint durch neue Sinnge-
bung als Vaterlandsliebe, als Hilfe Gottes fiir eine Nation. Der Held bekommt fiir
seine Tat eine Auszeichnung, weil die Tat selbst nicht mehr einen Eigenwert dar-
stellt. Nun erst kann der echte Aberglauben entstehen, der sich Phantasmagorien hélt
zur Abhaltung der Gefahr. Alle diese Erscheinungen, die uns heute oft licherlich
diinken, sind defiziente Modi der urspriinglichen agonalen Kriegserfahrung?s.

27 B S. 136.

28 Die Parallelisierung mit germanischer Religiositit meint nicht eine ethnische Zuordnung
der alpinen Kriegergesellschaft, sondern lediglich eine zweifellos bestehende Verwandt-
schaft in der Lebensauffassung.

205



Literatur

W. SCHAUFELBERGER, Das eidgendssische Wehrwesen im Spdtmittelalter im Lichte moderner
Militdrwissenschaft. Neujahrsblatt der Feuerwerker-Gesellschaft. Ziirich 1974. = A

— Der Wettkampf in der Alten Eidgenossenschaft. Bern 1972 = B

— Zu einer Charakterologie des altschweizerischen Kriegertums, in: Beitrige zur Volkskunde.
Basel 1960, S. 48-87. = C

— Der alte Schweizer und sein Krieg, Diss. Ziirich 1952.

H. G. WACKERNAGEL, Kriegsbrduche in der mittelalterlichen Eidgenossenschaft. Basel 1934. = D

— Fehdewesen, Volksjustiz und staatlicher Zusammenschluss in der alten Eidgenossenschaft, in:
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, Bd. 15, Heft 3, 1965.

G. CADUFF: Die Knabenschaften Graubiindens. Kommissions-Verlag F. Schuler, Chur. = E

206



	Der Krieg als Lebenselement in der alten und spätmittelalterlichen Eidgenossenschaft

