
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 33 (1983)

Heft: 2

Artikel: Der Krieg als Lebenselement in der alten und spätmittelalterlichen
Eidgenossenschaft

Autor: Rumpel, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN - MELANGES

DER KRIEG ALS LEBENSELEMENT IN DER ALTEN UND
SPÄTMITTELALTERLICHEN EIDGENOSSENSCHAFT

Von Roland Rumpel

1. Einleitung

Wenn wir erweisen wollen, dass der Krieg in der alten Eidgenossenschaft, im
Gegensatz zu heute, als Element des Lebens zu betrachten ist, dann müssen wir
zuerst festlegen, was allgemein als Lebenselement zu verstehen ist. Nachfolgend
wollen wir dann an Beispielen die vorausgesetzten Strukturen sowohl erhärten als
auch explizieren. Unsere Voraussetzung will nicht ein Resultat vorweg nehmen,
sondern ein Ordnungsschema bilden, in dem wir konkrete Inhalte erkennen können.
Es geht dann nicht nur darum, sie zu verifizieren, sondern auch im eigentlichen Sinn
verständlich zu machen.

«Lebenselement» meint, dass etwas im konkreten Vollzug des Lebens als Bestandteil

integriert ist. Es ist ein Vollzug unter andern und steht mit diesen in einem
Geflecht von Beziehungen:
1. Es besitzt als gewohntes, immer wieder vollzogenes Handlungsgefüge eine

Ordnung, eine Form des Vollzugs. Diese Ordnung besteht aus Vorschriften (Normen),
die aber so internalisiert sind, dass sie gleichsam von selbst vollzogen werden und
eine eigene Welt konstituieren. Wir werden dies an Beispielen von Kriegsbräuchen

sehen.
2. Das Lebenselement stellt eine eigene bejahte Erfahrungsgrösse dar. Die Betonung

des «Lebens» meint noch zusätzlich eine besondere Bejahung, ein besonders
erfüllter Bezug. Es steht nicht an der Peripherie des Lebens, sondern kann
abwechslungsweise im Zentrum stehen. Wenn es eine Ordnung des Vollzugs besitzt,
in Vorschriften, die Brauchtum werden, ist es getragen von Vorbildern, Idealen
und Werten, die teils neu geschaffen, teils übernommen sind.

Hierher gehört unter anderem der Gedanke des Heldentums.
3. Es besitzt im Vollzug ein psychologisches Äquivalent des Erlebens. Als solches

kann es bis in die tiefsten Schichten der Persönlichkeit dringen, das Leben und
selbst die äussere Welt verändern. Hier zeigen sich die irrationalen Dimensionen
einer emotionalen Interpretation der Welt.

Wir werden dies in der Ekstase des Kampfes, in Visionen, Magie und Aberglauben
und in der Verknüpfung mit anderen emotionalen Sphären (Trinken, Essen,

Feiern usw.) sehen. Diese emotionale Sphäre kann sich mit religiös-mystischen
Inhalten füllen.

4. Ist der Krieg nicht Ausnahmezustand, dann muss die Welt, in der er spielt, ganz
anders strukturiert sein als heute. In dieser Welt selbst muss er stattfinden, d. h.
aber, dass nie die Gesamtbevölkerung als Einheit gegen einen einmaligen Feind
steht, dass dieser nie einem geschlossenen Lebensgefüge gegenübersteht. Diese
Gesamtzusammenfassung leistet die Obrigkeit im neuzeitlichen Sinn. Der Krieg
als Lebenselement muss also getragen sein von Gruppen innerhalb dem Gefüge

192



der Gesellschaft, welche sich dynamisch vergrössern oder verkleinern können.
Die gesellschaftliche Welt ist dadurch eher ein Agglomerat von Strukturen, die in
sich aber ganz genau definierbar sind.

Wir werden diesem Merkmal im Fehdewesen und in den Kriegerverbänden
wieder begegnen.

2. Das Brauchtum des Krieges

Unter Kriegsbräuchen verstehen wir hier nicht Taktik oder Kriegskunst, welche
dem Zweck des Kampfes, wie wir ihn verstehen, nämlich dem Sieg, dienen. Wir
meinen hier im Gegenteil Bräuche, die nicht zweckrational eingesetzt werden, ja oft
sogar unzweckmässig erscheinen. Gerade im Betrachten solchen Brauchtums zeigt
sich uns aber das grundsätzlich andere Auffassen vom Krieg. Einige Beispiele seien
erwähnt:

I. Bekannt ist das dreitägige Verweilen auf dem Schlachtfeld1 nach erfochtenem
Sieg. Diese Gepflogenheit des Campierens inmitten der Leichen ist aus rationalen
Gründen nicht einsehbar. Welcher Sinn soirdäfäüs folgen? Für die Strategie wäre es

besser, entweder den Feind weiter zu verfolgen oder das Schlachtfeld zu räumen,
um vor überraschender Rückkehr des Feindes, der zudem das Gelände schon kennt,
sicher zu sein. Dieses Verweilen hat keineswegs die Absicht, etwa die Feinde zu
begraben. Die Anwesenheit der Leichen macht diese Leistung noch unangenehm.
Die Motive, die hier ausschlaggebend sind, müssen irrationaler Art sein. Sie müssen
alten Sitten entsprechen, die unreflektiert gepflogen werden. Aber diese Deutung
einer blossen Tradition genügt nicht. Sie muss auch einen Sinn erfüllen. Es muss
damit eine erlebnishafte Dimension verknüpft sein, eine solche, die sich gerade in
dem emotional erregten Leben des Krieges bemerkbar macht und in solchen Bräuchen

ihre Erfüllung, ihre Befriedigung findet. Es wäre sonst nicht verständlich,
weshalb diese Tradition noch erfüllt würde, vor allem in einer Tätigkeit, wo es

schliesslich letztlich um Leben und Tod geht. Wir können auch sagen, dass solche
Bräuche eine eigene Welt strukturieren. Vielleicht musste man solche Bräuche aus
dem Ganzen dieser Welt erklären, umgekehrt aber werfen doch gerade solche Teile
Licht in diesen Lebenshorizont.

Mit diesem Verweilen sind sicher verschiedene Motive verbunden:
a) Die körperliche Anstrengung erfordert Entspannung, sie mündet in Erschöpfung,'

aus, ebenso die emotionelle Anspannung des Kampfrausches in Ernüchterung
oder gar Depression. Es ist ja bekannt, dass die Eidgenossen mit ungeheurer
Anstrengung eine rasche Entscheidung erzwangen, dass ihre Kriegsführung also
tief von einem schicksalhaften Einsatz, der das Letzte anstrebte, getragen war.
Diesem Einsatz der ganzen Kraft, die nicht rational und ökonomisch gegliedert
wird, entspricht ein ebensolches Anspannen aller Gefühle. Man wirft gleichsam
alles in eine Waagschale, erwartet mit letzter Anspannung Leben oder Tod.
Dieser schicksalhafte Einsatz, das Herausfordern des eigenen Geschicks, kann als

germanischer Ursprung gedeutet werden2. Dadurch schwingt hier aber ein grund-

1 ES. 5.

2 R. Flasche: Germanische Religiosität als lebensbezogener Schicksalsglaube, in: G. Stephen-
son (Hrsg.): Leben und Tod in den Relgionen. Symbol und Wirklichkeit. Darmstadt 1980.

193



sätzlich religiöses Motiv mit, ein solches, das auf das Leben und sein Schicksal als
Ganzes abzielt. Man fühlt sich gleichsam im pulsierenden Herz der Welt, welches
über Sein oder Nichtsein entscheidet und dem entspricht auch die Hitze des
Erlebens. Es ist also nur verständlich, wenn auf solch geradezu mystisch-religiöses
Erleben Ermattung folgt, die nach Ruhe verlangt. Es ist die Ermattung nach dem
Rausch, das emotionale Tief nach der Ekstase.

b) Der ekstatische Kampf gleicht einem sich Verbeissen in den Feind. Gerade im
tödlichen, religiös erlebten Kampf kommt es trotz aller Tötungsabsicht, ja gerade
durch sie, zu einer engen Verbindung zwischen den Kämpfenden. Sie gehen bis
auf das Letzte aufeinander ein. Die Ekstase braucht den Gegner, um sich auszutoben,

im Gegner liegt gerade ein Teil der gesuchten Erfahrung. Ist es ein Wunder,
wenn man sich nicht gleich von diesem Gegner losreissen kann? Es geht neben
dem Gegner auch um den Ort: Er erscheint durch den erlebten Kampf als besonderer

Ort, er steht immer noch im Licht der Erfahrung des Kampfes. Man ist
gleichsam noch mit ihm verwoben und muss sich erst aus dem gesamten
Geschehnis herauslösen, was seine Zeit braucht.

Der Kampfplatz wird oft zu einer Gedenkstätte. Bei Kriegervölkern nach
ähnlichem Muster kommt es durch dieses Nichtloslassen-Können des Feindes gar zu
Kannibalismus3. Die Grenzen von Gut und Böse, von Liebe und Hass geraten
hier ins Verschwommene. Die Parallele zur sexuellen Ekstase ist unleugbar, die ja
auch mit der religiösen in enger Verbindung steht: Denken wir nur an die
nachträgliche physiologische und emotionale Ermattung, an die Vereinigung von
Aggression und Nichtlassen-Können des Feindes. Wir sprechen hier aber keineswegs

von einer Reduktion auf sexuelle Funktionen, sondern wollen das
Allgemeine solcher Erfahrungen aus ihren verschiedenen Ausgestaltungen, die sich
gegenseitig übergreifen, etwas erhellen. Die Bedeutung des Ortes kennen wir z. B.
auch aus den Kulten der Religionen.

c) Der Sieg ist zugleich ein Triumph über den Feind. Diesen Triumph kostet man aus
im Anblick des toten Feindes. Hohn, Spott, Schadenfreude schaffen hier eine
nachträgliche Lust. Die Schmähung spielt schon vor dem Kampf eine grosse
Rolle, um den andern emotional zu schwächen, sich selbst zu stärken. Der
Geschmähte ist schon verletzt und seine Schwäche ist Ansporn zur Vollendung des
Werkes. Wir hören etwa auch von den Schmähungen der Griechen des homerischen

Zeitalters vor dem Kampf4. Die Leiche nun ist die Krönung dieses Hohnge-
ftihls. Oft geht der Angriff soweit, dass die Vernichtung gleichsam vollständig sein
will und die Leiche noch verstümmelt wird5.
Wir haben nun versucht, diesen zuerst unsinnigen Brauch etwas zu erklären und

zwar aus der Verfassung des Kriegers heraus und seinen Erfahrungen. Damit haben
wir zugleich einen Blick auf das Verständnis des Krieges geworfen, welches ja diesen
Brauch erklären muss. Mit unserem entworfenen Bild stimmt auch ein nächster
Brauch überein:

II. Die Tagwählerei6. Der 22. Juni (Schlacht bei Murten) ist der Tag der 10000
Ritter uncTdamit ein günstiges Datum. Aber nun nicht deswegen, weil man damit
diesen Kriegern dadurch Ehre erweist (wie etwa einem Heiligen an seinem Tag)
oder ihre Fürbitte erlangen will, sondern weil man daran glaubt, dass diese für die

3 D S. 8.

4 J. Burckhardt: Griechische Kulturgeschichte III. Stuttgart 1952, S. 31-32.
5 D S. 8.

6 D S. 5-6.

194



Eidgenossen in den Kampf eingreifen. Die Muttenzer Fresken zur Schlacht St.
Jakob an der Birs (1444) zeigen, dass sich Tote zurück in den Kampf stürzen, um sich
zu rächen. Das meint nicht nur sinnbildlich die Unerschöpflichkeit des Kampfwillens,

sondern ist ein ernster Glaube, der uns auch bei andern Völkern, etwa bei den
Japanern in neuerer Zeit, begegnet7. Man glaubt also in beiden Fällen an das
Eingreifen überirdischer Mächte in den Kampf,"\&ie etwa die Griechen und die Trojaner
Homers von ihreTrgutgesinnten Göttern unterstützt werden oder germanische
Gottheiten ebenfalls selbst in den Kampf eingreifen. Es handelt sich dabei nicht nur um
einen psychologisch unterstützenden Glauben, sondern um eine direkte Erfahrung,
die sich etwa in Visionen ausprägt. Die griechischen Helden fühlten konkret den
Beistand der Götter, etwa den der Athene im wohlüberlegten Speerwurf oder im
klugen Schlachtplan. Hier ist die Anwesenheit aussermenschlicher Mächte erfahren
in den Taten selbst, die mit ihrer Hilfe vollzogen werden. Gerade die Schlacht in
ihrer Ekstase und schicksalhaften Dimension muss der Ort solcher Erfahrungen sein.
Erlebt der Krieger in der Schlacht sein Geschick, in das er sich mit letzter Kraft wirft,
erlebt er von daher sein Leben zwischen Sein und Nichtsein auf ursprünglichste Art,
dann ist die Erfahrung der Mächte, die sein Schicksal mitfügen, nicht verwunderlich.

Welches sind die Erlebnisse bei erfochtenem Sieg? Sicher eine Art Befriedigung
über das wiedergewonnene Leben, das zugleich ein neues Leben ist: Man hat das

Leben neu, hat sozusagen in den Mechanismus des Lebens eine Zäsur gesetzt,
gerade weil einem das Leben so teuer ist, aber teuer nur in eigentlicher, immer neuer
Gestalt. Der Gedanke, das Leben nun als Geschenk zu deuten, ist nicht weit, was
wiederum auf das Eingreifen höherer Mächte weist. Die Parallelen zu religiösen
Motiven sind nicht von der Hand zu weisen: Tod und Auferstehung, etwa auch als

Änderung des Lebensabschnittes bei Initiationsriten, wo die Symbolik von Tod und
neuem Leben als Eintritt in eine neue Lebensdimension ebenfalls eine wesentliche
Rolle spielt8. Das Motiv des Werdens in der germanischen Religion, das jeder
statischen Mechanik entgegensteht, ist hier ebenfalls zu nennen9. Beim Kampf
gewinnt man also ein neues Leben oder den Tod und lieber den Tod als das alte
Leben. Es geht also nicht wie bei Initiationsriten um einen notwendigen Übertritt in
einen neuen sozialen Status, sondern in ein neu erfahrenes wiedergewonnenes
Leben. Das wiedergewonnene Leben ist neu, d.h. nicht mehr unbemerkt in der
Gewohnheit, sondern steht als solches, als neuer Raum der Lebensmöglichkeiten vor
den Augen. Diese Erfahrung des neu erhaltenen Lebens und seine begleitenden
Gefühle von Befriedigung, Dankbarkeit, Staunen usw., ist ein weiterer, vierter
Grund für das Verweilen auf dem Schlachtfeld. Dieses wird zugleich zum neuen
Ausgangspunkt für das Leben, zu einem Besinnungsort. Das wäre ja auch der Sinn
von sogenannten Schlachtfeiern, die über Existenz oder Nichtexistenz von uns selbst
als Staatsverband, entschieden in der Schlacht, nachdenken lassen.

Neben Tagwählerei, Visionen, spielen auch Prophezeiungen eine grosse Rolle,
Auch sie verweisen in den religiösen Bereich, d.h. in die Dimension, in der es um
Segen oder Fluch des Menschen geht.

7 M. Scheler: Tod und Fortleben, in: Die Zukunft des Kapitalismus und andere Aufsätze.
München 1979, S. 12f.

8 A. Vorbichler: Das Leben im Rhythmus von Tod und Wiedergeburt in der Vorstellung der
schwarzafrikanischen Völker, in: G. Stephenson (Hrsg.): Leben und Tod in den Religionen.
Symbol und Wirklichkeit. Darmstadt 1980, S. 225-249.
E. Leach: Kultur und Kommunikation. Zur Logik symbolischer Zusammenhänge. Frankfurt
1978, S. 98-101.

9 Siehe Anm. 2.

195



In der Einleitung haben wir darauf hingewiesen, dass der Krieg sich in bestimmten

Ordnungen abspielt, wenn er in das Leben integriert sein will. Es genügt aber
nicht, solche Bräuche nur aufzuweisen, wie dies meist geschieht, es genügt auch
nicht, daraufhinzuweisen, dass diese Bräuche Verbindungsglieder zu andern Kulturen

und in ältere Vergangenheit haben, sondern es geht auch darum, das Selbst- und
Weltverständnis des Menschen zu erhellen, welcher diese Bräuche befolgt. Die Bräuche

werden dann Teile eines sinnerfüllten Ganzen des Lebens und Seins der
Menschen. Bräuche, die nur befolgt werden, ohne einen Sinn zu vermitteln, sind bereits
Verfallsformen und können nicht zur Erklärung der ursprünglichen Funktion der
Bräuche dienen, vor allem vermitteln sie nicht ihre Bedeutung, um deretwillen sie
letztlich vollzogen und tradiert werden. Kein Volk wird lange Zeit Bräuche vollziehen

und tradieren, in denen es nicht einen Sinn versteht, einen Ausdruck eines
Lebensverständnisses.

Durch die Erhellung des Grundes dieser Bräuche haben wir nicht nur das
Verständnis des Krieges ansatzweise erklärt, sondern gleich auch einen Blick in das
Lebensverständnis dieser Krieger geworfen, in welchem eine solche Kriegsauffassung

möglich ist. Weitere Determinanten dieses Lebensverständnisses werden wir
noch aufzuweisen versuchen.

III. Brauchtum und besondere Emotionalität des Kampfes lässt sich auch
beobachten am Heroismus einzelner Gestalten, die nur den Gipfel einer allgemeinen
Tendenz darstellen. Dies zeigt sich etwa auch im Problem der Führung: Ehrgefühl
und Feldsucht widerstreben einer rationalen Führung und drängen immer wieder
auf die Entscheidungsschlacht, in welcher körperliche Stärke und kriegerischer Sinn
entscheidender sind als Taktik und Disziplin10. Was den Heroismus betrifft, so ist er
ebenfalls nach Regeln gestaltet11, d.h. er verläuft zwar spontan aus der rituellen
Lage heraus, aber sein Vollzug und sein Träger sind zugleich nach Regeln gebunden.
Diese Regelhaftigkeit trägt also gerade der Spontaneität Rechnung, reglementiert
ein spontanes Tun, ohne es zu mechanisieren. Das Brauchtum des Heroismus zeigt
sich in der Tradition von Familien (Stanga, Winkelried) und in seiner Häufigkeit
(Arbedo, St. Jakob, Marignano, Sempach). Im Sempacherlied deutet sich in der
fixierten Form des Wortes von Winkelried ebenfalls das Rituelle an, das gleichsam
etwas Theaterhaftes, Gespieltes hat. Winkelried wird besungen und dargestellt, wie
er alle Speere der Gegner in seine Brust drückt, d. h. eine symbolische Tat vollzieht,
die für seine Absicht, für den Wert und Sinn des Heldentums steht. Winkelried wird
so leicht zum Sinnbild, weil seine Tat neben dem konkreten, beschränkten Vollzug,
die sicher helfen kann, noch eine weitere Bedeutung besitzt. Der Held ist nicht mehr
nur eine einzelne, konkrete Gestalt, sondern erhält exemplarische Bedeutung: Sie
wird Handlungsmuster, d.h. Vorbild. Die Tat von Winkelried kann so verstanden
werden, weil sein Heldentod eben ritualisiert war. Er geht im Kampf voran, zeigt
damit das Muster des Handelns, dem Andere in der gleichen Schlacht nachkommen
und bildet das Muster für ähnliche erste Taten dieser Art.

Durch diese Ritualisierung des Heldentodes ist folgendes erreicht:

a) Er ist nicht eine einzelne tollkühne Tat, sondern ein gleichsam erwartetes
Zeichen. Die übrigen Krieger verstehen dieses Zeichen sofort und vergrössem die
Wirkung des Heldentodes durch eigenen Einsatz. Riten sind ja auch Verständi-

10 A S. 25-26.
11 DS. 8.

196



gungssysteme, innerhalb derer man sich versteht, indem man eine Einheit bildet,
eben die innerhalb derer der Ritus bekannt ist und gilt.

b) Der Heldentod bleibt dadurch nicht eine einmalige Tat, sondern eine Einrichtung,

auf die man sich mehr oder weniger verlassen kann. Er wird zum Stimulans
des allgemeinen Kampfwillens. Die konkrete Ausführung, so unvollkommen sie

auch sein mag, wird unwichtig neben der allgemeinen Bedeutung.
c) Der Kampf wird damit überhaupt zu einem ritushaften Geschehen, zu einem

Spiel, das nicht Selbstzweck ist und in sich verharrt, aber auch nicht nur zweckrational

abläuft: Der Kampf ist einerseits eine Ordnung in sich, mit eigener Dimension,

mit eigener Welt, andererseits ein rituelles wiederholbares Spiel, über sich

hinaus weisend auf die Gemeinschaft. Damit wiederholt sich Gleiches, ist wiederholbar

mit derselben Erfahrung.

Zusammensetzung und weiterführende Gedanken

1. Zuerst haben wir den Krieg und Kampf immanent, nach seiner inneren Dimension

untersucht, als stattfindendes Ereignis, an welchem sich bestimmte Gesetzmässigkeiten

feststellen lassen. Diese immanente Betrachtung steht einer solchen gegenüber,

die nicht vom Kampf ausgeht, sondern von der Gesellschaft und ihren Mitgliedern

und von daher den stattfindenden Krieg zu erklären sucht.

1.1. Dabei waren drei brauchtümliche Gesetzmässigkeiten leitend: Das dreitägige
Verweilen auf dem Schlachtfeld nach dem Sieg, die Tagwählerei und Visionen, der

Heroismus. Alle drei Formen erhellen eine besondere Weise des Krieges.

2. Der erste Brauch zeigt die Erlebnis- und Erfahrungsdimension des Kampfes.
Diesem entspricht eine eigene Erfahrungsweise, eine eigene Welt, welche durch

besonderes Verhalten des Kriegers geprägt sind. Das Leben ist danach verstanden

als Prozess, als ständig neues Werden, neues Erhalten des Lebens. In diesem Werden

ist das Leben in seiner eigentlichen Gestalt offenbar, deshalb wird das Leben auch

immer wieder gewagt. Emotional entspricht der Kampf einem Zustand der Ekstase,

in welcher die nahe Verwandtschaft sonst gegensätzlicher Gefühle zu tage tritt. Der

Kampf ist auch ein Zwischen von Leben und Tod, der gleichsam neutrale Ort neuer
Geburt des Lebens oder seines Untergangs. Jeder Kampf ist daher Eintritt in neues

Leben.

3. Tagwählerei und Visionen zeigen die religiöse und mystisch-ekstatische Seite des

Kampfes. Höhere Mächte treten in diesem Zwischenbereich des Kampfes auf, wirken

selbst mit am Entstehen, Vergehen und Verwandeln des Lebens. Ihr Eingreifen
oder Ausbleiben zeigt die Schicksalhaftigkeit des Kampfes. Im Kampf findet also

eine Synthese statt von Schicksal (Glück, Zufall, Fügung) und eigenem Einsatz. Im
Zwischenbereich des Kampfes und in der Ekstase, wo Individualität einerseits sich

gesteigert und andererseits sich dadurch verliert, geschieht das Schicksal als einheitliches

Geschehen von Leben und Tat, von in der Tat gestaltetem Leben.
3.1. Der Heroismus und Heldentod zeigt den Kampf als Ereignis in seiner sozialen

Dimension. Es geht nicht um prozessuales Leben und Schicksal des Einzelnen,
sondern der Gruppe, Sippe, Familie. Leben und Schicksal sind untrennbar mit der

Gruppe verbunden, d.h., Leben in diesem Verständnis ist Leben in der Gruppe.
Diese Gruppe besitzt Gesetzmässigkeiten, die die Dimension des Gruppenseins
betreffen. Im Einsatz des Kampfes und vor allem im Heldentod geht es um die Ehre

197



des Einzelnen und der Gruppe. «Ehre» meint die immer wieder neue Instandstellung
des Lebens im Wagnis. Die enge Verbindung von Werden, Schicksal und Ehre

ist damit gegeben. Der Begriff «Werden» thematisiert den Verlauf des Lebens als
eines sichverändernden, gegenüber einem statischen Leben. Der Begriff «Schicksal»
zeigt die Bedeutung und Ursache des Werdens und der Veränderung. «Ehre» meint
die Verpflichtung, im Wagnis des Kampfes das eigene Wesen und das der Gruppe zu
erhalten. Niederlage würde insofern Wesensverlust bedeuten, als das immer erneute
Überstehen der Gefahr das wesentliche Merkmal dieser Kriegerkultur bezeichnet.

4. Basis des Lebens der Menschen sind damit: Die schicksalsmächtigen Taten, vor
allem im Kampf, vollzogen im Lebenskreis der Gruppe. Die Welt geht in diesem
Lebenskreis auf, was ausserhalb ist, wird von hier aus gedeutet und kann nie wesentlich

werden. Gegeben ist damit ein Partikularismus von Gruppen und Welten, die
sich bekämpfen oder verbünden, ohne ineinander überzugehen.

Es gibt also weder einen transzendenten Gott, noch ein Jenseits der Toten (sie sind
vielmehr die Ahnen) noch eine allgemeine übergreifende gesellschaftliche Ordnung
oder Ethik. Wahrheit, Sinn und Moral bestimmen sich aus dem geschlossenen
Lebenskreis, der wesentlich durch die Geschichte dieses Lebenskreises (Tradition),
d.h. durch sein erfahrenes Schicksal bestimmt ist.

5. Noch einige Bemerkungen zu unserer Methode:
a) Das Sammeln von Fakten ist nur eine unerlässliche Vorstufe. Dabei bleibt aber zu

beachten, dass die Selektion der Fakten, ihre immer schon erstellte Ordnung, ihre
Bedeutung als Fakten usw. schon immer in einer Interpretation steht. Auch hier
gibt es keine positivistische neutrale Objektivität.

b) Fakten sind nicht einfach hinzunehmen, sondern auf ihren Sinngrundzu reflektie¬
ren. Beispiel: Auf welchem Hintergrund hat das dreitägige Verweilen auf dem
Schlachtfeld einen Sinn? Dieser Sinngrund hat den Status einer verbesserungsfähigen

Hypothese. Erstellt ist sie aus verschiedenen Kenntnissen, welche die Reflexion

leiten, aber diese Kenntnisse bilden kein System, sondern ein erweiterbares
Aggregat von Kenntnissen (Beispiel: Ethnologie, Soziologie, andere Interpretationen

der Geschichte). Das Finden des Sinngrundes ist die Interpretation der
Fakten. Da sie selbst aber immer schon in einer Interpretation stehen, ist die
Reflexion auf den Sinngrund Erhellung und Verbesserung der eigenen Voraussetzungen.

Unsere Einleitung zeigt den Horizont, mittels dem wir an die Fakten
herangingen. Die nachträgliche Sinnreflexion hat die Voraussetzung bestätigt und
erweitert. Deshalb haben wir unsere unmittelbare Voraussetzung auch explizit
herausgestellt. Die Voraussetzhaftigkeit beruht schliesslich darauf, dass wir selbst
in einer geschichtlichen Situation stehen, d.h. einen bestimmten Lebenssinn
verwirklichen.

c) Die Korrektur der Voraussetzungen mittels der Sinnerhellung beruht auf der
phänomenologischen Methode: Wir erhellen den Sinn der Fakten, indem wir sie
uns als sie selbst vorstellen, sie genau beschreiben, genau kennen, nichts weglassen,

möglichst sie getreu nehmen und zu ihnen den Sinn suchen. Natürlich sind
wir auch hier nicht absolut objektiv, aber wir sind doch in der Lage, unsere eigenen

historischen Voraussetzungen, welche die Fakten bestimmten (Beispiel: Die
Tagwählerei ist Kriegsführung primitiver Gruppen, die sich selbst aus Dummheit
in die Niederlage stürzen), rückgängig zu machen, als unsere Voraussetzungen
einzusehen. Die Korrektur geht also mit einer Selbstreflexion einher: Wir sehen

198



unsere eigenen geschichtlichen Voraussetzungen, und nun, weil wir andere

Voraussetzungen ausmachen, als geschichtlich, im Gegensatz zu notwendig, ein.
Diese Korrektur ist natürlich ein ständiger nicht abgeschlossener Prozess.

d) Indem die Sinnreflexion eine Selbstreflexion impliziert, sind wir in der Lage,
Fremdes zu verstehen und uns von uns selbst zu distanzieren. Diese Distanzierung

ist letztlich begründet in unserem gegenwärtigen geschichtlichen Handeln
als geschichtliches, d.h. als freies, veränderbares, nicht notwendig-kausales Handeln.

Auch hier können wir andere als die gewohnten Handlungen ergreifen.
Damit steht aber geschichtliche Erforschung im bekannten engen Zusammenhang

mit gegenwärtigem Handeln: Es ist Hilfe zur Selbstdistanzierung und Wahl
neuer Möglichkeiten.

e) Versucht man etwa die Kriegsbräuche von ökonomischen Grundstrukturen her zu
erklären, so sind wiederum diese wirtschaftlichen Verhaltensformen letztlich nur
verständlich aus dem Sinngrund des menschlichen Selbst- und Weltverständnisses.

Sie ergeben sich nicht zwangsläufig aus sogenannten unmittelbaren materiellen

Verhältnissen, sondern sind, wie die materiellen Bedürfnisse der Menschen,
vermittelt und bedingt durch das Verhältnis, das die Menschen zueinander und

zur Welt entwickeln. Erst von hier wird verständlich, weshalb solche Formen
gewählt werden, z.B. Soldverdienst, welche Bedeutung materielle Bedürfnisse

erlangen.

3. Fehde und Freiharste

Welches sind nun konkret diese Gruppen, die Träger sowohl der erwähnten und
weiterer Bräuche, als auch von militärischer Hochleistung? Wir haben gesehen, dass

sie in sich geschlossen sein und sich gegenüber einer obrigkeitlichen Allgemeinheit
abgrenzen müssen._Diese Gruppen sind Kriegerverbände12, die.nach,Sitte .und

Tracht sowie; Tätigkeit einheitliche Bünde darstellen. Man spricht von «Freikorps»,
«friharst», «bluetharst», «friheit», «der friheit harst». Der Begriff «friheit» meint ihr
eigenes Bestehen ausserhalb und doch innerhalb (als eigene Gruppe) der staatlichen
Gemeinschaft und des Volksganzen. Man nennt sie deshalb auch «Friedlose» oder
«Ausgestossene». Eine genaue Abgrenzung verschiedener Arten von Bünden ist
kaum möglich. Was ihre Mitglieder betrifft, stossen wir auf verschiedene Typen: Die
Begriffe «Friedlose» und «Ausgestossene» weisen auf Gesetzlose und Gesetzesübertreter

hin, kein Wunder, wenn für sie die allgemeinen Gesetze nicht gelten können.
Wir finden private Krieger, die sich solchen Bünden anschliessen und Reisläufer.
Auch hier sind die Übergänge unscharf: Reisläufer meint ja weniger eine feste

Berufsbezeichnung, sondern ist bestimmt durch eine sich ergebende Gelegenheit
fremder Dienste. In Feldzügen greift die Obrigkeit auf diese erfahrenen Krieger
zurück, so dass staatliche Truppen und Freikorps oft nahezu identisch werden. Oft
haben sie auch denselben Führer13. Was sie zusammenhält ist der gemeinsame
Hauptfeind: Während zwei Jahrhunderten Österreich und um 1470 Burgund. Dieser

gemeinsame Feind, und nicht etwa ein Ideal von staatlichem Gebilde, ist auch
der Grund des Zusammenschlusses der verschiedenen Orte und Gruppen. Es gibt
aber, vor allem im Spätmittelalter, auch ein friedliches Bestehen solcher Bünde in
Schützengesellschaften, Männerverbänden, Jugendverbänden lediger Männer

12 D S. 8-10.
13 F S. 306.

199



(Knabenschaften)14. Wie wir noch sehen, werden im Spätmittelalter diese Gruppen
immer mehr staatlicher Kontrolle unterstellt, in die Allgemeinheit integriert, indem
man ihnen bestimmte Funktionen der Allgemeinheit zuweist. Das Spätmittelalter
bedeutet ja auch immer mehr das Ende ihrer eigentlichen Tätigkeit: Der Fehde, des
bellum privatum (Stanser Verkommnis von 1481). Was bedeutet nun diese Fehde,
dieser Kleinkrieg, der diesen Gruppen ihr Leben als Krieger ermöglicht?

Bei der Deutung der Fehde stossen wir wieder auf den schon erklärten zentralen
Begriff der Ehre: Fehde ist Rache für ein erlittenes Unrecht, für sich selbst oder, wie
es meistens geschieht, für und im Namen der Sippe (Familie, Talschaft, Gruppe).
Diese Rache ist Pflicht, wie die Ehre der Sippe die erste Pflicht, ja den Lebenssinn
selbst darstellt, wenn man die weite Bedeutung von Ehre bedenkt. Fehde ist also
rechtliche Selbsthilfe, Volksjustiz, aber nicht gewalttätige Wilkür, sind doch die
Fehde und ihre Erscheinungsformen genau geregelt, d.h. allen bekannt. Die
Absagefehde betrifft die Rache in bezug auf eine Sache, also Sachschädigung. Die Blutrache

(todgefechd) ist vergeltender Totschlag. Von hier kommt die Bezeichnung der
Freikorps als «bluetharst». Die Fehde gestaltet sich inhaltlich in verschiedene
Formen. Sie reichen von der Schmähung bis zum Mord. Die Brauchtümlichkeit der
Fehde zeigt sich z. B. auch in der bevorzugten Zeit: Fasnacht und Zeit der 12 Nächte
(25. Dezember bis 6. Januar). Diese Zeit ist den Ahnen geweiht, d.h. den stets im
Lebenskreis (nicht im Jenseits) anwesenden verstorbenen Mitgliedern der Sippe. In
den vollzogenen Taten des Schicksals und der Ehre leben sie fort, greifen auch selbst,
wie vorne gesehen, in den Kampf ein. Von heute aus, d. h. im Blickfeld eines anderen
Lebensverständnisses, sieht das als Aberglauben aus, hier aber ist es aktuelle Erfahrung

und Verpflichtung. Sehen wir uns einige Formen der Fehde an: - die
Mordnächte sind feindliche Überfälle auf Städte ohne Ankündigung, in der Nacht (Zürich
1350, Weesen 1388): Ausgangspunkt solcher Züge sind oft Kirchweihen oder
Fasnachtsfeste. Hier greifen auch viele staatliche Verbote an. Fehde ist eben nicht nur
ein nach seinem Auftreten genau fixierter Brauch, sondern wächst aus der Spontaneität.

Feste erhitzen bekanntlich Blut und Geist, vor allem wenn dabei noch
Wettkämpfe stattfinden, wie es Brauch war. So wird Jürg Jenatsch von Rudolf von Planta
während eines Festes im Bärenkostüm ermordet. Die Verbindung zur Sippe und
ihrer Tradition zeigt sich darin, dass der Bär das Familienwappen bildet.

Weitere Formen sind einfacher Raub von Vieh oder Schädigung des Hauswesens.
Die letztere nimmt verschiedene Formen an: Verwüstung des ganzen Hauses,
Dachabdeckung, Aushängen von Türen und Fenstern bei gleichzeitigem Verlöschen des
Herdfeuers.

Die Heimsuchung meint das Eindringen in Haus und Hof und Verzehren der
Vorräte. Ist diese Rache angebracht, so kommt es nicht zu Mord und Brand.

Oft kommt es auch nur zu Erpressung durch Androhung einer Fehde (Saubannerzug
gegen Genf, 1495 gegen Konstanz).

In der Reformationszeit werden solche Fehdeformen benutzt und gleichsam
verfremdet, indem man sie zur Ausraubung von Klöstern und Kirchen benutzt. Man
handelt sozusagen im Schutze eines alten Brauchtums, obwohl diese Tat einen ganz
neuen Sinn besitzt.

Wie verhält sich nun die Obrigkeit zu diesem Fehdewesen? Ihr Verhalten ist
widersprüchlich, weil von zweierlei Gesichtspunkten bestimmt: Die Obrigkeit fühlt
sich verpflichtet für die Einhaltung des Landfriedens, und die Fehde ist gerade die
eigentliche Bedrohung des Landfriedens. Von hier sind die Verbote gegen die Volks-

14 Siehe E.

200



Justiz (Pfaffenbrief 1370, Sempacherbrief 1393, Stanser Verkommnis 1481) oder ihre
Einschränkung verständlich. Die Verbote betreffen aber nicht nur die Fehde direkt,
sondern manchmal auch nur Vorformen, wie das Verhalten auf Kirchweihen (z. B.
Zutrinken). Andererseits hat die obrigkeitliche Kriegsführung ihre schon erwähnten
Vorteile von den privaten Kriegerverbänden. Ausserdem ist die rechtliche Largeheit
beim Verfolgen solcher Fehdegänge darin begründet, dass Blutrache, z. B. in gewissen

Gesetzesbüchern (Schwyz und Glarus), als Rechtsinstitution anerkannt ist15. Die
Knechte der Obrigkeit widerum zeichnen sich durch besondere Gewalttätigkeit aus,
da sie aus ähnlichen Kreisen stammen wie die Fehdegänger16.

Zusammenfassung und weiterführende Gedanken

1. Wir haben nun das Phänomen des Kampfes gleichsam von aussen, d.h. von
seinem gesellschaftlichen Rahmen, in dem er sich abspielt, und von der geschichtlichen

Situation her betrachtet. Aber erst aus der Kenntnis des inneren Wesens des
Kampfes sind diese äusseren Gewohnheiten verständlich.

1.1. Wir sind dabei auf vor allem zwei Grundphänomene gestossen:
a) Die äussere Form, in welcher der Kampf vollzogen wird, also gleichsam nicht nur

unter dem Blickwinkel der Krieger, sondern der Gesellschaft, in welcher die
Aktionen stattfinden.

b) Die Erscheinungsform der Träger des von uns vorne explizierten Lebenssinnes,
d.h. der Gruppen, für die vielerlei Namen existieren und die auch in vielen
Formen auftreten.
1.2. Wir nehmen jetzt eine Haltung ein, die nicht von einzelnen Gruppen ausgeht,

sondern von einer quasi Allgemeinheit, einer objektiven Distanz, welche die
Wirkungen und Erscheinungsweisen des Kampfes und der Gruppen auf die Allgemeinheit

untersucht. Wir befinden uns damit in der für den Historiker üblichen
Sichtweise. Die Allgemeinheit, von der er ausgeht und innerhalb derer er die Geschehnisse

betrachtet, ist gleichsam der Stand einer staatlichen Obrigkeit, nur noch
entsprechend verallgemeinert. Diese Allgemeinheit als methodischer Ausgangspunkt ist
nur möglich durch den mit dem Spätmittelalter immer mehr sich durchsetzenden
allgemeinen obrigkeitlichen Staat. Diese Sichtweise gilt vor allem heute in der von
einer allgemeinen Öffentlichkeit bestimmten Gesellschaft. Die methodische Anset-
zung beim Lebensverständnis der Gruppen, ihrem immanenten Leben, ist daher
ungewohnt. Die heute vor allem praktizierte Methode steht in der Gefahr, nur noch
Fakten und relative Strukturen der Fakten herauszustellen.

2. Die äussere Form des Kampfes ist die Fehde (bellum privatum). Sie steht in
einer allgemein intensiveren Gewalttätigkeit dieser Zeit. Die Menschen agieren
untereinander spontaner, impulsiver, stehen sich gleichsam auch körperlich näher.
Der Körper als Kommunikationsform ist in dieser Zeit durch körperliche Arbeit viel
stärker im Bewusstsein, viel wichtiger als heute. Das Körperbewusstsein zeigt sich
auch in zeitgenössischen Darstellungen: Hier ist der Körper neben Gedanken, Worten,

Meinungen Ausdruck menschlichen Seins.
2.1. Bei der Fehde geht es direkt um die Ehre des Ausübenden oder seiner Sippe.

Auch wenn es sich bloss um Raubzüge handelt, können sie als Aktionen um die Ehre

15 FS. 298-299.
16 B S. 37.

14 Zs. Geschichte 201



interpretiert werden. Die Ehrenrettung ersetzt sozusagen eine allgemeine Justiz,
nach einem allgemeinen Gesetzeskodex. Die direkten, unmittelbaren Vergeltungen
(ohne Vermittlung von Gericht und Polizei) sind aber nicht willkürlich, sondern
nach Brauchtum geregelt. Es herrscht also durchaus eine Art allgemeine, allgemein
bekannte und anerkannte Justiz, die Volksjustiz. Solange das Brauchtum verbindlich
ist, herrscht keineswegs ein anarchistischer Zustand. Es gibt eine Ordnung, wenn
auch anderer Form als heute, wenn auch weniger expliziert und streng befolgt, was
die stärker betonte Körperlichkeit und Spontaneität des Gefühlslebens ausgleicht.
Der Mensch steht nicht im Schutz einer Obrigkeit, sondern im Schutz eigenen
Vermögens und des Vermögens der Sippe, im Schutz auch der weltgestaltenden
tradierten Bräuche. Diese Selbstangewiesenheit zeigt sich im eigenen Stolz und
Selbstbewusstsein dieser Menschen. Ihre Freiheit ist ebenfalls näher, unmittelbarer,
direkter vollziehbar als heute, wo sie durch eine quantitativ umfangreiche
Allgemeinheit vermittelt ist. Die gefühlsmässig und körperlich grössere Nähe der
Menschen bedingt auch eine raschere Verletzlichkeit, d. h. die häufige Gelegenheit zur
Vergeltung. Man ist aber dann gegenüber solchen Vergeltungen auch entsprechend
abgehärtet.

2.2. Die Verbindung von Fehde und grösser dimensionalem Krieg (was räumliche,
zeitliche und quantitative Ausdehnung betrifft) zeigt sich vor allem in den
Mordnächten. Hier weitet sich eine Fehde so aus, dass sie für unser Verstehen zu einer Art
offiziellem Krieg, wenn auch vielleicht Bürgerkrieg, wird. Aber sie bleibt eben
Fehde, d.h., im Lebensverständnis der Fehde behaftet. Bei der Kennzeichnung
einer Art von Krieg ist eben wichtiger: sein Vollzug, Selbstverständnis und die Art
der Teilnehmenden. Solche Fehdezüge sind nicht von einer allgemeinen Obrigkeit
vollzogen, sind nicht Fortsetzung einer allgemeinen Politik mit anderen Mitteln und
daher von grundsätzlich anderem Wesen.

3. Die Träger des explizierten Lebensverständnisses und Vollzieher der Fehden in
einem hervorragenden Sinne sind die unter dem Sammelbegriff der «Freikorps»
zusammengefassten Gruppen. Die Obrigkeit bildet einen, allerdings immer stärker
werdenden, allgemeinen Rahmen, kann sich aber, entsprechend ihrer Mitglieder
und dem allgemeinen Lebenssinn ebenso verhalten wie eine einzelne Gruppe. Sie
ist deshalb keineswegs im heutigen Sinne anerkannt und kann sich auch nicht im
gleichen Masse Gehör verschaffen. Dass sie oft gegen Fehden gar nichts
unternimmt, zeigt ihre eigene Herkunft. Die aristrokratische oder wohlhabende Struktur
der Obrigkeit weist daraufhin, dass sich hier eine Sippe oder Gruppe an die Spitze
stellt. Obrigkeit ist also zuerst eine Sippe oder Gruppe, die, durch äussere und innere
Umstände begünstigt, den anderen Gruppen mehr oder weniger verbindliche
Vorschriften machen kann. Sie ist aber auch der Ursprung eines sich ausdehnenden
Gruppengeistes, eines stärker werdenden Allgemeinheitsgefühls. Wie kommt es
dazu? Eine quantitativ grössere Fehdegruppe, die Habsburger, stehen einer Vielzahl
von Gruppen gegenüber. Der Bund von verschiedenen Fehdegängern zur gemeinsamen

Abwehr erhöht die Effizienz der Abwehr. Damit aber schafft man sich
gemeinsame Erfahrungen, gemeinsame Traditionen. Man führt gemeinsam Fehde,
man steht gegen einen gemeinsamen Feind im Zwischenbereich von Leben und Tod
und gewinnt gemeinsam das Leben wieder. Deshalb stellt sich hier dann auch eine
neue Ehre, die Ehre einer grösseren Gruppe ein. Aber gerade aus diesem Lebensverständnis

heraus kann man die hergebrachte Tradition nicht aufgeben, sondern geht
einen Bund von Gruppen und Obrigkeiten ein, der auf beginnender gemeinsamer

202



Tradition baut. Das führt auch dazu, dass man sich gegenseitig in seiner Verschiedenheit

anerkennt, wie die einzelne Sippe ihre Mitglieder akzeptiert. Je mehr die
gemeinsamen Erfahrungen und Traditionen wachsen, sowie die kriegerische
Notwendigkeit des Zusammenschlusses, um so stärker kann eine gemeinsame Obrigkeit
werden. Das führt von der Tagsatzung zum Bundesstaat. Was hier aber noch
mitspielt ist das veränderte Lebens- und Gemeinschaftsverständnis durch Spätmittelalter

und Reformation.
3.1. Die Entstehung des Bundes muss auf der Grundlage des erklärten Lebensverständnisses

und seiner äusseren Formen verstanden werden. Das Heroische und
Numinose der Bünde beruht nicht darauf, dass jene Bundesgründer so etwas wie die
Schweiz schaffen wollten, sondern auf der Struktur des Lebensverständnisses. Den
Gründern ging es primär um die Verwirklichung ihrer eigenen sippenhaften Freiheit
(Möglichkeitsraum und Festhalten der Tradition) und dies war durch den Zusam-
menschluss zur Abwehr eher möglich. Der Bund wollte nicht etwas Neues schaffen,
sondern war Mittel, um Altes zu erhalten, entstand aus den alten Lebensstrukturen,
denen es wesentlich um die Ehre der eigenen Sippe ging. Dass etwas Neues entstanden

ist, dass mit der Zeit der gemeinsame Feind zum Zusammenhalt nicht mehr
nötig war, zeigt nur das Entstehen einer neuen Sippe in grösserem Umfang, durch
Wachsen der gemeinsamen Tradition, der gemeinsamen Ehre.

Hier spielen bei solcher Sippenbildung Mechanismen, welche die Sippe aus ihrem
inneren Wesen schlechthin bestimmen: Als Ort grundsätzlichen Lebensverständnisses,

das sich in besonderen Erfahrungen ausgestaltet. Diese vollzogenen Erfahrungen
sind gleichsam die Mechanismen eines sich immer mehr einstellenden

Zusammenhaltes.

4. Wandel im Spätmittelalter

Den Wandel können wir an zwei Beispielen deutlich verfolgen: An der Veränderung

der sportlichen Wettkämpfe und des Schützenwesens im besonderen durch
obrigkeitliche Eingriffe und Reglemente:

1. An Kirchweihen, Fastnachten und Schützenfesten finden Wettkämpfe verschiedenster

Art statt. Es handelt sich dabei aber nicht um Leistungssport im heutigen
Sinn, sondern um Unterhaltung und Spiel. Auch das alltägliche Leben ist durchsetzt
mit solchen spontanen Wettkämpfen aus Zeitvertreib. Natürlich geht es nicht nur
um Unterhaltung, sondern um den Austrag des ursprünglichen agonalen Elements
des Lebens, das schon in der Fehde zur Geltung kommt, und um die Übung der
verschiedenen Waffenarten und der Körperstärke für ernsthaftere Kämpfe17. So
könnten wir statt vom Krieg, vom Agonalen als Lebenselement überhaupt sprechen.
Im sportlichen Wettkampf haben wir dies alles abgeschwächt und gemildert, gleichsam

ins Erholsame gehoben, aber zugleich eine Vorstufe, die als Übung immer
wieder auf den ernsthaften Kampf hinweist.

Eine Vielzahl von Wettkampfarten sind bekannt, und bei allen zeigt sich mehr
oder weniger ihre Verbundenheit mit alltäglichen Waffengängen der Selbstverteidigung

und mit Feldschlachten im grösseren Stil18: Steinwerfen, Steinschleudern,

17 AS. 20-21.
18 BS. 69f.

203



Plattenschiessen, Steinstossen (Schlacht bei Morgarten!), Kegelspiel, Kugelwerfen
und Kugelschlagen, Hornussen19, Laufen, Springen. Alle diese Wettkämpfe sind
brauchtümlich geformt. Das Laufen wird z.B. zur Entscheidung bei Streitigkeiten
im Handel des Alltags eingesetzt. Sport entsteht hier also aus einer ursprünglich
schon agonalen Lebensbasis. Durch ihre Verankerung im Brauchtum werden sie

nach Regeln vollzogen. Gleichzeitig fehlt die geradezu wissenschaftlich-staatliche
Ordnung des modernen Leistungssports, weil im brauchtümlichen Wettkampf das

Leben selbst in seinen Schicksalsfällen zum Austrag kommt. Die Form des modernen

Leistungssports ist deshalb der Idee und der Verwirklichung nach an den
neuzeitlichen obrigkeitlichen Staat gebunden. Sie gilt auch nicht für die griechische
Urform der Olympiade, deren Entstehen auf die ebenfalls agonale Lebensstruktur
der frühen Griechen zurückgeht20.

Im Spätmittelalter kommt es aber gerade zu solchen Umformungen des freien
Wettkampfs und damit letztlich zu einer Veränderung des Lebensverständnisses. Es

häufen sich die obrigkeitlichen Eingriffe, Ermahnungen und Verbote21. So kommt es

zu einer Verwandlung und Umformung des ursprünglichen Brauchtums in ein
genehmigtes und obrigkeitlich kontrolliertes Tun. Die Regeln des Vollzugs stammen
nun nicht mehr aus dem vollzogenen Wettkampf und dem gewachsenen Leben selbst,
sondern werden von Aussen herangebracht. Das bedeutet aber eine Bedeutungs- und
Sinnverwandlung der ursprünglichen Handlungen. Traditionelle Umzüge an Kirchweih

und Fasnacht werden gekoppelt mit historischen oder politischen Ereignissen22.

Das Treiben kostümierter Gestalten, gespiesen aus den Lebensimpulsen
selbst, wird an einen Zweck und neuen Sinn gebunden. Es wird in eine allgemeine,
durch die Obrigkeit vertretene Ordnung integriert. Die Obrigkeit vollzieht aber nur
die Wandlung des schon veränderten Lebensverständnisses.

2. Noch deutlicher zeigt sich dieser Verlauf am Schützenwesen22. Seine militärische

Bedeutung kommt vor allem bei Verteidigung und Belagerung fester Plätze zur
Geltung. Deshalb wird es vor allem in Städten und Burgen und weniger im
bäuerlich-hirtischen Bereich der Landschaft gepflegt. Und deshalb steht es auch von
Anfang an unter dem Schutz der Obrigkeit, obwohl es in den Feldschlachten des 14.

und 15. Jahrhunderts fast keine Bedeutung besitzt. Dieser Schutz der Obrigkeit wird
aber immer mehr zu einer Bevormundung. Gibt die Obrigkeit anfangs Geschenke
an die Schützenfeste, vor allem den traditionellen Schützenwein, so wird aus dem
Recht, um solche Gaben zu Wettstreiten, immer mehr eine Pflicht24. Das hängt damit
zusammen, dass im 15. Jahrhundert die Bedeutung der Schusswaffen auch in den
Feldschlachten immer mehr zunimmt. Die Subventionen werden zu Interventionen
bis zur Kontrolle nach militärischem Muster. Das Schützenwesen wird in den
obrigkeitlichen Militärbetrieb integriert25. Es kommt zu einer Militarisierung durch
genaue Reglemente, die zweckrational auf den Erfolg in einer bestimmten Form von
Feldschlacht zielen26; zur Sauberkeitskonuolle und zum Ordnungsaufmarsch an
den sogenannten «Drüll- und Schiesstagen», denen ein «Drüllmeister» vorsteht.
Ihm ist bei Strafe und Busse Gehorsam zu leisten. Damit ist aber zugleich ein
Niedergang des Schützenwesens verbunden. Die Obrigkeit muss immer mehr zur Erfül-
19 J. Gotthelf: Uli der Knecht. Basel 1978. S. 50f. (Hornussen, Fest und anschliessende

Schlägerei!).
20 J. Burckhardt: Griechische Kulturgeschichte III. Stuttgart 1952. S. 46f.
21 B S. 95-102. 24 B S. 123.
22 BS. 114. 25 BS. 132-133.
23 BS. 119. 26 BS. 133.

204



lung der Pflicht durch Busse ermahnen27. Die ursprüngliche Freude am Wettkampf
ist verlorengegangen, indem dieser zur Pflicht und nach neuen und fremden
Massstäben reglementiert wird.

Zusammenfassung und weiterführende Gedanken

1. Wenn es im Spätmittelalter zu einer verstärkten Kontrolle der agonalen Lebensweisen

durch obrigkeitliche Instanzen kommt, dann lässt dies gewisse Rückschlüsse

zu über das veränderte Lebensbewusstsein, über dessen Wandel, schliesslich über
die Veränderung des Verständnisses vom Krieg.

1.1 Wenn die Obrigkeit ihre Beschlüsse durchsetzen kann, wenn es ihr gelingt,
jahrhundertealtes Brauchtum zu überformen, dann hat sie sich immer mehr zu einer
allgemein anerkannten Obrigkeit statuiert, auf welche sich die gesamte Vielfalt der
Gesellschaft immer mehr zentral bezieht. Sie wird zu einer Obrigkeit, der ihr Recht
auf Kontrolle, auf Normenerlassung usw. von ihr selbst als Obrigkeit her zukommt.
Sie ist dann nicht mehr eine Gruppe mit bestimmter Macht unter anderen. Dieser
Wandel kommt nun nicht nur daher, dass sie sich etwa als stärkste Gruppe durchsetzt,

sondern von einem Bedeutungswandel ihrer selbst. Die sie anerkennende
Gesellschaft selbst ist immer weniger in partikulare Gruppen aufgestaltet, sondern
konstruiert eine durchstrukturierte Allgemeinheit mit einheitlichem Lebenssinn,
trotz aller bleibenden Verschiedenheiten. Alle diese Phänomene sind Verwirklichungen

oder Vorboten eines neuen Lebensverständnisses. Diese Phänomene
bilden trotz ihrer Differenzen letztlich eine Sinneinheit. Es zeigt sich hier, trotz aller
scheinbaren Regellosigkeit, eine Sinnlogik der Geschichte: Eine zusammenhängende

Struktur, welche den Sinn der Phänomene einer Geschichtsepoche erklären
kann. Wäre dies nicht so, dann könnten wir keine geschichtliche Erscheinung verstehen,

d. h., als sinnvoll auf bestimmten Voraussetzungen (die wir suchen) auffassen,
und jede Auseinandersetzung mit Geschichte wäre sinnlos.

2. Die Überformung der agonalen Bräuche durch obrigkeitliche Kontrolle zu
zweckrationalen obrigkeitlich normierten und allgemeinen Handlungsmustern
bedeutet Sinnverwandlung des Lebens, beginnendes Ende des agonalen Lebens. In
dieser Verwandlung ist die Verbesserung der Fernwaffen nur ein Moment. Der
Krieg wird nun immer mehr zum Instrument der obrigkeitlichen Politik, ist immer
weniger eigener sinnvoller Lebensvollzug. Indem er Mittel wird, bekommt er seinen
Sinn von woanders: Schutz von Besitz und bestimmten Grenzen, Durchsetzung von
bestimmten Absichten. Dadurch wird er aber auch anders erfahren, nämlich immer
mehr als Grenzsituation des geregelten Lebens, verdrängt an dessen Peripherie. Das
Numinose der Erfahrung bleibt noch erhalten, aber erscheint durch neue Sinngebung

als Vaterlandsliebe, als Hilfe Gottes für eine Nation. Der Held bekommt für
seine Tat eine Auszeichnung, weil die Tat selbst nicht mehr einen Eigenwert
darstellt. Nun erst kann der echte Aberglauben entstehen, der sich Phantasmagorien hält
zur Abhaltung der Gefahr. Alle diese Erscheinungen, die uns heute oft lächerlich
dünken, sind defiziente Modi der ursprünglichen agonalen Kriegserfahrung28.

27 B S. 136.
28 Die Parallelisierung mit germanischer Religiosität meint nicht eine ethnische Zuordnung

der alpinen Kriegergesellschaft, sondern lediglich eine zweifellos bestehende Verwandtschaft

in der Lebensauffassung.

205



Literatur

W. Schaufelberger, Das eidgenössische Wehrwesen im Spätmittelalter im Lichte moderner
Militärwissenschaft. Neujahrsblatt der Feuerwerker-Gesellschaft. Zürich 1974. A

- Der Wettkampf in der Alten Eidgenossenschaft. Bern 1972 B

- Zu einer Charakterologie des altschweizerischen Kriegertums, in: Beiträge zur Volkskunde.
Basel 1960, S. 48-87. C

- Der alte Schweizer und sein Krieg, Diss. Zürich 1952.
H. G. Wackernagel, Kriegsbräuche in der mittelalterlichen Eidgenossenschaft. Basel 1934. D
- Fehdewesen, Volksjustiz und staatlicher Zusammenschluss in der alten Eidgenossenschaft, in:

Schweizerische Zeitschrift für Geschichte. Bd. 15, Heft 3. 1965.
G. Caduff: Die Knabenschaften Graubündens. Kommissions-Verlag F. Schuler, Chur. E

206


	Der Krieg als Lebenselement in der alten und spätmittelalterlichen Eidgenossenschaft

