Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 32 (1982)

Heft: 4

Artikel: La culture intellectuelle du clergé fribougeois a la veille du Sonderbund :
une approche bibliographique

Autor: Python, Francis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CULTURE INTELLECTUELLE
DU CLERGE FRIBOURGEOIS
A LA VEILLE DU SONDERBUND
UNE APPROCHE BIBLIOGRAPHIQUE®*

Par Francis PYTHON

Dans le conflit qui mine sourdement ou ouvertement les rapports entre
un clerge fort de son emprise rurale et la bourgeoisie modernisatrice des vil-
les, ’antagonisme culturel est fondamental méme si les événements de
1846-1847 et I’affrontement avec le régime radical lui donnent avant tout
une coloration politique!.

Dans quelle mesure le clergé comprend-il I’aspiration a la liberté poli-
tique d’abord mais aussi économique, sociale et plus largement culturelle
de cette bourgeoisie urbaine certes peu nombreuse mais qui a I’oreille d’une
mince couche rurale dans certaines parties du canton? De par son origine
déja, le clergé n’est pas prédisposé a accueillir de telles revendications. Il ne
I’est pas davantage par sa formation axée sur I’acquisition d’une culture
essentiellement religieuse et traditionnelle a cdté de laquelle la dimension
profane parait négligeable. Les ecclésiastiques fribourgeois, issus en tres
grande majorité des campagnes profondes du pays, n’ont pas un lourd
bagage culturel, intellectuellement parlant, et doivent presque tout de leur
culture a leurs maitres du collége et du séminaire.

Pourtant, analyser le contenu et les moyens de la formation du clergé a
partir des programmes d’étude de ces établissements? ne suffit pas a mesu-
rer la culture réelle des prétres engagés dans le ministére ni a rendre compte
de son orientation. Que retiennent en définitive les prétres® de leur temps de

* Cette étude s’inscrit dans les recherches menées en vue d’une theése soutenue 4 ’Université
de Fribourg en juillet 1982 et intitulée: Mgr Marilley et son clergé ¢ Fribourg au temps du
Sonderbund. De la défense religieuse a I’intervention politique 1846-1856. 814 p. (dactyl.).

1 Sur cet aspect voir: RUFFIEUX RoOLAND, Idéologie et nécessité. Essai sur le régime radical
Jfribourgeois (1847-1856). Fribourg 1957.

2 MARrMIER HENRI, Le Séminaire de Fribourg. Fribourg 1939. AsHE KATHLEEN, The Jesuit
Academy (Pensionnat) of St-Michel in Fribourg 1827-1847. Fribourg 1970.

3 Un témoignage éclairant: HENRY JEAN-PIERRE, Jean-Pierre et les promesses du monde.,
Souvenirs d’un enfant de Meyrin (Genéve), 1814 a 1835. Texte établi par ROLAND RUF-
FIEUX. Lausanne 1978.

513



formation et dans quelle direction développent-ils cet acquis une fois con-
frontés aux défis du siécle en un temps ot émergent de nouvelles puissances
sociales conjuguant avoir et savoir?

Toutefois, avant d’analyser les refus, les échanges ou les contaminations
possibles entre la culture cléricale et les idées ambiantes il importe de dessi-
ner le plus exactement possible I'univers culturel qui fournit aux prétres
leurs cadres de référence et de réflexion.

Cette étude tente de répondre a cette question préalable et, dans cette
perspective, le probléme méthodologique principal réside dans la perti-
nence des témoignages relatifs a cet univers culturel et dans le mode de leur
examen. L’étude minutieuse des bibliothéques ecclésiastiques, individuelles
ou collectives est une voie souvent utilisée. Ses résultats révélent plus sou-
vent la composition par sédimentation de I’héritage culturel transmis par
les générations précédentes qu’un état effectif des connaissances ou des lec-
tures a un moment déterminé.

Quelques séries de documents provenant du clergé fribourgeois du siécle
passé permettent, d’une certaine maniére, de renouveler la perception de
cette culture cléricale. Il s’agit de ’activité intellectuelle menée par un
groupe de prétres qui peut étre considéré comme 1’élite du clergé. Plus pré-
ciséement encore ’examen de cette activité permet de mesurer ’écart entre
ce qui était considéré comme désirable en ce domaine et ce qui fut concréte-
ment réalisé.

1. Les appétits intellectuels d’une élite cléricale
A. L’ambivalence d’une association mystérieuse: la «Petite Eglise»

Les milieux politiques fribourgeois de la premiére moitié du XIXe siécle
furent intrigués a plusieurs occasions par ’activité réelle ou supposée mais
secréte, ou du moins mystérieuse, d’une association d’ecclésiastiques
dénommeée communément «Petite Eglise». Cette association, selon H.
Marmier qui en fut le premier historien*, se manifesta a trois reprises et
toujours a un double niveau intellectuel ou culturel et politique, dans le
cadre de la défense religieuse du canton et plus particulierement du renfor-
cement des positions cléricales.

Une premiére association de prétres diocésains vit le jour en 1810 sous le
nom de «Correspondance ecclésiastique». Oeuvre de prétres érudits et cul-
tivés, elle devait, aux dires de Marmier, relever le niveau intellectuel du
clergé en un temps ou le bouleversement des structures de formation se fai-

4 MARMIER HENRI, La Petite Eglise du diocése de Lausanne et Genéve. Fribourg 1941.

514



sait lourdement sentir. Selon 1’analyse de son role en 1814/1815, fournie -
par H. Wicki’®, cette association servit & préparer et a soutenir vigoureuse-
ment la réaction religieuse qui coincida avec la Restauration particuliére-
ment marquée de I’Ancien Régime a Fribourg®. Ces prétres furent actifs
dans I’éviction de la candidature du P. Girard 4 la téte du diocése et parvin-
rent & y faire nommer ’un des leurs, Mgr Yenni’, un des plus siirs garants
d’une Eglise hermétiquement fermée a tout compromis avec le libéralisme.
La «Correspondance ecclésiastique» fut supprimée par ce méme évéque
dans des circonstances obscures en 1822.

On a quelques raisons de penser que la naissance et I’action premiére de
cette «Correspondance ecclésiastique» ne fut pas sans liens avec les
réseaux, plus ou moins secrets, de résistance des catholiques francais et ita-
liens a Napoléon en conflit avec la Papauté®. La dimension intellectuelle de
son action au sein du clergé mériterait cependant d’étre réexaminée a la
lumiére de cette Restauration religieuse qui, a ’instar d’autres Réveils, fut
un age d’or pour I’Eglise dans le canton comme le prouve la courbe du
recrutement clérical ou I’impact du retour des Jésuites (1818).

La deuxiéme version de la «Petite Eglise» fut active de 1833 a 1839.
Organisée dans le plus profond secret et dirigée avec énergie par le doyen J.
Aebischer de Neuchétel®, elle compta jusqu’a 75 membres parmi les prétres
les plus influents de la capitale et du canton. Le préambule du programme
constitutif met bien en évidence la double direction donnée aux travaux des -
associés.

«L’Association regroupe des prétres qui désirent se maintenir dans

I’esprit de leur état, dans I’amour de I’étude des sciences sacrées et pro-

fanes, se communiquer leur expérience dans le saint ministére, ainsi que

les nouvelles du jour qui peuvent avoir rapport a la religion, a la morale
publique et a I’instruction des peuples.»'®

Tout ce qui donnait lieu aux «nouvelles du jour» provenait de rapports
collectés auprés des membres organisés selon les districts. Ces rapports cir-
culaient alors sous forme de «résumésy», partiellement codés, parmi les
associés grace a une «gazette ecclésiastique», en fait un courrier autogra-

5 Wickr Hans, «P. Girard und die Freiburger Bischofswahl von 1814-1815». In Mélanges
Pere Girard Gedenkschrift. Fribourg 1953, p. 22-135.

6 Sur cette question voir: MicHAUD MARIUS, La contre-révolution dans le canton de Fri-
bourg 1789-1815. Fribourg 1978.

7 VoNLANTHEN Huco, Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diozese Lausanne 1815-1830.
Ein Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz. Freiburg 1967.

8 Sur ce théme: Bona Canbpipo, Le «Amicizie». Societd segrete e rindscita religiosa
(1770-1830). Torino 1962, en particulier p. 283-300.

9 AEBISCHER JosgpH (Grenilles-Farvagny 1787-Lausanne 1852). Curé de Neuchétel de 1816
a 1842, doyen dés 1820. Voir MarRMIER H., op. cit., p. 6-8.

10 Archives de ’Evéché de Fribourg, «Association ecclésiastique», recueil des résumés et cir-
culaires de I’associé Pittet, curé de Montet.

e b



phié et secret. 11 s’agit 1a d’un systéme d’observation de la vie sociale et
politique fribourgeoise qui servit & mesurer et surtout a enrayer la diffusion
du libéralisme dans le canton''. C’est un matériau de premier ordre pour
I’historien qui veut saisir le jeu des rapports entre forces religieuses et poli-
tiques durant cette période. Cette «Association ecclésiastique» joua un role
capital dans plusieurs débats décisifs de la Régénération, a propos des Arti-
cles de Baden, de I’Ecole moyenne ou de la présence des ordres religieux en
particulier. Elle intervint en faisant pression sur I’opinion et sur les autori-
tés par des brochures, par des mots d’ordre et des pétitions. Elle se mani-
festa également lors des élections, et la nouvelle orientation conservatrice
du régime a partir de 1834 et plus encore de 1837 lui devait beaucoup.

Quant aux premiéres préoccupations, qui concernaient surtout la forma-
tion des prétres et ’efficacité du ministére, elles se manifestérent dans des
«meémoires» produits par huit bureaux regroupant les associés selon leur
compétence ou leurs intéréts. Une quarantaine de «mémoires» furent rédi-
gés, dont certains, répondant a des soucis ponctuels, peuvent &tre considé-
rés comme des prises de position ou comme des expertises sur divers pro-
blémes alors que d’autres étaient destinés a étre des outils pastoraux ou des
instruments voués a parfaire la formation du clergé. C’est dans cette der-
ni€re perspective que le doyen Aebischer rédigea en 1838 un plan-guide ou
programme a l'usage des prétres qui voulaient compléter leur formation
intellectuelle.

B. Un programme d’étude ambitieux

Le Plan d’étude pour un prétre qui désire se mettre a la hauteur des ecclé-
siastiques les plus instruits dans les sciences sacrées et profanes'> débutait
par des observations préliminaires étendues, révélatrices de 1’état d’esprit
de son auteur. Aebischer fondait en premier lieu la nécessité de 1’étude sur
I’institution lévitique selon laquelle le prétre devait posséder la science et
instruire le peuple de tous les points de la loi. L’histoire de I’Eglise témoi-
gnait sans cesse de I’«essentielle union» des qualités de «pasteur» et de
«docteur». Mais de I’histoire étaient également tirées de grandes lecons sur
la responsabilité des prétres. Le succés de la Réforme n’était-il pas di a
I’ignorance «ou croupissait le clergé»? Aujourd’hui, «I’impiété des 18e et
19¢ siecles» s’emparait du domaine de la science pour en faire une arme de

11 Ces résumés, avec les circulaires qui les accompagnaient parfois, comportent prés de 400
pages grand format. Le chanoine Marmier n’en eut apparemment pas connaissance pour
la rédaction de son travail en 1941.

12 On se base pour ce titre et pour les citations qui suivent sur I’exemplaire figurant au début
du recueil des résumeés et circulaires de I’«Association ecclésiastique» conservé aux Archi-
ves de ’Evéché de Fribourg, p. 11-52.

516



guerre contre I’Eglise. «La méme cause peut encore reproduire les mémes
effets» notait I’observateur, si le clergé n’est pas capable «de rivaliser avec
les ennemis de la vraie foi, avec les prétendus amis des Lumiéres». Il n’est
donc plus seulement demandé au clergé de posséder la science sacrée, il lui
faut &tre muni d’une «instruction civile ou sociale qui [arrive] au moins au
niveau de celle de ses paroissiens».

L’enjeu de I’instruction populaire devenait, en effet, perceptible dans les
campagnes fribourgeoises et ne se réduisait plus aux débats essentiellement
urbains entre partisans et adversaires de la pédagogie du P. Girard". Il
s’agissait donc de faire partager a un clergé rural, trop porté a se mettre au
niveau des populations, le souci de I’étude qui caractérisait la classe bour-
geoise. Ce souci de la science, avec celui de la richesse, n’était-il pas alors
percu par un grand nombre de prétres comme un moyen mis en oeuvre par
leurs ennemis pour tenter de réduire leur pouvoir social, condition de leur
rayonnement religieux? L’opposition trés vive du clergé a ’Ecole moyenne
ou aux velléités de prise en charge et de contrble du corps enseignant par
I’Etat libéral était une des manifestations de résistance de I’Eglise acculée a
la défensive. L’amélioration de la culture des ecclésiastiques en était une
autre plus offensive. Encore fallait-il que le clergé pQt ou siit se servir de
cette arme. La formation théologique plus poussée dispensée par les
Jésuites en était une premiére condition. La Compagnie, il est vrai, ne met-
tait pas le méme ze&le a élargir les connaissances profanes des futurs sémina-
ristes.

Dans la présentation par Aebischer des cing conditions considérées
comme nécessaires pour acquérir de I’instruction se lit en filigrane le proces
de la médiocrité culturelle des prétres et plus encore celui des conditions de
vie qui les condamnaient a cette atonie intellectuelle. Il fallait en effet «1°
une bonne méthode, 2° du temps, 3° des livres, 4° des relations avec des
personnes instruites, 5° une forte volonté». Le rédacteur n’insistait guére
sur la méthode qui devait conduire du connu a I’inconnu, en revanche le
gaspillage du temps était longuement analysé et stigmatisé. On trouve 1a, en
creux, quelques occupations favorites du clergé dans sa vie quotidienne, au
XIXe siécle. En plus du «dormir» qu’il faut réduire ascétiquement, le jeu,
la chasse et la péche, le travail manuel, les visites et «les grands repas fré-
quents et prolongés» sont autant de temps perdu pour 1’étude, sans comp-
ter celui passé en «conversations bavardes» ou avec les «désoeuvrésy» et les
«béatesy.

Quant a la question des livres, elle mettait en évidence, selon Aebischer,
«’indifférence du clergé fribourgeois pour la science». Si les deux biblio-
théques du séminaire, de cing & six mille volumes, dont une appartenait au
13 Supan Louls, L’Ecole primaire fribourgeoise sous le Restauration 1814-1830. Fribourg

1934 et du méme auteur: «L’Ecole fribourgeoise sous le régime libéral de 1831». In Anna-
les Fribourgeoises 29, 1931, p. 39-72.

517



clerge, n’étaient pas utilisées et ne possédaient pas de catalogue imprimé,
cela n’était-il pas un signe «du peu de désir que les supérieurs ecclésiasti-
ques [avaient] d’avoir un clergé instruit»?'* Les tendances presbytérianistes
d’Aebischer se laissent percevoir dans ce jugement ainsi que dans les
moyens préconisés pour remédier a I’isolement des prétres dans les campa-
gnes. 1l était suggéré notamment de réunir le clergé pendant quelques jours
au séminaire de Fribourg «ou seraient encore invités les prétres les plus
marquants des autres diocéses voisins, comme cela se pratique pour le
clergé des Etats-Unis d’Amérique». Les prétres pourraient ainsi se
connaitre, s’apprécier, échanger leurs pensées, leurs vues et leurs projets,
s’unir, «convenir des mesures générales selon les besoins du temps et les cir-
constances». Alors que I'unité du clergé fribourgeois balbutiait encore on
ne visait rien moins qu’a «rallier le clergé suissex!

Cette émulation pour I’étude ne se fondait pas tant en fin de compte sur
’amour de la science que sur la volonté d’obtenir «I’ascendant» qu’elle
procure. On I’avouait sans détours: «nos ennemis étudient, s’instruisent,
parlent avec facilité, éloquence; ils savent de tout un peu: nous ne pouvons
ni en honneur ni en conscience leur rester inférieurs», d’autant plus qu’est
en jeu «la cause de Dieu, de I’ordre social, du bonheur réel des peuplesy.

Le plan d’étude proposé se composait d’un bref exposé de I’objet et de
I'intérét des différentes sciences avec en contrepoint une bibliographie
commentée'* constituée de deux grandes parties consacrées I’une aux scien-
ces sacrées I’autre aux sciences profanes. Il s’agissait avant tout d’un cata-
logue d’ouvrages portant sur les connaissances nécessaires ou désirables
pour un ecclésiastique. Programme trés complet, qui révéle sans doute
davantage les ambitions culturelles de son rédacteur que les lectures cou-
rantes des ecclésiastiques. Il convient donc de le juger avec prudence sans
trop s’attarder a une analyse des titres ou des auteurs qui ne serait significa-
tive que d’un choix de lecture invérifiable. On se bornera donc ci-aprés a
souligner les principaux axes de cette culture cléricale, leurs articulations
internes, ainsi que les rapports entre sacré et profane, tels que les révéle la
table des matiéres (voir tableau 1).

14 Un Catalogue de la bibliothéque a I'usage du clergé séculier du diocése de Lausanne et
Genéve, établie au Séminaire de Fribourg fut édité en 1842. Il comprenait 105 pages aux-
quelles furent ajoutécs 75 pages répertoriant un don de livres du chevalier d’Olry, ambas-
sadeur du royaume de Baviére & Turin, effectué en 1839. Sur cette personnalité voir: RAAB
HEeRIBERT, «Johann Franz Anton von Olry und Karl Ludwig von Haller». In Festschrift
Jiir Max Spindler zum 75. Geburtstag, p. 685-707.

15 L’indication du nombre d’auteurs ou d’ouvrages est un terme de comparaison trés relatif
qui met sur le méme pied un manuel condensé de droit canon en un volume et, par exem-
ple, les 36 interminables volumes de I’Histoire de I’Eglise de Fleury-Fabre. Compter les
volumes n’est guére plus équitable cependant. A 1’ordre de grandeur, il convient surtout de
superposer I’ordre hiérarchisé des matiéres présentées (tableau 1).

518



La reine des sciences était évidemment la théologie et plus encore la théo-
logie dogmatique, car la «foi est le formel de I’intelligence». On y joignait
I’histoire ecclésiastique et religieuse qui trouvait en cette derniére sa norme
et son utilité. L’autre pole théologique était constitué par la morale qui
régle la volonté humaine. Y rattacher I’étude des Ecritures est significatif
de la place seconde de la Bible dans ce systéme théologique ou elle servait
avant tout a fournir des arguments. Dans la méme perspective, on insistait
sur I’herméneutique pour lire ’Ecriture et réfuter les objections de ’incré-
dulité & son propos. L’intérét accordé aux lois et a la discipline ecclésias-
tique correspond bien a I’affirmation de cette société parfaite, de cette
contre-société qu’est I’Eglise, méme si le point de vue retenu est surtout
d’ordre pratique.

Le cas de la pastorale est plus intéressant. Le rédacteur estimait qu’on
devait insister davantage sur cette science dont les lecons du séminaire
s’avéraient &tre «trop courtes et fugitives». Une adaptation des anciens
manuels de direction était souhaitée, mais la pastorale devait se baser en
particulier sur une connaissance étendue de «I’homme, des hommes et du
monde». On y accédait d’abord par la connaissance de soi et ensuite par la
lecture d’ouvrages de physionomie ou de ce qui serait appelé aujourd’hui la
psychologie. La pastorale comme I’éloquence de la chaire sous son aspect
formel se trouvait a la charniére des sciences sacrées et profanes, si bien que
le rédacteur eut quelque peine a séparer les deux parties de son travail
(E-E’). Ce qui faisait le lien en fin de compte, était constitué par les
«humanités» chéres aux Jésuites, qui nourissaient la réflexion et mode-
laient la forme de la rhétorique pastorale.

Dans I’insistance mise sur la connaissance de la langue frangaise apparait
un aveu fort révélateur des nouvelles conditions, culturelles et sociales,
dans lesquelles I’action du clergé devait s’exercer. En mettant fin a divers
abus, défauts et travers trop répandus dans le clergé fribourgeois, concluait
le rédacteur,

«nous sommes écoutés avec intérét, nous plaisons et nous pouvons plus
facilement parvenir a la persuasion et a la conviction. Nous n’aurons pas
lieu de craindre qu’un échappé de I’Ecole moyenne et normale vienne,
avec une critique méritée, faire perdre le fruit de nos instructions, en
affichant au pilier public nos fautes de grammaire».

L’importante série des objets d’études profanes suppose une hiérarchie
des matiéres qui ordonne son apparente confusion. Les deux premiéres
connaissances (philosophie et jurisprudence) étaient nécessaires. Aprés la
foi, la saine philosophie devait «corriger et purifier» I’intelligence du prétre
et le droit naturel, privé ou public, servait & «connaitre» et a «défendre les
bons principes». Venaient ensuite les connaissances utiles au ministére du
prétre. Les premiéres citées n’avaient pas un intérét pratique immédiat,

519



mais servaient a renforcer le prestige du prétre. Ainsi I’étude de la physique
permettait d’éviter le «mépris» et la gratification du «titre peu honorable
d’ignorant et d’idiot» de la part des personnes du monde, tout en s’assu-
rant I'estime et la vénération des habitants des campagnes par I’explication
de phénomeénes ordinaires ou extraordinaires. Il en allait ainsi de la chimie
ou de I’histoire naturelle. Ce qui importait surtout c’était le prestige acquis
aux yeux des «admirateurs du siécle des lumiéres» et le rédacteur s’abaissait
jusqu’a décrire un procédé bien minable par rapport a la grandeur de
I’enjeu:
«Il'y a aujourd’hui tant de taches superficielles pour lesquelles la science
consiste 4 connaitre le dos, le titre et la table des livres. Pourquoi ne
pourrait-on pas aussi, pour conserver son honneur et sa gloire, user de
cet innocent stratagéme?»

Tableau 1: «Essai de plan d’études ou si ’on veut carte géographique des sciences ecclésiasti-
ques et profanes dont tout prétre pourra se servir pour voyager dans le monde scientifico-
intellectuel» [table des matiéres]

Nombre d’auteurs,
ou d’ceuvres cités

1. Sciences sacrées

A. Théologie dogmatique . ........uuuiniiiti ittt et e 4
L. ’histoire ecclesiastiqQUe. . . . ... .vuuut ittt et e e e 5
2. I’histoire des Conciles. . ... oouut i e e 3
3. I’histoire des diverses hérésies, sectes, SChISIMES .« ..o v et rveee e isaaeeen s 2
4. la connaissance des diverses religions qui se partagentlemonde. ................. 4
5. la connaissance des diverses IEUFZIES . ... ....voteertt et e e eeeeeaeennnns 1

Total 19
R - L | 6
1. ’étude de ’Ecriture sainte, PeXEZESE . . . oo vvvtree e e 9
2. Pétudedes Peres de PP EgliSe. «ucciivssisinmnnssonnnnesamsmesessenesosomsosss 2
3. lalecture des Ascétes ou la SCience ascétique . . ..o vv e e e e e e e e 9

Total 26
C. Le Droit canon (+ documents et ordonnances diocésaines). . ................... 5
1. la connaissance de la discipline ecclésiastique .. ........vouurrennrrenrnnannn. 9
2. la connaissance des divers ordres religieux. . ... vvvvttt ettt 2

Total 16
BN L0 P Ol s 554 55 55 Ginnmmmn x v s 0 n 0 2 s o & 5 o 5 5 4 o S 4
1. la connaissance des meilleurs ouvrages de PIBtE . . .. vvvv e e e 1
2. lalecturede 1a vViedes SAINDS « o cuwiaviios e ommsnmsscnsesemmmossssssssn e 8

3. I’étude de la connaissance de ’homme, des hommes et du monde (+ lecture 1° de
I'histoire, 2° des mémoires, 3° des voyages, des romans historiques + voyages et

TDEEERITGII] & vwmenmus 055 55 3 FOAETEE S 5855 S5 BASIEAL & x5 n s 88— " a5 8 o 12
Total 25
E. L’éloquence de la Chaire (+ connaissance des auteurs voir "), .. ............... 2

520



Tableau 1 (suite)

Nombre d’auteurs
ou d’ceuvres cités

2. Etudes profanes

B’ LtIETATNIE . o cnsmionn v o o a5 o misseimmmmn 0 v n » s 20 bmieidisndld 5 8 § 8 8 5 BEEEGHGEEY S 3 5 5 9EERS
«Pour se former a I’éloquence et des pensées et des tournures, il faut liren:
B (o= 11 T -0 0 F: 11 o= S PR G S
Cm leS MIEIHEUTS POBLES « v v v v v v vve s e e s e rnnaeniaasss s s iar sy
1S G ANISES CRIEDIES v v s v e v i mimanmsminn v o 5w = b b ELELE 8 5 6 5 6§ 6 BRI £ 8 8 0 8 5§ SRS
- des journaux bien écrits ainsi que des romans de choix
1. La connaissance de lalangue et delagrammaire ...........ciiiiiviniiraninnns
2. La connaissance des principes de larhétorique .. ...... ..ot
3. Lire et faire des notes sur ses lectures

Objets a étudier [I’auteur voulait fournir un tableau synoptique de toutes les connais-
sances humaines mais il n’a pu se satisfaire des classifications de Bacon, Diderot et
Ampeére et se borne a indiquer les objets les plus utiles pour un ecclésiastique]
. Laphilosophie (+ le3.dupointD) ....ovviininrnrn e
LA JUriSPrUdenCe. . . oo vt e et i e
. L’économie politique ousociale ... ...oovvin it e
. La géographie et la statistique universelle .......... ..ottt
s L8 PIYBIUC cws v 5 5 4 3 5 v wrmaravs s & 5 « 6 % 3 SEommERE ¥ 5 5 & 4 6 SR 8 s e e 8 e R 5 8§
1. le magnétisme
2. le galvanisme
B 157 T3 5 ' (AR P
B 1015 o3« o) 1 1 1<
8. L’histoire universelle et en particulier
a)Phistoire profane . .. ... i i i i i i
b) P histoire de 1a SUISSE v v v v vin e ittt ei ettt i
¢) I’histoire naturelle des trois régnes, végétal, animal, minéral .................
9. La médecine
RN 1)/ -} 1 - USRS S G G e
B« (21704 o Lo 11 5 Lo GRS I O
— pathologie . . vt i it s e
T 151719 1<1 U o 13 = g
10. Le calcul
- arithmétique
- algébre voir N.B.
- géomeétrie
- mathématique
11, La comptabilite. o ven vo v e s mimoninneson s o siio s sissssdmamanesssssnes
12. L’architecture
el 14 | = g g CTIIIELL
- militaire
- navale
13. L’archéologie
14. Science héraldiqueou dublason . . .......iiiiiieiiiirintirrrmarareinenians
15, L7 art EnistOlire s s vv s s s auimamie 55 55 2 5 S SREEREEE F €56 § 8 Ppammvs v s § o o sowmom
16. Lesusages de Ja Donne SOCIEE v v e s 5 5 5 5 swmmmess £ ¢ 5 38 3 sovommanis v 55 4 ¢ 2 ¢ wawimoee

h bW~

-3 O\

AN O

[ W T —y

N.B. Encyclopédies, dictionnaires et catalogues des livres élémentaires ou manuels (33 domai-

nes citées dont les % ont trait a des connaissances pratiques).

521



L’utilité de certaines connaissances comme la médecine, le calcul, la
comptabilité ou I’architecture n’appelait aucun commentaire tant elle
paraissait liée aux réles sociaux reconnus du prétre dans le monde rural.

On serait tenté de voir dans ’auteur de cet ambitieux catalogue de con-
naissances profanes et dans certains de ses destinataires, les héritiers de ce
clergé «éclairé» par les Lumiéres, pour qui le développement de I’instruc-
tion était un apostolat. Sans nier le poids de cette tradition, il ne faut pas
oublier la place seconde de ces études et les réserves dont elles étaient
entourées. C’est sur la défensive que se tient ce clergé devant le mouvement
intellectuel du siécle, et s’il lui est conseillé de le suivre en certains domai-
nes, c’est pour mieux faire valoir une position culturelle et sociale de plus
en plus contestée,

C. La «Correspondance littéraire» et son enquéte sur les lectures
de ses membres

Ce souci de faire valoir ou de reconquérir une position culturelle
influente présente aussi une face intra-ecclésiale qui est au coeur de la troi-
sieme version de la «Petite Eglise» animée de 1840 & 1844 par I’infatigable
doyen Aebischer sous le titre de «Correspondance littéraire». Celle-ci
regroupait en fait une vingtaine de prétres, soit une fraction de I’ancienne
«Association ecclésiastique», dissoute par I’évéque Yenni a la suite de con-
troverses mettant en cause la prédominance de la Compagnie de Jésus a
Fribourg, notamment en matiére de recrutement et de formation des nou-
veaux prétres.

Sans mettre fondamentalement en question I’influence de la Compagnie
qui, en un certain sens, les irritait et les fascinait tout a la fois, et en dehors
de toute préoccupation politique directe, les ecclésiastiques de la «Corres-
pondance littéraire» avaient pour but le développement dans le clergé sécu-
lier d’un esprit de corps et d’une activité intellectuelle capable de relever les
défis des ordres religieux et du siécle.

On peut 4 nouveau citer le but assigné par Aebischer a sa derniére entre-
prise en faveur des prétres séculiers: «donner des idées, des pensées (...)
pour qu’ils reconnaissent le besoin qu’ils ont d’apprendre, de développer
leur intelligence, d’exercer leur jugements, de dépasser leurs préjugeés, de se
polir et de se mettre a la hauteur de la civilisation moderne, afin de pouvoir
s’en servir, la diriger, jusqu’a un certain point et la rendre moins
dangereuse»'®,

Les moyens réduits de cette correspondance qui ne s’entourait plus d’un
strict secret consistait en la circulation de cahiers bimestriels intitulés les

16 Mélanges littéraires, 1840, No 1, p. 5.

522



M¢élanges littéraires'” auxquels la vingtaine de membres - divisés en deux
sections - devaient fournir, alternativement, tous les quatre mois, un arti-
cle et un état détaillé de leurs lectures effectuées durant ce laps de temps.
Une bibliographie était ainsi mise en circulation qui avait pour but d’infor-
mer et de stimuler les membres. Pour I’historien, les indications contenues
dans ces quatre volumes annuels des Mélanges littéraires permettent de
brosser un tableau pertinent de la culture réelle d’une partie du clergé.
L’exploitation quantitative de cette bibliographie exige quelques explica-
tions sur la maniére de prendre en compte les données pas toujours homo-
génes des correspondants. On n’a pris comme base de référence ni I’auteur,
car cela pouvait signifier plusieurs ouvrages, ni I’oeuvre, parce qu’entre une
mince brochure d’actualité et d’imposants ou nombreux volumes, la distor-
sion est trop flagrante. «L’unité de lecture» sur laquelle est basé le
décompte des tableaux 2 et 3 est constituée en fin de compte par la mention
d’une lecture (livre, tome ou volume, brochure, a I’exception des journaux
et des revues), opérée par un prétre et enregistrée en un moment précis.
Le classement nominal des correspondants selon le nombre d’unités de
lecture signalées n’a pas grande signification dans la perspective de cet arti-
cle en raison surtout de ’absence d’une prise en compte de I’importance
qualitative et quantitative des lectures effectuées. Sans établir une classifi-
cation rigoureuse le tableau 2 trace néanmoins un ordre de grandeur dans
I’appétit intellectuel manifesté par ces prétres et permet leur identification.
Un premier classement, prévisible, distingue les prétres chargés d’un
enseignement des simples pasteurs. Une telle distinction n’est pas aisée a
tracer étant donné la mobilité des charges du séminaire qui caractérise la
fin de I’épiscopat de Mgr Yenni et I’usage des écoles curiales latines la rend
en partie caduque. D’une maniére générale, il est vrai que tous les corres-
pondants intéressés a un degré ou a un autre par I’enseignement se retrou-
vent dans la premiére partie du classement (plus de 32 unités de lecture).
Mais le trio qui se place a la téte du tableau (de 54 a 60 lectures) n’est-il pas
constitué par trois ecclésiastiques - Stoecklin, Chaney et Chammartin -
engagés entiérement dans le ministére paroissial? On peut de méme remar-
quer que dans le noyau central du classement (de 25 & 44 unités de lecture),
la prééminence des prétres enseignants (Favre, Michel, Corminboeuf, Sal-
lin, Chassot) est peu sensible face aux pasteurs (Minguely, Hayoz, Long-
champ, Kilchoer, Chavin, Martin ou Caille). On se gardera de porter un
jugement sur la culture des prétres apparaissant au bas du tableau. Le peu
de lectures signalées par Aebischer n’est pas un signe d’inappétence intel-
lectuelle: D’initiative de la «Correspondance» et son animation en sont

17 L’analyse de ces Mélanges est basée sur les quatre volumes conservés a la Bibliotheque can-
tonale et universitaire de Fribourg (cabinet des manuscrits, L 1106). Une publication polé-
mique de certains articles parut 4 Neuchétel en 1850: Esprit du clergé catholique-romain de
la Suisse francaise du point de vue politique et religieux.

523



Tableau 2: Nombre d’unités de lecture par correspondant, 1840-1844

Stoecklin, E.-N., coadjuteur a St-Nicolas puis curé de Neuchatel .................. 60
Chaney, Ph., curé-doyen d’Estavayer-le-Lac . . ... coott et eeeennnns 55
Chammartin, J.-J., curé de MEZIETes . . ..ottt e e e e e ettt ettt ae s 54
Favre, E.-B., curé de La Chaux-de-Fonds puis directeur au séminaire. .. ............ 44
Michel, J.-D., professeur de latin & Chatel-St-Denis .........cvrtenntirnenennnns 41
Minguely, P., CUTE e RUE . . .ot o ittt ittt e et e e e ee et e et 38
Corminbeeuf, C.-J., directeur au séminaire puis curé de Billens. . .................. 35
Sallin, P.-J., directeur au séminaire puis chanoineaBulle ...........c.covvvenrenn.. 33

Chassot, J.-P., préfet des études au petit-séminaire puis professeur a 1’école moyenne
ST e 1) (o O B o3 el 33
Hayoz, N., prieur de Semsales - .......ouiriteiniin ettt timee e, 32
Longchamp, L.-M., curéde Villarepos ......oovirininiitiiee e eeienenaenns 30
Kilchoer, A., chanoine de St-Nicolas, secrétaire de nonciature. . ...........covv.... 29
Chavin, P., curé de Chitonnaye puis de COMPESIEIES . . . oo v vvmeee e e, 28
Marting F.-J.; cUré d’ASSEIS « o o svimiiv s e 6 645 mmaios £ 555555 6 ssonnnasonssmmms 26
Caille, F.; vicaire au Crel puis: A A SSENT ¢ ¢ o & s s 5 6 6 08 mmd 5565555 5 006k 85 n e s ns s mommn 25
Sansonnens; J.; cure de Belfaus cwuwmses e v i 558 ssrumnsss 2u 2855 5 eamas s 5555 % 55 busss 16
Aebischer, J., curé-doyen de Neuchatel puisretraité ..........ccvvirrirrnnrenn.. 12
Schwertfeger*, O., supérieur du petit-séminaire puiscurédeRolle ................. 12
Coquet®, C., curé du Cerneux-Pequignot . .. ..vvti it iin it i iir e, 11
Marilley, E., vicaire puis CUré de GenevVE . . oo o vt vt ettt ie et e e e eeeeaeens 9
Gobbet, J.-B.,chanoine a Romont. . ..........iiiiiiin i, 7
Peiry*, B., curé-doyen du Crel . . ... oviiti ittt ettt it ettt eneeanennas 5
Ruedin®, C.-L., cUr@ de Clgy . oot ittt ettt et it e ettt e eaeens 4
Grauser*, J.-P., chanoine de St-INicolas ...ttt i, -
Wicky*, Fo-G., vICaIre A GeneVE . . .ottt ettt ittt e et e e et e et e e iae s aenaennns =
639

* Membres entrés au cours des ans dans la «Correspondance» ou qui I’ont quittée avant sa
dissolution.

autant de preuves contraires. Certes un Sansonnens, un Marilley ou un
Gobbet lisent apparemment peu d’ouvrages. La situation du futur évéque a
Geneve, a la téte d’une immense paroisse et presque immédiatement en
butte aux difficultés suscitées par la non-reconnaissance de sa nomination
explique cette limitation.

Quant au classement par matiéres reproduit par le tableau 3 il n’évite pas
toujours ’arbitraire. Une telle répartition ignore trop parfois les frontiéres
tres floues qui distinguent I’histoire religieuse de I’hagiographie ou I’apolo-
gétique de la controverse par exemple. Les proportions obtenues, qui n’ont
qu’une valeur indicative et relative, traduisent toutefois les principaux axes
des lectures cléricales, méme s’il faut affiner les distinctions dans le com-
mentaire du tableau.

Plus encore que la culture dans laquelle se ressource une fraction du
clergé, ce relevé des lectures met en évidence des intéréts particuliers et

524



a|quasua,| Ip

602 = dLe403sed 13 3L enyLards

21191d [ 1ed asuidar | g 99[BUSIS 91N309] |

9|quasua,| 3p %

VN

= 3INJJ9[ 3P UN [

veas =

S| e3uUsWepuoy $3snaLbL|ad $34N3237]

\ AN S .
& &8 86F33F . I 5 L eax & s 57 F ¥ g 33 _8F 3% 9 &=
e 3 O C = - cr w Q a7 I (ng o a (] = e =g 3 S D O w (@] 3 Q D
® —= 3 O — &+ | it S 40 MO P+ o hS Z. 3 a0 Th O —k — &+ 3o
3 - U — o D (] t+ 5 O O D O o —~— + o+ D —— . O O 5 9 -
0O DT = < o w - L._ Qa S o, mdﬁ -3 B, S v O S 0 o + 9
m O wnw x 3 Q @ | 5] — ) = (D = 1 e} * = wn «Q 5 M < =
w WS 27 =] + ™ — O [1:) — O n o Fond —te m Ll P 1] e D O -
[e7] w o0 = O M vy 1] N & O (1] 0 (=] (2] e 3 e @
o 3 —s - — —e - o [ = =3 0 w 1]
O 42 ® _ . 0] [1 I D [ D
1] m 13 () w
i
[ I , o Ul
8°L| , |
92 I 9z +
| A i
— ¢ Noq ©o¢ € ]
Ly | 8w .. T
| LS I _ g
— 3 _ [ m .
| 3 m_ 69 i L4/
h |
gt I " 3| edou | 1
| BLboosyy |
| b — —— I L
| §°6 KL
N.N__ ﬁ_
_ I
I
| I +
_ I aLel
4 ~USWepuoy
["3231 ££1] _ | srepmn T
% [*[2 : sauejoud 24n3237] _m.uum: 29v]1 % €°2¢ S3snaLbL a4 Saunida] Lo -
I .

% 02

PH8I-0P8I ‘42INII3] ap SUN,P 0 U SAIIJBUI SI[ UOJAS «AITRIPNI[ ddUepuodsarIio)» e[ op sonid sap saInjod[ sop uonniedyy ¢ nesjqel

34 Zs. Geschichte



momentanés qui sont aussi tributaires en fin de compte de I’édition et de la
diffusion du livre religieux durant une époque bien déterminée'*. On
remarquera enfin que ces prétres, pour des raisons linguistiques, ne s’inté-
ressent qu’a la production de 1’aire culturelle francaise.

II. Les grands axes de la culture religieuse du clergé

Ce qui frappe au premier regard, c’est la proportion des lectures religieu-
ses proprement dites qui s’élévent aux trois quarts de I’ensemble. La por-
tion réservée aux ouvrages profanes se trouve encore réduite, comme on le
verra, ¢tant donné I’attraction exercée sur le clergé par tout ce que ces lec-
tures recélent de religieux ou de thémes appelés a servir la religion.

De facon globale, la part des lectures religieuses de type fondamental qui
constitue un premier niveau d’intéréts majeurs, s’éléve autour des 50%.
Cette culture religieuse essentielle peut se répartir, de fagcon quelque peu
schématique, en cinq paliers d’intéréts décroissants. On remarque que dans
I’ensemble, les choix des prétres correspondent aux priorités établies par
Aebischer dans son «programme». En premier lieu vient la théologie dog-
matique renforcée par la controverse qui se concentre sur certains traits et
par I’apologétique qui en souligne d’autres, le tout constituant le 17,3% de
I’ensemble des lectures. On ne sera pas surpris de trouver a la frontiére de
I’apologétique et de la controverse I’importante part consacrée a I’histoire
ecclésiastique (11,1%), ou se vérifie et s’illustre la puissance des dogmes
dont I’Eglise garde le dépdt immuable. Puis s’observe un autre grand pole
constitué par la théologie morale (9,5%) science soucieuse de la pratique
vécue et qui détermine ’action pastorale. Comme chez Aebischer, 1’étude
de I’Ecriture sainte (6,8%) ne vient qu’ensuite, comme appui a la théologie
morale ou plus largement a la dogmatique et non pas en tant que source
premiére ainsi qu’on ’envisagerait aujourd’hui. On peut encore placer a la
suite de ces domaines I’homilétique (5,7%) qui, bien plus qu’une technique
oratoire, constitue souvent un véritable cours de théologie.

A un deuxieme niveau se place une série de lectures (entre 4,7% et 3,4%)
ou I’intérét du clergé est moins soutenu, méme si elles sont liées de facon
plus utilitaire au ministére pastoral. Il s’agit de connaissances théologiques
vulgarisées et actualisées en fonction de différents besoins propres au clergé
et aux fideles. On signale enfin, a un troisiéme niveau, quelques lectures
étrangement peu cultivées par les correspondants (moins de 1%) et qui con-
cernent la liturgie et le droit ecclésiastique.

18 On peut attendre beaucoup de ce point de vue de la thése innovatrice de CLAUDE SAVART
soutenue a Paris en 1981: Le livre catholique, témoin de la conscience religieuse (en France

au XIXe siécle). A paraitre prochainement. Voir le compte rendu de sa soutenance in
Revue d’histoire de I’Eglise de France LXVII, 1981, p. 391-393.

526



Dans I’analyse détaillée de ces divers niveaux et de leurs subdivisions, on
signalera les lectures les plus révélatrices de ’orientation ou de I’intérét
manifesté par certains prétres dans quelques domaines-clés du champ cul-
turel et religieux.

A. Les lectures d’ordre théologique

La premie¢re moitié¢ du XIXe siécle, selon les jugements de certains spé-
cialistes comme E. Hocedez, L. Foucher, A. Rayez'?, confirmés par les his-
toriens de I’Eglise?®, a été marquée par un certain renouveau ecclésiolo-
gique et théologique dans trois centres qui ne manquérent pas d’exercer un
certain rayonnement, d’ailleurs assez inégal, a Fribourg. La France qui
connait sous I’impulsion des ultramontains lamennaisiens une restauration
ecclésiologique et apologétique d’importance, 1’ Allemagne du Sud avec ses
écoles de Tiibingen et de Mayence surtout, et enfin Rome ou la Compagnie
de Jésus restaurée donne un certain éclat aux théses ultramontaines.

1. La théologie dogmatique

Les prétres avaient été, plus ou moins, mis en contact avec ce renouveau
au temps de leurs études mais comment le percevaient-ils et en profitaient-
ils par la suite? L’écueil de la langue limitait, semble-t-il, son audience et
I’on constate une certaine pauvreté dans les lectures dogmatiques de la plu-
part des ecclésiastiques. Quelques prétres relisent certes les traités étudiés
une premiére fois au séminaire. Mais le quart des correspondants révisent
leur théologie dans le Dictionnaire théologique de Bergier. Paru a Paris en
1788 dans le cadre de I’Encyclopédie et destiné a corriger les interprétations
des Philosophes, cet ouvrage avait été réédité a deux reprises a Besancon
entre 1826 et 1829 par divers ecclésiastiques qui 1’avaient enrichi et

19 Hocepez EDpGAR, Histoire de la théologie au XIXe siécle, t. 1. Décadence et réveil de la
théologie 1800-1831. Bruxelles 1949, En particulier chap. 3: «LLa France et le traditiona-
lisme», et le chap. 5: «Le réveil de la théologie allemande et le semi-rationalisme». Sur le
probléme du traditionalisme et de la percée du thomisme, voir: FoucHer Louis, La phi-
losophie catholique en France au XIXe siécle avant la renaissance thomiste et dans son
rapport avec elle. 1800-1880. Paris, 1955. Pour un survol général de la production théolo-
gique et particulierement spirituelle, voir RaAvEz ANDRE, «De la Révolution au début du
XIXe siecle». In Histoire spirituelle de la France. Spiritualité du catholicisme en France et
dans les pays de langue francaise, des origines d 1914. Paris 1964. [Tiré a part des colonnes
785-1001 du Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, t. V, art. «France».]

20 AUBERT ROGER, «La géographie ecclésiologique au XIXe siécle». In L’ecclésiologie au
XIXe siécle, p. 11-35. BERTIER DE SAUVIGNY, C. DE: «La pensée catholique de 1800 &
1846x». In Nouvelle Histoire de [’Eglise, t. 4.

527



corrigé®'. Malgré cette amélioration, I’argumentation trahissait les préoc-

cupations de la fin du XVIIIe siécle et n’était pas exempte de gallicanisme

méme si le futur évéque Gousset I’avait infléchie dans un sens plus ultra-
montain.

On connait mal ’impact des idées mennaisiennes, premiére maniére, sur
le clergé fribourgeois de la Restauration. Dans les années 1840, on ne
trouve qu’un lecteur, Corminboeuf, du brillant Essai sur [’indifférence en
matiére de religion**. Avec le traditionalisme du vicomte de Bonald et
I’ultramontanisme plus politique de J. de Maistre dont les oeuvres sont éga-
lement connues de ces prétres, on trouve la un des fondements de cette apo-
logétique frangaise post-révolutionnaire, oeuvre de ce «triumvirat catho-
lique» comme 1’a appelé C. Latreille?>.

J.-R. Derré a aussi signalé les é&changes entre les cultures théologiques
germanique et francaise a partir du foyer mennaisien et en particulier du
Mémorial catholique**. Fribourg devait &tre bien placé pour en profiter.
Seul I’abbé E. Favre cependant cite un ouvrage capital de cette école, les
Considérations sur le dogme générateur de la piété catholique (1829) de
I’abbé Ph. Gerbet. Mais la production théologique frangaise n’atteint que
rarement & la qualité d’un Gerbet et s’essouffle souvent dans une apologé-
tique verbeuse que les correspondants ne dédaignent point.

La compréhension des théologies renouvelées en Allemagne ou a Rome
est plutdt le fait d’un petit nombre de prétres, constituant I’élite méme de la
«Correspondance». L’abbé E. Favre par exemple, qui est un ancien éléve
du Collége germanique de Rome, se distingue par la lecture des traités de
saint Thomas et connait les travaux de B.-L.-F. Liebermann qui rénovent
les études dans les séminaires d’Alsace et d’Allemagne. De méme CI.-J.
Corminboeuf et O. Schwertfeger lisent la Symbolique (1832) de Moehler et
ce dernier prétre, qui en donne un résumé dans les Mélanges littéraires®®,
connait aussi les traités de G. Perrone, un des maitres de la naissante
«Ecole de Rome», foyer de la restauration néo-scolastique. Dans une pers-
pective plus éclectique, Favre semble s’intéresser encore au systéme théolo-
21 Dictionnaire de théologie catholique, t. 2, col. 742-745.

22 TraNsVOUEZ YVON, «Religion, politique et civilisation chrétienne: Lamennais en 1817.
Etude sur le premier tome de L’Essai sur !’indifférence». In Civilisation chrétienne.
Approche historigue d’une idéologie, XVII-XXe siécle. Paris 1975, p. 105-142.

23 Cité par Congar: «L’ecclésiologie, de la Révolution francaise au concile du Vatican sous le
signe de 'affirmation de ’autorité». In L ecclésiologie au XIXe siécle, p. 77-78, n. 1.

24 Lamennais, ses amis et le mouvement des idées a I’époque romantique (1824-1834). Paris,
1962. Sa conclusion est cependant mitigée «C’est en bonne part, griace aux suggestions
venues d’Outre-Rhin qu’ont pu &tre ainsi renouvelés les points de vue traditionnels. Certes
les nuances ne manquent pas si I’on considére le détail des échanges entre catholiques
francais et allemands. Les maitres de Tiibingen et de Munich ont compté dans notre pays
plus d’admirateurs que de disciples», p. 724-725.

25 «Analyse de la Symbolique de Mdhler». In Mélanges littéraires, 1841, No 2, p. 81-89; No
4, p. 209-213; No 6, p. 285-294,

528




gique de Leibniz, alors que Corminboeuf lit Malebranche. Mis a part ces
quelques prétres, les correspondants donnent I’impression de peu s’aventu-
rer dans les directions ol se renouvelle la culture théologique. Leur atten-
tion est plutdt polarisée par les oeuvres de défense religieuse, en quoi ils
sont bien de leur siécle.

Les lectures de controverses sont difficiles a distinguer d’une apologé-
tique combative; on a retenu comme critére la mise en cause directe du pro-
testantisme. De telles lectures sont relativement nombreuses (5,4%) et peu-
vent se répartir en deux catégories. La premiére comprend essentiellement
des ouvrages ou des brochures polémiques plus ou moins approfondis pro-
venant en particulier de Genéve dont les auteurs ont pour nom Gavairon,
Magnin ou Baudry?¢. Parmi les études plus développées on peut signaler,
outre I’Histoire des variations des églises protestantes de Bossuet, trois
livres fréquemment cités: ainsi, cinq correspondants ont lu des pages du
jésuite J.-J. Scheffmacher dont le Catéchisme de controverse et les Lettres
@ un gentilhomme protestant écrits au début du XVIIle siécle venaient
d’étre réédités. Huit prétres affirment aussi avoir lu les Entretiens de I’ex-
pasteur zurichois J.-G. Esslinger édités a Fribourg en 1840 par Mgr Yenni
avec une introduction de J.-X. Fontana. Les circonstances de cette publica-
tion expliquent sans doute cet empressement qui témoigne aussi d’un cer-
tain état d’esprit du clergé mis en émoi par les succés d’une reconquéte de
’elite des réformés. Dans cette perspective, le témoignage d’un Esslinger
comme ceux d’un C.-L. de Haller ou de F. Hurter comptaient davantage
qu’une démonstration argumentée?’.

En apologétique proprement dite (4,8%), outre une série de brochures
ou d’ouvrages de valeur trés inégale et aux titres pompeux, quelques oeu-
vres importantes sont a signaler. Si les Conférences de Frayssinous ne sont
lues que par Kilchoer et Corminboeuf, le rayonnement d’un Wiseman est
plus large. Schwertfeger lit son fameux Discours sur les rapports entre la

26 Le protestantisme dévoilé par un curé du canton de Genéve [Gavairon]. La Papauté consi-
dérée dans son origine et dans son développement au Moyen Age en réponse aux alléga-
tions de M. Merle d’Aubigné dans son histoire de la Réformation au 16éme siécle, par
I’abbé Magnin Dr en théologie. Genéve 1840. La religion du coeur [considérée dans ses
rapports avec la confession de foi, I’institution du saint ministére et I’infaillibilité de
I’Eglise] en réponse a M. le professeur Alex. Vinet et 4 quelques autres ministres du canton
de Geneéve. Lyon et Paris, 1840 [Baudry].

27 Entretiens familiers d’un ministre protestant converfi avec un de ses anciens correligion-
naires par M. I’abbé Esslinger. Précédés d’une lettre pastorale adressée par Mgr ’Evéque
de Lausanne et Genéve aux protestants de son diocése et d’une notice biographique sur
I’auteur, suivis d’une Instruction sur I’Eglise et d’une notice sur quelques conversions les
plus remarquables opérées depuis le commencement du 19e siécle. Lyon, Paris, 1840. Le
biographe y donne la liste des principaux articles de I’ex-pasteur dans le Mérnorial catholi-
que, p. 12-13. Voir aussi RoSENTHAL DaviD-AUGUSTE, Convertitenbilder aus dem neun-
zehnten Jahrhundert. Schaffhausen, 1871, 2e éd.

329



science et la religion®® et ses Conférences sur les doctrines et les pratiques
les plus importantes de I’Eglise catholique sont connues de trois prétres. On
remarque que c’est par le canal de la Société nationale pour la propagation
des bons livres qui avait son siége a Bruxelles que parvinrent les traductions
de Wiseman et toute une foule d’ouvrages marqués au coin de I’ultramon-
tanisme.

2. L’histoire ecclésiastique

Le recours a I’histoire, porté par le traditionalisme qui marque le renou-
veau théologique dans la culture francaise?’, est souvent con¢u comme une
réaction de défense contre le libéralisme et son hymne a la modernité et au
progrés ou contre le joséphisme qui prend appui sur un passé récent.
Encore fallait-il étre a la hauteur des adversaires rompus aux nouvelles
meéthodes érudites. L’historiographie ecclésiastique que lit abondamment
le clergé n’est guére portée a la rigueur critique. La distinction élémentaire
entre histoire, hagiographie ou littérature édifiante n’est pas toujours sai-
sissable dans les lectures des correspondants.

L’histoire de ’Eglise la plus connue est ’oeuvre monumentale en 24
volumes du jésuite Berault-Bercastel qui date de la fin du XVIIIe siécle.
Trois prétres en lisent des passages a travers I’édition corrigée qu’en fit
Pélier de la Croix en 1829-1833 et neuf autres I’abordent par le biais de la
nouvelle édition qu’en fournit Henrion a partir des années 1840. L’histoire
de la Papauté, et surtout des grands affrontements entre I’Empire et le
Sacerdoce, provoque un intérét significatif. Quatre prétres ont lu la Vie
d’Innocent III de ’ancien pasteur schaffhousois F.-E. Hurter, traduite par
Lerminier, et le pontificat de Grégoire VII a retenu I’attention de trois lec-
teurs. L’ historiographie religieuse de la Suisse, du diocése ou du canton ne
donne pas I’occasion de faire de grandes lectures. Pour un ecclésiastique
qui lit I’Histoire de la Réformation de la Suisse de A. Ruchat®, il s’en
trouve cingq qui connaissent le travail de Haller ou la Réforme protestante
est considérée comme ouvrant la voie a la Révolution®! selon I’interpréta-

28 Cet ouvrage paru a Londres en 1836 fut traduit en francais et publié¢ 4 Bruxelles en 1839.
Sur Wiseman, N.P.S. (1802-1865) voir Lexikon fiir Theologie und Kirche, 10, col.
1188-1189.

29 Catrice Paul, «La formation théologique du clergé au XIXe siécle. Quelques faits et
réflexions». In Mélanges de science religieuse (Lille), 25, 1968, p. 171-186, et 26, 1969, p.
43-50.

30 Sur cet auteur: SaNTscHI CATHERINE, «Une controverse théologique en Suisse romande au
début du XVIIIe siecle». In Revue d’histoire ecclésiastique suisse, 71, 1977, p. 287-231.

31 Histoire de la révolution religieuse ou de la réforme protestante dans la Suisse occidentale
par CH.-L. DE HaLLER. Paris 1837, Sur cet ouvrage: REINHARD EwaLD, «Die Résumés der
Tagebiicher des Restaurators Carl Ludwig v. Haller». In Jahrbuch fiir solothurnische Ge-
schichte, 27, 1954, p. 142.

530



tion traditionaliste de ce «Bonald helvétique», alors que trois autres ont lu
la notice sur Sébastien Werro rédigée par R. Werro. Les Mélanges littérai-
res, menacés de disparition 1843-1844, s’ouvrirent largement aux articles
historiques de J. Dey*? et d’autres correspondants, mais ce n’est que sous le
régime radical qu’on prétera une attention plus soutenue aux travaux plus
amples et plus rigoureux de M. Schmitt mis en valeur par J. Gremaud®,
comme réponse aux interprétations des «chartistes» du camp adverse.

3. La théologie morale

Les lectures théologiques citées jusqu’a maintenant donnent I’impression
d’une certaine dispersion. Il n’en va pas de méme pour la théologie morale
ot la plupart des références témoignent de la forte implantation du courant
liguorien. Cela est vrai surtout pour les traités qui constituent I’essentiel des
lectures (6,9%).

Huit prétres affirment faire des lectures plus ou moins fréquentes de la
Théologie morale de Liguori et cing en font de méme avec le Compendium
de J.-P. Moullet (1834) qui en reprenait les grandes lignes**. Schwertfeger
mentionne encore la lecture d’un autre compendium, celui de Neyraguet
(1839) qui constitue selon Guerber «la premiére tentative faite en France
pour adapter la doctrine de saint Alphonse de Liguori & I’enseignement des
séminaires»*°.

Selon la thése de cet historien, I’offensive anti-rigoriste avant d’atteindre
Besancon, ’un de ses principaux centres de diffusion, fut préparée avant et
sous la Restauration a Turin et en Savoie. Ses agents étaient issus des cer-
cles de I’«amitié chrétienne», fondée par le pére Joseph-Albert de
Diessbach®¢, des Péres de la foi, puis des Jésuites et de groupes lamennai-
siens conjuguant morale liguorienne et ultramontanisme. Dans ce monde
de congrégations, plus ou moins secrétes, J. Guerber cite Vuarin, curé de
Genéve¥’, comme se trouvant au confluent de la plupart des courants qui
irriguaient alors la France et les pays limitrophes. Le relais de Fribourg ne
devait pas étre de moindre importance si I’on songe aux liens qu’y avait eus
le P. de Diessbach et, plus largement, a Paccueil réservé aux Jésuites et aux

32 Sur cet ecclésiastique et sur la liste de ses contributions voir MARMIER HENRI, op. cif., p.
4-5 et 40-41.

33 GREMAUD JEAN, «Notice sur le P. Martin Schmitt». In Memorial de Fribourg, 5, 1858, p.
II1-V, bibliographie. Sur I’historiographie fribourgeoise: RUFFIEUX RoLAND, «Histoire»
in Encyclopédie du canton de Fribourg, Fribourg 1977, t. 11, p. 326-327.

34 MoULLET JEAN-PIERRE, Compendium theologiae moralis, quod ad usum theologiae candi-
datorum ex variis auctoribus praesertim ex B. Ligorio ... Fribourg 1834, 2 vol.

35 GUERBER JEAN, Le ralliement du clergé francais a la morale liguorienne. L°’abbé Gousset et
ses précurseurs 1785-1832. Rome 1973, p. 124, n. 60.

36 Voir aussi Bona CANDIDO, 0p. cil. passim,

37 GUERBER JEAN, op. cit., p. 356.

531



Rédemptoristes sous la Restauration®®. On posséde encore d’autres indica-
tions sur la lecture par certains prétres de manuels de tendance liguorienne.
Ainsi, trois prétres ont lu le Manuel des confesseurs (1837) de J. Gaume®
qui donnait dans sa préface les douze «motifs de préférer la théologie du
saint évéque Liguori» repris de Bruno Lanteri.

Ce large ralliement du clergé fribourgeois a la morale liguorienne ne va
pas d’ailleurs sans résistances que révéle aussi I’enquéte a propos de la
morale appliquée, véhiculée précisément par les livres 4 I’usage des confes-
seurs (2,6%). On remarque que certains manuels en usage autrefois au
séminaire et portant la marque du rigorisme francais* ne sont pas dedai-
gnés. La perception de ces conflits de tendances dans le domaine de la
morale que permet de déceler cet examen des lectures n’est pas oiseuse si
I’on considére que I’enjeu n’est pas ici de faire la part du probabilisme et de
I’équiprobabilisme comme attitude théologique mais de considérer
Pimpact social d’un clergé formé a la modération liguorienne. Il apparait
en effet que la diffusion du liguorisme ne fut pas étrangére a I’audience que
le clergé ne cessa pas de bénéficier auprés des populations lors du «Kultur-
kampf» déclenché par le régime radical de 1848 a 1856.

Avec les lectures de théologie morale, on se trouve a la charniére de
’approfondissement doctrinal et de I’utilité pastorale. Mais une autre série
de lectures, d’ordre biblique, se place aussi, sur un plan différent, a la jonc-
tion de la réflexion spéculative et de la conduite pastorale.

4. L’Ecriture sainte

Ces lectures (6,8%) sont difficiles a interpréter. On ignore si les corres-
pondants indiquaient toutes leurs méditations et lectures ordinaires de la
Bible ou, plus particuliérement, les études de I’Ecriture sainte faites a 1’aide
d’ouvrages spécialisés. Dans la premiére hypothese, le clergé lisait fort peu
les livres saints, ce qui ne surprend pas dans le systeme théologique triden-
tin. Plusieurs prétres cependant signalent des lectures bibliques suivies. Le
cur¢ d’Autigny, Minguely, affirme lire chaque jour un chapitre du Nou-
veau et de I’Ancien Testament. Les indications du curé Hayoz font égale-
ment penser a une lecture assidue. Ces deux prétres ne devaient pas étre des

38 Voir 'ouvrage classique de STROBEL FERDINAND, Die Jesuiten und die Schweiz im 19,
Jahrhundert. Olten 1954 et, sous la direction du méme auteur, le tome VI de Helvetia
sacra, vol. 1, Berne 1976. Voir aussi LANDTWING THOMAS, Die Redemptoristen in Freiburg
in der Schweiz 1811-1847. Freiburg 1954.

39 J. Jos. Gaume était un bisontin ami de Gousset qui ceuvra pour la diffusion du liguorisme.
Il était aussi ’auteur d’un Abrégé du catéchisme de persévérance qui était connu dans le
diocese. Voir GUERBER JEAN, op. cit., p. 339.

40 Le premier séminaire avait été ’oeuvre de prétres francais. Voir ANDREY GEORGES, Les
émigrés francais dans le canton de Fribourg (1789-1815). Fribourg/Neuchétel 1972, p. 309
et plus largement la partie IV: «Les modalités spirituelles de I’émigration», p. 257-353.

532



exceptions. Un échange de vues entre deux éminents correspondants éclaire
un peu les positions du clergé en ce domaine. A la suite de Favre, Kilchoer
(tous deux anciens «Germaniques»*') déplora dans un article «le peu
d’empressement que montr[aient] assez généralement les Ecclésiastiques
fribourgeois pour I’étude des livres saints»*2. Il leur reprochait leur insou-
ciance, leur défaut d’émulation face aux travaux des exégétes catholiques
allemands. Le clergé alléguait un manque de temps, mais Kilchoer y déce-
lait plutdt un «dégoiit», une «aversion pour le travail». Il s’employait a
faire valoir des motifs essentiellement pastoraux pour inciter les prétres a
lire ’Ecriture. Devant les attaques dont la révélation était I’objet dans tou-
tes les classes de la société, le pasteur ne pouvait se priver de réfuter I’erreur
en parfaite connaissance de cause. Seul un prétre nourri de la lecture et de
la méditation des livres saints était capable de remplir son ministére sans
froideur et sans sécheresse. Kilchoer rappelait enfin les exemples des pre-
miers chrétiens assidus a la lecture des Ecritures et appuyait son raisonne-
ment sur diverses recommandations de I’Eglise concernant I’obligation de
cette lecture (droit canon, Concile de Toléde, constitutions synodales).

En réponse a cet article, Aebischer fit part de son «hésitation»**. L’Ecri-
ture sainte n’était pas la «seule régle» de la foi, la tradition en était une
autre, «aussi divine, aussi infaillible». Selon lui, I’Ecriture était

«en soi une lettre morte, sujette a toute sorte d’interprétation [sur
laquelle se basaient] toutes les erreurs religieuses, toutes les hérésies, tous
les schismes; c’est elle qu’invoquent sans cesse les protestants, les mo-
miers, les piétistes, les moraves, nos mauvais catholiques, philosophes ...»

La curé de Neuchatel se trouvait marqué par son ministére en milieu
réeformé. Au rappel de la pratique des premiers chrétiens, Aebischer oppo-
sait la tradition ultérieure de I’Eglise qui en était venue a interdire la traduc-
tion de I’Ecriture en langue vulgaire et sa diffusion dans le peuple. Quant a
la valeur pastorale de ces lectures, Acbischer la contestait en affirmant que
le clergé allemand était devenu peu catholique pour s’€tre adonné sans
mesure a I’étude exégétique. En fin de compte, seul ’'usage de 1’Ecriture
sainte accompagnée d’un bon commentaire autorisé devait étre conseillé au
clergé. La réserve d’un Aebischer dont I’ouverture pastorale était avérée
peut surprendre, ainsi que les propos tenus par ces anciens €léves d’une
Compagnie qui ne passait pas pour encourager beaucoup les études de
I’Ecriture. Mais il convient de ne pas durcir ces positions déterminées en
partie par le milieu ou ’expérience pastorale.

41 Ce terme désigne les anciens éléves du Collége germanique de Rome formant I’¢lite du
clergé ultramontain et constituant dans le diocése un réseau d’hommes de confiance de la
nonciature,

42 Mélanges littéraires, 1840, No 6, p. 23-26.

43 Ibid., p. 26-29.

533



Plusieurs correspondants signalent d’ailleurs aussi des lectures attentives
de livres saints & I’aide de commentaires. Ces derniers datent du XVIle ou
XVlIlle siécles, comme ceux de Menochius, de Cornelius Lapierre, du
Maitre de Saci ou de dom Calmet. On connait aussi plusieurs volumes du
gigantesque Scripturae sacrae cursus completus entrepris par Migne**. Sur
le plan plus général de I’interprétation des livres sacrés, on devait &tre bien
mal armé face aux critiques modernes basées sur les travaux des universitai-
res allemands. Mais les connaissait-on? Le clergé semble davantage faire
confiance aux armes éprouvées de la rhétorique classique. Il faut y voir le
sceau des «humanités» ou excellaient les Jésuites mais aussi un genre que le
XIXe siecle ne dédaigna pas selon I’étude qu’en a récemment fournie F. P.
Bowman*’,

5. L’homilétique

En réalité les sermons des grands orateurs sacrés constituent la plus
grande part des lectures en homilétique (5,7%). Plus que la forme, c’est la
substance des sermons des plus célébres prédicateurs qui est recherchée.
Au-dela d’un modéle rhétorique qu’il serait vain et périlleux de transposer
tel quel dans les paroisses fribourgeoises, on y puise une théologie souvent
moins aride que dans les longs traités scolastiques. Les lectures de Massil-
lon cité a quatre reprises par trois prétres et du jésuite Bourdaloue signalé a
huit reprises par six prétres répondent a cet intérét. Aebischer, dans son
meémoire sur les études, conseillait fortement Bourdaloue, «parce qu’il a
traité toutes les matiéres dogmatiques et morales avec une solidité qu’on ne
trouve nulle part ailleurs», précisant toutefois «mais il faut le travailler, le
méditer, pour le dépouiller de sa forme syllogistique et le mettre a la portée
d’un auditoire peu instruit».

Le prédicateur le plus lu posséde cependant une sensibilité plus proche et
plus accessible: il s’agit d’un autre jésuite, MacCarty, cité & quinze reprises
par sept prétres*®. La préparation a la prédication s’opérait aussi de facon
plus didactique a ’aide de manuels d’éloquence sacrée dont plusieurs pré-
tres signalent I’usage.

44 Edité a Paris de 1837 4 1840 en 25 vol. + 3 vol. de complément. Sur Migne et ses entrepri-
ses, voir Dictionnaire de théologie catholigue, 10, 2, col. 1722-1740.

45 BowMAN FrRANK PAuL, Le discours sur I’éloquence sacrée @ I’époque romantique. Rhétori-
que, apologétique, herméneutique (1777-1851). Genéve 1980, 95 p.

46 MAcCArtyY N.-T., SJ (1769-1833). Sermons. Lyon, Paris 1834-36, 4 vol. Voir: SOMMER-
VOGEL CARLOS, Bibliothéque de la compagnie de Jésus, vol. 5, p. 238-241.

534



B. Les ouvrages de spiritualité et de pastorale

Si I'on prend en compte la morale, & propos de laquelle les prétres
étaient tenus constamment en éveil par les directives épiscopales ou synoda-
les, la part des lectures d’ordre spirituel ou pastoral s’éléve a prés du tiers
de I’ensemble mais leur qualité est fort inégale. On a regroupé sous la pre-
miére partie de cette enseigne une série de lectures qui constituent en fait
une vulgarisation du dogme, de la morale ou de I’ecclésiologie sous les for-
mes de spiritualité ascétique, d’hagiographie ou encore d’une littérature
édifiante. Ces livres ou opuscules étaient-ils vraiment destinés a I’¢lévation
spirituelle ou religieuse du clergé ou devaient-ils plut6t seconder les prétres
dans leurs efforts pour fournir une culture religieuse a leurs ouailles? On
peut mettre I’accent sur cette seconde hypothése sans nier le double role de
toute cette littérature.

1. La spiritualité ascétique

Les lectures ayant trait a I’ascétique illustrent bien cette ambivalence.
Elles peuvent se regrouper en deux parts égales, I’une relative aux ouvrages
de piété, autre centrée sur la spiritualité sacerdotale. La distinction des
deux domaines n’est pas toujours facile ou éclairante, et bien des ouvrages
cités font double usage. De maniére générale, les lectures de la premicre
série ne sont pas d’un trés haut niveau, et les auteurs cités sont souvent obs-
curs. Il en va particuliérement ainsi des ouvrages et traductions publiés par
’abbé Piaux, vicaire-général d’Evreux, auteur d’un Tableau de la théologie
ascétigue ou de la science des saints. Son rayonnement auprés du clergé fri-
bourgeois était dfi, semble-t-il, au séjour que ce prétre faisait a I’époque
dans le canton, & Montet comme directeur des Dames du Sacré-Coeur.

Plusieurs prétres toutefois ne se contentent pas de ce genre édifiant et
abordent des auteurs spirituels de haut niveau ou de valeur théologique
plus affirmée. Deux curés par exemple lisent les Confessions de saint Au-
gustin, un troisiétme mentionne I’ Imitation de Jésus-Christ ou des lectures
de sainte Thérése, alors qu’un autre est adepte de la Philothée de saint
Francois de Sales. On reléve encore des lectures de «spirituels mystiques»
prestigieux du XVIle et XVIIle siécles, introduits probablement par les Je-
suites: Le catéchisme spirituel de la perfection chrétienne du P. Surin
(1665), le Traité de la paix intérieure et celui De la joie de I’dme du P. de
Lombez (1778) ou encore le Directoire mystique de Scamarelli (1752) et La
perfection chrétienne de Rodriguez. Par la force des choses, I’influence des
auteurs de la Compagnie est un peu moins sensible dans le domaine de la
spiritualité sacerdotale proprement dite ou les correspondants vont plut6t
chercher des modeles dans le clergé francais. Divers traités de la perfection
dans 1’état ecclésiastique datant souvent du XVIlIle siécle ou du début du

535



XIXe siccle sont connus. Avant de passer aux thémes plus proprement pas-
toraux, il convient de signaler deux séries de lectures qui, peu importantes
quantitativement parlant, sont toutefois révélatrices des centres d’intéréts
secondaires de la culture cléricale.

2. L’hagiographie

L’intérét pour I’hagiographie (4,6%) s’explique par I’importance du
merveilleux dans I’apologétique catholique francaise post-révolutionnaire
et plus lointainement par la persistance d’une littérature ascétique qui
prend appui sur ’expérience des saints. C’est aussi une maniére d’introdui-
re a la liturgie et de se remémorer I’histoire de I’Eglise. L’ouvrage essentiel
dans cette perspective est la Vie des saints d’ Alban Butler, traduit par Go-
descard dont plusieurs tomes sont signalés a quatre reprises par deux ecclé-
siastiques.

Deux lectures cependant témoignent du souci de certains prétres d’étre a
I’écoute d’un mouvement intellectuel plus profond qui en appelle aux
splendeurs de la chrétienté médiévale. La vie de sainte Elisabeth de Hongrie
de Montalembert est lue par deux correspondants et il en va de méme pour
la vie de saint Dominique par Lacordaire. L’attention portée a ces deux au-
teurs appelés a devenir de grandes figures du catholicisme francais illustre
bien 'actualité de I'intérét généralement porté a la production religieuse
d’outre-Jura.

3. La littérature pieuse

Les lectures de cette catégorie (4,2%) ont aussi pour principal objet la
production francaise mais sur un registre inférieur et sous une forme plus
vulgarisée. Le catholicisme francais au tournant des années 1840 prend de
la vigueur dans les querelles nouées au sujet du contrdle de I’enseignement
secondaire, du monopole de I’Université ou dans les polémiques soutenues
a propos des Jésuites. Les échos de ces débats et de ces affrontements
n’épargnent pas le clergé qui, en lisant un certain nombre d’opuscules et
plus largement la presse (non citée ici), s’aguerrit, pourrait-on dire, par
procuration sur ces questions.

On peut encore placer sous cette rubrique un peu vague toute une
production de défense religieuse qui se rapproche davantage de la mise en
garde contre les périls mondains et modernes que de I’apologétique. Il en
va ainsi de I’ouvrage intitulé curieusement Platon-Polichinelle ou la sagesse
devenue folie pour se mettre a la portée du siécle qui provoque I’intérét de
cing prétres en raison sans doute du réseau de diffusion dans le canton dont
disposait I’éditeur genevois Berthier*’.

47 Son auteur était I’abbé Martinet. Voir JEANTET Louts, Le cardinal Mermillod, 1824-1892,
p. 9. ‘

536



Diverses oeuvres plus positives qui cultivent la force d’attraction exercée
par les idées ou la piété ultramontaine sont largement répandues. Cinq pré-
tres citent le Voyage de la Trappe @ Rome du P. Géramb et d’autres la con-
version de Louis Veuillot décrite dans Rome et Lorette. De ce dernier au-
teur on connait surtout les Pélerinages de Suisse ou six prétres peuvent lire
le portrait flatteur d’un des leurs, le curé Bertschy de Guin.

Dans le genre édifiant enfin, cette littérature se révele inépuisable et les
prétres signalent de nombreuses brochures qu’ils lisent par précaution mo-
rale avant de les distribuer a leurs écoliers ou d’en meubler leurs bibliothé-
ques paroissiales.

On remarque avec un certain étonnement dans cette littérature pieuse a
usage plus ou moins pastoral, la quasi-absence de références a des ouvrages
mariologiques. La méme remarque vaut par ailleurs pour les lectures
d’ordre théologique ou apologétique, mis a part évidemment la place réser-
vée au probléme marial dans les traités. Outre I’apologie des pélerinages de
Veuillot, deux titres seulement sont signalés par deux prétres en ce
domaine. Le pouvoir de Marie de saint Alphonse de Liguori lu par un curé
donne a penser pourtant que la diffusion d’ouvrages sur la Vierge devait
suivre la diffusion du liguorisme et plus encore de la piété ultramontaine*®.
Les Jésuites n’épargnérent pas leurs efforts dans cette direction. Cette
apparente absence d’intérét de la part du clergé séculier qu’on trouve aussi
dans le «xmémoire» sur les études d’ Aebischer trahit-elle une sensibilité plus
traditionnelle en matiére de piété?

4. La catéchése et la psychologie pastorale

L’intérét pour la catéchése dépasse en fait de beaucoup la part des ouvra-
ges spécifiques recensés (4%), si ’on admet que de nombreuses lectures
d’ordre dogmatique ou pastoral servaient a enrichir les ressources catéché-
tiques des prétres. Le faible nombre de lectures constaté s’explique aussi
par la parution en 1843 d’une nouvelle édition du catéchisme diocésain,
quelque peu remanié, qui requiert 1’attention des pasteurs, sans que sa lec-
ture soit signalée. On peut joindre a la catéchése, sous une enseigne quelque
peu anachronique et sophistiquée, divers ouvrages (3,4%) destinés a four-
nir aux prétres des connaissances pratiques sur le caractére de ’homme ou
sur la maniére de se comporter dans diverses situations, mais dans une
perspective proprement pastorale. Le double caractére pratique et religieux
permet de distinguer ces lectures des traités plus systématiques de morale

48 Sur cette littérature mariologique et la diffusion de la pensée de Liguori, GUERBER JEAN,
op. cit.,, p. 117, No 44.

49 Sur le foisonnement catéchétique de la Restauration: GERMAIN ELISABETH, Parler du salut?
Aux origines d’une mentalité religieuse. Paris 1967, et Langage de la foi a travers [’his-
toire. Approche d’une étude des mentalités. Paris 1972.

537



ou d’ascétique ou encore des ouvrages de psychologie profane que I’on
recensera plus loin. Ce type de lecture ne se rencontre toutefois qu’isolé-
ment et chez des prétres généralement soucieux de pédagogie.

A c0Oté de plusieurs opuscules de «psychologie» chrétienne, on peut noter
un ouvrage plus approfondi lu par Corminboeuf en vue d’un cours de pas-
torale destiné aux séminaristes. D’autres lectures ayant un caractére didac-
tique plus marqué sont a signaler, telle L ’école des moeurs de 1’abbé Blan-
chard qui fournit des lecons sur la formation du caractére ou le Portrait
d’une femme honnéte. La lecture des ouvrages vieux d’un siécle et demi du
pasteur Osterwald sur les problémes de I’impureté est également significa-
tive de I’intérét porté a ces questions pourtant amplement débattues en
théologie morale et dans les manuels des confesseurs.

Il faut encore signaler quelques livres servant plus directement au minis-
tére pastoral comme Le consolateur des affligés et des malades de Martin
Noirlieu ou L ’art de bien mourir du cardinal Bellarmin. Ce dernier ouvrage
appartient sans doute a une école de haute spiritualité, mais il pouvait aussi
servir de guide précieux en pastorale.

5. Les lectures isolées

Il convient d’indiquer en dernier lieu quelques rares lectures dans les
domaines de la liturgie (0,6%) et du droit ecclésiastique (0,4%) sans qu’on
puisse donner une interprétation trés fondée de ce faible intérét.

La question liturgique, en fait, ne se laisse pas approfondir par 1’énumé-
ration de ces quelques lectures. Un Manuale precum et rituum fut édité
dans le diocése durant ces années-1a (1841) et la question du retour total au
rite romain était déja posée, mais on n’en découvre nulle trace. A en juger
par ces lectures, on prétait une attention toute pratique aux rubriques des
cérémonies dont on devait juger de la conformité avec les décrets de la
Congrégation des rites. Il faut relever toutefois deux lectures d’un simple
curé, Sansonnens, sur des questions d’art sacré. La premiére a trait a des
directives de 1’évéque de Belley en ce domaine, mais la seconde est plus
significative: Du vandalisme et du catholicisme dans [’art par
Montalembert®°. La réhabilitation dans la canton d’un art «chrétien» aura
plus d’effets sous sa forme néo-gothique que ne le laisse supposer cette
unique lecture’!.

Les questions de droit ecclésiastique ne suscitent guére d’intérét non
plus, malgré la sourde remise en cause des droits de I’Eglise qui s’effectuait
depuis 1830. On se contente apparemment de relire les anciens traités, con-

50 Paris, Debécourt 1839. Consulter a ce propos: HAMELINE J.-YvEs, «Viollet-Le-Duc et le
mouvement liturgique au XIXe siécle». In La Maison-Dieu, 142, 1980, p. 57-86.

51 ScuoeprER HaNs, «L’architecture religieuse». In Histoire du canton de Fribourg. Fri-
bourg 1981, t. II, p. 934-939,

538



forté par la pérennité d’une Eglise «societas perfecta». Mais & ne pas suivre
trés attentivement le mouvement des idées profanes, on se préparait des
lendemains douloureux.

III. Les lectures profanes

La part des lectures non religieuses pourrait sembler importante
(27,7%). Une analyse fouillée des domaines abordés nuance cette premicre
impression. Deux rubriques, I’histoire et la littérature, dont le caractére
profane n’est guére tranché, constituent les trois quarts de ces lectures. Ce
sont dans la plupart des cas des ouvrages qui servent en premier lieu 4 la
connaissance de I’homme et de la société et qui aident a brosser la toile de
fond de I’apologétique.

A. L’histoire

La prédominance des lectures historiques est une manifestation de
’esprit de I’époque ou un tel savoir fonde la plupart des connaissances
sociales. La marque des Jésuites y est également sensible. Ne reprochait-on
pas fréequemment aux Péres de méconnaitre I’histoire nationale? Aupr¢s
des correspondants qui furent presque tous leurs éléves, le reproche parait
fondé si I’on examine attentivement les 12,2% de lectures relevées dont les
trois-quarts concernent I’étranger. Une certaine ouverture culturelle con-
trebalance en revanche ce faible enracinement national. Ces tendances sont
perceptibles, mais doivent étre doublement nuancées. Dans le champ cultu-
rel de langue francaise ou se situe ce clergé, I’historiographie nationale
suisse ne peut offrir qu’une faible production et sa part minime s’explique
aussi sinon d’abord par ce fait. Quant a I’ouverture culturelle, elle s’opére
en priorité par le truchement de ’histoire frangaise a qui sont consacrées la
moitié des lectures.

On n’est pas étonné non plus de découvrir que la plupart des ouvrages de
cette historiographie francaise ont trait a la Révolution et qu’ils sont desti-
nés a en montrer les funestes aspects pour I’Eglise. On comprendra mieux
les réactions de certains ecclésiastiques fribourgeois lors de la crise du Son-
derbund et sous le gouvernement radical si on les sait fortement imprégnés
de toute une littérature historique contre-révolutionnaire, voire réaction-
naire. On peut joindre a cette rubrique les lectures de philosophie politique
(2,6%). Trois prétres manifestent de I’intérét pour cette matiere et tous
trois sont attirés par I’école de pensée de Bonald et de Maistre®*.

52 Sur linfluence de cette idéologie relayée par Ch.-L. de Haller, voir MURITH JEAN-DENIS,
«Un groupe international d’Ultras sous la Restauration et la Monarchie de Juillet». In
Annales fribourgeoises, 41, 1953, p. 89-121.

339



Quant aux connaissances ayant trait a divers autres pays, elles sont le fait
de quelques prétres engagés dans I’enseignement comme Chassot, Sallin,
Schwertfeger ou encore ’ex-directeur Stoecklin, qui ont le souci d’étendre
leur culture historique mais ne s’en donnent pas les véritables moyens en
usant d’ouvrages de seconde main ou de vulgarisation. L’influence de leurs
maitres jésuites réputés pour négliger toute histoire qui ne concourait pas a
la gloire de I’Eglise a laissé quelques séquelles. Au reste, on lit encore les
auteurs découverts au college. Si le Pére Loriquet, la cible des historiens
libéraux, n’est signalé que par un seul correspondant, cing autres recourent
a plusieurs reprises au Dictionnaire des Grands hommes du jésuite Feller.
Un autre caractére d’ordre général de cette culture historique est ’attrait
manifesté pour le Moyen Age que le romantisme et le traditionalisme ne
font que renforcer.

En histoire suisse, qui constitue le dernier quart des lectures d’histoire
profane, deux prétres manifestent un réel intérét: Stoecklin et Kilchoer. Le
premier connait Mallet et lit Jean de Muller traduit et commenté par C.
Monnard et L. Wulliemin alors que le second s’intéresse aux travaux de
Guillimann. D’autres, il est vrai, compulsent de vieilles chroniques et
s’intéressent au passé du canton de Vaud ou de Genéve dont ils sont origi-
naires. Mais parmi les correspondants fribourgeois, ces deux prétres sont
les seuls & prendre connaissance de I’Histoire du canton de Fribourg du
radical Berchtold?®?.

B. La littérature

L’empreinte laissée par la formation regue chez les Jésuites n’est guére
moins sensible en ce domaine (8,5%)%*. En premier lieu, et abstraction faite
du genre édifiant évoqué par ailleurs, cette littérature «profane» ne com-
prend dans la majorité des cas que les grandes oeuvres classiques ou roman-
tiques dont les dimensions religieuses sont affirmées. On remarque cepen-
dant que seule la moitié des correspondants font état de lectures de cet
ordre-1a.

Le premier fait & signaler, consiste en I’absence totale des auteurs de
I’antiquité & propos desquels les Jésuites étaient passés maitres avec leurs

53 Premiére partie, 1841.

54 Sur Iorientation donnée par les Jésuites a I’enseignement littéraire voir les témoignages de:
HENRY JEAN-PIERRE, op. cit., p. 128-130, et d’un étudiant allemand inconnu: Souvenir
d’un éléve des Jésuites. Le pensionnat de Fribourg, le Collége germanique a Rome. Tra-
duits par Gustave Fick. Genéve 1866, 94 p. (tir¢ de la Bibliothéque universelle). En parti-
culier p. 11. Voir aussi le bouillonnement culturel qui toucha Fribourg dans les années
1840 et qui ne fut pas sans répercussions a I’extérieur, dans le Jura par exemple: StoLz
MARIE-ANTOINETTE, Xavier Kohler et [I’affirmation de la personnalité jurassienne
1846-1866. Fribourg, mém. lic. Lettres, 1982, III + 203f. (dactyl.).

540



éditions expurgées. L’intérét des correspondants ne s’éveille que pour les
classiques francais, Corneille, Racine, La Fontaine et La Bruyeére signalés a
six reprises. Deux prétres cependant élargissent leur horizon jusqu’a lire
Don Quichotte de la Manche. On devine mieux les raisons du silence des
correspondants a propos des auteurs francais du XVIIle siécle. Seul Aebi-
scher qui ne fut pas éléve des Jésuites et qui suivait d’ailleurs un cours de
belles-lettres & I’ Académie de Neuchétel, fait preuve d’une audace relative
en lisant le fameux discours de Rousseau sur les sciences et les arts ...

La culture de cette minorité de prétres se nourrit surtout des oeuvres écri-
tes a la fin du XVIIIe si¢cle et dans le premier tiers du XIXe siécle, époque
qui donna naissance au romantisme, mais elle ne se borne pas a la littéra-
ture purement francaise. A la lecture de Chénier, de Chateaubriand ou de
Charles Nodier par un ou deux correspondants s’ajoutent la connaissance
de La Messiade de Klopstock, de poémes d’Alfieri ou, de fagon plus typi-
que, I’engouement pour les romans de W. Scott signalés par trois prétres,
ainsi que pour Les fiancés de Manzoni, également cités par trois prétres.
Une petite note d’ Aebischer indiquant que la lecture de cette derniére oeu-
vre était permise par les supérieurs du Collége germanique montre les limi-
tes de cette ouverture.

Malgré les exhortations d’Aebischer, la lecture des grands auteurs
demeurait donc limitée & quelques prétres et leurs préocupations littéraires
qui se doublaient pourtant de préoccupations apologétiques étaient loin
d’€tre partagées par leurs pairs. L’amour de la littérature est en effet condi-
tionnée par une bonne connaissance de la langue ce qui n’était pas le lot de
tous les membres. Mais la «Correspondance littéraire» avait aussi pour but
d’améliorer I’usage du francais parmi le clergé et différents moyens y
étaient consacrés. La connaissance de la grammaire, de la lexicologie, du
style était encouragée, et on reléve plusieurs références a des livres en ce
domaine, ainsi qu’a des cours de littérature.

C. Les autres centres d’intérét

Les problémes sociaux ou humains au sujet desquels les prétres cher-
chent & se documenter ne sont pas moins révélateurs de 1’état de la société
fribourgeoise ou de certaines attitudes cléricales. Du nombre infime de lec-
tures consacrées aux problémes sociaux (2%) on ne conclura pas trop rapi-
dement 4 un manque d’intérét. L’absence de travaux contemporains sur la
société fribourgeoise y est aussi pour beaucoup, car on ne néglige pas les
études sur les cantons voisins quand il s’en trouve. Il reste que ce clergé,
pourtant confronté & des plaies sociales profondes qu’il stigmatisait &
temps et a contretemps du haut de la chaire se trouve complétement
démuni pour les analyser de fagon moins moralisatrice.

35 Zs. Geschichte 541



Alors que le curé d’Assens, Martin, lit le fameux rapport vaudois sur le
paupérisme (1841), aucun curé fribourgeois de la campagne ne signale le
fruit d’une telle lecture. Il en va de méme d’un rapport sur I’ivrognerie dans
le canton de Genéve que seul Martin a lu, bien que ce fléau fasse également
des ravages a Fribourg. Quant aux préoccupations d’un Stoecklin, elles
sont probablement nourries par la situation de la ville de Fribourg ou a lieu
son ministére. Ce pasteur connait La charité légale de Naville, lit Le visi-
teur du pauvre et s’informe ainsi qu’Aebischer sur le phénomene de la
prostitution parisienne. Les mutations sociales que provoque I’industriali-
sation ne troublent évidemment pas les correspondants de ce pays rural.
Seuls Stoecklin et Sallin ont lu la protestation de Lamennais De [’esclavage
moderne mais le commentaire de Stoecklin ne préte guére a développement
puisqu’il conclut simplement: «ouvrage détestable»®’.

On peut faire les mémes réflexions que précédemment sur les questions
d’éducation. La pensée des prétres ne se nourrit que parcimonieusement
des travaux de I’époque dans un domaine pourtant ou leur responsabilité
est fortement engagée. Seuls deux ou trois prétres paraissent intéressés a ces
problémes. les trois volumes du traité de Mme Necker de Saussure L édu-
cation progressive sont cités cependant et I’on note la référence a un
ouvrage au titre évocateur: La maniére de bien instruire les pauvres et en
particulier les gens de la campagne.

Quant aux lectures ayant trait 4 la nature ou au caractére de I’homme
(1,8%), elles complétent ce que la théologie, 1’ascétique et la pastorale
apportent en ce domaine, mais selon une perspective plus positive, s’appa-
rentant aux connaissances médicales. Divers traités de physiologie lus par
Corminboeuf et Favre ressortissent presque a cette discipline. Ils éclairent
d’ailleurs le role du prétre dans les campagnes, médecin des ames et sou-
vent méme suppléant sinon concurrent des disciples d’Hippocrate’®. Ne
voit-on pas par exemple quelques prétres louer un «recueil de pronostics»
ou quelques traités d’hygiéne.

On a regroupé dans une derniére catégorie les lectures d’ordre scientifi-
que (0,6%) qui n’ont pas un rapport direct avec le ministére. Elles sont tout
a fait négligées, seuls trois prétres déclarent s’y adonner quelquefois. Cor-
minboeuf lit Buffon et Chavin s’intéresse a la botanique. On peut signaler
encore le curé Longchamp, plus éclectique, qui s’adonne a 1’étude de la
géographie aussi bien qu’a celle de ’arithmétique.

& % sk

55 Mélanges littéraires, 1840, No 3, p. 152 et 158. Au sujet de I’itinéraire de ce penseur: LE
GuiLLou Louis, L’évolution de la pensée religieuse de Félicité Lamennais. Paris 1966.

56 Quelques indications a ce propos dans: MONTELEONE Luc, Essai sur la santé publique dans
le canton de Fribourg durant la premiére partie du XIXe siécle. Fribourg, mém, lic, Lei-
tres, 1982. 225 f. (dactyl.), annexes p. 152, 164 et 166.

542



Au terme de cette présentation détaillée de la culturelle intellectuelle dési-
rable et effective d’une vingtaine de prétres, on ne perdra pas de vue que
ces ecclésiastiques ne constituaient qu’une faible minorité, un dixiéme de
Peffectif du clergé séculier dans le canton avant 1848. L’appartenance a ce
groupe du futur évéque, Mgr Marilley (1846-1879) ne modifie pas sa repré-
sentativité mais permet en revanche de mieux comprendre dans quel uni-
vers intellectuel se mouvaient les responsables du clergé lors du plus sérieux
affrontement que connut I’Eglise dans le canton depuis la Réforme.

Du point de vue méthodologique, la difficulté ne réside pas dans le des-
sin des contours de cette culture cléricale mais dans sa mise en perspective,
au sein de 'univers mental global de I’époque. Incontestablement, I’appétit
intellectuel dont fait preuve cette fraction du clergé est remarquable et tran-
che sur la médiocrité souvent fustigée du personnel ecclésiastique. Mais il
faudrait multiplier les enquétes de ce type auprés d’autres catégories socia-
les pour nuancer le portrait intellectuel de ces prétres et affiner le rapport
qu’ils entretiennent avec leur époque.

A défaut de cette perspective, I’interprétation de cette enquéte ne peut
que se déployer dans I’espace relativement clos de la culture ecclésiale.
L’impression générale qui se dégage de cet examen bibliographique n’évite
pas I’image d’un univers plus ou moins étroitement borné par des préoccu-
pations morales et pastorales finalement assez imperméable aux besoins et
au mouvement du siécle.

Dans cette perspective encore, ’absence de véritables débats de fond que
manifesteraient des lectures diverses ou polémiques intraconfessionnelles
renforce I'impression d’uniformité doctrinale qui se dégage de ce clergé,
mis & part les quelques variations pastorales rencontrées ¢a et 1a sur des
points mineurs. On se trouve bien loin des affrontements entre les succes-
seurs des Lumiéres et les tenants des renouveaux théologiques qui avaient
lieu en Allemagne et en Suisse alémanique 4 la méme époque, ou des luttes
entre gallicans et ultramontains a propos de ’ecclésiologie en France. Fri-
bourg aux marches de deux civilisations aurait-il été épargné par les grands
débats de la pensée religicuse dans la premiére moitié du XIXe siécle?

On peut trouver quelques causes a cette impression de fermeture et
d’atonie que donne la culture cléricale. Le moule éprouvé de la formation
jésuite auquel s’ajoutait depuis le début du siécle I’éloignement des sémina-
ristes des foyers de culture allemands ou francais ne fut pas sans effets. La
pauvreté culturelle d’un clergé dont le recrutement se déplace des villes vers
les campagnes profondes au cours du XIXe siécle renforce encore cette ten-
dance au conformisme.

De telles constatations n’enlévent rien de son mérite a ’entreprise de la
«Petite Eglise» mais expliquent mieux son dessein et finalement ses limites.
La tentative de développer les potentialités intellectuelles du clergé doit se
mesurer moins en termes de résultats qu’au niveau de la perception des

543



enjeux. La lucidité de son promoteur ne fait pas de doute a cet égard, mais
fut-elle comprise et partagée?

Avec un Aebischer, une partie du clergé prit mieux conscience du vaste
conflit en cours entre deux cultures, la bourgeoise et la cléricale, pour
employer les hypotheses et le langage d’Emile Poulat’’, affrontement dont
le contrdle des masses rurales était I’enjeu. En prenant la mesure des atouts
culturels d’une bourgeoisie modernisatrice, le clergé se donna les moyens
de conserver son empire rural. Le rétablissement paradoxal d’une Eglise
ébranlée mais fortifiée au lendemain du «Kulturkampf»*® radical dépendit
de nombreux facteurs mais, dans la reléve des Jésuites que dut assumer le
clergé séculier, on retrouve non seulement les membres mais encore 1’esprit
de cette «Petite Eglise».

Ce qui était recherché en fin de compte ce n’était pas tant une ouverture
aux valeurs d’une culture bourgeoise fécondée par le libéralisme qu’une
utilisation de ses nouveaux moyens au profit d’une stratégie de préserva-
tion des acquis de la société traditionnelle. Celle-ci ne paraissait-elle pas
étre la meilleure garante du pouvoir social et de I’audience religieuse des
prétres sous I’égide unifiante d’une idéologie de «civilisation chrétienne»?**

57 Pourat EMILE, Eglise contre Bourgeoisie. Introduction au devenir du catholicisme actuel.
Paris/Tournai 1977.

58 Sur I’élargissement de ce terme: ALTERMATT URs, « Vom Kulturkampf der Landschaft fiir
ihre bedrohte Eigenart.» In Fribourg: ville et territoire. Actes du Colloque universitaire
pour le 500e anniversaire de ’entrée de Fribourg dans la Confédération, p. 357-379.

59 DERRE JEAN-RENE, PLONGERON BERNARD (e¢. a.), Civilisation chrétienne. Approche histo-
rique d’une idéologie XVIlle-XXe siécle. Paris 1975.

544



	La culture intellectuelle du clergé fribougeois à la veille du Sonderbund : une approche bibliographique

