
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 31 (1981)

Heft: 3

Artikel: Zum Churer Bistum im Frühmittelalter

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM CHURER BISTUM
IM FRÜHMITTELALTER

Von Iso Müller

1. Der Churer Stadtheilige St. Lucius

Die älteste Handschrift der Vita Lucii findet sich im St. Galler Codex 567

aus dem 8./9. Jahrhundert, die jedoch in Chur geschrieben wurde. Sie ist
leicht gefaltet, was darauf schliessen lässt, dass sie in der Liturgie vorgelesen

wurde'. Davon wurde schon im 9./10. Jahrhundert eine neue Abschrift
hergestellt. Der Text ist zuletzt 1955 ediert worden und zwar so, dass die
zahlreichen Zitate sofort zu erkennen sind, nicht nur die vielen biblischen
Anleihen, sondern auch die Anspielungen auf die Liturgie (so auf das Exul-
tet) und auf hagiographische Werke (so auf die Vita S. Agnetis)2. Ein
Ausdruck des 6. Kapitels ruft noch nach einer genauen Erklärung, nämlich:
que mundi erant mundo relinquens. Diese eindrucksvolle Traductio scheint
auf Gregor den Grossen (|604) zurückzugehen. In seinen Libri Moralium
lobt er schon im ersten Buche denjenigen, der zwar körperlich in der Welt
weilt, geistig aber über ihr steht3. Im 22. Buche des gleichen Werkes preist
er die wunderbare Ruhe jener, die sich von der Gier nach irdischen Dingen
frei gemacht haben und daher zwar in der Welt, doch eigentlich ausserhalb
ihrer leben4. Ein anderes Opus des gleichen Papstes waren die vier Bücher
der Dialogi. Im zweiten schildert der Kirchenvater die Vision des hl. Benedikt,

der in einer feurigen Kugel die Welt in ihrer Kleinheit sah und so, im
Lichte des Geistes erhoben, nicht mehr in der Welt lebte5. Da Gregors Wer-

Vorbemerkung: In den folgenden Ausführungen sind nur wenige Abkürzungen angewandt:
JHGG Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, SZG
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, ZSKG Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte.

1 Bernhard Bischoff, Mittelalterliche Studien 1. Stuttgart 1966. S. 96.
2 JHGG 85 (1955) S. 1-51.
3 Libri Moralium, Lib. 1. Kap. 25 in: Patrologia Latina 75, Sp. 543: adhuc in mundo corpore

positus, mente tarnen extra mundum surgit.
4 Libri Moralium, Lib. XX11. Kap. 16 Not. 34 in: Patrologia Latina 76, Sp. 234: in mundo

extra mundum est.
5 GregoriiMagniDialogi, Lib. IL Kap. 35, hg. von Umberto Moricca. Roma 1924. S. 131:

quid itaque mirum, si mundum ante se collectum vidit, qui sublevatus in mentis lumine ex-

277



ke schon bald und viel gelesen wurden, darf man deren Vorhandensein im
bischöflichen Chur voraussetzen.

Das Hauptthema der Heidenpredigt des Heiligen war der eine und wahre
Gott. Während bei den Merowinger-Viten z. B. in der Kolumbans-Vita des

Jonas (7. Jh.) oder der Genoveva-Vita (8. Jh.) die altchristliche Akklamation:

Unus Deus nicht erhalten ist, tritt sie zweimal in der Rede des hl.
Lucius (Kap. 9) und einmal in dem Rufen der Menge auf (Kap. 11). Dann
finden wir den Passus noch im unmittelbaren Aufruf: Credite in Unum Deum
(Kap. 10). Sonst wird mehr der Verus bzw. Magnus Deus zitiert (Kap.
11-12, 15-16). In der Literatur des Osten entdecken wir die Akklamation
Unus Deus noch bis zum 10. Jahrhundert, im Westen scheint vorläufig die
Lucius-Vita der letzte Beleg zu sein6. Selbstverständlich glaubte der Verfasser

an Christus und den hl. Geist (Kap. 5). Aber in der Predigt des Heiligen
wird Christus in erster Linie als Schöpfer bezeichnet (per quem omnia et
nos per ipsum. Kap. 9) und später zweimal als Dominus noster und dann
erst als Gnadenvermittler (in Christo filios vocabat, filii karissimi.
Kap. 13). Unus Deus war indes ein Grundstein des frühchristlichen Denkens

(z. B. bei Ambrosius, Eusebius, Orosius), aber ebenso ein Symbol für
die Einheit des Römerreiches. Es handelt sich daher hier auch um einen
Begriff des politischen Monotheismus, der sich, wie unser Beleg zeigt, bis in
die karolingische Zeit durchhielt, bezeichnend für das fränkische Grossreich

und das Kaisertum des grossen Karl7.
Aber auch abgesehen von Unus Deus lässt uns die Vita keinen Zweifel,

dass es sich um Heiden handelt. Schon in Augsburg hat Lucius gehört, dass
in der Provinz, die er bekehren will, Leute seien, die Götzen anbeten (Kap.
IV. adhuc idolis immolarent). Ferner sieht er die Provinz als heidnisch an
(Kap. V. ad destruendum errorem). Nach der Vita kommt Lucius von
halbheidnischer Umgebung in die christliche Stadt, deren Bewohner ihn ja
errettet und dann im Triumph in die civitas zurück begleiteten (Kap. XVII).
Auf die Vita spielt offensichtlich Bischof Victor in seinem Klagebrief an
Ludwig den Frommen vom Jahre 823 an, wenn er von Lucius schreibt: qui
ipsam civitatem de diabolico errore ad cultum veri Dei praedicando
convertit8. Schon veri Dei sagt den Gegensatz zu den heidnischen Götzen
aus. Von Christus ist hier nicht die Rede, also auch nicht von Arianern9.

tra mundum fuit. Dazu: Kassius Hallinger, Papst Gregor der Grosse und der hl. Benedikt,

in: Studio Anselmiana 42 (1957) S. 293-294, mit Literatur.
6 Erik Peterson, Heis Theos. Epigraphische, formgeschichtliche und religionsgeschichtliche

Untersuchungen. Göttingen 1926. S. 188-189 (Forschungen zur Religion und Literatur
des Alten und Neuen Testamentes, NF. Heft 24).

7 Erik Peterson, Theologische Traktate. München 1951. S. 96-99, 142. Prof. Peterson
hatte den Verfasser dieser Arbeit noch selbst auf diese Tatsache aufmerksam gemacht. Zur
sonstigen Theologie der Lucius-Vita siehe JHGG 85 (1955) S. 39-48.

8 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 46 zu 823.
9 Darüber V. Berther in: ZSKG 32 (1948) S. 111-112, 123. Dazu: E. Poeschel, Bündner

278



Der Inhalt der Vita gipfelt in der Behauptung, der christliche Glaube in
Chur sei auf Rom zurückzuführen. Statt dies über den mailändischen
Metropolitansitz zu tun, beschreibt sie uns einen langen Weg über das
Frankenreich und England nach Rätien. Nicht dieser apostolische Reiseroman
(Kap. 2-7), wohl aber die Charakterisierung des Heiligen als churrätischen
Missionär (Kap. 8-16) und dann als stadtchurischen Patron (Kap. 17-20)
gibt uns einen historischen Anhaltspunkt10. Eine pauschale Abwertung der
ganzen Vita ist sehr schnell, ja viel zu schnell mit den Problemen fertig.
Wenn nämlich der Churer Theologe keine positive Tradition vor sich
gehabt hätte, dann hätte er schon gemäss seiner Frühdatierung (2. Jh.)
einfach seinen Missionär in einer heidnischen Stadt zu einem Vollmärtyrer
gemacht. Nun aber schreibt er ihm ein unvollendetes Martyrium zu, was
nicht so dramatisch wirkt, und das erst noch in halbheidnischer Umgebung
der christlichen Stadt Chur abspielt, was auf spätchristliche bzw.
frühmittelalterliche Zeit hindeutet. Solch typische Einzelheiten lassen sich nicht
auf ein allgemeines Schema zurückführen.

Wenn uns auch zeitgenössische Nachrichten über Lucius fehlen, was bei
vielen Persönlichkeiten der Fall ist, so gibt es doch mittelbare Hinweise in
genügender Art, so die Luziensteig (7./8. Jh.), das Fest in St. Gallen um
800, die Krypta des Heiligen (ausgehendes 8. Jh.) usw.". All dies kann man
nicht anders als durch die Wirksamkeit des Heiligen im Churer Gebiet
erklären.

Vor einem halben Jahrhundert hat Oskar Farner, einer Vermutung
Christian Kinds (1859) folgend, die These von zwei Heiligen mit dem Namen
Lucius aufgestellt, der eine ein Märtyrer aus dem Süden, der andere ein
Confessor aus dem Westen kommend12. Farners Werk hat als Sammlung
aller ihm irgendwie bekannten Patrozinien (genauer gesagt Stiftungsheiligen
oder Kirchentitel) heute noch seine Bedeutung keineswegs verloren. Auch
die Hinweise auf die frühesten Petrus-Patrozinien, die aus dem Süden

kamen, und die späteren Martinus-Patrozinien, die vom Westen her eingeführt

wurden, haben noch Geltung, freilich nicht in der nur allzu
weitgehenden Art, gab es doch auch im Hochmittelalter wieder ganz neue Anstös-
se für den Kult des Apostelfürsten und des Bischofs von Tours. Dazu ist
noch zu bedenken, dass südliche Titelheilige oft nur über das Frankenreich

zu uns kamen. Dass zwischen der petrinischen und martinischen Christiani-

Monatsblatt (1938) S. 341. Anders: Christoph Simonett, Geschichte der Stadt Chur 1

(1976) S. 82-85. Dazu: Otto P. Clavadetscher in: Werner/Ewig (Hg.), Von der Spätantike

zum frühen Mittelalter. Sigmaringen 1979. S. 164-165.
10 Analyse der Vita in: Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte 14 (1956) S. 5-28.
11 Zusammenfassend I. Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter. Basel 1964. S.

5-19 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 43).
12 Oskar Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubündens. JHGG 54 (1924) S.

97-104. Ähnlich H. Lieb, Lexicon Topographicum 1. Bonn 1967. S. 70.

279



sierungswelle die marianische Patroziniumsgruppe vermittelt hätte, erwies
sich freilich als eine unhaltbare Konstruktion, übernahm doch die Muttergottes

schon im 4. Jahrhundert die Schutzherrschaft über Kirchen13.
Was nun Lucius I. und Lucius IL betrifft, so spricht schon die karolingi-

sche Vita dagegen, die im Kap. 1 mit: locus iste das gleiche Chur meint wie
im Kap. 19 mit: in hoc loco. Sie feiert immer den gleichen Heiligen.
Entscheidend ist, das sie nie von zwei Sarkophagen oder von zwei Häuptern
spricht. Auch in der sonstigen Reliquiengeschichte ist nie von zwei Leibern
irgendwie die Rede. Ebenso belegt auch die Luziensteig keinen andern
Lucius, denn dort fand man keine Spur einer Grabstelle, weil der Heilige hier
nur vorübergehend wirkte. Die Viten wissen ziemlich genau zwischen
einem zufälligen Nebenschauplatz und der eigentlichen Wirkungsstätte eines
Heiligen zu unterscheiden. Gallus starb in Arbon, aber sein heiliges Leben
spielte sich an der Steinach ab, wo er auch sein verehrtes Grab lag14.
St. Meinrad (t861) lebte sieben Jahre auf dem Etzel, aber sein eigentliches
Eremitendasein wickelte sich im «Finstern Walde», ab, wo er seine Zelle
hatte15.

Die liturgischen Gedenktage der Churer Kirche fordern keineswegs einen
zweiten Lucius. Das Fest am 3. Dezember bedeutete die Einweihung und
das Patrozinium der karolingischen Krypta, schlechthin das Fest des Heiligen.

Am 30. März fiel eine Inventio vom Jahre 1108 und am 9. Oktober eine

Elevatio (Translatio) von 1252 ein, die sich auf einen neuen Reliquienschrein

bezog. Einzig die am 29. Juni gefeierte Translation ist durch die
Tradition nicht bestimmt. Wie neuerdings betont wird, muss sich der Festtag

auf die Übertragung des Luciusleibes von einem Grabplatz in die
Lucius-Krypta beziehen16. Es ist auch interessant, dass die meisten Gedenktage

im Churer Kalender, nicht aber in Luziensteig bzw. Maienfeld notiert
sind, wo der Heilige nur vorübergehend wirkte17.

Dass der Heilige seit dem 12. Jahrhundert als rex et confessor verehrt
wurde, war die Folge der karolingischen Lucius-Vita. Kein Kalendar von

13 Hans Fink, Die Kirchenpatroz'mien Tirols. Passau 1928. S. 1-12. Allgemein und bei den
einzelnen Heiligen in besonderer Weise. Eugen Ewig, Die Kathedralpatrozinien im
römischen und im fränkischen Gallien, in: Historisches Jahrbuch 79 (1960) S. 7-15, 60-61.
Heinrich Büttner/Iso Müller, Frühes Christentum im schweizerischen Alpenraum.
Einsiedeln 1967. S. 60-61.

14 Schon Kapitel IV und V der ältesten Gallus-Vita aus dem 8. Jahrhundert belegen dies. Hg.
neu in: ZSKG 66 (1972) S. 216-218.

15 Od. Ringholz, Geschichte von Einsiedeln 1. Einsiedeln 1904. S. 29-30, 120, 649, 655. L.
Helblino, Sankt Meinrad. Einsiedeln 1961. S. 32-33, 49, 75.

16 Walther Sulser und Hilde Claussen, Sankt Stephan in Chur. Frühchristliche
Grabkammer und Friedhofskirche. Zürich 1978. S. 160.

17 Necrologium Curiense, hg. von W. v. Juvalt. Chur 1867. S. 31, 64, 119, dazu in der
ZSKG 32 (1938) S. 23-26 und 48 (1954) S. 96-126. Zu dem aus Konstanz beeinflussten
Maienfelder Jahrzeitbuch von 1475, das nur am 3. Dezember «Luci regis» notiert, siehe
JHGG 42 (1912) S. 70, dazu Einleitung S. XVI.

280



der Mitte des 12. bis zum Ende des 14. Jahrhunderts kennt unseren Lucius
als Märtyrer. Doch wurde in der Kirche allgemein der Begriff Märtyrer
auch für einen Kandidaten des Martyriums gebraucht18. Die Märtyrer standen

liturgisch höher als die Bekenner. Bei Lucius von Chur war der spätere
Schritt um so leichter, als er ja tatsächlich beinahe ein blutiger Märtyrer
geworden wäre. Doch finden wir im ganzen Mittelalter keinen einzigen Beleg,
dass man den Churer Lucius als eigentlichen Märtyrer verehrt hätte.

Für einen südlichen Lucius schien Papst Lucius (253-254) einen Hinweis
zu geben. Er war zwar kein Märtyrer im engeren Sinne des Wortes, aber
schon Cyprian nannte ihn zusammen mit Cornelius (beatorum martyrum
Cornelii et Lucii), wohl weil er nach seiner Erhebung auf den päpstlichen
Stuhl einige Zeit in der Verbannung leben musste. Sein Fest feierte die Kirche

am 4.(5.) März. Begraben ist er in der Kallistus-Katakombe19. Wenn
wir die Kaiendarien durchgehen, so entdecken wir Lucius I. kaum. Er findet

sich nicht in den Verzeichnissen der churrätischen Klöster Pfäfers
(12. Jh.), Disentis (12. Jh.) und Marienberg (14. Jh.), auch nicht in den Ka-
lendarien von Reichenau (9. Jh.), St. Gallen (11.-12. Jh.) und Einsiedeln
(10.-12.Jh.), Muri (11.-12. Jh.), Rheinau (12. Jh.) und Engelberg
(12. Jh.), Trüb bzw. Erlach (12. Jh.). Selbst in der Diözese Sitten ist er im
12. Jahrhundert unbekannt. Auch die Klöster Hornbach (10. Jh.) und
Kempten (ca. 1000), Schäftlarn (12. Jh.) und Zwiefalten (12. Jh.) kennen
den hl. Papst nicht.

In Chur selbst kam der hl. Lucius von Rom erst später zu Ansehen, denn
seinen Namen finden wir weder im rätisch-alemannischen Kalendar (Ende
des 8. Jh. in Rh 30) noch bei den Heiligen des Churer Gelasianums (ca.
800). Wenn wir daher an südlichen Einfluss denken, dann müssen wir
immerhin erwägen, dass wir den Papst weder in Biasca (10. Jh.) noch in Mailand

(11. Jh.) entdecken können. Er ist überhaupt nur selten zu konstatieren,

so im Martyrologium Wandelbergs von Prüm (Eifel) im 9. Jahrhundert,

dann im bayerischen Illmünster im 11. Jahrhundert und in Ottobeu-
ren im 12. Jahrhundert20. Erst im ausgehenden 14. Jahrhundert fand der
Papst auch im Churer Jahrzeitbuch Eingang21. So sehr dieser Lucius von
dem rätischen Heiligen verschieden war, so verband doch beide der gleiche

18 H. Delehaye, Sanctus. Brüssel 1927. S. 88-89 Subsidia Hagiographica 17).
19 Lexikon für Theologie und Kirche 6 (1961) Sp. 1176. H. Delehaye, Sanctus. Brüssel 1927.

S. 88-89. Idem, Martyrologium Hieronymianum. Brüssel 1931. S. 126. Es gab übrigens
neben dem Märtyrerpapst noch andere Heilige dieses Namens, denn schon Wandelbert
von Prüm (9. Jh.) berichtet zum August (23) einen Lucius und Ptolomeus, ferner zum
September (16) einen Lucius und Geminianus. MGH Poetae lat. IL S. 592, 594.

20 MGH Poetae lat. IL S. 581, 662. Bavaria Christiana, Festschrift A. W. Ziegler. München
1973. S. 169. Festschrift Ottobeuren. Augsburg 1964. S. 116. Sehr späte Feste des 15./16.
Jahrhunderts bietet Hermann Grotefend, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und
der Neuzeit II.2. Hannover/Leipzig 1898. S. 130(4. März).

21 Necrologium Curiense, hg. von W. von Juvalt. Chur 1867. S. 21 zum 4. März: «Lucii pa-

281



Name. Offensichtlich spielten hier auch Beziehungen der Bischofsstadt mit
Rom mit. Aber mit dem frühmittelalterlichen Rätien hatte dieser «südliche
Lucius» nichts zu tun.

Wir möchten am Schluss des Themas noch die Ringkrypta St. Luzi in
Chur näher ins Auge fassen. Während sie E. Effmann noch ins 6. Jahrhundert

datierte, setzte sie E. Poeschel in die 1. Hälfte des 8. Jahrhunderts
an22. W. Sulser und Chr. Simonett sprachen sich für die Mitte des gleichen
Säkulums aus23. Hilde Claussen wies indes in ihren neuesten Forschungen
darauf hin, dass die Idee einer Ringkrypta für einen Heiligenleib erst im
Verlaufe des 8. Jahrhunderts von Rom aus verbreitet wurde (S. Crisogono
731/741). Auf das stadtrömische Vorbild geht die Ringkrypta von Saint-
Denis zurück, die zwischen 749/54 und 775 errichtet wurde und
«höchstwahrscheinlich die älteste ihrer Art nördlich der Alpen» war. Daher wird
die Luzi-Krypta dem ausgehenden 8. Jahrhundert zugewiesen24. Am nächsten

scheint ihr die Emmeran-Krypta in Regensburg zu sein, die 791

erwähnt ist25.

Während frühere Forscher keine Spur einer vorkarolingischen Kirche
auf St. Luzi feststellten, glauben neuere Archäologen anhand zweier
Kammern, die eine im Norden der Krypta, die andere im Osten (Emeritakam-
mer), deren Achse von jener der Kirche abweichen, auf einen älteren Bau
schliessen zu können. Zuerst schlug Christoph Simonett eine Kirche des

6. Jahrhunderts vor26. Auf einer breiteren Forschungsbasis kam Hilde
Claussen auf eine Reliquienmemorie, die nach mailändischem Vorbild (vor
386) im ausgehenden 4. Jahrhundert erbaut worden sei. Bei der Begründung

dieser These spielte das Andreas-Patrozinium eine wesentliche Rolle27.

pe et martyris» in Cod. G. aus dem Ende des 14. Jahrhunderts. Im Jahrzeitbuch von
Maienfeld aus. dem Jahre 1475 steht er zum 5. März: «Lucii pape.» JHGG 42 (1912) S. 16.

22 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 7 (1948) S. 260-269.
23 W. Sulser, Die St. Luziuskirche in Chur, in: Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenlän¬

dern. Ölten 1954. S. 151-166. Ch. Simonett, Geschichte der Stadt Chur. Chur 1976. S.

84-86. Die als Vorbild angesehene Krypta von S. Apollinare in Classe zu Ravenna wird ins
9. und sogar ins 12. Jahrhundert angesetzt. Josef Braun, Der christliche Altar 1. München

1924. S. 573-574, sowie Ed. Arslan (Hg.), Arte del primo Millennio. Torino
1950/53 S. 120, 174.

24 Hilde Claussen/Walther Sulser, St. Stephan in Chur. Zürich 1978. s. 206. Dazu W.
Zimmermann, Die Kirchen zu Essen-Werden. Essen 1959. S. 46. Schon Braun I.e. S.

580-581, datierte die Luzi-Krypta «nicht weit vor das 9. Jahrhundert».
25 JHGG 99 (1969) S. 13-14. Da 951-972 St. Lucius nach Maria als Schutzheiliger der Churer

Bischofskirche genannt ist, vermutet Rudolf Schieffer, Die Entstehung von Domkapiteln

in Deutschland, Bonn 1976, S. 165-166, kein Doppelpatrozinium, sondern «eine letzte
Reminiszenz an die kirchliche Struktur Churs in vorfränkischer Zeit», also eine frühere
Lucius-Kirche, integriert in die churiseh-bischöfliche Kirchenfamilie. Eine frühere Lucius-
Kirche ist nicht wahrscheinlich. Siehe zuletzt Sulser-Claussen I.e., S. 160, 162.

26 Christoph Simonett, Geschichte der Stadt Chur 1 (1976) S. 86-91, 97.

27 Sulser/Claussen I.e. S. 148, 154-158, 173-174, 199, 203. Dazu: H. R. Sennhauser,
Spätantike und frühmittelalterliche Kirchen Churrätiens in: J. Werner/E. Ewig, Von der

Spätantike zum frühen Mittelalter. Sigmaringen 1979. S. 195, 211.

282



Nun erscheint die karolingische Kirche von 1149 bis 1194 stets als eccle-
sia beati (sancti) Lucii28. 1295 wird die Kirche als Gotteshaus der Praemon-
stratenser von St. Lucius bezeichnet (praepositi et capituli sancti Lucii),
aber dann erfolgte die Neuweihe zu Ehren des Apostels Andreas, des
hl. Lucius und seiner Schwester Emerita29. Hinzu kommt, dass schon der
Lucius-Schrein von 1252 die Heiligen Lucius, Stephanus und Andreas
aufwies und dass das Andreas-Fest im 12. Jahrhundert in Chur einen hohen
Rang aufwies30. Man wird sich vor Augen halten müssen, dass hier von
einer Erwähnung des 13. Jahrhunderts auf ein Heiligtum des 4. Jahrhunderts
geschlossen wird, ein an sich doch problematischer Schritt. Dann kann
doch das hohe Fest auf Erhalt von Reliquien zurückgeführt werden, die
1252 im Lucius-Schrein nachzuweisen sind. Trotzdem ist es möglich, weil
auch sonst die erste Erwähnung eines Patroziniums nur eine abkürzende
Ausdrucksweise sein kann. Daher ist dann die ursprüngliche Schutzherrschaft

erst etwa nach mehreren Jahrhunderten greifbar31. In unserem Falle
kommen neben Fundamenten früherer Bauten die Verhältnisse anderer
Bischofsstädte hinzu.

Wenn wir aber ein so altes Heiligtum des hl. Andreas haben, dann war
seinem Bruder, dem Sprecher der Apostel und führenden Leiter der Kirche,
auch eine Kirche geweiht. Im Kult der Frühzeit waren Petrus und Andreas
sehr verbunden32. Belegt ist die Churer Petrus-Kirche in einer Schenkung
eines Victorinus aus der karolingischen Zeit (769-813) und zwar an die
Hilarius-Kirche, die nördlich des Welschdörfli liegt33. In den Ruinen dieser
römischen Siedlung entdeckte man in einem Friedhof die Fundamente
eines zweiräumigen spätrömischen Gebäudes, in dessen nördlichem Räume
man wohl im 5. oder 6. Jahrhundert eine Saalkirche mit Priesterbank
einrichtete. Sie ist die gesuchte Petrus-Kirche, die als Friedhofkirche diente34.

28 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 318, 335-337, 467 zu 1149-1194.
29 I.e. III. Nr. 1258 zu 1295.
30 Sulser-Claussen I.e. S. 155, 157. Der Andreas-Markt kann kaum für das frühe Andreas-

Fest angeführt werden, da er bis 1748 als Thomas-Markt galt und erst mit Rücksicht auf
die Weihnachtsfeier auf den Andreas-Tag verlegt wurde. H. Killias, Zur Entstehung der
Churer Stadtverfassung. Zürich 1949. S. 50. Als reiner Anmeldetermin zu 1592 ist der
Andreastag belegt bei M. Valer, Geschichte des Churer Stadtrates. Chur 1922. S. 200. Für
das Andreas-Patrozinium könnte eher die Pfarrei Ruis des 7. Jahrhunderts sprechen. SZG
12 (1962) S. 470.

31 Peter Moraw, Ein Gedanke zur Palroziniumforschung in: Archiv für Mittelrheinische
Kirchengeschichte 17 (1965) S. 9-26.

32 Die Belege bei Eugen Ewig im Historischen Jahrbuch 79 (1960) S. 30, Anm. 228.
33 Editionen von R. Durrer in der Festgabe für Gerold Meyer von Knonau (1913) S. 21,

49-40, 62, und im Bündner Urkundenbuch I. Nr. 27, S. 29. Dazu: JHGG 99 (1969) S.

30-36.
34 H. R. Sennhauser in: Archäologie der Schweiz 6. Basel 1979. S. 134-135, und in:

Werner/Ewig, Von der Spätantike, I.e. S. 196-198, 205 (Plan und Datierung). Auch bei
einer früheren Datierung wäre St. Peter kaum Bischofskirehe gewesen. JHGG 99 (1969) "..
34-35.

283



2. Heiligenleiber und Klöster im Bistum Chur 823

Bischof Victor III. erwähnt in seiner Klageschrift an Ludwig den Frommen,

dass ihm fünf Heiligenleiber weggenommen worden seien1. Dass
darunter Lucius und Florin in Chur sowie Placidus und Sigisbert in Disentis
verstanden werden müssen, ist allgemein klar und wurde nie diskutiert.
Aber wer war der fünfte Heiligenleib? Neuerdings hat man die hl. Emerita
in Diskussion gebracht. Da fällt zunächst auf, dass die karolingische Vita
des hl. Lucius nichts von dessen Schwester berichtet. Ebenso schweigt das

Churer Missale des 11. Jahrhunderts, das im Messetext nur Stephan und
Laurentius, dann Lucius, Florin und Felix nennt. Hätte die Heilige in Chur
ein Heiligtum gehabt, so wäre Emerita kaum vergessen worden. Die ältesten

Belege für ihren Kult jeweils am 4. Dezember, dem Nachtage des

Lucius-Festes, datieren erst aus dem 12. Jahrhundert (Kalendar von Chur
und Pfäfers sowie Allerheiligenlitanei von Disentis). 1208 wird sie als

Nebenpatronin bei der Weihe der Bischofskirche erwähnt2. Diese späten
Kultbelege sind nicht dazu angetan, die Heilige ins Frühmittelalter hinaufzusetzen.

Dazu ist auch die Benennung einer Kammer, die sich an die Lucius-
Krypta anschliesst, erst spät entstanden. Ebenso weist sie kein Grab auf3.

Nun hat man sich aber auf die Nennung der Heiligen in der Freisinger
Litanei der 2. Hälfte des 10. Jahrhunderts berufen. In der Tat steht dort unter

den männlichen Heiligen Lucius (Gallus, Magnus, Lucius) und unter
den weiblichen Heiligen Emerita". Auf den ersten Blick könnte man
versucht sein, das gesuchte Heiligenpaar zu finden. Eine genauere Interpretation

kommt zu einem andern Schluss5. Dass Lucius in Freising verehrt wurde,

hat seinen Grund in den Freisinger Besitzungen im Vintschgau, die zum
Bistum Chur gehörten6. Die Litanei von Freising nennt aber Emerita im
Zusammenhang mit folgenden Heiligen: Vibiana, Domitilla, Digna, Emerita,

Daria. Hier haben wir eine Folge von römischen Märtyrerinnen vor
uns: Bibiana (2. Dez.), Domitilla (Flavia Domitilla, beigesetzt in dem sog.
Domitilla-Coemeterium), Digna und Emerita (22. Sept.), Daria (25. Okt.).

1 MGH Epist. V. S. 309-310 (Ep. variorum Nr. 7) Bündner Urkundenbuch I. Nr. 46 zu
823: sunt ibidem (in episcopatu bzw. parrochia nostra) sanetorum Corpora quinque, ex

quibus nee unum quidem habemus.
2 Ausführliches in: I. Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter. Basel 1964. S.

17-19 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde 43).
3 Ernst H. Murer, Helvetia Sancta 1648/1750, S. 19, berichtet, dass der hl. Lucius die

Überbleibsel der zu Trimmis verbrannten hl. Emerita an sich zog und «bauete umlang
hernach ein Kirchen in der glorwürdigsten Mutter Gottes Maria und dess h. Apostels Andrea
Ehr, darein diese Heylthümer ehrlich gelegt und begraben wurden».

4 Analecta Bollandiana 54 (1936) S. 26-27.
5 Bündner Monatsblatt (1953) S. 174. Müller, Churrätische Wallfahrt. S. 17.

6 König Heinrieh I. stellte 931 der Bisehofskirche von Freising Güter zu Mais, Kuens und

Kortsch zurück. MGH DD H. 1. Nr. 28 sowie Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) Nr. 27. Dazu:

1. Müller, Geschichte des Kloster Müstair. Disentis 1978. S. 243-244.

284



Wie diese Freisinger Litanei lautet auch diejenige von Utrecht aus dem 10.
Jahrhundert: Vibiana, Digna, Emerita, Eugenia. Auch Eugenia ist eine
römische Märtyrerin (24. oder 25. Dez.). In dieser Litanei fehlt der
hl. Lucius7. Bei der Weihe einer Kapelle im Kloster Petershausen bei
Konstanz wurden 1134 Reliquien von Basilla, Digna, Emerita und Cantianilla
niedergelegt. Basilla ist eine römische Märtyrerin (20. Mai), Cantianilla eine

solche von Aquileja (31. Mai)8.
Aber auch die römische Emerita hat ihre eigene Geschichte. Sicher ist

nur eine Inschrift von 426: locum ante domna sancta) Emerita. Sie war
in dem Coemeterium der Commodilla begraben9. Erst im 9. Jahrhundert
erscheint sie nicht mehr allein, sondern in Begleitung von Digna. Aus dem
Adjektiv digna, einem schmückenden Beiwort, ist hier ein Subjekt geworden,

aus einer Qualitätsbezeichnung eine Heilige10.
Welches ist nun aber der fünfte Heiligenleib, über dessen Raub sich der

Churer Bischof beschwerte? Die Antwort kann nur lauten: St. Gaudentius
von Casaccia. Der Heilige lebte im 6. oder 7. Jahrhundert im Gebiete von
Casaccia im Bergell, einem Tal, das im 7. Jahrhundert in weltlicher wie
kirchlicher Hinsicht zu Churrätien kam. Seine Sprache ist ja auch nicht
lombardisch, sondern rätisch. Die Grabstätte des Heiligen war schon bald
ein Wallfahrtsziel der Gläubigen und kam in den Besitz des Klosters Pfä-
fers (gegründet ca. 740). Im Pfäferser Teil des Reichsurbars aus der Mitte
des 9. Jahrhunderts erscheint bereits ein Titulus S. Gaudentii. Nur in wenigen

Fällen nennt das Reichsurbar den Ort nach dem Patrozinium (Alexander

in Rankweil, Ambros in Tiefencastel, Lucius in Luziensteig/
Maienfeld)". Offensichtlich musste der rein geographische Name dem des
hier verehrten Heiligen weichen, ein Zeichen für einen nicht gewöhnlichen
Kult. Papst Paschalis IL bestätigte dem Kloster Pfäfers 1116 die Gauden-
tius-Kirche (ecclesia s. Gaudentii ad pedem Septimi montis)12. Der Leib des
Heiligen erhielt sich im ganzen Mittelalter bis zur Mitte des 16.
Jahrhunderts13.

Bischof Victor beklagte sich nicht nur über den Verlust von fünf
Heiligenleibern, sondern auch von fünf Klöstern, von denen drei Männer- und

7 Analecta Bollandiana 55 (1937) S. 67.
8 H. Tüchle, Dedicationes Constantienses. Freiburg/Breisgau 1949. S. 40, 94, 97, 104, 113.
9 H. Delehaye, Les Legendes hagiographiques. 3. Aufl. Brüssel 1927. S. 79. Sanctus. Brüssel

1927. S. 34, 61. Les Origines du Culte des Martyrs. 2. Aufl. (1933) S. 132, 289.
10 Schon Hrabanus Maurus (|856) kennt drei Emerita, eine mit Digna, eine mit Prisca und ei¬

ne mit Eulalia. MGH Poetae lat. II. S. 210, 229, 600. Dazu: R. Aigrain, L 'Hagiographie.
Mayenne 1953. S. 190, 258. Die Viten von Digna und Emerita in der Bibliotheca Hagiogra-
phisca Latina 1 (1889/99) Nr. 2160-2163.

11 Bündner Urkundenbuch I. S. 377, 386, 396.
12 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 258 zu 1116 Januar 29.
13 Näheres: I. Müller, St. Gaudentius in Casaccia in: Melanges Paul-E. Martin. Genf 1961.

S. 143-160.

285



zwei Frauenklöster waren14. Unter den letzteren verstand man früher in
erster Linie und mit Recht Cazis und fügte dann noch Schanis hinzu in der

Annahme, das es allein noch einen Frauenkonvent in Churrätien
darstelle15. Nun aber ist Schanis von Hunfrid, dem Grafen in Rätien

(807-823), auf Eigengut gegründet worden, also ein Eigenkloster eines

weltlichen Herrn und daher nur kirchenrechtlich dem Bischof unterstellt,
nicht aber dessen Besitz. Daher konnte es nicht in die Streitigkeiten
verwickelt sein, die sich infolge der 806 erklärten Trennung zwischen Bistum
und Grafschaft ergaben16. Vielmehr kommt das Frauenkloster Mistail (Bezirk

Albula) in Betracht, das ebenso wie Cazis eine bischöfliche Gründung
war und für dessen Existenz im 8. Jahrhundert neuere Ausgrabungen ein
beredtes Zeugnis ablegen17.

Unter den drei Männerklöstern vetsteht man allgemein Pfäfers, Disentis
und Müstair. Letzteres erscheint erst im 12. Jahrhundert als Frauenabtei,
nachdem das Benediktinerkloster ausgestorben war18. Neuerdings fragte
man sich, ob nicht statt Müstair St. Luzi in Chur anzunehmen ist. Weder
eine Urkunde noch auch eine Verbrüderungsliste sprechen davon". Auch
war St. Luzi keineswegs ein vom Bischof unabhängiges Kloster, wurde es ja
doch um 1140 vom Bischof Konrad I. von Biberegg ins Leben gerufen. Die
Urkunde von 1149 stellt nur ein Schutzprivileg des Papstes Eugen III. für
den genannten Konvent aus, weiss im übrigen auch nichts von früheren
Mönchen zu berichten. Erst 1160 wurde St. Luzi in die Organisation der

Prämonstratenser aufgenommen und erhielt auf diesem Wege eine gewisse

Exemption vom Ortsbischof20.

14 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 46 zu 823: (sunt ibidem) monasteria similiter quinque, ex

quibus duos tantum ad nutriendum habemus puellarum.
15 Josef Meinrad Gubser, Geschichte der Landschaft Gaster. St. Gallen 1900. S. 21-22, 26,

296 (St. Galler Mitteilungen Bd. XXVII).
16 E. Meyer-Marthaler, Zur Frühgeschichte der Frauenklöster im Bistum Chur in: Festgabe

Nabholz. Aarau 1944. S. 23-25, 28-29.
17 Meyer-Marthaler in: Festgabe Nabholz (1944) S. 15-22. JHGG 99 (1969) S. 93-98.

Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich: St. Peter Mistail. Zürich 1979. S.

3-9 (Schweizerische Kunstführer).
18 Zu Müstair siehe SZG 26 (1976) S. 273-287. I. Müller, Geschichte des Klosters Müstair.

Disentis 1978. S. 21-22.
19 JHGG 99 (1969) S. 17-21. Zur Anrede fratres karissimi in der Lucius-Vita siehe JHGG 85

(1955) S. 7, 22, 49. Auch die Ausgrabungen und Ausführungen von Sulser und Claussen
über die Andreas-Memorie geben keinen Hinweis auf eine Gemeinschaft.

20 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 318 zu 1149. Dazu: U. Affentranger, Die Bischöfe von
Chur, 1122-1250. Disentis 1975. S. 34-35, 39, 52-53, 59-60.

286



3. Zur Tello-Urkunde 765

Die Schenkung des Churer Bischofs Tello an das Kloster Disentis vom
15. Dezember 765 ist schon Gegenstand vieler Untersuchungen gewesen.
Wenn auch allgemein die Echtheit kaum mehr in Zweifel gezogen wird, so
scheinen doch manche Eigenarten des Textes der Erklärung und Begründung

zu ermangeln'.
Zunächst ist in der Urkunde auffallenderweise der Abt des beschenkten

Klosters nicht erwähnt. Daher fragt man sich, ob nicht Tello selbst Abt des
Klosters war. Im Gebetsbunde, der zu Attigny-sur-Aisne sehr wahrscheinlich

im Herbste 762 geschlossen wurde, fehlen mehrere Klöster, die man
mit Recht erwarten konnte2. Nun zeigt es sich, dass diese vermissten
Gemeinschaften durch ihren Bischof vertreten waren. So steht Bischof Johannes

von Konstanz für die Reichenau, deren Abt er war. Bischof Eddo von
Strassburg vertritt das Kloster Ettenheimmünster, über das er gemäss
seinem Testamente von 762 den Mönch Helidulfus (Hildolfus) setzte. Eddo
war zugleich auch für das Kloster Münster im Gregoriental anwesend. Abt
Baldebert von Murbach, seit 751 Bischof von Basel, stand für seinen Konvent

ein. Abt Chrodegang von Gorze, jetzt Bischof von Metz, unterschrieb
für seinen Konvent. Anstelle des Klosters S. Faron stand Bischof Wolfram-
nus von Meaux. Es handelt sich vielfach um Bischöfe, die selbst ihr Kloster
gegründet oder doch restauriert hatten, in jedem Falle um Bischöfe, die
zugleich als Äbte wirkten3.

Für wen steht nun Bischof Tello ein? Ausser Pfäfers, für das Abt Athal-
bertus zeichnete, gab es damals, also 762, kein anderes Männerkloster als
Disentis. Wenn überhaupt Tello ein Kloster vertrat, dann kann dies nur die
Disertina gewesen sein. Wir haben aber keinen unmittelbaren Text in Händen,

der Tello als Abt bezeichnen würde. Nur in Analogie zu den Bischofsäbten

könnte man daran denken, dass er zwar nicht als Abtsbischof, wohl
aber Schutzherr oder auch als äusserer Gründer ähnlich einem Bischofsabt
Disentis vertreten konnte. Bischöfe gründeten ja damals gerne Klöster4.
Zumindest betrachtete Bischof Victor III. 823 Disentis als bischöfliches
Kloster.
1 Die letzte Edition der Urkunde im Bündner Urkundenbuch I. Nr. 17 S. 13-23 mit der

hauptsächlichsten Literatur.
2 MGH Conc. II. 1. S. 72-73.
3 Karl Schmid/Otto Gebhard Oexle, Voraussetzungen und Wirkung des Gebetsbundes

vonAltigny in: Francia 2 (1974) S. 71-122, besonders S. 90-94, 97, 99, 104-107. Dazu: O.
G. Oexle, Forschungen zu monastischen und geistlichen Gemeinschaften im westfränkischen

Bereich. München 1978. S. 19.
4 Arno Borst (Hg.), Mönchtum, Episkopat und Adel zur Gründungszeit des Klosters

Reichenau. Sigmaringen 1974. S. 259-267 (Vorträge und Forschungen Bd. XX). Da Tello
auch Praeses war (Tello comes im Reichenauer Verbrüderungsbueh), hätte er auch das
Land oberhalb dem Russeiner Felsen Disentis als Dotation geben können, wenn dies nicht
schon vorher zur Zeit des Praeses Victor geschehen wäre.

287



Nun haben wir in Disentis schon einen Ursicinus episcopus, der in der
Reichenauer Liste an erster Stelle des Konventes steht, ähnlich wie in Rei-
chenau Pirminius episcopus, in St. Gallen Audomar abbas, in Niederal-
taich Ebersindus abba und in Lorsch Hruodgangus episcopus5. Als Bischof
von Chur wird er erst in einer Eingabe an Friedrich I. vom Jahre 1154

erwähnt (sub Ursicino, tunc temporis episcopo Curiensi et abbate

Disertinae)6. Die Passio Placidi aus dem Ende des 12. Jahrhunderts
schreibt dem Bischof Ursizin eine Restauration des Klosters zu, also zumindest

eine bedeutende Rolle7. In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts
begegnet uns Ursizin als Churer Oberhirte8.

Wenn wir das Reichenauer Verbrüderungsbuch richtig interpretieren,
dann haben wir für Disentis für die Zeit nach dem Tello-Dokument von
765 bis zur Abfassung der Mönchsliste im ersten Jahrzehnt des 9. Jahrhundert

zwei Äbte, Ursizin und Agnell. 765 war das eigentliche Kloster noch in
den Anfängen. Der tellonische Ausdruck von der norma plurimorum ser-

vorum Dei muss nicht allzu wörtlich aufgefasst werden, denn hier steht
gemäss dem spätlateinischen und frühmittelalterlichen Latein der Superlativ
statt des Positivs9. Als Bischof von Chur vor Tello, der nur zufällig
erstmals 760 im St. Galler Streit auftritt, ist er infolge des Reichenauer Buches

wohl kaum anzusetzen, nach dem Tello-Testament von 765 wäre er absolut

genommen möglich, aber gerade 772/74 ist Constantius und 790/96 Reme-
dius nachzuweisen. Dazu käme noch Adelbert, Abt von Pfäfers 762, nachher

Bischof, wie wir gleich zu melden haben. So wird man doch noch offen
lassen, ob nicht Ursizin irgendwie ein Bischof im Sinne der Priminsbewe-

gung war10.

Neben Disentis ist auch Pfäfers zu melden. Die älteste sichere Nachricht
stellt die Erwähnung des Abtes Adalbert (Athalbertus) zu Attigny von 762
dar11. Um 830 stellte man die Äbtereihe folgendermassen auf: Adalbertus
abb. Gibba abb. Anastasius abb. Adalbertus eps. Heute nimmt man wohl
mit Recht an, dass die eigentliche Sukzession lautete: Gibba (wohl von Rei-

chenau), Anastasius, Adalbert, Abt 762, dann Bischof12. Abt Gerold von
Pfäfers beruft sich bei der Neuordnung des klösterlichen Pfrundwesens um

5 MGH Libri Confraternitatum ed. Paul Piper, 1884: Aug. 60,3 (Ursizin), 24,4 (Pirmin),
52,1 (Otmar), 101,25 (Ebersind), 215,1 (Chrodegang).

6 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 16 und Nr. 331 zu 751/60 bzw. 1154.

7 ZSKG 46 (1952) S. 171-172.
8 ZSKG 45 (1951) S. 50, 56.

9 Benedicti Regula Monachorum ed. B. Linderbauer. Metten 1922. S. 104-106. K. Vossler,

Einführung ins Vulgärlatein. München 1954. S. 66. Strecker-Palmer, Introduction
to medieval Latin. Dublin/Zürich 1971. S. 64: plurimi= plures.

10 Borst, Mönchtum, Episcopat I.e. S. 254-257, 285 über die Bischöfe des Pirminkreises, S.

286-290 über Diözesanbisehöfe aus dem Pirminkreis, die nicht Klosterbischöfe waren.
11 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 15 zu 762.

12 Libri Confraternitatum I.e. Fab. 53, 3-6. Dazu: F. Perret in: ZSKG 44 (1950) S. 254-256,

288



1110/25 auch auf Abt und Bischof Adalbert (Adelberto episcopo et abba-
te)13.

Man hat erneut nach den Beweggründen zur Schenkung Tellos gefragt14.
Das Dokument selbst führt an: ungewisser Ausgang des Lebens, Tilgung
der Sünden durch Almosen und besonders die Tilgung der vielen eigenen
und der Ahnen Sünden. Die Vielheit der Begründungen fällt auf und ist
durch Verknüpfung zweier Urkunden oder durch nachträgliche Stilisierung
entstanden. Der Passus über die Sünden der Familie ist weder für und noch
weniger gegen den Mord des Praeses an Placidus zu erklären15. Vermutlich
war Tello der letzte seines engeren Familienkreises. Die vereinzelte Angabe
der Quart scheint überarbeitet zu sein16. Dazu aber noch ein anderer
Grund, der freilich im Texte nicht angegeben ist, übrigens aus begreiflichen
Gründen, nämlich die Angst vor dem Zugriff der fränkischen Macht. Zwei
Jahrzehnte vorher wurde das alemannische Herzogtum erledigt. Die schwere

Niedelage bei Cannstatt 746 war auch für Rätien Mahnung und
Warnung.

Einen klaren Beleg für diese Furcht vor einer staatlichen Beschlagnahme
offenbarten Beata und Landold, die 744 ihre drei Jahre vorher ausgestattete

Lützelau an St. Gallen verkauften, um so mitten im Winter eine Reise
nach Rom zu ermöglichen, die wohl zum Ziele hatte, den Papst um seine

Intervention für ihre Güter zu bitten. Beata kehrte nicht mehr zurück und
ihr Besitz, sofern er nicht schon dem Steinachkloster gegeben war, wurde
dem fränkischen Verwalter in Alemannien überantwortet17. Die karolingischen

Kapitulare wenden sich nicht umsonst gegen Kirchenschenkungen,
da sie zum Nachteil des Staates gereichen18.

Man hat darauf hingewiesen, dass das Tello-Dokument anlässlich der
Scheidung von Reichs- und Kirchengut von 806 mehrfach verunechtet wurde,

ferner dass spätere Verunechtungen des 9./10. Jahrhunderts folgten19.

276. H. Büttner ebendort 53 (1959) S. 1-17. (Schwaben und die Schweiz im frühen und
hohen Mittelalter. Sigmaringen 1972. S. 225-239.) Für die Herkunft von Reichenau zuletzt
Dieter Geuenich in: Frühmittelalterliche Studien 9 (1975) S. 251-252.

13 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 280 zu ca. 1110/25.
14 Boscardin-Meyer, Burgenforschung in Graubünden. Olten/Freiburg i.Br. 1977. S. 154,

Anm. 33.
15 Geschichte der Abtei Disentis (1971) S. 10. Zum primus parens Adam siehe SZG 1 (1951)

S. 491-496.
16 Preter quartum, quam reliquimus curti nostre Flumini. BUB I. S. 20, Z. 29. Dazu Meyer

in: ZSKG 40 (1946) S. 171-172.
17 Darüber ausführlich zuletzt Hans Schnyder, Die Gründung des Klosters Luzern. Adel

und Kirche Südalemanniens im 8. Jahrhundert. Fribourg 1978. S. 295-303.
18 MGH Capitularia regum Francorum I. Nr. 165 zu 825. Dazu Rolf Sprandel, Das Kloster

St. Gallen in der Verfassung des karolingischen Reiches. Freiburg i. Br. 1958. S. 135-136.
19 Elisabeth und Bruno Meyer-Marthaler, Untersuchungen zum Tello-Testament. ZSKG

40 (1946) S. 161-189, besonders S. 176-177, 183. Dazu: I. Müller in: SZG 1 (1951) S.

491-496 und 2 (1952) S. 21-34.

19 Zs. Geschichte 289



Es drängte sich weiter die Frage auf, ob überhaupt die tellonische Schenkung

ausgeführt wurde. Wenn ja, ob sie nicht schon anlässlich der Devisio
rückgängig gemacht wurde20. Wenn aber noch im 10. Jahrhundert Zusätze
gemacht worden sind, deren Zweck es war, die geschenkten Güter als

Privatgüter Tellos zu erweisen, wenn sogar damals noch die einzelnen Güter
«gut nachweisbar» gewesen wären, dann wurde die Schenkung auch wirklich

ausgeführt21.
Für den Fortbestand tellonischer Güter in Sagens spricht der Umstand,

dass gerade hier noch 1395 und 1404 Abtsgüter nachgewiesen sind. 1527 ist
auch die Rede von der Alp Nagiens, die von Tello an Disentis geschenkt
wurde und die man damals «Sant Martins Alp oder des Gotzhuss Tysentis»
nannte. Deren oberster Teil wurde 1528 als «Sant Martis von Tisentis Alp»
verkauft. Auch in Brigels gab es laut des Spendbuches aus dem 15.
Jahrhundert «Sant Martinss von Tisidis Gut»22. Tello zählte auch Güter von
Mels im Sarganserland auf. Nun bestimmte Abt Konrad von Disentis 1247

Zehnten, die der Abt von Disentis zu Mels hatte, für den Unterhalt des

Altares der Klosterpatrone Placidus und Sigisbert, der in der Domkirche
aufgerichtet wurde23.

Als besonderer Beleg für die Aufhebung oder Rückgängigmachung des

Testamentes wird die Restitution der Kolumbans-Kirche an den Bischof
betrachtet, welche Ludwig der Fromme 824/831 und dann Ludwig der Deutsche

849 vornahm24. Sie könnte wohl anlässlich der Einführung der
Grafschaftsverfassung von 806 vom Staate beschlagnahmt worden sein. Hier
müssen wir weiter ausholen.

Die erste Frage ist, ob überhaupt die Kolumbans-Kirche in Sagens oder
in Ursern gemeint ist. Letzteres ist aus sicheren Gründen abzulehnen. Man
stelle sich vor, diese Kirche musste ja schon im 8. Jahrhundert existiert
haben, um 806 dem Fiskus zuzufallen. Nun wurde das Kloster Disentis um
750 in der Desertina, einem siedlungsarmen Gebiet, das sich vom Russeiner

20 Otto P. Clavadetscher in: H. Patze (Hg.), Die Burgen im deutschen Sprachraum. Sig¬

maringen 2 (1976) S. 277-278. Werner Meyer in: Boscardin-Meyer, Burgenforschung
in Graubünden. Ölten 1977. S. 154-156.

21 Meyer-Marthaler I.e. S. 176. Clavadetscher in: Frühmittelalterliche Studien 8 (1974)
S. 63 (Victoridengenealogie). Die Frage der Zusätze kann nur in einem grösseren
Zusammenhang erörtert werden.

22 JHGG 69 (1939) 132-137. Dazu: Peter Tuor, Die Freien von Laax. Chur 1903. S. 100. Zu
Nagiens A. Maissen (Hg.), Laax. Eine Bündner Gemeinde. Laax 1978. S. 8-9, 184, mit
Karte. Dazu Poeschel, Kunstdenkmäler Graubünden III. S. 10, 12, der die tellonische co-
lonia in Ems (765) als Urzelle der ottonischen curtis monachorum (960, 976) anspricht.

23 Necrologium Curiense ed. W. von Juvalt. Chur 1867. S. 111 zum 9. Nov. Dass Maile bei
Tello Mels im Sarganserland ist, begründete gut Pirmin Willi in: Geschichte der Gemeinde

Mels. Mels 1973. S. 45. Wie sehr überhaupt Disentis im Sarganserland, in Vättis und
Calfeisen, begütert war, siehe H. Wartmann, Rätische Urkunden. (1891) Nr. 7 zu 1282

(Quellen zur Schweizer Geschichte Bd. X).
24 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 53 zu 824/31 und Nr. 67 zu 849.

290



Felsen (zwischen Somvix und Disentis) bis zur Schöllenen und zur Furka
erstreckte, gegründet. Sollte es möglich sein, dass das kaum errichtete Kloster

so bald an der Randzone seiner Herrschaft, die nur über die Oberalp in
sieben Wegstunden erreichbar war, eine Kirche für die wenigen dort
angesiedelten oder nur im Sommer dort weilenden Rätoromanen baute? Und
dies in einer Zeit, in der weder im Tavetsch noch in Medels eine Kirche
bestand?

Und wenn sie auch schon im 8. Jahrhundert bestanden hätte, sie war
doch auf Grund und Boden des Klosters errichtet und gehörte genau wie
die übrigen späteren Kirchen in Tavetsch und Medels der Abtei. Sie hätte
also dem Abte und nicht dem Bischof im Jahre 824/31 zurückgegeben werden

müssen. Aber sie bestand ja damals überhaupt nicht. Erwähnt wird das

Heiligtum in Ursern erstmals in der Passio Placidi aus dem Ende des 12.

Jahrhunderts. Danach hätte der hl. Kolumban selbst die Kirche erbaut,
wenigstens wie die Leute damals sagten (fertur)25. Damit stimmt überein, dass
sie auch aus einem andern Grunde ein gewisses Alter hatte. Die nähere Ta-
vetscher Vigilius-Kirche wurde nämlich 1205 eingeweiht. Nun wurden die
entferntesten Landschaften zuerst kirchlich selbständig26. So musste auch
die Ursener Kirche vor 1205 errichtet worden sein. Dass das Gotteshaus
Eigenkirche der Abtei Disentis war, verrät auch das Patrozinium. Nun nahm
das rätische Kloster erst 846 mit St. Gallen nähere Beziehungen auf, indem
es sich mit der Steinachabtei, mit Schienen am Bodensee und Bobbio in
einer Confraternität zusammenfand. Disentis war gleichsam die Zwischenstation

zwischen St. Gallen und Bobbio27. Aber erst Ekkehard IV. ("fca.
1060) ordnete die Klosterheiligen Placidus und Sigisbert in die Kolumbans-
Bewegung ein28. Bei der Untersuchung der jetzigen Kolumbans-Kirche des

13. Jahrhunderts fand man im Westen des Schiffes eine Art Mauer, die
zum vorherigen ersten Bau gehörte. Mehr wurde nicht gefunden29.

Mithin war die Kirche des irischen Heiligen nicht in Ursern, sondern in
Sagens im Ilanzer Becken. Sie wurde nicht der Abtei Disentis geschenkt, ist
überhaupt im Texte von Tello gar nicht als Objekt erwähnt, sondern nur
mittelbar aufgeführt, insofern deren Güter an die Besitzungen des Bischofs
grenzten. Sie hat also mit der tellonischen Ausstattung von Disentis nichts
zu tun, ist aber durch dieses Dokument erstmals belegt. Seine Güter können

nahe oder entfernter liegen. Wie man schon bei der frühmittelalterlichen

Petrus-Kirche in Chur gesehen hat, darf man die nähere oder wenig
entferntere Umgebung nicht übersehen. Bei Tello sind Güter in Ausser-

25 ZSKG 46 (1952) S. 164, 264-270.
26 Büttner-Müller, Frühes Christentum im Schweizerischen Alpenraum. Einsiedeln 1967.

S. 69-70.
27 MGH Libri Confraternitatum. 1884. S. 142 zu 846. Dazu: ZSKG 46 (1952) S. 266.
28 J. Egli, Liber Benedictionum Ekkeharts IV. St. Gallen 1909. S. 383.
29 Das Nähere siehe in der Festschrift Gottfried Boesch. 1980. S. 208-212.

291



Sagens (Sagogn dado) auf dem Wege zum Sagenser Tobel genannt, so
Signina (ad Secanium) und Strawix (agrum trans vicum). Aber Canginas
(Camguna) liegt im heutigen Dorfzentrum von Inner-Sagens (Sagogn da-
dens) mit der Pfarrkirche. Auch Sars grenzt an den Besitz von St. Kolum-
ban und wird noch heute südlich des Weges nach Schleuis gezeigt.
Zwischen Sars und dem Rheine lag Astivedae, dessen Namen sich aber verloren
hat. Gegen den Rhein hin hatte Tello noch Güter.

Wie das Patrozinium des hl. Kolumban zeigt, muss die Kirche einige Zeit
nach dem 615 erfolgten Tode des Irenabtes in Bobbio gegründet worden
sein. Der Kult verbreitete sich von den kolumbanischen Klöstern aus, vom
burgundischen Luxeuil wie dem langobardischen Bobbio, aber auch von
der Zelle an der Steinach, war doch Gallus nach der ältesten Vita von ca.
680 ein unmittelbarer Schüler Kolumbans30. Dass 615 der Abtstab Kolum-
bans in die Gallus-Zelle kam, dass ferner Mönche von Luxeuil 629 zum
Heiligen an der Steinach pilgerten, um ihm die Leitung ihrer Abtei anzubieten,

das zeigt die Verbundenheit der drei Klöster31. Beim Gallus-Grabe lebte

auch schon vor 719, bevor Otmar das Kloster formell übernahm, eine
Mönchsgemeinschaft32. Es muss überhaupt ein lebendiger Kontakt von
Chur mit den ostschweizerischen Gebieten vorhanden gewesen sein, dass
719 rätische Mönche an der Steinach monastisch eingriffen33.

Die Kolumbans-Kirche in Sagens wird hiermit nach 615, aber vor 765
entstanden sein, also etwa in der 2. Hälfte des 7. oder 1. Hälfte des 8.
Jahrhunderts. Wahrscheinlich hängt deren Gründung aber mit der Ausgestaltung

der Grosspfarrei Sagens im 7. Jahrhundert zusammen34. Die Kirche
war bischöflichen Rechtes, denn die besprochene Restitution von 824/31
und 849 wendet sich ja an das Oberhaupt der Diözese. Damit ist aber nicht
in Abrede gestellt, dass auch die dort begüterten Victoriden irgendwie bei
der Ausfaltung der Pfarrei mithelfen konnten. Somit wäre die heutige Maria

geweihte Pfarrkirche in Inner-Sagens früher St. Kolumban geweiht
gewesen und hätte wesentlich dem Bistum seine Gründung zu verdanken
gehabt.

Wie steht es nun aber mit der in Ausser-Sagens überhalb des Tobeis
ergrabenen Saalkirche auf dem Bregl da Heidal Sie stellt einen spätantiken
geosteten Grundriss vor, mit dem ein Narthex und ein Annex verbunden

30 Zur Datierung: Walter Berschin, Gallus Abbas Vindicatus. Historisches Jahrbuch 95
(1975) S. 257-277. Dazu: I. Müller, Die älteste Gallus- Vita. ZSKG 66 (1972) S. 209-249.

31 MGH SRM IV. S. 251-253 (Kap. 1 und 3 der Vita vetustissima), S. 270-273 (Kap. 26 und
28 von Wetti), S. 304-307 (Kap. I, 26, 28 von Walafrid).

32 MGH SRM IV. S. 278 (Kap. 38 von Wetti), S. 315-316 (Kap. IL 4-5 von Walafried). Dazu
Berschin. S. 277.

33 Dazu Näheres: SZG 10 (1969) S. 289-291. Das Kolumbans-Patrozinium in Spiez, auf das
man sich immer noch beruft, ist späteren Datums. B. Stettler, Studien zur Geschichte
des oberen Aareraumes im Früh- und Hochmittelalter. Thun 1964. S. 94-95, 103, 158.

34 Ausführliches in: SZG 19 (1969) S. 291-293.

292



waren. Wohl erst im 8./9. Jahrhundert fügte man noch eine überstelzte
Apsis hinzu. H. R. Sennhauser datiert die Saalkirche auf das 6. oder 7.

Jahrhundert35. Sie wäre mithin eher älter als die Kolumbans-Kirche, die im
7./8. Jahrhundert angesetzt werden kann. Das Patrozinium ist nicht
überliefert. Ob sie den Marientitel der Churer Bischofskirche trug, ist möglich.
Man nimmt dies an, um den Wechsel des Patroziniums der Kolumbans-
Kirche in eine Marienkirche zu erklären. Absolut notwendig ist dies nicht.
Es musste auch vor 1282 geschehen sein, denn damals gab Bischof Konrad
die Marienkirche, also die frühere Kolumbans-Kirche, dem Prämonstra-
tenserkloster St. Luzi in Chur, das die Pfarrei bis zur Reformation
betreute36.

Die alte Saalkirche auf dem Bregl da Heida stand auch im Zusammenhang

mit den Funden auf dem nahen Schiedberg. Zunächst kam ein
spätrömisches Herrenhaus des 4. Jahrhunderts ans Licht, das im 5. oder 6.
Jahrhundert durch Anbauten zu einem herrschaftlichen Gebäudekomplex
ausgestaltet wurde. Um das Jahr 700 errichtete man ein zweiteiliges Steinhaus,
ferner zwei Grubenhäuser und umgab das Ganze mit einem neuen Bering.
Daraufhin identifizierte die Forschung diesen letzten Bau mit der sala mu-
ricia in castro, die im Tello-Testament erwähnt wird. So ergab sich dann,
dass die früheren Grundbesitzer durch die sogenannte Victoridenfamilie
abgelöst wurde37.

Jedenfalls war der Haupthof der Victoriden in Sagens, überhaupt der
Familienbesitz einerseits im Gebiete von Sagens bis Truns, anderseits im
Sarganserland (Mels). Ob die Familie von dorther kam, wo ihr dichtester
Besitz liegt? Zur Vorsicht mahnt, dass die austrasischen Etichonen erst 673

von Burgund ins Elsass kamen, wo ihr grosser Besitz aufgebaut wurde38.

Bei der Bearbeitung der frühen weifischen Familiengeschichte kam die
Forschung zur Überzeugung: «Nicht die grossen Besitzkomplexe reichen als

Familienbesitz am weitesten zurück, wie man dies bei einem der bedeuten-

35 H. R. Sennhauser in: Werner/Ewig, Von der Spätantike zum frühen Mittelalter. Sig¬

maringen 1979. S. 196, 199, 201, 203. Dazu: SZG 19 (1969) S. 293.
36 Bündner Urkundenbuch III. Nr. 1127 zu 1283. Dazu: ebendort Nr. 1272 zu 1297 Febr. 5.

Damit modifiziere man SZS 19 (1939) S. 293-296 (Kolumbans-Kirche auf dem Bregl), wie
schon JHGG 99 (1969) S. 33 angemeldet. M. Bundi im Calenderper mintga gi, 1969, S.

62-69, erachtet auch St. Kolumban St. Maria und identifiziert noch die übrigen
824-831 restituierten Kirchen mit St. Sisinnius auf dem Bregl und St. Peter in Tuora, sucht

mithin alle drei in der Urkunde genannten Kirchen in Sagens.
37 Werner Meyer, Die Ausgrabungen der Burgruine Schiedberg in: M.-L. Boscardin/W.

Meyer, Burgenforschung in Graubünden. Olten/Freiburg i.Br. 1977. S. 51-175, besonders

S. 151-156. Dazu: H. R. Sennhauser in: Archäologie der Schweiz 6 (1979) 153, 156,

159-161 (über die Tello-Häuser). Dazu: Clavadetscher in: H. Patze, Die Burgen im
Deutschen Sprachraum 2. Sigmaringen 1976. S. 276-278.

38 Franz Vollmer, Die Etichonen in: G. Tellenbach (Hg.), Studien und Vorarbeiten zur
Geschichte des grossfränkischen Reiches und des frühdeutschen Adels. Freiburg/Br. 1957.

S. 137, 141-147.

293



den, alteingesessenen Geschlechter erwarten möchte, sondern ziemlich
wahllos verstreute Einzelbesitzungen.»39 Die Tarasper kamen vom Gebiete
des Bistums Como im 9. oder 10. Jahrhundert ins Unterengadin, wo sie ihre

grosse Besitzmasse erlangten40.

39 Josef Fleckenstein, Über die Herkunft der Weifen und ihre Anfänge in Süddeutschland
in: G. Tellenbach, Studien und Vorarbeiten (wie vorhergehende Anm.) S. 93-94.

40 I. Müller, Geschichte der Herren von Tarasp, Disentis 1980. S. 15-20. Für die ähnliche
Tatsache bei den Vazern siehe Jürg L. Muraro, Untersuchungen zur Geschichte der
Freiherren von Vaz. JHGG 100 (1970) S. 109-110.

4. Victoridische Probleme

Die Anfänge der Victoriden sind durch drei Bischofskatalöge der
2. Hälfte des 14. Jahrhunderts übermittelt, die uns melden: Zacco fuit atta-
vus Vigilii tribuni, cuius uxor sancta fuit nomine Episcopina'. Es fragt
sich, welche Bedeutung attavus hat. Als Urgrossvater kommt der Begriff in
einer französischen Urkunde Ludwigs VI. vom Jahre 1112 vor2. Aber das
ist keineswegs der einzige Beleg. 863 gab Karl der Kahle seinem Urgrossvater

die Bezeichnung atavus3. Auch Belege des deutschen Reiches fehlen
nicht. So sah Karl III. 884 in Karl dem Grossen seinen Urgrossvater
(attavus)4. Aber in einem Diplom Arnulfs 888 erscheinen Pippin und Bertrada
als Urururgrosseltern Arnulfs5. Schliesslich wird attavus bei Paulus Diaco-
nus (8. Jh.) und bei Walahfrid (9. Jh.) einfach für Urahne und Vorfahre
gebraucht6.

Nun setzte Praeses Victor einem clarissimus proavus einen Gedenkstein7.
Auch dieser Begriff ist nicht so eindeutig. Bei Gregor von Tours bedeutet er
im 6. Jahrhundert den Urgrossvater8. In der schon oben angezogenen
Urkunde Karls III. von 884 hat er den Sinn von Ururgrossvater, da Pippin als

proavus und Karl der Grosse als attavus charakterisiert sind9. Die Urkunde
Arnolfs von 888 ist ebenfalls schon zitiert, in der von Diplomen des attavus

1 E. Meyer-Marthaler in: ZSKG 45 (1951) S. 50, 56-57.
2 Ducange Glossarium mediae et infimae Lalinitatis 1 (1883) S. 449 zu 1112.
3 J. F. Niermeyer, Mediae Lalinitatis Lexicon Minus. Leiden 1976. S. 67: ex parte atavi, avi

et genitoris. D. Charles le Chauve Nr. 258 (a. 863).
4 MGH DD Karl. III. Nr. 100 zu 884: Pippini proavi nostri et Karoli attavi nostri necnon et

Hludouuici avi nostri seu etiam et pie memoriae Hludouuici genitoris nostri.
5 MGH DD Arnolfi Nr. 29 zu 888 Juni 11: attavus noster Pippinus quondam rex et attavia

nostra Bertrada proavi nostri Caroli bone memoriae praestantissimi imperatoris
6 Näheres zu attavus wie auch proavus in: Mittellateinisches Wörterbuch 1. München 1976.

Sp. 1122-1123, 1288.
7 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 11 zu Anfang des 8. Jahrhunderts.
8 MGH SRM I. 1. S. 202 (Hist. V. 5).
9 MGH DD Kar. III. Nr. 100 zu 884.

294



(Pippin) und des proavus (Karl d. Gr.) die Rede ist, wo also proavus als Ur-
urgrossvater zu gelten hat10.

Somit kann attavus Vorfahre (8./9. Jh.), Ururgrossvater (888), aber
auch Urgrossvater (863, 884, 1112) bedeuten, proavus Urgrossvater
(6. Jh.), aber auch Ururgrossvater (884, 888) beinhalten. Die Wahl ist um
so schwieriger, als Zacco attavus nur im Bischofskatalog des 14. Jahrhunderts

erscheint, der in manchen Teilen alles andere als vertrauenswürdig ist,
clarissimus proavus einzig inschriftlich (nicht urkundlich) überliefert ist,
zudem noch ohne den dazugehörigen Namen. So wird man für die ältere
Generation der Victoriden weiter forschen müssen, vermutlich ohne eine

gewisse Problematik ausräumen zu können11.
Was den Namen Zacco anbetrifft, wird man bei einer Familie, die besitz-

mässig so in Churrätien verankert war und die in einer Provinz lebte, die

politisch, sprachlich und rechtlich so von römischen Traditionen lebte,
auch noch 548 nach Konsulatsjahren datierte (Valentian-Inschrift), doch
sicher keinen germanischen Namen erwarten. «Ein germanischer Name bei
einer Führungsschicht des so alten Rätiens trifft kaum zu», so äusserte sich
der Bearbeiter der rätischen Personennamen, Prof. Konrad Huber, Zürich.

Man versuchte Zacco auf Jacob zurückzuführen. Ob schon so früh
das J im Anlaut zu Z wurde, bleibe dahingestellt. Immerhin findet sich in
der Vita Corbiniani, die Bischof Arbeo von Freising (764-84) verfasste,
bereits Zezabelis für Iezabelis12. Umgekehrt steht in einer Pfäferser Reliquienliste

von ca. 870 Jenonis für Zenonis13. Was aber dagegen spricht, ist die

Tatsache, dass weder Familien des senatorischen Galliens der Spätantike
noch solche des merowingischen oder karolingischen Adels den Namen Ja-

cobus getragen haben. In unseren Strichen haben erst die Iren das

Verständnis für die alttestamentlichen Gestalten geweckt14. Daher finden wir
erst seit ca. 750 Mönche oder Kanoniker dieses Namens, verteilt auf das

10 MGH DD Arnoifi Nr. 29 zu 888 Juni 11. Zur Deutung der Urkunde: Böhmer/Mühl-
bacher/Lechner, Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karolingern. Innsbruck 1908.

Nr. 1746.
11 In dieser Hinsicht hielt es der neueste Stammbaum für richtig die Genealogie mit zwei

möglichen Zacco zu beginnen: Zacco I. 510/545 und Zacco IL 540/570. O. P.

Clavadetscher, Frühmittelalterliche Studien 8 (1974) 62. Was den chronologischen Ansatz

betrifft, entscheidet gewiss nicht allein die Lebensdauer, sondern die Wirksamkeitsspanne,
doch sollten einmal die urkundlichen und chronikalischen Quellen wie auch die

Ausgrabungsergebnisse des Frühmittelalters systematisch erfasst werden, um zu einer freilich
relativen «Faustregel» zu kommen.

12 MGH SS rer. germ. Arbeonis Vilae SS. Haimerammi et Corbiniani. Ed. Br. Krusch
(1920) S. 223.

13 MGH Libri Confraternitatum (1884) S. 395. Belege von 842 an bei Clavadetscher in:

Frühmittelalterliche Studien 8 (1974) S. 66, Anm. 23.

14 Raymund Kottje, Studien zum Einfluss des Alten Testamentes aufRecht und Liturgie des

frühen Mittelalters. 2. Aufl. Bonn 1970. S. 19-20, 26, 30-31 mit Belegen aus Irland aus der

Zeit des 6.-8. Jahrhunderts, was auch den Diakon Jakob von York (633) erklären kann.

295



ganze damalige Abendland, angefangen von Nonantula (bei Modena) und
Brescia bis Saint-Denis, Inden (bei Aachen) und Fulda". Infolgedessen
begegnen uns Bischöfe dieses Namens jetzt seit der 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts,

so 762 Abt Jacob vom Kloster Hornbach als Oberhirte der Diözese
Toul16. Ihm ist Chorbischof Jacob von Langres anzuschliessen, dazu Abt
Jacob vom Kloster Sainte-Colombe bei Sens, beide belegt für den Anfang
des 9. Jahrhunderts17. Angesichts der frühmittelalterlichen Vorliebe für
das Alte Testament ist vorzüglich an den Patriarchen Jakob zu denken. Da
indes der Kult der beiden Apostel mit dem Namen Johannes zumindest
schon seit dem 6. Jahrhundert im Frankenreich bestand, kommen auch
diese als Vorbilder in Betracht18. Aus der Laienwelt ist ein Notar Jacob
(787-792) bekannt, der für Karl den Grossen ein medizinisches Lehrgedicht
abschrieb19. Dazu kommt ein Getreuer aus Langres, dem Karl III. 886 eine
Schenkung zuhielt. König Arnolf bestätigte auch 893 einem Vasallen des
Bischofs Waldo von Freising einen Tausch20. Aber auch im 9. Jahrhundert
können wir keinen Jacob einer bedeutenden Familie namhaft machen.

In ähnlicher Weise darf Zacco kaum mit Zacharias verbunden werden.
Früher als das abendländische Christentum wandte sich das orientalische
den alttestamentlichen Namen zu. So begegnen wir Mitte des 6. Jahrhunderts

einem monophysitischen Bischof Zacharias Scholasticos auf der Insel
Lesbos. Ihm darf Zacharias, der Patriarch von Jerusalem (609-ca. 628),
angeschlossen werden. Ganz bedeutend war Papst Zacharias (741-752) aus
griechischer Familie, die in Italien ansässig war. Er pflegte auch mit Byzanz
engere Beziehungen21. Bekanntlich hatte im Westen vor allem Südfrankreich

mit dem griechischen Osten Verbindung. Ob Zacharias presbyter zu
den Lyoner Märtyrern von 177/78 gehört, ist möglich22. Sicher regierte in

Vgl. auch Dieter Geuenich, Prümer Personennamen in: Überlieferung von St. Güllen,
Reichenau, Remiremonl und Prüm. Heidelberg 1971. S. 79-84.

15 MGH Libri Confraternitatum. Ed. P. Piper (1884) S. 466 (Register), dazu MGH Necrolo-
gia II. S. 6, 7, 9, 15, 21, 24, 31, 33-34, 36, 42 (Salzburg). Hlawitschka/SchmuV
Tellenbach, Liber memorialis von Remiremont 1. Dublin/Zürich 1970. S. 13-14 (Inden).

16 Hieronymus Frank, Die Klosterbischöfe des Frankenreiches. Münster/Westfalen 1932.
S. 128-131. E. Ewig in: W. Braunfels (Hg.), Karl der Grosse 1. Düsseldorf 1965 S
172-174.

17 Näheres: Otto G. Oexle, Forschungen zu monastischen und geistlichen Gemeinschaften
im westfränkischen Bereich. München 1978. S. 65-66, 70-72, 166. Als Gegenstück darf
Bisehof Jacobus von Jerusalem, belegt 871, angeführt werden. MGH Epp. VII. S. 409.

18 E. Ewig im Historischen Jahrbuch 79 (1960) S. 32. In der Vita des hl. Caesarius von Arles
(t542), die vor ca. 600 entstand, wird ein sanctus Jacobus presbyter erwähnt, der indes
kein eigentlicher Heiliger war und ganz isoliert dasteht. MGH SRM III. S. 493 (Lib II
Kap. 24).

19 W. Braunfels (Hg.), Karl der Grosse 2. Düsseldorf 1965. S. 45.
20 MGH DD. Karoli III. Nr. 137 zu 886 und DD Arnolfi Nr. 118 zu 893.
21 Lexikon für Theologie und Kirche 10 (1965) Sp. 1298-1302.
22 H. Delehaye, Martyrologium Hieronymianum. Brüssel 1931. S. 293, 298 zum 2 Juni

(ASS Nov. IL 2).

296



Vienne Bischof Zacharias um 300, der auch als Märtyrer verehrt wurde23.
Hier handelt es sich aber nur um eine altchristliche Einwirkung von nicht
langer Dauer.

Im eigentlichen Frühmittelalter waren es die Iren, die nicht nur den
Patriarchen Jakob, sondern auch Zacharias und die andern Propheten
verehrten (Epistola Gildae 6. Jh.)24. Darauf sind zwei Mönche im Kloster No-
nantula bei Modena zu nennen, die im 9. Jahrhundert den Namen Zacharias

trugen25. Sie eröffnen die Reihe der wenigen Namensträger dieser Zeit.
Äbt und Kloster von Ferneres (zwischen Sens und Orleans) bemühten sich
840/41, einen ihnen anvertrauten und offenbar wenig angenehmen Abt
Zacharias wieder wegzubekommen26. Ob dieser Abt aus dem Orient kam?
Sehr viel von sich reden machte in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts
Bischof Zacharias von Anagni und Bibliothekar des apostolischen
Stuhles27. Bei seinem Namen könnte auch griechischer Einfluss von Süditalien

vorliegen. Noch Ende des 9. Jahrhunderts berichtet der Mönch Aimon
von Saint Germain-des-Pres von einem Zacharias Maurus, der angeblich
im spanischen Valencia bei der Translation der Vincentius-Reliquien eine
Rolle spielte28. Der wundersüchtige Verfasser wählte wohl den Namen, weil
er ihm fremd klang. Der erste sichere Beleg für unseren biblischen Namen
nördlich der Alpen ist Bischof Zacharias von Seben, den wir 893-906 belegen

können29. Man wird doch wohl davon absehen müssen, einen solchen
Namen in Rätien etwa im 6. Jahrhundert anzunehmen.

Für Zacco müssen mithin andere Lösungen gefunden werden. Die eine
besteht darin, Zacco als germanischen Namen zu belassen, ihn aber durch
eine «kognatische Verwandtschaft» mit den Victoriden zu erklären.
Danach wäre Zacco «ein vom fränkischen Königtum eingesetzter Funktionär
in Rätien» gewesen, ähnlich wie es ja schon vorher einen Dux Raetiarum
zur Zeit Theoderichs gab30. Nun aber wissen wir von der Fränkisierung Rä-

23 Martyrologium Romanum. Brüssel 1940. S. 209-210 zum 26. Mai (ASS Dec).
24 Kottje I.e. S. 23, 26. Im Salzburgischen erfreuten sich im 8./9. Jahrhundert der Prophet

Zacharias und der gleichnamige Gefährte Daniels einer Verehrung. MGH Necrologia II.
S. 6.

25 MGH Libri Confraternitatum 1884: Sang. 193, 21 Aug. 84, 15, dazu Aug. 39, 17.
Schwer zu datieren sind die Angaben bei A. Valentini, Codici necrologico-liturgico di S.
Salvatore o S. Giulia in Brescia. Brescia 1887. S. 69, 88, 90.

26 MGH Epp. VI. Nr. 23 S. 31 zu 840/41.
27 MGH Epp. VI. S. 781 (Register) und VII. S. 457 (Register).
28 MGH Poetae lat. IV. 1. S. 139. Zum Verf. siehe Lexikon für Theologie und Kirche 1

(1957) Sp. 227.
29 MGH DD Arnolfi Nr. 115, Zwetinboldi et Ludovici infantis Nr. 12, 26, 28, 39, 44.
30 O. P. Clavadetscher in: Frühmittelalterliche Studien 8 (1974) S. 65-67, mit Berufung

auf E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch 1 (1900) Sp. 1671. Zu Verschiedenheit von
lautgesetzliehen und historischen Ableitungen siehe H. Stricker, Die romanischen Ortsund

Flurnamen von Grabs. Zürich 1974. S. 97-108. A. Schorta, Rätisches Namenbuch 2
(1964) S. 884 (Samnaun).

297



tiens im 6. Jahrhundert viel zu wenig31. Beim Dux Raetiarum stimmt wohl
das Amt, aber der Name des Dux Servatus war lateinisch32. Schon gar keine

Nachrichten besitzen wir über entsprechende Heiraten. Die Lex Romana
Curiensis aus der 1. Hälfte oder der Mitte des 8. Jahrhunderts enthält noch

die Todesstrafe auf Heiraten zwischen Romanen und Barbaren, geht aber

auf die Lex Romana Visigothorum von 506 zurück33. Immerhin hat Praeses

Victor in der 1. Hälfte des 8. Jahrhunderts noch die Alemannin Teusin-

da geheiratet. Aber bei Zacco geht es um das 6. Jahrhundert.
Neben dieser Lösung kann noch eine andere diskutiert werden, welche

einen germanischen Namen im früheren Onomastikon auch mittelbar als

Fremdkörper ansieht und daher Zacco als einen uralten Namen betrachtet,
der schon vor der Ankunft der Römer in Rätien vorhanden und lebendig

war (K. Huber).
Diese Lösung ist nicht nur beim Ahnherrn Zacco, sondern auch bei Tello,

dem Letzten des Geschlechtes, in Erwägung zu ziehen. Bisher wurde
Tello zum germanischen Tilo gestellt34. Neuere Erklärung sieht in Tello eine

Kurzform von Metellus35. Für die Lösung der Herkunft ist vor allem

wichtig, dass der Name gerade im frühmittelalterlichen Rätien zu belegen
ist. Wir finden einen Tello monachus in Kempten zu Beginn des 9.
Jahrhunderts eingeschrieben, also auf dem Gebiete der Raetia Secunda. Im
Pfäferser Liber Viventium begegnet uns ein Tello subdiaconus ab Mitte des

9. Jahrhunderts. Endlich finden wir einen Tello, wohl als Wohltäter oder
Familiaris des Klosters Reichenau im 9. Jahrhundert36. Hinzu kommt noch
vielleicht Tallo, ein Höriger der Beata-Sippe, der in einer Urkunde
erscheint, die in Benken 741 ausgestellt wurde37. Aufgrund dieser Quellenlage

leitet der Zürcher Romanist Karl Huber den Namen von der sehr alten

31 O. P. Clavadetscher in: Werner/Ewig, Von der Spätantike zum frühen Mittelaller.
Sigmaringen 1979. S. 165-167 (Churrätien nach Schriftquellen).

32 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 3-4 zu ca. 507.

33 E. Meyer-Marthaler, Römisches Recht in Rätien im frühen und hohen Mittelalter.
Zürich 1968. S. 58.

34 E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch 1. Bonn 1900. Sp. 1394-1395, wo indes nur
wenige Belege wie Zello und Cello, nicht aber Tello zu finden sind. Dazu Ergänzungsband

von H. Kaufmann. München 1968. S. 341 zu Sp. 1394. Erst im 10. und 13. Jahrhundert

können wir diesen Namen in Spanien nachweisen. M. Ferotin, Recueil des Charles de l'ab-
baye de Silos. Paris 1897. S. 7, 261.

35 Karl Puchner, Romanisch-germanische Mischnamen in Altbayern in: Festgabe E.

Kranzmayer, Aus dem Namengut Mitteleuropas. Klagenfurt 1972. S. 66, wo auch ein Te-

lo aus Freising 772-791 herangezogen ist, ein Gebiet, das auch zur Raetia secunda gehörte.
36 MGH Libri Confraternitatum. Ed. P. Piper (1884): Sang. 205, 17. Aug. 497, 37. Fab. 60,

9. Bischof Tello selbst ebendort Aug. 465, 28: Victor eomes, Tello comes. Fab. 9, 6: Victor

preses, Tello episcopus, Constantius preses, Remedius episcopus. Wenn in der Passio Pla-

eidis im ausgehenden 12. Jahrhundert Tellus erscheint, so ist hier wohl die Doppeldeklination

Gallus, Galli und Gallo, Gallonis am Werke. ZSKG 46 (1952) S. 169.

37 H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 7.

298



Bezeichnung ab, die im Namen der Valtellina und der Stadt Teglio liegt38.
Mithin wäre Tello genau wie Zacco ein Name, der schon vor der römischen
Herrschaft lebendig war. Wie es vorrömische Ortsbezeichnungen gibt, so
doch wohl auch vorrömische Personennamen39. Und sollte nicht Praeses
Victor, der zwar eine Alemannin geheiratet hatte, aber sonst auf die
Selbständigkeit seiner Provinz und auf die Tradition seiner Familie so grossen
Wert legte, auch in der Namengebung diese seine Gesinnung nach aussen
gezeigt haben?

38 Urkunde von 775: ualle Tellina. MGH DD Karol. Nr. 94. Dazu: Carlo Salvioni in: Bol¬
le!tino storico della Svizzera italiana 22 (1900) S. 99-100 (Valtellin Tal von Teglio).
Renzo Sertoli Salis, I principali Teponomi in Valtellina e Val Chiavenna. Milano 1955.
S. 126. Er erwähnt wenigstens die Möglichkeit einer «rätischen» Herkunft des Namens.

39 Vgl. die vorrömische Etymologie von Trin (Trins) und Trun (Truns). A. Schorta, Räti¬
sches Namenbuch 2 (1964) S. 869-870.

5. Präses Victor

Der Name Victor geht auf eine lateinisch-christliche Personenbezeichnung

zurück1. Wie sehr der Name bei den Christen verbreitet war, beweist
das sogenannte Martyrologium des hl. Hieronymus, das im 6./7. Jahrhundert

im Frankenreich entstand und an jedem Monat des Jahres Heilige dieses

Namens aufzählt. Man begegnet Victor in dieser Sammlung etwa
hundertmal, doch mag es sich mehrfach um Doppelnamen handeln2. Bekannt
ist Bischof Victor von Chur, der 614 am Konzil in Paris teilnahm3. In karo-
lingischer Zeit steht Victor zahlenmässig in Churrätien an dritter Stelle (Ur-
sus 123, Lupus 106, Victor 105). Das setzt voraus, dass Victor schon längst
im rätischen Gebiete beliebt war, ganz im Gegensatz beispielsweise zu
Oberitalien zur gleichen Zeit4. Schon dies ist für unseren Praeses charakteristisch.

Man hat schon gefragt, ob nicht der 15. Dezember, auf den die Schenkung

Tellos von 765 datiert ist, den Namenstag unseres Praeses bedeute, da
an diesem Tage der «römische Märtyrer» Victor gefeiert werde5. Tatsächlich

ist im oben genannten Martyrologium Hieronymianum des 6./7.
Jahrhunderts ein Victor erwähnt, aber unter anderen wenig bekannten6. Das

1 Pauly-Wissowa, Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft. Zweite Reihe
VIII. 16 (1958) Sp. 2057-2071, mit Erwähnung vieler Bischöfe und Presbyteri der christlichen

Kirche.
2 H. Delehaye, Martyrologium Hieronymianum. Brüssel 1931. S. 718 (ASS Nov. II. 2.).
3 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 7 zu 614.
4 Konrad Huber, Les elements lalins dans l'onomastique de l'epoque carolingienne. Vox

Romanica 23 (1964) S. 239-255, besonders S. 250, 254.
5 Archäologie der Schweiz 6. Basel 1979. S. 159.
6 Martyrologium Hieronymianum I.e. S. 649-651. Zum Kult Victors in Rätien siehe V.

Berther im Bündner Monatsblalt (1939) S. 349-355. O. Farner in JHGG 54 (1924) S.

44-45.

299



Necrologium Curiense des 12. Jahrhunderts notiert am 15. Dezember nur:
«Valeriani episcopi» und weist auch an den folgenden Tagen keinen Victor
auf. Hingegen ist am 8. Mai der Märtyrer Victor eingetragen, der in Mailand

als maurischer Soldat enthauptet wurde7. Überhaupt ist der 15.
Dezember bei keinem der etwa 30 bekannteren Heiligen dieses Namens als

Festtag genannt8. Entscheidend ist schliesslich, dass Spuren der Verehrung
eines Namenspatrons bislang erstmals in Frankreich im 12. Jahrhundert
wahrnehmbar sind, erst reichlich später im übrigen Abendland9.

Gewöhnlich wird Praeses Victor einfach um 720 angesetzt. Eigentlich
spielte er erstmals sicher 719 eine Rolle, da er damals den an seinem Hof
erzogenen Priester Otmar für die Gründung einer eigentlichen Abtei an der
Steinach freigab10. Doch muss Victor damals schon nicht wenige Jahre im
Amte gewesen sein, denn für die lateinische Bildung und priesterliche
Einführung darf man wohl acht Jahre rechnen, auch wenn man das multo
tempore der Vita nicht pressen will. Wenn Victor den jungen Priester an
einer Florinuskirche anstellte, dann war dies Heiligtum eine victoridische
Gründung, vielleicht sogar von Victor selbst, der auf jeden Fall hier als Ei-
genkirchenherr erscheint11.

Otmar stammte zwar aus Alemannien, wurde aber von seinem Bruder
nicht nach dem nahen bischöflichen Sitz in Konstanz gebracht, sondern
nach Chur, dem kulturellen Mittelpunkt Churrätiens. Das dürfte zuerst
einmal der Rückständigkeit Alemanniens zuzuschreiben sein, hat aber
noch einen andern Grund. Man denkt hier an Teusinda, die Gemahlin
Victors, die wohl auch aus Otmars Heimat stammte und für ihn eingetreten
war. Sie ist durch das Tello-Testament von 765 und durch die Churer
Bischofsliste des 14. Jahrhunderts als Frau des Praeses überliefert12. Teusinda

ist ein Name, der im Frühmittelalter vielfach vorkommt, im Reich der
Franken wie der Langobarden13. Geradezu bezeichnend für unser Thema
ist, dass 779 Waldrada und ihr Sohn Waldbert ihr Besitztum in Romans-

7 Necrologium Curiense. Ed. W. von Juvalt. Chur 1867. S. 46, 123.

8 H. Grotefend, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters. Hannover IL 2 (1898) 182-183.
9 Matthias Zender, Räume und Schichten mittelalterlicher Heiligenverehrung in ihrer

Bedeutung für die Volkskunde. Düsseldorf 1959. S. 19-20.
10 Die besten diesbezüglichen Texte und Erklärungen bei Johann Duft, Sankt Otmar. Die

Quellen zu seinem Leben. Zürich/Konstanz 1969. S. 22-25 (Otmars-Vita von Gozbert-

Walafrid), S. 40-42 (Gallus-Vita von Gozbert-Walafrid), S. 54-55 (Iso, Casus). Dass nicht
720, sondern 719 anzunehmen ist, siehe S. 16-17 und 50-53.

11 Zur Lokalisierung in Chur, nicht im Remüs, siehe JHGG 88 (1958) S. 41-43. Duft, Otmar
I.e. S. 71. Zu den Ausgrabungen von St. Florin in Chur siehe Jahrbuch der Schweizerischen

Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 60 (1977) S. 138, 146-147, die einige wenige
frühmittelalterliche Fragmente ans Tageslicht brachten. H. R. Sennhauser bezeichnet die

Ausgrabung zwar als negativ, doch nicht entscheidend. Werner/Ewig, Von der Spätantike

zum frühen Mittelalter (1979) S. 194-195.
12 Bündner Urkundenbuch 1. Nr. 17 S. 15 und ZSKG 45 (1951) S. 50, 57.

13 Ernst Förstemann, Altdeutsches Namenbuch 1 (1900) Sp. 1448-1449. W. Brückner,

300



hörn dem Kloster St. Gallen schenkten, dazu noch die beiden «Nonnen»
Theotsinda und Guastani, die sie aufgezogen hatten und die ihnen mit
Sorgfalt dienten. Mithin lebte in Romanshorn eine Teusinda Theotsinda),

ein halbes Jahrhundert später als die Teusinda des Praeses Victor14.
Die höhere Bildung von Churrätien zeigte sich auch in der Erstellung von

Grabsteinen. Freilich waren im Wallis frühmittelalterliche Grabsteine viel
zahlreicher15. Noch klassisch in Wortwahl und Form ist die Grabinschrift
des Bischofs Valentian (548)16. Auf die Initiative von Praeses Victor gehen
zwei Marmorsteine zurück. Den einen liess er von Trient kommen und
zwar als Gedenkstein für einen Ahnen des Bischofs Victor und des Herrn
Iactadus. Über den Titel dieses Ahnen, den clarissimus proavus, äusserte
sich Universitätsprofessor Dr. Eugen Ewig in Bonn wie folgt: «Vir clarissimus

halte ich für ein ziemlich eindeutiges Standesprädikat, das auf
senatorische Abstammung schliessen lässt. Ein merowingisches Amtsprädikat
war diese Bezeichnung jedenfalls nicht, auch kein eigentliches Bischofsprädikat»

(Brief vom 5. August 1975).
Während dieser erste Stein nur durch chronikale Überlieferung bekannt

ist, wurde der zweite Steine 1972 wieder aufgefunden. Dieses Mal liess ihn
Praeses Victor aus dem Vintschgau, mithin aus dem Marmorbruch in Laas,
kommen. Da die unterste Partie stark abgenützt ist, kann der Name des
Mannes, dem er als Grabstein diente, nicht mit Sicherheit festgestellt
werden. Jedenfalls zeichnete der Praeses der Provinz nur ein hervorragendes
Mitglied seiner Familie in solcher Weise aus. Ob nicht Bischof Victor, der
Onkel von Praeses Victor, hier begraben lag?17

Die beiden Steine lassen darauf schliessen, dass der Praeses die Kontinuität
seines Geschlechtes betonen und eine Art Mahnmal schaffen wollte,

ganz im Sinne der romanisch-kirchlichen Tradition (Grablege der Bischöfe
in Auxerre, der Langobardenherzöge in Spoleto usw.). Im Norden der
Alpen besassen die führenden Familien vor der Jahrtausendwende keine
gemeinsame Grablege18. Die beiden Steine befanden sich noch im 16.
Jahrhundert in St. Luzi, wo sie wohl schon seit Ende des 8. Jahrhunderts lagen,
als man die Lucius-Krypta errichtete. Am gleichen Orte war vorher eine

Die Sprache der Langobarden. Strassburg 1895, S. 308, 311 (Teude und Teudesindus).
Vgl. JHGG 69 (1939) S. 108.

14 H. Wartmann, Urkunden der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 85 zu 779 Febr. 2.
15 Christoph Jörg, Die Inschriften des Kantons Wallis bis 1300. Fribourg 1977. Nr. 5 usw.

(Corpus Inscriptionum medii aevi Helvetiae I).
16 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 5 zu 548 Jan. 7. Dazu H. Lieb, Lexicon Topographicum 1.

Bonn 1967. S. 62, 172-173. Sulser/Claussen, St. Stephan in Chur. Zürich 1978. S. 16,
157, 179.

17 Über die beiden Steine: Bündner Urkundenbuch I. Nr. 11-12. Lieb I.e. S. 73-74. Bündner
Monatsblatt (1972) S. 300-306 (A. Wyss), S. 307-321 sowie (1973) S. 204-216 (I.
Müller). Die Ergänzungen zu diesen beiden Steinen sind neu zu überdenken, wie O. P.
Clavadetscher in Frühmittelalterliche Studien 8 (1974) S, 63 und 66-67 ausführt.

18 Vgl. Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte 17 (1959) S. 36-37.

301



Andreas-Memorie, wie H. Claussen darlegt, wo vermutlich auch Gräber
der Victoriden waren. Praeses Victor hat wohl mit den beiden Grabsteinen
die bisherigen Gräber zu einer Art Mausoleum ausgestalten wollen19.

Zum Lebensbild des Praeses Victor gehört auch die Nachricht von seinen

Angriffen auf das Gallus-Grab, das durch eine blühende Wallfahrt
bekannt, ja sogar berühmt geworden war. Danach wollte der Praeses die
wundertätigen Überbleibsel des irischen Heiligen nach Chur übertragen,
was aber am organisierten Wachtdienst der Anwohner scheiterte. Schliesslich

fiel Victor vom Pferde und musste schwer verletzt nach Hause getragen
werden. Walafrid, der uns darüber berichtet, führt mehrfach als einziges
Motiv des Unternehmens den Neid über das Aufkommen des Wallfahrtsortes

an (invidia perurgente, malitiosi raptoris, alienae felicitatis profecti-
bus invidens)20. War es nun wirklich und einzig nur ein persönlicher Raubzug,

eine falsch verstandene Heiligenverehrung? Dahinter stand doch wohl
viel mehr. Es handelte sich um eine politische Aktion21. Otmar hatte die
Gallus-Zelle dem Schutze des Hausmeiers Karl Martell übergeben, was für
das auf seine Selbständigkeit erpichte Churrätien als gefährliche Nachbarschaft

erscheinen musste22. Die stetig stärker werdende Macht der Franken
war ja augenscheinlich.

Hat nun die St. Galler Historiographie auf die Disentiser Mönche so

eingewirkt, dass letztere eine ähnliche Episode schufen, indem sie Victor zum
Mörder des Placidus machten, der ein Freund und Helfer des Franken Si-
gisbert war, wie neuere Darstellungen annehmen wollen? Diese «Legende»
hätte sich im Verlaufe des 10. Jahrhunderts ausgebildet23. Zunächst muss
man zwischen hagiographischen Berichten und Legenden genau unterscheiden.

Hagiographisch ist einmal festzustellen, dass die Disentiser Heiligen
schon lange vorher, Mitte des 8. Jahrhunderts, verehrt wurden, wie deren

Krypta bezeugt. Der gemeinsame liturgische Gedenktag war der 11. Juli,
der schon deshalb alt und echt sein muss, weil er in Disentis nie dem im
9. Jahrhundert allgemein gewordenen Feste der Translatio s. Benedicti
wich. Dann erscheint ja in allen liturgischen Kaiendarien und Dokumenten

19 Walther Sulser/Hilde Claussen, Sankt Stephan in Chur. Zürich 1978. S. 160, 162, 174.

20 MGH SRM IV. S. 321-322 Walafrid, Vita s. Galli IL Kap. 11-12.
21 Josef Semmler, Episcopipotestas und karolingische Klosterpolitik in: Arno Borst (Hg.),

Mönchtum, Episkopat und Adel zur Gründungszeit des Klosters Reichenau. Sigmaringen
1974. S. 349-350. An Rechte auf das St. Galler Gebiet durch Beschlagnahme der Reliquien
denkt H. Büttner in ZSKG 43 (1949) S. 23.

22 (Otmarus) consilio cuiusdam ducis nomine Nebi persuasus, ad praefatum principem Caro-
lum cum eoden duce properavit ipsisque eandem cellam proprietatis iure contradidit.
Walafrid, Vita S. Galli in MGH SRM IV. S. 319 Joh. Duft, Sankt Otmar (1959) S. 40. Dazu

siehe die Relatio Isonis (t871): Otmarus primis temporibus Karoli, patris Carlomanni et

Pippini, a Waldramrho nobili ae potente viro ad eiusdem Caroli praesentiam adductus cel-

lulam s. Galli gubernandam ab illo suscepit. St. Galler Mitteilungen 12 (1870) S. 122. Duft
S. 50.

23 Vgl. ZSKG 40 (1946) S. 181 Anm. 1 und SZG 25 (1975) S. 495-496.

302



Placidus als Märyrer, was auf einen Verfolger oder Mörder hinweist24. Wie
gerade die beiden Rollen der Heiligen, der eine Märtyrer, der andere Be-
kenner, von St. Gallen aus verteilt sein sollen, ist nicht ersichtlich und in
keiner Weise auch nur wahrscheinlich.

Die ersten Beziehungen zwischen den Heiligtümern an der Steinach und
am jungen Rhein datieren erst von 846, als St. Gallen samt Schienen sich
mit Disentis und Bobbio verbanden25. Die Sequenz der Disentiser Heiligen
aus der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts ist strophisch und nach
Wortmaterial und Wendungen den Dichtungen Notkers des Dichters (f912)
nachgeformt. Gelegentlich hat auch Ekkehard IV. (t ca. 1060) ähnliches
Wortmaterial gebraucht. Doch inhaltlich weist nichts auf die Steinachabtei
hin. Der Verfasser schöpfte sichtlich aus der Disentiser Tradition, wie sie

uns später auch in der Placidusvita teilweise wieder begegnet26. Der
genannte Ekkehard IV. war es aber, der erstmals Placidus und Sigisbert zu
Gefährten des hl. Gallus und Schüler des hl. Kolumban machte, freilich
erst in einer zweiten und dritten Redaktion seines Lobes auf den hl. Gallus.
Aber sein Gedicht nahm auch sonst bekannte und unbekannte Heilige in
diese Corona auf, die schon in Luxeuil wirkten und später bei Bregenz von
einem Räuber umgebracht worden wären27.

Doch das Ziel Victors war an der Steinach wie am jungen Rheine das

gleiche, Victor lässt in seiner Provinz kein fränkisches Kloster aufkommen,
indem er den Protektor des Asketen Sigisbert, den rätischen Placidus,
umbringen lässt. Damit war vorläufig die Entwicklung der Einsiedlerzelle zum
Kloster gestoppt. Der fränkische Mönch, wohl aus dem Ausstrahlungskreis
von Luxeuil, konnte ohne Hilfe keine Gründung machen28. Den politischen
Charakter des Mordes biegen schon die Sequenzen des 10. Jahrhunderts
um, indem sie Victor allgemein zum gottlosen Tyrannen und schlechten
Christenverfolger stempeln29. Diese Richtung übersteigert schliesslich die
Passio Placidi aus dem ausgehenden 12. Jahrhundert, die Victor schlechthin

mit allen Lastern charakterisiert30.

24 I. Müller, Die Anfänge von Disentis. JHGG 61 (1931) S. 110-128, wo indes der Eintrag
im Martyrologium des Zürcher Grossmünsters wohl ins 11. Jahrhundert zu datieren ist.
Siehe Zeitschrift für Schweizer Geschichte 12 (1932) S. 500-501. Über die Krypta und ihre
Zusammenhänge mit Saloniki und Halberstadt siehe I. Müller, Die churrätische

Wallfahrt im Mittelaller. Basel 1964. S. 29-37. Zuletzt H. R. Sennhauser in: Werner/Ewig,
Von der Spätantike zum frühen Mittelaller. Sigmaringen 1979. S. 210.

25 MGH Libri Confraternitatum (1884) S. 142, dazu: ZSKG 46 (1952) S. 266-267.
26 ZSKG 44 (1950) S. 215-220. Bündner Monatsblatt (1959) S. 264-276.
27 Johann Egli, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. St. Gallen 1900. S. 383-384. MGH

Poetae lat. V. S. 537, nach Hss. B und C in Cod. Sang 168 und 174. Dazu: ZSKG 59 (1965)
S. 265-279.

28 Geschichte der Abtei Disentis. Einsiedeln 1971. S. 9-15.
29 Letzte Edition der Sequenzen: Bündner Monatsblatt (1959) S. 264-276.
30 Letzte Edition und Kommentar der Passio: ZSKG 46 (1952) S. 161-180, 257-278, besonders

S. 166-167, 267-270.

303



Es geht die historiographische Entwicklung in St. Gallen wie in Disentis
gleiche Wege. Dort übersah Walafrid mit Absicht die politischen Motive
des Angriffes auf das Gallus-Grab, hier neigen schon die Sequenzen des

10. Jahrhunderts und noch mehr die spätere Passio zu einer moraltheologischen

bzw. sozialen Interpretation, wie dies auch sonst in der gleichzeitigen
Hagiographie der Brauch war31. Aus einem politischen Mord wird ein

grundsätzliches Morden, eine Umgestaltung, die literarisch sehr wirksam
war32.

Man findet es auffällig, dass Placidus und Sigisbert nicht nur bei Tello
nicht genannt sind, sondern überhaupt kein Patrozinium erlangten33.
Tatsächlich lässt sich im ganzen Mittelalter keine Sigisbert-Kirche nachweisen.
Einzig die Placidus-Kapelle in Disentis ging in ihrer ersten Form bis ins

9./IL Jahrhundert zurück und wurde im 15. wie im 17. Jahrhundert
wiederum errichtet34. Die Placidus-Kapelle in Fidaz ob Flims ist erst 1488

erwähnt35.
Zunächst ist die Tatsache dadurch erklärbar, dass unsere beiden Disentiser

Heiligen zur vorbenediktinischen Siedlung gehörten, auf die erst nach
einiger Zeit die eigentliche Klostergründung durch Bischof Ursizin folgte.
Dann verbreitete sich deren Kult überhaupt erst nach der Translation ihres
Reliquiensarkophages nach Zürich (ca. 940). Auch St. Meinrad (t861)
erreichte keine Schutzherrschaft über das Kloster, das 934 im Anschluss an
seine Zelle gegründet wurde. Im Jahre 947 werden als Schützer Maria und
Mauritius genannt. Selbst nachdem 1039 die Überbleibsel des Heiligen von
der Reichenau nach Einsiedeln übertragen worden waren, wurde letzteres
kein Meinrads-Kloster. Als Meinrads-Heiligtum kann erst die Kapelle auf
dem Etzelpass bezeichnet werden, die Ende des 13. Jahrhunderts nachweisbar

ist36.

31 Frantisek Graus, Sozialgeschichtliche Aspekle der Hagiographie der Merowinger und
Karolinger in: A. Borst (Hg.), Mönchtum, Episkopat usw. Sigmaringen 1974. S. 150-151

(über Placidus), S. 151-152 (über Trudpert und Landelin).
32 Man könnte die Antithese Disentis-Chur oder Placidus-Victor mehr rechtlich deuten,

wenn der Praeses das unkultivierte Gebiet der Desertinas als Staatsgut betrachtete, welches
indes die beiden «Disentiser» als Kolonisten für sich beanspruchten. Hier standen Recht

gegen Recht. H. Büttner in: Müller, Geschichte der Abtei Disentis (1971) S. 235. Für
Victor war dann Placidus viel gefährlicher als der fremde Asket.

33 O. Farner in: JHGG 54 (1924) S. 106-110. B. Helbling in: SZG 25 (1975) S. 496.
34 E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 5 (1943) S. 107-108. Dazu:

Oswald/Schaefer/Sennhauser, Vorromanische Kirchenbauten. München 1971. S.

61-62.
35 Poeschel I.e. 3 (1940) S. 15. Die Placidus-Kapelle in Flix (Oberhalbstein) ist neuzeitlieh.

Poeschel I.e. S. 300-301.
36 Clemens Hecker, Die Kirchenpalrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittelalter.

Fribourg 1946. S. 13, 98-99. Odilo Ringholz, Die Ausbreitung der Verehrung des hl.
Meinrad. Zürich 1900. S. 18-19 (SA aus Schweizer Archiv für Volkskunde IV. Heft 2).

304



Selbst unmittelbare Klostergründer bringen es nicht zu einem Patrozinium,

wie wir gerade an dem hl. Eberhard, dem Gründer des Klosters Einsiedeln,

sehen. Auch Bischof Ursizin (8. Jh.), der Klostergründer von Disentis,

ist hier zu nennen. Der Eremit Fintan (t878) gründete zwar nicht das

Kloster Rheinau, war aber mit dessen Anfängen doch verbunden. Auch er
brachte es nicht zu einem Patrozinium37. Den Reformern ging es nicht
anders, wie der Disentiser Abt Adalgott (10./11. Jh.) und der Churer Bischof
Adalgott (12. Jh.) zeigten.

Bei Tello sind als eigentliche Schützer von Disentis angegeben St. Maria,
St. Martin und St. Peter. St. Maria war die letzte und neueste Kirche, die
mit der Klostergründung zusammenhing, St. Peter die wohl allerälteste. St.
Martin I. war dem volkstümlichen Frankenheiligen geweiht, von dem wohl
Sigisbert Reliquien aus seiner Heimat mitgebracht hatte und in dessen

Mauern die Krypta der Heiligen Placidus und Sigisbert eingeschlossen
war38.

Am Schlüsse unseres Themas sehen wir uns die Passio Placidi des
ausgehenden 12. Jahrhunderts näher an, und zwar deren literarische Form39. Im
Kapitel III. schildert der Verfasser die Disentiser Gegend als: quendam va-
stae solitudinis locum, was ähnlich schon im Sinne der Bibel bei Bischof
Eucharius (5. Jh.) wie bei Walafrid (9. Jh.) zu finden ist40. In gleicher Weise

wird die Gegend von Fulda vom hl. Bonifatius in einem Brief an Papst
Zacharias als: locus silvaticus in heremo vastissimae solitudinis
charakterisiert41. Wie sehr es sich um einen bekannten Ausdruck handelt,
belegt die Tatsache, dass Wilhelm von Thierry (f 1147/48) das Clairvaux
des hl. Bernhard ebenso umschreibt: ibi ergo in loco horroris et vastae
solitudinis consederunt viri illi virtutis42. Im Kap. VIII wird Placidus als Ke-
phalophore geschildert, was mit Hilfe der Engel geschah: suffragantibus
angelis. Solche Fügungen wie suffragantibus sanctis und angelis tuis sanc-
tisque precantibus sind schon in der Sprache der früheren Sakramentare zu

37 R. Henggeler, Professbuch der Abteien Pfäfers, Rheinau, Fischingen (1931) S. 260,
wonach einer alten Aufzeichnung zufolge bei der Weihe der neuen Klosterkirche 1114 St. Fintan

Mitpatron war.
38 Geschichte der Abtei Disentis (1971) S. 10, 17, 22-23. Die begonnenen Grabungen im Klo¬

sterhof werden vielleicht noch genauere Anhaltspunkte liefern.
39 ZSKG 46 (1952) S. 161-180, 257-278. Korrekturen: S. 164 Z. 1: per hane (sapientiam) ho-

mines (cives) celi facti sunt, cives ist statt et zu ergänzen, da homines Subjekt bleibt. Vgl.
Eph. 2, 19: cives sanctorum. S. 166 Z. 2: pestibus sui nominis, obwohl handschriftlich suis

überliefert ist. S. 171 Z. 2: spiritibus. S. 277 Z. 14: Pius XI.
40 Num. 14, 3: in hae vasta solitudine. Deut. 32, 10: in loco horroris et vastae solitudinis.

Patr. Lat. 50 Sp. 703: Eueherii Episeopi Lugdunensis Epistola de Laude Eremi, Kap. 4:
ostendens solitudinis vastae recessum. MGH SRM IV. S. 319: Vita S. Galli auctore Wala-
frido, Lib. II. Kap. 10: termini vastae solitudinis, in quibus vir Dei eellam eonstruxerat.

41 MGH Epp. III. S. 368.
42 MGH SS XXVI. S. 97. Dazu: E. Vacandard, Leben des hl. Bernhard von Clairvaux 1.

Mainz 1897. S. 10.

20 Zs. Geschichte 305



finden43. Abt Hilduin lässt zu Anfang des 9. Jahrhunderts die Pariser
Heiligen Dionys und Genossen ihren Kopf angelico ductu tragen44.

Kapitel IX meldet, wie Bischof Tello, erschüttert durch den schrecklichen

Tod seines Vaters, dessen Untat wieder gutmachte: horrendum exi-
tum pertimescens. Die Wendung: horrenda mors begegnet uns schon in der
Totenliturgie des 8. Jahrhunderts45. Die Vita Barlaam et Joasaph, die das
Mönchtum des 8. Jahrhundert beschreibt und die seit dem 11. Jahrhundert
weite Verbreitung fand, äusserte sich über ihre Helden ähnlich: horrendum
illum diem semper prospiciebant46.

Bei den Namen, die eine wundertätige Heilung am Grabe erlangten, fällt
Marola auf, ein Personenname, der auch als Ortsname Marola in Mastrils
erscheint und als Verkleinerungsform zu majoria Meierei gedeutet werden

kann. Im 14. Jahrhundert können wir in Rätien sowohl einen Mariolus
wie einen Mariola feststellen47.

Man hat viel Wert auf eine Nachricht der Bollandisten gelegt, wonach eine

bei den Minoriten zu Löwen aufbewahrte Kolumbans-Vita eine Gallus-
Vita eines Mönches von Seligenstadt zitiert hätte, wonach Sigisbert mit
Kolumban und Gallus in Zusammenhange erscheint48. Der uns von den
Bollandisten überlieferte Text geht inhaltlich und meist auch formell auf das
zweite Kapitel unserer Passio zurück49.

Um grösstmögliche Klarheit über St. Placidus zu erhalten, liess man
1972 einen Ellbogen (ulna) und eine Rippe durch den Zürcher Forscher
Erik Hug anthropologisch untersuchen. Diese Überbleibsel waren 1645 von
Disentis dem Kloster Muri geschenkt worden, sodass sie dem Brande von
1799 entgehen und 1895 wiederum unversehrt in die bündnerische Abtei zu-

43 P. Bruylants, Concordance Verbale du Sacramentaire Leonien. Louvain 1946. S. 26,
628.

44 Patr. Lat. 106 Sp. 47.
45 P. Bruylants, Les Oraisons du Misset Romain 2 (Louvain 1952) Nr. 892. G. Manz,

Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache. Beuron 1941. Nr. 619 (Beuroner Texte
und Arbeiten, Beiheft 1).

46 Patr. Graeca 96 Sp. 971 A Kap. 12). Zur Frage des Verfassers siehe Lexikon für Theo¬
logie und Kirche 1 (1957) Sp. 1246.

47 Peter Mariolus im Codex diplomaticus. Ed. Th. v. Mohr 2 (1854) S. 321 zu 1336 und Gian
Mariola in JHGG 44 (1914) S. 252 zu 1390 (Hospiz auf dem Septimer). Freundlicher Hinweis

von Dr. Andrea Schorta, Chur.
48 Acta Sanctorum, Julii III. die XI. Antverpiae 1723 S. 238. Darauf bezog sieh A.

Schumacher, Album Desertinense, Disentis 1914. S. 1. Mit dem dort zitierten Rapertslied ist
die dritte Abänderung einer Rapert-Übertragung von Ekkehard IV. (1. H. 11. Jh.)
gemeint. Darüber ZSKG 59 (1965) S. 265-267 und St. Sonderegger, Althochdeutsch in St.
Gallen. St. Gallen/Sigmaringen 1970. S. 69-71, wonach man nicht von der lateinischen
Fassung Ekkehards auf das althochdeutsche Gedicht schliessen kann.

49 tempore Gregorii papae (Passio: regente papa Gregorio), Scotiam relinquens (Passio: Sco-
tiam relinquens), propter Christum (Passio: pro Domino), construxit ecclesiam, quae us-
que hodie S. Columbani dicitur (Passio: ecclesiam construxisse fertur, que nunc eiusdem
beati Columbani nomine uocatur), eremi amatorem (heremi amatore).

306



rückgebracht werden konnten50. Hug charakterisiert die linke ulna wie
folgt: «Konsistenz: hart, lässt sich mit dem Skalpell nicht ritzen! Der noch
viel Leim enthaltende Knochen könnte nur mit grosser Kraftanstrengung
entzweigebrochen werden. Das spricht dafür, dass er nur kurze Zeit im
Boden gelegen haben kann. Die Korrosionsdefekte sind dementsprechend
gering. Geschlecht: Männlich. Absolut gross (Länge 274 mm!), starkes
Olecranon, kräftig modellierter Gelenkkopf, stark entwickelte Muskelansatzstellen

(Crista interossea!). Alter: Matur (40-60Jährig). Umrandung
der proximalen Gelenkfläche scharfkantig, Muskelansätze stark
entwickelt. Körperhöhe: 171 cm (Tabelle Manouvrier), also gross. Varia: Am
proximalen Gelenkende fehlt der Processus coronoideus. Er ist an der Basis

durchschnitten worden. Die Schnittfläche ist glatt, kann nur von einem
Instrument mit scharfer Schneide herrühren, nicht von einer Säge. Das
spricht gegen die Abtrennung eines Partikels zum Zwecke einer
Reliquientranslation, denn der Knochen ist viel zu hart, als dass er sich post mortem
mit dem Messer schneiden Hesse. Wohl aber könnte er intra vitam mit einer
eisernen Waffe verletzt worden sein. Vermutlich handelt es sich um eine
unverheilte Hiebwunde, die Folge eines Schwert- oder Axthiebes, der das

Ellbogengelenk betroffen hat.»
Wie schon Dr. Hug selbst darauf hinweist, deutet die Hiebwunde darauf,

dass Placidus von Schergen niedergeschlagen, nicht aber enthauptet
wurde. Die Darstellung vom enthaupteten Heiligen konnte sich erst
entwickeln, als man die Kopfträgerlegende auf den Disentiser Heiligen bezog,
was kaum vor der Flucht der Reliquien nach Zürich um 940 geschah51. Es
war ja begreiflich, dass der von den Satelliten des Praeses Victor überraschte

Rätier sich mit dem linken Arm gegen die drohenden Schläge zu schützen
suchte. Ähnlich wollte sich der hl. Bonifatius (t754) dadurch abschirmen,
dass er gegen das niederfahrende Schwert des Mörders einen Codex auf
sein Haupt legte. Die Handschrift hat sich erhalten und zeigt heute noch
Spuren von Hieben52.

50 Iso Müller, Die Abtei Disentis 1634-1655. Freiburg 1952. S. 229-230. Die Authentik vom
16. Jan. 1645 meldet: dua saera ossa, tenuia quidem, bene tarnen longa, qualia uidelicet
brachiorum minora sunt.

51 Darüber: ZSKG 46 (1952) S. 270-272.
52 Theodor Schieffer, Winfrid-Bonifatius und die christliche Grundlegung Europas. Frei¬

burg i.Br. 1954. S. 272-273. Gustav Schnürer, Bonifatius. Mainz 1909. S. 75, 101

(Weltgeschichte in Karakterbildern).

307


	Zum Churer Bistum im Frühmittelalter

