Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 31 (1981)

Heft: 3

Artikel: Zum Churer Bistum im Frahmittelalter
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM CHURER BISTUM
IM FRUHMITTELALTER

Von Iso MULLER

1. Der Churer Stadtheilige St. Lucius

Die dlteste Handschrift der Vita Lucii findet sich im St. Galler Codex 567
aus dem 8./9. Jahrhundert, die jedoch in Chur geschrieben wurde. Sie ist
leicht gefaltet, was darauf schliessen ldsst, dass sie in der Liturgie vorgele-
sen wurde'. Davon wurde schon im 9./10. Jahrhundert eine neue Abschrift
hergestellt. Der Text ist zuletzt 1955 ediert worden und zwar so, dass die
zahlreichen Zitate sofort zu erkennen sind, nicht nur die vielen biblischen
Anleihen, sondern auch die Anspielungen auf die Liturgie (so auf das Exul-
tet) und auf hagiographische Werke (so auf die Vita S. Agnetis)®. Ein Aus-
druck des 6. Kapitels ruft noch nach einer genauen Erkldrung, ndmlich:
que mundi erant mundo relinquens. Diese eindrucksvolle Traductio scheint
auf Gregor den Grossen (1604) zuriickzugehen. In seinen Libri Moralium
lobt er schon im ersten Buche denjenigen, der zwar korperlich in der Welt
weilt, geistig aber iiber ihr steht®. Im 22. Buche des gleichen Werkes preist
er die wunderbare Ruhe jener, die sich von der Gier nach irdischen Dingen
frei gemacht haben und daher zwar in der Welt, doch eigentlich ausserhalb
ihrer leben®. Ein anderes Opus des gleichen Papstes waren die vier Biicher
der Dialogi. Im zweiten schildert der Kirchenvater die Vision des hl. Bene-
dikt, der in einer feurigen Kugel die Welt in ihrer Kleinheit sah und so, im
Lichte des Geistes erhoben, nicht mehr in der Welt lebte®. Da Gregors Wer-

Vorbemerkung: In den folgenden Ausfithrungen sind nur wenige Abkiirzungen angewandt:
JHGG = Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden, SZG =
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, ZSKG = Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchenge-
schichte.

1 BERNHARD BIscHOFF, Mittelalterliche Studien 1. Stuttgart 1966. S. 96.

2 JHGG 85 (1955) S. 1-51.

3 Libri Moralium, Lib. 1. Kap. 25 in: Patrologia Latina 75, Sp. 543: adhuc in mundo corpo-
re positus, mente tamen extra mundum surgit.

4 Libri Moralium, Lib. XXII. Kap. 16 Not. 34 in: Patrologia Latina 76, Sp. 234: in mundo
extra mundum est.

5 Gregorii Magni Dialogi, Lib. 11. Kap. 35, hg. von UMBERTO MoRICCA. Roma 1924. S, 131:
quid itaque mirum, si mundum ante se collectum vidit, qui sublevatus in mentis lumine ex-

277



ke schon bald und viel gelesen wurden, darf man deren Vorhandensein im
bischéflichen Chur voraussetzen.

Das Hauptthema der Heidenpredigt des Heiligen war der eine und wahre
Gott. Wihrend bei den Merowinger-Viten z. B. in der Kolumbans-Vita des
Jonas (7. Jh.) oder der Genoveva-Vita (8. Jh.) die altchristliche Akklama-
tion: Unus Deus nicht erhalten ist, tritt sie zweimal in der Rede des hl. Lu-
cius (Kap. 9) und einmal in dem Rufen der Menge auf (Kap. 11). Dann fin-
den wir den Passus noch im unmittelbaren Aufruf: Credite in Unum Deum
(Kap. 10). Sonst wird mehr der Verus bzw. Magnus Deus zitiert (Kap.
11-12, 15-16). In der Literatur des Osten entdecken wir die Akklamation
Unus Deus noch bis zum 10. Jahrhundert, im Westen scheint vorldufig die
Lucius-Vita der letzte Beleg zu sein®. Selbstverstdndlich glaubte der Verfas-
ser an Christus und den hl. Geist (Kap. 5). Aber in der Predigt des Heiligen
wird Christus in erster Linie als Schopfer bezeichnet (per quem omnia et
nos per ipsum. Kap. 9) und spéter zweimal als Dominus noster und dann
erst als Gnadenvermittler (in Christo filios vocabat, filii karissimi.
Kap. 13). Unus Deus war indes ein Grundstein des friithchristlichen Den-
kens (z. B. bei Ambrosius, Eusebius, Orosius), aber ebenso ein Symbol fiir
die Einheit des Romerreiches. Es handelt sich daher hier auch um einen Be-
griff des politischen Monotheismus, der sich, wie unser Beleg zeigt, bis in
die karolingische Zeit durchhielt, bezeichnend fiir das frankische Gross-
reich und das Kaisertum des grossen Karl’.

Aber auch abgesehen von Unus Deus ldsst uns die Vita keinen Zweifel,
dass es sich um Heiden handelt. Schon in Augsburg hat Lucius gehort, dass
in der Provinz, die er bekehren will, Leute seien, die Gétzen anbeten (Kap.
IV. adhuc idolis immolarent). Ferner sieht er die Provinz als heidnisch an
(Kap. V. ad destruendum errorem). Nach der Vita kommt Lucius von halb-
heidnischer Umgebung in die christliche Stadt, deren Bewohner ihn ja er-
rettet und dann im Triumph in die civitas zuriick begleiteten (Kap. XVII).
Auf die Vita spielt offensichtlich Bischof Victor in seinem Klagebrief an
Ludwig den Frommen vom Jahre 823 an, wenn er von Lucius schreibt: qui
ipsam civitatem de diabolico errore ad cultum veri Dei praedicando
convertit®. Schon veri Dei sagt den Gegensatz zu den heidnischen Gotzen
aus. Von Christus ist hier nicht die Rede, also auch nicht von Arianern®.

tra mundum fuit. Dazu: Kassius HALLINGER, Papst Gregor der Grosse und der hl, Bene-
dikt, in: Studia Anselmiana 42 (1957) S. 293-294, mit Literatur.

6 Erik PETERSON, Heis Theos. Epigraphische, formgeschichtliche und religionsgeschichtli-
che Untersuchungen. Gottingen 1926. S. 188-189 (Forschungen zur Religion und Literatur
des Alten und Neuen Testamentes, NF. Heft 24).

7 EriK PETERSON, Theologische Traktate. Miinchen 1951. S. 96-99, 142. Prof. Peterson
hatte den Verfasser dieser Arbeit noch selbst auf diese Tatsache aufmerksam gemacht. Zur
sonstigen Theologie der Lucius-Vita siche JHGG 85 (1955) S. 39-48.

8 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 46 zu 823.

9 Dariiber V. BERTHER in: ZSKG 32 (1948) S. 111-112, 123. Dazu: E. PoEscHEL, Biindner

278




Der Inhalt der Vita gipfelt in der Behauptung, der christliche Glaube in
Chur sei auf Rom zuriickzufiihren. Statt dies iiber den maildndischen Me-
tropolitansitz zu tun, beschreibt sie uns einen langen Weg iiber das Fran-
kenreich und England nach Ritien. Nicht dieser apostolische Reiseroman
(Kap. 2-7), wohl aber die Charakterisierung des Heiligen als churratischen
Missionidr (Kap. 8-16) und dann als stadtchurischen Patron (Kap. 17-20)
gibt uns einen historischen Anhaltspunkt'®. Eine pauschale Abwertung der
ganzen Vita ist sehr schnell, ja viel zu schnell mit den Problemen fertig.
Wenn namlich der Churer Theologe keine positive Tradition vor sich ge-
habt hitte, dann hétte er schon gemaéss seiner Frithdatierung (2. Jh.) ein-
fach seinen Missionir in einer heidnischen Stadt zu einem Vollmértyrer ge-
macht. Nun aber schreibt er ihm ein unvollendetes Martyrium zu, was
nicht so dramatisch wirkt, und das erst noch in halbheidnischer Umgebung
der christlichen Stadt Chur abspielt, was auf spatchristliche bzw. frithmit-
telalterliche Zeit hindeutet. Solch typische Einzelheiten lassen sich nicht
auf ein allgemeines Schema zuriickfiihren.

Wenn uns auch zeitgendssische Nachrichten iiber Lucius fehlen, was bei
vielen Personlichkeiten der Fall ist, so gibt es doch mittelbare Hinweise in
geniigender Art, so die Luziensteig (7./8. Jh.), das Fest in St. Gallen um
800, die Krypta des Heiligen (ausgehendes 8. Jh.) usw.''. All dies kann man
nicht anders als durch die Wirksamkeit des Heiligen im Churer Gebiet er-
kléren.

Vor einem halben Jahrhundert hat Oskar Farner, einer Vermutung Chri-
stian Kinds (1859) folgend, die These von zwei Heiligen mit dem Namen
Lucius aufgestellt, der eine ein Mirtyrer aus dem Siiden, der andere ein
Confessor aus dem Westen kommend'2. Farners Werk hat als Sammlung al-
ler ihm irgendwie bekannten Patrozinien (genauer gesagt Stiftungsheiligen
oder Kirchentitel) heute noch seine Bedeutung keineswegs verloren. Auch
die Hinweise auf die frithesten Petrus-Patrozinien, die aus dem Siiden ka-
men, und die spidteren Martinus-Patrozinien, die vom Westen her einge-
fithrt wurden, haben noch Geltung, freilich nicht in der nur allzu weitge-
henden Art, gab es doch auch im Hochmittelalter wieder ganz neue Anstds-
se fiir den Kult des Apostelfiirsten und des Bischofs von Tours. Dazu ist
noch zu bedenken, dass siidliche Titelheilige oft nur iiber das Frankenreich
zu uns kamen. Dass zwischen der petrinischen und martinischen Christiani-

Monatsblatt (1938) S. 341. Anders: CHRISTOPH SIMONETT, Geschichte der Stadt Chur 1
(1976) S. 82-85. Dazu: Otto P. Clavadetscher in: WERNER/EWIG (Hg.), Von der Spitanti-
ke zum frithen Mittelalter. Sigmaringen 1979. S. 164-165.

10 Analyse der Vita in: Schweizer Beitrige zur allgemeinen Geschichte 14 (1956) S. 5-28.

11 Zusammenfassend I. MULLER, Die churrditische Wallfahrt im Mittelalter. Basel 1964. S.
5-19 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, Bd. 43).

12 OskaR FARNER, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubiindens. JHGG 54 (1924) S.
97-104. Ahnlich H. LieB, Lexicon Topographicum 1. Bonn 1967. S. 70.

279



sierungswelle die marianische Patroziniumsgruppe vermittelt hitte, erwies
sich freilich als eine unhaltbare Konstruktion, iibernahm doch die Mutter-
gottes schon im 4. Jahrhundert die Schutzherrschaft iiber Kirchen'?.

Was nun Lucius I. und Lucius II. betrifft, so spricht schon die karolingi-
sche Vita dagegen, die im Kap. 1 mit: locus iste das gleiche Chur meint wie
im Kap. 19 mit: in hoc loco. Sie feiert immer den gleichen Heiligen. Ent-
scheidend ist, das sie nie von zwei Sarkophagen oder von zwei Hiuptern
spricht. Auch in der sonstigen Reliquiengeschichte ist nie von zwei Leibern
irgendwie die Rede. Ebenso belegt auch die Luziensteig keinen andern Lu-
cius, denn dort fand man keine Spur einer Grabstelle, weil der Heilige hier
nur voriibergehend wirkte. Die Viten wissen ziemlich genau zwischen ei-
nem zufélligen Nebenschauplatz und der eigentlichen Wirkungsstitte eines
Heiligen zu unterscheiden. Gallus starb in Arbon, aber sein heiliges Leben
spielte sich an der Steinach ab, wo er auch sein verehrtes Grab lag'.
St. Meinrad ({861) lebte sieben Jahre auf dem Etzel, aber sein eigentliches
Eremitendasein wickelte sich im «Finstern Walde», ab, wo er seine Zelle
hatte'”.

Die liturgischen Gedenktage der Churer Kirche fordern keineswegs einen
zweiten Lucius. Das Fest am 3. Dezember bedeutete die Einweihung und
das Patrozinium der karolingischen Krypta, schlechthin das Fest des Heili-
gen. Am 30. Mirz fiel eine Inventio vom Jahre 1108 und am 9. Oktober ei-
ne Elevatio (Translatio) von 1252 ein, die sich auf einen neuen Reliquien-
schrein bezog. Einzig die am 29. Juni gefeierte Translation ist durch die
Tradition nicht bestimmt. Wie neuerdings betont wird, muss sich der Fest-
tag auf die Ubertragung des Luciusleibes von einem Grabplatz in die
Lucius-Krypta beziehen'¢. Es ist auch interessant, dass die meisten Gedenk-
tage im Churer Kalender, nicht aber in Luziensteig bzw. Maienfeld notiert
sind, wo der Heilige nur voriibergehend wirkte'’.

Dass der Heilige seit dem 12. Jahrhundert als rex et confessor verehrt
wurde, war die Folge der karolingischen Lucius-Vita. Kein Kalendar von

13 Hans FINK, Die Kirchenpatrozinien Tirols. Passau 1928, S. 1-12. Allgemein und bei den
einzelnen Heiligen in besonderer Weise. EUGEN EwiG, Die Kathedralpatrozinien im romi-
schen und im frinkischen Gallien, in: Historisches Jahrbuch 79 (1960) S. 7-15, 60-61.
HEeINRICH BUTTNER/IsO MULLER, Friithes Christentum im schweizerischen Alpenraum.
Einsiedeln 1967. S. 60-61.

14 Schon Kapitel IV und V der éltesten Gallus-Vita aus dem 8. Jahrhundert belegen dies. Hg.
neu in: ZSKG 66 (1972) S. 216-218.

15 Ob. RiINGHOLZ, Geschichte von Einsiedeln 1. Einsiedeln 1904. S. 29-30, 120, 649, 655. L.
HELBLING, Sankt Meinrad. Einsiedeln 1961. S. 32-33, 49, 75.

16 WALTHER SULSER und HiLDE CLAUSSEN, Sankt Stephan in Chur. Friihchristliche Grab-
kammer und Friedhofskirche. Ziirich 1978. S. 160.

17 Necrologium Curiense, hg. von W. v. JuvAaLT. Chur 1867. S. 31, 64, 119, dazu in der
ZSKG 32 (1938) S. 23-26 und 48 (1954) S. 96-126. Zu dem aus Konstanz beeinflussten
Maienfelder Jahrzeitbuch von 1475, das nur am 3. Dezember «Luci regis» notiert, siche
JHGG 42 (1912) S. 70, dazu Einleitung S. XVI.

280



der Mitte des 12. bis zum Ende des 14. Jahrhunderts kennt unseren Lucius
als Mirtyrer. Doch wurde in der Kirche allgemein der Begriff Martyrer
auch fiir einen Kandidaten des Martyriums gebraucht'®. Die Méartyrer stan-
den liturgisch hoher als die Bekenner. Bei Lucius von Chur war der spitere
Schritt um so leichter, als er ja tatsdchlich beinahe ein blutiger Martyrer ge-
worden wire. Doch finden wir im ganzen Mittelalter keinen einzigen Beleg,
dass man den Churer Lucius als eigentlichen Martyrer verehrt hitte.

Fiir einen siidlichen Lucius schien Papst Lucius (253-254) einen Hinweis
Zu geben. Er war zwar kein Mairtyrer im engeren Sinne des Wortes, aber
schon Cyprian nannte ihn zusammen mit Cornelius (beatorum martyrum
Cornelii et Lucii), wohl weil er nach seiner Erhebung auf den pipstlichen
Stuhl einige Zeit in der Verbannung leben musste. Sein Fest feierte die Kir-
che am 4.(5.) Mirz. Begraben ist er in der Kallistus-Katakombe'®. Wenn
wir die Kalendarien durchgehen, so entdecken wir Lucius I. kaum. Er fin-
det sich nicht in den Verzeichnissen der churritischen Kloster Pfifers
(12. Jh.), Disentis (12. Jh.) und Marienberg (14. Jh.), auch nicht in den Ka-
lendarien von Reichenau (9. Jh.), St. Gallen (11.-12. Jh.) und Einsiedeln
(10.-12.Jh.), Muri (11.-12. Jh.), Rheinau (12. Jh.) und Engelberg
(12. Jh.), Trub bzw. Erlach (12. Jh.). Selbst in der Didzese Sitten ist er im
12. Jahrhundert unbekannt. Auch die Kloster Hornbach (10. Jh.) und
Kempten (ca. 1000), Schéiftlarn (12. Jh.) und Zwiefalten (12. Jh.) kennen
den hl. Papst nicht.

In Chur selbst kam der hl. Lucius von Rom erst spéter zu Ansehen, denn
seinen Namen finden wir weder im ratisch-alemannischen Kalendar (Ende
des 8. Jh. in Rh 30) noch bei den Heiligen des Churer Gelasianums (ca.
800). Wenn wir daher an siidlichen Einfluss denken, dann miissen wir im-
merhin erwégen, dass wir den Papst weder in Biasca (10. Jh.) noch in Mai-
land (11. Jh.) entdecken konnen. Er ist iiberhaupt nur selten zu konstatie-
ren, so im Martyrologium Wandelbergs von Priim (Eifel) im 9. Jahrhun-
dert, dann im bayerischen Illmiinster im 11. Jahrhundert und in Ottobeu-
ren im 12. Jahrhundert?®. Erst im ausgehenden 14. Jahrhundert fand der
Papst auch im Churer Jahrzeitbuch Eingang?'. So sehr dieser Lucius von
dem rétischen Heiligen verschieden war, so verband doch beide der gleiche

18 H. DELEHAYE, Sancius. Briissel 1927. S. 88-89 (= Subsidia Hagiographica 17).

19 Lexikon fiir Theologie und Kirche 6 (1961) Sp. 1176. H. DELEHAYE, Sanctus. Briissel 1927.
S. 88-89. Idem, Martyrologium Hieronymianum. Briissel 1931. S. 126. Es gab iibrigens
neben dem Mirtyrerpapst noch andere Heilige dieses Namens, denn schon Wandelbert
von Prim (9. Jh.) berichtet zum August (23) einen Lucius und Ptolomeus, ferner zum Sep-
tember (16) einen Lucius und Geminianus. MGH Poetae lat. I1. S. 592, 594.

20 MGH Poetae lat. 1. S. 581, 662. Bavaria Christiana, Festschrift A. W. Ziegler. Miinchen
1973. S. 169. Festschrift Ottobeuren. Augsburg 1964. S. 116. Sehr spite Feste des 15./16.
Jahrhunderts bietet HERMANN GROTEFEND, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und
der Neuzeit 11.2. Hannover/Leipzig 1898. S. 130 (4. Mirz).

21 Necrologium Curiense, hg. von W, voN JuvaLT. Chur 1867. S. 21 zum 4. Mérz: «Lucii pa-

281



Name. Offensichtlich spielten hier auch Beziehungen der Bischofsstadt mit
Rom mit. Aber mit dem frithmittelalterlichen Rétien hatte dieser «siidliche
Lucius» nichts zu tun.

Wir méchten am Schluss des Themas noch die Ringkrypta St. Luzi in
Chur niher ins Auge fassen. Wihrend sie E. Effmann noch ins 6. Jahrhun-
dert datierte, setzte sie E. Poeschel in die 1. Hélfte des 8. Jahrhunderts
an?2. W. Sulser und Chr. Simonett sprachen sich fiir die Mitte des gleichen
Sakulums aus?’. Hilde Claussen wies indes in ihren neuesten Forschungen
darauf hin, dass die Idee einer Ringkrypta fiir einen Heiligenleib erst im
Verlaufe des 8. Jahrhunderts von Rom aus verbreitet wurde (S. Crisogono
731/741). Auf das stadtromische Vorbild geht die Ringkrypta von Saint-
Denis zuriick, die zwischen 749/54 und 775 errichtet wurde und «hochst-
wahrscheinlich die dlteste ihrer Art nordlich der Alpen» war. Daher wird
die Luzi-Krypta dem ausgehenden 8. Jahrhundert zugewiesen**. Am néch-
sten scheint ihr die Emmeran-Krypta in Regensburg zu sein, die 791 er-
wihnt ist?’.

Wihrend frithere Forscher keine Spur einer vorkarolingischen Kirche
auf St. Luzi feststellten, glauben neuere Archdologen anhand zweier Kam-
mern, die eine im Norden der Krypta, die andere im Osten (Emeritakam-
mer), deren Achse von jener der Kirche abweichen, auf einen ilteren Bau
schliessen zu konnen. Zuerst schlug Christoph Simonett eine Kirche des
6. Jahrhunderts vor?¢. Auf einer breiteren Forschungsbasis kam Hilde
Claussen auf eine Reliquienmemorie, die nach maildndischem Vorbild (vor
386) im ausgehenden 4. Jahrhundert erbaut worden sei. Bei der Begriin-
dung dieser These spielte das Andreas-Patrozinium eine wesentliche Rolle?’.

pe et martyris» in Cod. G. aus dem Ende des 14. Jahrhunderts. Im Jahrzeitbuch von Mai-

enfeld aus dem Jahre 1475 steht er zum 5. Mirz: «Lucii pape.» JHGG 42 (1912) S. 16.
22 E. PoescHEL, Die Kunstdenkmidiler des Kantons Graubiinden T (1948) S. 260-269.

23 W. SuLskRr, Die St. Luziuskirche in Chur, in: Friihmittelaiterliche Kunst in den Alpenlin-
dern. Olten 1954. S. 151-166. CH. SIMONETT, Geschichte der Stadt Chur. Chur 1976. S.
84-86. Die als Vorbild angesehene Krypta von S. Apollinare in Classe zu Ravenna wird ins
9. und sogar ins _12. Jahrhundert angesetzt. JoseF BRAUN, Der christliche Altar 1. Miin-
chen 1924. S. 573-574, sowie Ebp. ARrsLAN (Hg.), Arte del primo Millennio. Torino
1950/53 S. 120, 174.

24 HiLpE CLAUSSEN/WALTHER SULSER, St. Stephan in Chur. Ziirich 1978. s. 206. Dazu W.
ZIMMERMANN, Die Kirchen zu Essen-Werden. Essen 1959. S. 46. Schon Braun l.c. S.
580-581, datierte die Luzi-Krypta «nicht weit vor das 9. Jahrhundert».

25 JHGG 99 (1969) S. 13-14. Da 951-972 St. Lucius nach Maria als Schutzheiliger der Churer
Bischofskirche genannt ist, vermutet RUDOLF SCHIEFFER, Die Entstehung von Domkapi-
teln in Deutschland, Bonn 1976, S. 165-166, kein Doppelpatrozinium, sondern «eine letzte
Reminiszenz an die kirchliche Struktur Churs in vorfriankischer Zeit», also eine frithere
Lucius-Kirche, integriert in die churisch-bischofliche Kirchenfamilie. Eine friihere Lucius-
Kirche ist nicht wahrscheinlich. Siehe zuletzt SULSER-CLAUSSEN l.c., S. 160, 162,

26 CHRISTOPH SIMONETT, Geschichte der Stadt Chur 1 (1976) S. 86-91, 97.

27 SuLsER/CLAUSSEN l.c. S. 148, 154-158, 173-174, 199, 203. Dazu: H. R. SENNHAUSER,
Spdtantike und friithmittelalterliche Kirchen Churrdtiens in: J. WERNER/E. Ew1G, Von der
Spdtantike zum friihen Mittelalter. Sigmaringen 1979. S. 195, 211.

282



Nun erscheint die karolingische Kirche von 1149 bis 1194 stets als eccle-
sia beati (sancti) Lucii?®. 1295 wird die Kirche als Gotteshaus der Praemon-
stratenser von St. Lucius bezeichnet (praepositi et capituli sancti Lucii),
aber dann erfolgte die Neuweihe zu Ehren des Apostels Andreas, des
hl. Lucius und seiner Schwester Emerita®*. Hinzu kommt, dass schon der
Lucius-Schrein von 1252 die Heiligen Lucius, Stephanus und Andreas auf-
wies und dass das Andreas-Fest im 12. Jahrhundert in Chur einen hohen
Rang aufwies’*. Man wird sich vor Augen halten miissen, dass hier von ei-
ner Erwidhnung des 13. Jahrhunderts auf ein Heiligtum des 4. Jahrhunderts
geschlossen wird, ein an sich doch problematischer Schritt. Dann kann
doch das hohe Fest auf Erhalt von Reliquien zuriickgefithrt werden, die
1252 im Lucius-Schrein nachzuweisen sind. Trotzdem ist es moglich, weil
auch sonst die erste Erwdhnung eines Patroziniums nur eine abkiirzende
Ausdrucksweise sein kann. Daher ist dann die urspriingliche Schutzherr-
schaft erst etwa nach mehreren Jahrhunderten greifbar®'. In unserem Falle
kommen neben Fundamenten fritherer Bauten die Verhdiltnisse anderer Bi-
schofsstddte hinzu.

Wenn wir aber ein so altes Heiligtum des hl. Andreas haben, dann war
seinem Bruder, dem Sprecher der Apostel und fithrenden Leiter der Kirche,
auch eine Kirche geweiht. Im Kult der Friihzeit waren Petrus und Andreas
sehr verbunden®?. Belegt ist die Churer Pefrus-Kirche in einer Schenkung
eines Victorinus aus der karolingischen Zeit (769-813) und zwar an die
Hilarius-Kirche, die nordlich des Welschdorfli liegt®®. In den Ruinen dieser
rémischen Siedlung entdeckte man in einem Friedhof die Fundamente ei-
nes zweirdumigen spatromischen Gebdudes, in dessen nordlichem Raume
man wohl im 5. oder 6. Jahrhundert eine Saalkirche mit Priesterbank ein-
richtete. Sie ist die gesuchte Petrus-Kirche, die als Friedhofkirche diente®*.
28 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 318, 335-337, 467 zu 1149-1194,

29 l.c. 1I1. Nr. 1258 zu 1295.

30 SuLser-CLAUSSEN l.c. S. 155, 157. Der Andreas-Markt kann kaum fiir das frithe Andreas-
Fest angefiihrt werden, da er bis 1748 als Thomas-Markt galt und erst mit Riicksicht auf
die Weihnachtsfeier auf den Andreas-Tag verlegt wurde. H. KiLLias, Zur Entstehung der
Churer Stadtverfassung. Ziirich 1949. S. 50. Als reiner Anmeldetermin zu 1592 ist der An-
dreastag belegt bei M. VALER, Geschichie des Churer Stadtrates. Chur 1922, S. 200. Fiir
das Andreas-Patrozinium kénnte eher die Pfarrei Ruis des 7. Jahrhunderts sprechen. SZG
12 (1962) S. 470.

31 PETER MoRrAw, Ein Gedanke zur Patroziniumforschung in: Archiv fiir Mittelrheinische
Kirchengeschichte 17 (1965) S. 9-26.

32 Die Belege bei EUGEN EwiG im Historischen Jahrbuch 79 (1960) S. 30, Anm. 228.

33 Editionen von R. DURRER in der Festgabe fiir Gerold Meyer von Knonau (1913) S, 21,

49-40, 62, und im Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 27, S. 29. Dazu: JHGG 99 (1969) S.
30-36.

34 H. R. SENNHAUSER in: Archdologie der Schweiz 6. Basel 1979. S. 134-135, und in:
WERNER/EwIG, Von der Spdtantike, l.c. S. 196-198, 205 (Plan und Datierung). Auch bei

einer fritheren Datierung wire St. Peter kaum Bischofskirche gewesen. JHGG 99 (1969) .
34-35.

283



2. Heiligenleiber und Kloster im Bistum Chur 823

Bischof Victor III. erwidhnt in seiner Klageschrift an Ludwig den From-
men, dass ihm fiinf Heiligenleiber weggenommen worden seien'. Dass dar-
unter Lucius und Florin in Chur sowie Placidus und Sigisbert in Disentis
verstanden werden miissen, ist allgemein klar und wurde nie diskutiert.
Aber wer war der fiinfte Heiligenleib? Neuerdings hat man die hl. Emerita
in Diskussion gebracht. Da fillt zunidchst auf, dass die karolingische Vita
des hl. Lucius nichts von dessen Schwester berichtet. Ebenso schweigt das
Churer Missale des 11. Jahrhunderts, das im Messetext nur Stephan und
Laurentius, dann Lucius, Florin und Felix nennt. Héatte die Heilige in Chur
ein Heiligtum gehabt, so wiare Emerita kaum vergessen worden. Die alte-
sten Belege fiir ihren Kult jeweils ain 4. Dezember, dem Nachtage des
Lucius-Festes, datieren erst aus dem 12. Jahrhundert (Kalendar von Chur
und Pfifers sowie Allerheiligenlitanei von Disentis). 1208 wird sie als Ne-
benpatronin bei der Weihe der Bischofskirche erwadhnt?. Diese spaten Kult-
belege sind nicht dazu angetan, die Heilige ins Frithmittelalter hinaufzuset-
zen. Dazu ist auch die Benennung einer Kammer, die sich an die Lucius-
Krypta anschliesst, erst spét entstanden. Ebenso weist sie kein Grab auf®.

Nun hat man sich aber auf die Nennung der Heiligen in der Freisinger Li-
tanei der 2. Hilfte des 10. Jahrhunderts berufen. In der Tat steht dort un-
ter den minnlichen Heiligen Lucius (Gallus, Magnus, Lucius) und unter
den weiblichen Heiligen Emerita*. Auf den ersten Blick kénnte man ver-
sucht sein, das gesuchte Heiligenpaar zu finden. Eine genauere Interpreta-
tion kommt zu einem andern Schluss’. Dass Lucius in Freising verehrt wur-
de, hat seinen Grund in den Freisinger Besitzungen im Vintschgau, die zum
Bistum Chur gehérten®. Die Litanei von Freising nennt aber Emerita im
Zusammenhang mit folgenden Heiligen: Vibiana, Domitilla, Digna, Eme-
rita, Daria. Hier haben wir eine Folge von rémischen Mirtyrerinnen vor
uns: Bibiana (2. Dez.), Domitilla (Flavia Domitilla, beigesetzt in dem sog.
Domitilla-Coemeterium), Digna und Emerita (22. Sept.), Daria (25. Okt.).

1 MGH Epist. V. S. 309-310 (Ep. variorum Nr. 7) = Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 46 zu
823: sunt ibidem (in episcopatu bzw. parrochia nostra) sanctorum corpora guinque, ex
quibus nec unum quidem habemus.

2 Ausfiihrliches in: 1. MOLLER, Die churritische Wallfahrt im Mittelalter. Basel 1964. S.
17-19 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde 43).

3 ErnsT H. MURER, Helvetia Sancta 1648/1750, S. 19, berichtet, dass der hl. Lucius die
Uberbleibsel der zu Trimmis verbrannten hl. Emerita an sich zog und «bauete umlang her-
nach ein Kirchen in der glorwiirdigsten Mutter Gottes Mariéd und dess h. Apostels Andred
Ehr, darein diese Heylthiimer ehrlich gelegt und begraben wurden».

4 Analecta Bollandiana 54 (1936) S. 26-27.

5 Biindner Monatsblatt (1953) S. 174. MULLER, Churrditische Wallfahrt. S. 17.

6 Konig Heinrich 1. stellte 931 der Bischofskirche von Freising Giiter zu Mais, Kuens und
Kortsch zuriick. MGH DD H. 1. Nr. 28 sowie Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) Nr. 27. Da-
zu: 1. MUOLLER, Geschichte des Kloster Miistair. Disentis 1978. S. 243-244.

284



Wie diese Freisinger Litanei lautet auch diejenige von Utrecht aus dem 10.
Jahrhundert: Vibiana, Digna, Emerita, Eugenia. Auch Eugenia ist eine ro-
mische Mirtyrerin (24. oder 25. Dez.). In dieser Litanei fehlt der
hl. Lucijus’. Bei der Weihe einer Kapelle im Kloster Petershausen bei Kon-
stanz wurden 1134 Reliquien von Basilla, Digna, Emerita und Cantianilla
niedergelegt. Basilla ist eine rémische Mirtyrerin (20. Mai), Cantianilla ei-
ne solche von Aquileja (31. Mai)®.

Aber auch die romische Emerita hat ihre eigene Geschichte. Sicher ist
nur eine Inschrift von 426: locum ante domna (= sancta) Emerita. Sie war
in dem Coemeterium der Commodilla begraben®. Erst im 9. Jahrhundert
erscheint sie nicht mehr allein, sondern in Begleitung von Digna. Aus dem
Adjektiv digna, einem schmiickenden Beiwort, ist hier ein Subjekt gewor-
den, aus einer Qualitidtsbezeichnung eine Heilige'®.

Welches ist nun aber der fiinfte Heiligenleib, iiber dessen Raub sich der
Churer Bischof beschwerte? Die Antwort kann nur lauten: St. Gaudentius
von Casaccia. Der Heilige lebte im 6. oder 7. Jahrhundert im Gebiete von
Casaccia im Bergell, einem Tal, das im 7. Jahrhundert in weltlicher wie
kirchlicher Hinsicht zu Churrdtien kam. Seine Sprache ist ja auch nicht
lombardisch, sondern ritisch. Die Grabstitte des Heiligen war schon bald
ein Wallfahrtsziel der Gldubigen und kam in den Besitz des Klosters Pfi-
fers (gegriindet ca. 740). Im Pféferser Teil des Reichsurbars aus der Mitte
des 9. Jahrhunderts erscheint bereits ein Titulus S. Gaudentii. Nur in weni-
gen Fillen nennt das Reichsurbar den Ort nach dem Patrozinium (Alexan-
der in Rankweil, Ambros in Tiefencastel, Lucius in Luziensteig/
Maienfeld)''. Offensichtlich musste der rein geographische Name dem des
hier verehrten Heiligen weichen, ein Zeichen fiir einen nicht gewdhnlichen
Kult. Papst Paschalis II. bestétigte dem Kloster Pfafers 1116 die Gauden-
tius-Kirche (ecclesia s. Gaudentii ad pedem Septimi montis)'?. Der Leib des
Heiligen erhielt sich im ganzen Mittelalter bis zur Mitte des 16. Jahr-
hunderts’s.

Bischof Victor beklagte sich nicht nur iiber den Verlust von fiinf Heili-
genleibern, sondern auch von fiinf Kléstern, von denen drei Minner- und

7 Analecta Bollandiana 55 (1937) S. 67.

8 H. TUcHLE, Dedicationes Constantienses. Freiburg/Breisgau 1949. S. 40, 94, 97, 104, 113.

9 H. DELEHAYE, Les Légendes hagiographiques. 3. Aufl. Briissel 1927. S. 79. Sanctus. Briis-
sel 1927. S. 34, 61. Les Origines du Culte des Martyrs. 2. Aufl. (1933) S. 132, 289,

10 Schon Hrabanus Maurus (1856) kennt drei Emerita, eine mit Digna, eine mit Prisca und ei-
ne mit Eulalia. MGH Poetae lat. II. S. 210, 229, 600. Dazu: R. AIGRAIN, L’ Hagiographie.
Mayenne 1953. S. 190, 258. Die Viten von Digna und Emerita in der Bibliotheca Hagiogra-
phisca Latina 1 (1889/99) Nr. 2160-2163.

11 Biindner Urkundenbuch 1. S. 377, 386, 396.

12 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 258 zu 1116 Januar 29.

13 Niheres: 1. MULLER, St. Gaudentius in Casaccia in: Mélanges Paul-E. Martin. Genf 1961.
S. 143-160.

285



zwei Frauenkloster waren'*. Unter den letzteren verstand man friither in er-
ster Linie und mit Recht Cazis und fiigte dann noch Schénis hinzu in der
Annahme, das es allein noch einen Frauenkonvent in Churrdtien
darstelle'’*. Nun aber ist Schinis von Hunfrid, dem Grafen in Rétien
(807-823), auf Eigengut gegriindet worden, also ein Eigenkloster eines
weltlichen Herrn und daher nur kirchenrechtlich dem Bischof unterstellt,
nicht aber dessen Besitz. Daher konnte es nicht in die Streitigkeiten ver-
wickelt sein, die sich infolge der 806 erkliarten Trennung zwischen Bistum
und Grafschaft ergaben'¢. Vielmehr kommt das Frauenkloster Mistail (Be-
zirk Albula) in Betracht, das ebenso wie Cazis eine bischofliche Griindung
war und fiir dessen Existenz im 8. Jahrhundert neuere Ausgrabungen ein
beredtes Zeugnis ablegen'’.

Unter den drei Mannerklostern versteht man allgemein Pfifers, Disentis
und Miistair. Letzteres erscheint erst im 12. Jahrhundert als Frauenabtei,
nachdem das Benediktinerkloster ausgestorben war'®. Neuerdings fragte
man sich, ob nicht statt Miistair St. Luzi in Chur anzunehmen ist. Weder
eine Urkunde noch auch eine Verbriiderungsliste sprechen davon'®. Auch
war St. Luzi keineswegs ein vom Bischof unabhéngiges Kloster, wurde es ja
doch um 1140 vom Bischof Konrad I. von Biberegg ins Leben gerufen. Die
Urkunde von 1149 stellt nur ein Schutzprivileg des Papstes Eugen I1I. fiir
den genannten Konvent aus, weiss im iibrigen auch nichts von fritheren
Monchen zu berichten. Erst 1160 wurde St. Luzi in die Organisation der
Pramonstratenser aufgenommen und erhielt auf diesem Wege eine gewisse
Exemption vom Ortsbischof?°.

14 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 46 zu 823: (sunt ibidem) monasteria similiter quinque, ex
quibus duos tantum ad nutriendum habemus puellarum.

15 JoseF MEINRAD GUBSER, Geschichte der Landschaft Gaster. St. Gallen 1900. S. 21-22, 26,
296 (St. Galler Mitteilungen Bd. XXVII).

16 E. MEYER-MARTHALER, Zur Friihgeschichte der Frauenkloster im Bistum Chur in: Festga-
be Nabholz. Aarau 1944, S. 23-25, 28-29.

17 MEYER-MARTHALER in: Festgabe Nabholz (1944) S. 15-22. JHGG 99 (1969) S. 93-98.
Kunstgeschichtliches Seminar der Universitdt Ziirich: St. Peter Mistail. Ziirich 1979. S.
3-9 (Schweizerische Kunstfiihrer).

18 Zu Miistair siche SZG 26 (1976) S. 273-287. 1. MULLER, Geschichte des Klosters Miistair.
Disentis 1978. S. 21-22.

19 JHGG 99 (1969) S. 17-21. Zur Anrede fratres karissimi in der Lucius-Vita sieche JHGG 85
(1955) S. 7, 22, 49. Auch die Ausgrabungen und Ausfithrungen von Sulser und Claussen
iiber die Andreas-Memorie geben keinen Hinweis auf eine Gemeinschaft.

20 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 318 zu 1149. Dazu: U. AFFENTRANGER, Die Bischife von
Chur, 1122-1250. Disentis 1975. S. 34-35, 39, 52-53, 59-60.

286



3. Zur Tello-Urkunde 765

Die Schenkung des Churer Bischofs Tello an das Kloster Disentis vom
15. Dezember 765 ist schon Gegenstand vieler Untersuchungen gewesen.
Wenn auch allgemein die Echtheit kaum mehr in Zweifel gezogen wird, so
scheinen doch manche Eigenarten des Textes der Erkldrung und Begriin-
dung zu ermangeln’.

Zunéchst ist in der Urkunde auffallenderweise der Abt des beschenkten
Klosters nicht erwdhnt. Daher fragt man sich, ob nicht Tello selbst Abt des
Klosters war. Im Gebetsbunde, der zu Attigny-sur-Aisne sehr wahrschein-
lich im Herbste 762 geschlossen wurde, fehlen mehrere Kloster, die man
mit Recht erwarten konnte?. Nun zeigt es sich, dass diese vermissten Ge-
meinschaften durch ihren Bischof vertreten waren. So steht Bischof Johan-
nes von Konstanz fiir die Reichenau, deren Abt er war. Bischof Eddo von
Strassburg vertritt das Kloster Ettenheimmiinster, iiber das er gemaiss sei-
nem Testamente von 762 den Moénch Helidulfus (Hildolfus) setzte. Eddo
war zugleich auch fiir das Kloster Miinster im Gregoriental anwesend. Abt
Baldebert von Murbach, seit 751 Bischof von Basel, stand fiir seinen Kon-
vent ein. Abt-Chrodegang von Gorze, jetzt Bischof von Metz, unterschrieb
fiir seinen Konvent. Anstelle des Klosters S. Faron stand Bischof Wolfram-
nus von Meaux. Es handelt sich vielfach um Bischéfe, die selbst ihr Kloster
gegriindet oder doch restauriert hatten, in jedem Falle um Bischéfe, die zu-
gleich als Abte wirkten®.

Fiir wen steht nun Bischof Tello ein? Ausser Pfifers, fiir das Abt Athal-
bertus zeichnete, gab es damals, also 762, kein anderes Minnerkloster als
Disentis. Wenn iiberhaupt Tello ein Kloster vertrat, dann kann dies nur die
Disertina gewesen sein. Wir haben aber keinen unmittelbaren Text in Hén-
den, der Tello als Abt bezeichnen wiirde. Nur in Analogie zu den Bischofs-
dbten konnte man daran denken, dass er zwar nicht als Abtsbischof, wohl
aber Schutzherr oder auch als dusserer Griinder dhnlich einem Bischofsabt
Disentis vertreten konnte. Bischofe griindeten ja damals gerne Kloster®.
Zumindest betrachtete Bischof Victor III. 823 Disentis als bischofliches
Kloster.

1 Die letzte Edition der Urkunde im Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 17 S. 13-23 mit der
hauptsdchlichsten Literatur.

2 MGH Conc. II. 1. S. 72-73,.

3 KARL ScHMID/OTTO GEBHARD OEXLE, Voraussetzungen und Wirkung des Gebetsbundes

von Attigny in: Francia 2 (1974) S. 71-122, besonders S. 90-94, 97, 99, 104-107. Dazu: O.

G. OexLE, Forschungen zu monastischen und geistlichen Gemeinschaften im westfrinki-
schen Bereich. Miinchen 1978. S. 19.

4 ArNo Borst (Hg.), Monchtum, Episkopat und Adel zur Griindungszeit des Klosters Rei-
chenau. Sigmaringen 1974. S. 259-267 (Vortrige und Forschungen Bd. XX). Da Tello
auch Praeses war (Tello comes im Reichenauer Verbriiderungsbuch), hitte er auch das
Land oberhalb dem Russeiner Felsen Disentis als Dotation geben kénnen, wenn dies nicht
schon vorher zur Zeit des Praeses Victor geschehen wiire.

287



Nun haben wir in Disentis schon einen Ursicinus episcopus, der in der
Reichenauer Liste an erster Stelle des Konventes steht, dhnlich wie in Rei-
chenau Pirminius episcopus, in St. Gallen Audomar abbas, in Niederal-
taich Ebersindus abba und in Lorsch Hruodgangus episcopus®. Als Bischof
von Chur wird er erst in einer Eingabe an Friedrich I. vom Jahre 1154 er-
wihnt (sub Ursicino, tunc temporis episcopo Curiensi et abbate
Disertinae)®. Die Passio Placidi aus dem Ende des 12. Jahrhunderts
schreibt dem Bischof Ursizin eine Restauration des Klosters zu, also zumin-
dest eine bedeutende Rolle’. In der zweiten Hélfte des 14. Jahrhunderts be-
gegnet uns Ursizin als Churer Oberhirte®.

Wenn wir das Reichenauer Verbriiderungsbuch richtig interpretieren,
dann haben wir fiir Disentis fiir die Zeit nach dem Tello-Dokument von
765 bis zur Abfassung der Ménchsliste im ersten Jahrzehnt des 9. Jahrhun-
dert zwei Abte, Ursizin und Agnell. 765 war das eigentliche Kloster noch in
den Anfiangen. Der tellonische Ausdruck von der norma plurimorum ser-
vorum Dei muss nicht allzu wortlich aufgefasst werden, denn hier steht ge-
miss dem spitlateinischen und frithmittelalterlichen Latein der Superlativ
statt des Positivs®. Als Bischof von Chur vor Tello, der nur zuféllig erst-
mals 760 im St. Galler Streit auftritt, ist er infolge des Reichenauer Buches
wohl kaum anzusetzen, nach dem Tello-Testament von 765 wére er absolut
genommen moglich, aber gerade 772/74 ist Constantius und 790/96 Reme-
dius nachzuweisen. Dazu kidme noch Adelbert, Abt von Pfafers 762, nach-
her Bischof, wie wir gleich zu melden haben. So wird man doch noch offen
lassen, ob nicht Ursizin irgendwie ein Bischof im Sinne der Priminsbewe-
gung war'’, _

Neben Disentis ist auch Pfifers zu melden. Die dlteste sichere Nachricht
stellt die Erwiahnung des Abtes Adalbert (Athalbertus) zu Attigny von 762
dar''. Um 830 stellte man die Abtereihe folgendermassen auf: Adalbertus
abb. Gibba abb. Anastasius abb. Adalbertus eps. Heute nimmt man wohl
mit Recht an, dass die eigentliche Sukzession lautete: Gibba (wohl von Rei-
chenau), Anastasius, Adalbert, Abt 762, dann Bischof'?. Abt Gerold von
Pfifers beruft sich bei der Neuordnung des klosterlichen Pfrundwesens um

5 MGH Libri Confraternitatum ed. PauL PipER, 1884: Aug. 60,3 (Ursizin), 24,4 (Pirmin),
52,1 (Otmar), 101,25 (Ebersind), 215,1 (Chrodegang).

6 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 16 und Nr. 331 zu 751/60 bzw. 1154.

7 ZSKG 46 (1952) S. 171-172.

8 ZSKG 45 (1951) S. 50, 56.

9 Benedicti Regula Monachorum ed. B. LINDERBAUER. Metten 1922. S. 104-106. K. Voss-
LER, Einfithrung ins Vulgdrlatein. Miinchen 1954. S. 66. STRECKER-PALMER, Introduction
to medieval Latin. Dublin/Ziirich 1971. S. 64: plurimi= plures.

10 Borst, Mdénchtum, Episcopat l.c. S. 254-257, 285 iiber die Bischofe des Pirminkreises, S.
286-290 iiber Didzesanbischofe aus dem Pirminkreis, die nicht Klosterbischofe waren.

11 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 15 zu 762.

12 Libri Confraternitatum \.c. Fab. 53, 3-6. Dazu: F. PERRET in: ZSKG 44 (1950) S. 254-256,

288



1110/25 auch auf Abt und Bischof Adalbert (Adelberto episcopo et abba-
te)'’.

Man hat erneut nach den Beweggriinden zur Schenkung Tellos gefragt'®.
Das Dokument selbst fiihrt an: ungewisser Ausgang des Lebens, Tilgung
der Siinden durch Almosen und besonders die Tilgung der vielen eigenen
und der Ahnen Siinden. Die Vielheit der Begriindungen fillt auf und ist
durch Verkniipfung zweier Urkunden oder durch nachtragliche Stilisierung
entstanden. Der Passus iiber die Siinden der Familie ist weder fiir und noch
weniger gegen den Mord des Praeses an Placidus zu erklidren's. Vermutlich
war Tello der letzte seines engeren Familienkreises. Die vereinzelte Angabe
der Quart scheint iiberarbeitet zu sein'®. Dazu aber noch ein anderer
Grund, der freilich im Texte nicht angegeben ist, {ibrigens aus begreiflichen
Griinden, ndmlich die Angst vor dem Zugriff der frankischen Macht. Zwei
Jahrzehnte vorher wurde das alemannische Herzogtum erledigt. Die schwe-
re Niedelage bei Cannstatt 746 war auch fiir Ratien Mahnung und War-
nung.

Einen klaren Beleg fiir diese Furcht vor einer staatlichen Beschlagnahme
offenbarten Beata und Landold, die 744 ihre drei Jahre vorher ausgestatte-
te Liitzelau an St. Gallen verkauften, um so mitten im Winter eine Reise
nach Rom zu erméglichen, die wohl zum Ziele hatte, den Papst um seine
Intervention fiir ihre Giiter zu bitten. Beata kehrte nicht mehr zuriick und
ihr Besitz, sofern er nicht schon dem Steinachkloster gegeben war, wurde
dem friankischen Verwalter in Alemannien iiberantwortet'’. Die karolingi-
schen Kapitulare wenden sich nicht umsonst gegen Kirchenschenkungen,
da sie zum Nachteil des Staates gereichen'®.

Man hat darauf hingewiesen, dass das Tello-Dokument anlédsslich der
Scheidung von Reichs- und Kirchengut von 806 mehrfach verunechtet wur-
de, ferner dass spétere Verunechtungen des 9./10. Jahrhunderts folgten'®.

276. H. BUTTNER ebendort 53 (1959) S. 1-17. (Schwaben und die Schweiz im friihen und
hohen Mittelalter, Sigmaringen 1972. S, 225-239.) Fiir die Herkunft von Reichenau zuletzt
DieTER GEUENICH in: Friithmittelalterliche Studien 9 (1975) S. 251-252.

13 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 280 zu ca. 1110/25.

14 BoSCARDIN-MEYER, Burgenforschung in Graubiinden. Olten/Freiburg i.Br. 1977. S. 154,
Anm. 33.

15 Geschichte der Abtei Disentis (1971) S. 10. Zum primus parens Adam siehe SZG 1 (1951)
S. 491-496.

16 Preter quartum, quam reliquimus curti nostre Flumini. BUB I. S. 20, Z. 29. Dazu MEYER
in: ZSKG 40 (1946) S. 171-172.

17 Dariiber ausfiihrlich zuletzt HANS SCHNYDER, Die Griindung des Klosters Luzern. Adel
und Kirche Siidalemanniens im 8. Jahrhundert. Fribourg 1978. S. 295-303.

18 MGH Capitularia regum Francorum I. Nr. 165 zu 825. Dazu RoLF SPRANDEL, Das Kloster
St. Gallen in der Verfassung des karolingischen Reiches. Freiburg i. Br. 1958. S. 135-136.

19 ELISABETH und BRUNO MEYER-MARTHALER, Untersuchungen zum Tello-Testament. ZSKG
40 (1946) S. 161-189, besonders S. 176-177, 183. Dazu: 1. MULLER in: SZG 1 (1951) S.
491-496 und 2 (1952) S. 21-34.

19 Zs. Geschichte 289



Es dringte sich weiter die Frage auf, ob iiberhaupt die tellonische Schen-
kung ausgefiihrt wurde. Wenn ja, ob sie nicht schon anlésslich der Devisio
riickgingig gemacht wurde?°. Wenn aber noch im 10. Jahrhundert Zusitze
gemacht worden sind, deren Zweck es war, die geschenkten Giiter als Pri-
vatgiiter Tellos zu erweisen, wenn sogar damals noch die einzelnen Giiter
«gut nachweisbar» gewesen wéren, dann wurde die Schenkung auch wirk-
lich ausgefiihrt?'.

Fiir den Fortbestand tellonischer Giiter in Sagens spricht der Umstand,
dass gerade hier noch 1395 und 1404 Abtsgiiter nachgewiesen sind. 1527 ist
auch die Rede von der Alp Nagiens, die von Tello an Disentis geschenkt
wurde und die man damals «Sant Martins Alp oder des Gotzhuss Tysentis»
nannte. Deren oberster Teil wurde 1528 als «Sant Martis von Tisentis Alp»
verkauft. Auch in Brigels gab es laut des Spendbuches aus dem 15. Jahr-
hundert «Sant Martinss von Tisidis Gut»??. Tello zdhlte auch Giiter von
Mels im Sarganserland auf. Nun bestimmte Abt Konrad von Disentis 1247
Zehnten, die der Abt von Disentis zu Mels hatte, fiir den Unterhalt des Al-
tares der Klosterpatrone Placidus und Sigisbert, der in der Domkirche auf-
gerichtet wurde?’.

Als besonderer Beleg fiir die Aufhebung oder Riickgédngigmachung des
Testamentes wird die Restitution der Kolumbans-Kirche an den Bischof be-
trachtet, welche Ludwig der Fromme 824/831 und dann Ludwig der Deut-
sche 849 vornahm?*. Sie kénnte wohl anlédsslich der Einfithrung der Graf-
schaftsverfassung von 806 vom Staate beschlagnahmt worden sein. Hier
miissen wir weiter ausholen.

Die erste Frage ist, ob iiberhaupt die Kolumbans-Kirche in Sagens oder
in Ursern gemeint ist. Letzteres ist aus sicheren Griinden abzulehnen. Man
stelle sich vor, diese Kirche miisste ja schon im 8. Jahrhundert existiert ha-
ben, um 806 dem Fiskus zuzufallen. Nun wurde das Kloster Disentis um
750 in der Desertina, einem siedlungsarmen Gebiet, das sich vom Russeiner

20 Ot1o P. CLAVADETSCHER in: H. Patze (Hg.), Die Burgen im deutschen Sprachraum. Sig-
maringen 2 (1976) S. 277-278. WERNER MEYER in: BOSCARDIN-MEYER, Burgenforschung
in Graubiinden. Olten 1977. S. 154-156.

21 MEYER-MARTHALER l.c. S. 176. CLAVADETSCHER in: Frithmittelalterliche Studien 8 (1974)
S. 63 (Victoridengenealogie). Die Frage der Zusitze kann nur in einem grdsseren Zusam-
menhang erdrtert werden.

22 JHGG 69 (1939) 132-137. Dazu: PETER TUoR, Die Freien von Laax. Chur 1903. S. 100. Zu
NAGIENS A. MaisseN (Hg.), Laax. Eine Biindner Gemeinde. Laax 1978. S. 8-9, 184, mit
Karte. Dazu PoescHEL, Kunstdenkmdler Graubiinden 111. S. 10, 12, der die tellonische co-
lonia in Ems (765) als Urzelle der ottonischen curtis monachorum (960, 976) anspricht.

23 Necrologium Curiense ed. W. voN JUVALT. Chur 1867. S. 111 zum 9. Nov. Dass Maile bei
Tello Mels im Sarganserland ist, begriindete gut PIRMIN WILLI in: Geschichte der Gemein-
de Mels. Mels 1973. S. 45. Wie sehr iiberhaupt Disentis im Sarganserland, in Vittis und
Calfeisen, begiitert war, siche H. WARTMANN, Rdtische Urkunden. (1891) Nr. 7 zu 1282
(Quellen zur Schweizer Geschichte Bd. X).

24 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 53 zu 824/31 und Nr. 67 zu 849.

290




Felsen (zwischen Somvix und Disentis) bis zur Schéllenen und zur Furka
erstreckte, gegriindet. Sollte es moglich sein, dass das kaum errichtete Klo-
ster so bald an der Randzone seiner Herrschaft, die nur iiber die Oberalp in
sieben Wegstunden erreichbar war, eine Kirche fiir die wenigen dort ange-
siedelten oder nur im Sommer dort weilenden Ridtoromanen baute? Und
dies in einer Zeit, in der weder im Tavetsch noch in Medels eine Kirche be-
stand?

Und wenn sie auch schon im 8. Jahrhundert bestanden hitte, sie war
doch auf Grund und Boden des Klosters errichtet und gehorte genau wie
die iibrigen spéteren Kirchen in Tavetsch und Medels der Abtei. Sie hitte
also dem Abte und nicht dem Bischof im Jahre 824/31 zuriickgegeben wer-
den miissen. Aber sie bestand ja damals iiberhaupt nicht. Erwédhnt wird das
Heiligtum in Ursern erstmals in der Passio Placidi aus dem Ende des 12.
Jahrhunderts. Danach hitte der hl. Kolumban selbst die Kirche erbaut, we-
nigstens wie die Leute damals sagten (fertur)?*. Damit stimmt {iberein, dass
sie auch aus einem andern Grunde ein gewisses Alter hatte. Die ndhere Ta-
vetscher Vigilius-Kirche wurde ndamlich 1205 eingeweiht. Nun wurden die
entferntesten Landschaften zuerst kirchlich selbstdndig?®. So miisste auch
die Ursener Kirche vor 1205 errichtet worden sein. Dass das Gotteshaus Ei-
genkirche der Abtei Disentis war, verriat auch das Patrozinium. Nun nahm
das ritische Kloster erst 846 mit St. Gallen ndahere Beziehungen auf, indem
es sich mit der Steinachabtei, mit Schienen am Bodensee und Bobbio in ei-
ner Confraternitdt zusammenfand. Disentis war gleichsam die Zwischen-
station zwischen St. Gallen und Bobbio?’. Aber erst Ekkehard IV. (jca.
1060) ordnete die Klosterheiligen Placidus und Sigisbert in die Kolumbans-
Bewegung ein?®. Bei der Untersuchung der jetzigen Kolumbans-Kirche des
13. Jahrhunderts fand man im Westen des Schiffes eine Art Mauer, die
zum vorherigen ersten Bau gehorte. Mehr wurde nicht gefunden?®.

Mithin war die Kirche des irischen Heiligen nicht in Ursern, sondern in
Sagens im Ilanzer Becken. Sie wurde nicht der Abtei Disentis geschenkt, ist
tiberhaupt im Texte von Tello gar nicht als Objekt erwédhnt, sondern nur
mittelbar aufgefiihrt, insofern deren Giiter an die Besitzungen des Bischofs
grenzten. Sie hat also mit der tellonischen Ausstattung von Disentis nichts
Zu tun, ist aber durch dieses Dokument erstmals belegt. Seine Giiter kon-
nen nahe oder entfernter liegen. Wie man schon bei der frithmittelalterli-
chen Petrus-Kirche in Chur gesehen hat, darf man die ndhere oder wenig
entferntere Umgebung nicht iibersehen. Bei Tello sind Giiter in Ausser-

25 ZSKG 46 (1952) S. 164, 264-270.

26 BUTTNER-MULLER, Friihes Christentum im Schweizerischen Alpenraum. Einsiedeln 1967.
S. 69-70.

27 MGH Libri Confraternitatum. 1884. S. 142 zu 846. Dazu: ZSKG 46 (1952) S. 266.

28 1. EqLl, Liber Benedictionum Ekkeharts I'V. St. Gallen 1909. S. 383.

29 Das Nihere siche in der Festschrift Gottfried Boesch. 1980. S. 208-212.

291



Sagens (Sagogn dado) auf dem Wege zum Sagenser Tobel genannt, so Sig-
nina (ad Secanium) und Strawix (agrum trans vicum). Aber Canginas
(Camguna) liegt im heutigen Dorfzentrum von Inner-Sagens (Sagogn da-
dens) mit der Pfarrkirche. Auch Sars grenzt an den Besitz von St. Kolum-
ban und wird noch heute siidlich des Weges nach Schleuis gezeigt. Zwi-
schen Sars und dem Rheine lag Astivedae, dessen Namen sich aber verloren
hat. Gegen den Rhein hin hatte Tello noch Giiter.

Wie das Patrozinium des hl. Kolumban zeigt, muss die Kirche einige Zeit
nach dem 615 erfolgten Tode des Irenabtes in Bobbio gegriindet worden
sein. Der Kult verbreitete sich von den kolumbanischen Klostern aus, vom
burgundischen Luxeuil wie dem langobardischen Bobbio, aber auch von
der Zelle an der Steinach, war doch Gallus nach der iltesten Vita von ca.
680 ein unmittelbarer Schiiler Kolumbans*®. Dass 615 der Abtstab Kolum-
bans in die Gallus-Zelle kam, dass ferner Ménche von Luxeuil 629 zum
Heiligen an der Steinach pilgerten, um ihm die Leitung ihrer Abtei anzubie-
ten, das zeigt die Verbundenheit der drei Kloster®'. Beim Gallus-Grabe leb-
te auch schon vor 719, bevor Otmar das Kloster formell iibernahm, eine
Monchsgemeinschaft??. Es muss iiberhaupt ein lebendiger Kontakt von
Chur mit den ostschweizerischen Gebieten vorhanden gewesen sein, dass
719 rédtische Monche an der Steinach monastisch eingriffen??.

Die Kolumbans-Kirche in Sagens wird hiermit nach 615, aber vor 765
entstanden sein, also etwa in der 2. Hilfte des 7. oder 1. Hilfte des 8. Jahr-
hunderts. Wahrscheinlich hdngt deren Griindung aber mit der Ausgestal-
tung der Grosspfarrei Sagens im 7. Jahrhundert zusammen?®*. Die Kirche
war bischoflichen Rechtes, denn die besprochene Restitution von 824/31
und 849 wendet sich ja an das Oberhaupt der Diézese. Damit ist aber nicht
in Abrede gestellt, dass auch die dort begiiterten Victoriden irgendwie bei
der Ausfaltung der Pfarrei mithelfen konnten. Somit wire die heutige Ma-
ria geweihte Pfarrkirche in Inner-Sagens frither St. Kolumban geweiht ge-
wesen und hdtte wesentlich dem Bistum seine Griindung zu verdanken ge-
habt.

Wie steht es nun aber mit der in Ausser-Sagens iiberhalb des Tobels er-
grabenen Saalkirche auf dem Bregl/ da Heida? Sie stellt einen spitantiken
geosteten Grundriss vor, mit dem ein Narthex und ein Annex verbunden

30 Zur Datierung: WALTER BERSCHIN, Gallus Abbas Vindicatus. Historisches Jahrbuch 95
(1975) S. 257-277. Dazu: 1. MULLER, Die dlteste Gallus-Vita. ZSKG 66 (1972) S. 209-249.

31 MGH SRM 1V. S. 251-253 (Kap. 1 und 3 der Vita vetustissima), S. 270-273 (Kap. 26 und
28 von Wetti), S. 304-307 (Kap. I, 26, 28 von Walafrid).

32 MGH SRM 1V. §. 278 (Kap. 38 von Wetti), S. 315-316 (Kap. 11. 4-5 von Walafried). Dazu
BERSCHIN. S. 277. .

33 Dazu Niheres: SZG 10 (1969) S. 289-291. Das Kolumbans-Patrozinium in Spiez, auf das
man sich immer noch beruft, ist spidteren Datums. B. STETTLER, Studien zur Geschichte
des oberen Aareraumes im Friih- und Hochmittelalter. Thun 1964. S, 94-95, 103, 158.

34 Ausfiihrliches in: SZG 19 (1969) S. 291-293.

292



waren. Wohl erst im 8./9. Jahrhundert fiigte man noch eine iiberstelzte
Apsis hinzu. H. R. SENNHAUSER datiert die Saalkirche auf das 6. oder 7.
Jahrhundert?®’. Sie wire mithin eher dlter als die Kolumbans-Kirche, die im
7./8. Jahrhundert angesetzt werden kann. Das Patrozinium ist nicht iiber-
liefert. Ob sie den Marientitel der Churer Bischofskirche trug, ist moglich.
Man nimmt dies an, um den Wechsel des Patroziniums der Kolumbans-
Kirche in eine Marienkirche zu erkldren. Absolut notwendig ist dies nicht.
Es miisste auch vor 1282 geschehen sein, denn damals gab Bischof Konrad
die Marienkirche, also die frithere Kolumbans-Kirche, dem Primonstra-
tenserkloster St. Luzi in Chur, das die Pfarrei bis zur Reformation
betreute’®.

Die alte Saalkirche auf dem Bregl da Heida stand auch im Zusammen-
hang mit den Funden auf dem nahen Schiedberg. Zunéchst kam ein spétro-
misches Herrenhaus des 4. Jahrhunderts ans Licht, das im 5. oder 6. Jahr-
hundert durch Anbauten zu einem herrschaftlichen Gebdudekomplex aus-
gestaltet wurde. Um das Jahr 700 errichtete man ein zweiteiliges Steinhaus,
ferner zwei Grubenhiduser und umgab das Ganze mit einem neuen Bering.
Daraufhin identifizierte die Forschung diesen letzten Bau mit der sala mu-
ricia in castro, die im Tello-Testament erwdhnt wird. So ergab sich dann,
dass die fritheren Grundbesitzer durch die sogenannte Victoridenfamilie
abgelost wurde’”.

Jedenfalls war der Haupthof der Victoriden in Sagens, iliberhaupt der
Familienbesitz einerseits im Gebiete von Sagens bis Truns, anderseits im
Sarganserland (Mels). Ob die Familie von dorther kam, wo ihr dichtester
Besitz liegt? Zur Vorsicht mahnt, dass die austrasischen Etichonen erst 673
von Burgund ins Elsass kamen, wo ihr grosser Besitz aufgebaut wurde*.
Bei der Bearbeitung der frithen welfischen Familiengeschichte kam die For-
schung zur Uberzeugung: «Nicht die grossen Besitzkomplexe reichen als
Familienbesitz am weitesten zuriick, wie man dies bei einem der bedeuten-

35 H. R. SENNHAUSER in: WERNER/EwWIG, Von der Spitantike zum friihen Mittelalter. Sig-
maringen 1979. S. 196, 199, 201, 203. Dazu: SZG 19 (1969) S. 293.

36 Biindner Urkundenbuch 111, Nr. 1127 zu 1283. Dazu: ebendort Nr. 1272 zu 1297 Febr. 5.
Damit modifiziere man SZS 19 (1939) S. 293-296 (Kolumbans-Kirche auf dem Bregl), wie
schon JHGG 99 (1969) S. 33 angemeldet. M. Bunbpi im Calender per mintga gi, 1969, S.
62-69, erachtet auch St. Kolumban = St. Maria und identifiziert noch die tibrigen
824-831 restituierten Kirchen mit St. Sisinnius auf dem Bregl und St. Peter in Tuora, sucht
mithin alle drei in der Urkunde genannten Kirchen in Sagens.

37 WERNER MEYER, Die Ausgrabungen der Burgruine Schiedberg in: M.-L. BOSCARDIN/W,
MEYER, Burgenforschung in Graubiinden. Olten/Freiburg i.Br. 1977. S. 51-175, beson-
ders S. 151-156. Dazu: H. R. SENNHAUSER in: Archdiologie der Schweiz 6 (1979) 153, 156,
159-161 (iiber die Tello-H#user). Dazu: CLAVADETSCHER in: H. PATzE, Die Burgen im
Deutschen Sprachraum 2. Sigmaringen 1976. S. 276-278.

38 FraNz VoOLLMER, Die Etichonen in: G. TELLENBACH (Hg.), Studien und Vorarbeiten zur
Geschichte des grossfriinkischen Reiches und des friithdeutschen Adels. Freiburg/Br. 1957.
S. 137, 141-147.

293



den, alteingesessenen Geschlechter erwarten mochte, sondern ziemlich
wahllos verstreute Einzelbesitzungen.»*® Die Tarasper kamen vom Gebiete
des Bistums Como im 9. oder 10. Jahrhundert ins Unterengadin, wo sie ih-
re grosse Besitzmasse erlangten*®,

39 Joser FLECKENSTEIN, Uber die Herkunft der Welfen und ihre Anfinge in Siiddeutschland
in: G. TELLENBACH, Studien und Vorarbeiten (wie vorhergehende Anm.) S. 93-94,

40 1. MULLER, Geschichte der Herren von Tarasp, Disentis 1980. S. 15-20. Fiir die dhnliche
Tatsache bei den Vazern siehe JURG L. MURARO, Untersuchungen zur Geschichte der Frei-
herren von Vaz. JHGG 100 (1970) S. 109-110.

4. Victoridische Probleme

Die Anfédnge der Victoriden sind durch drei Bischofskataloge der
2. Hilfte des 14. Jahrhunderts iibermittelt, die uns melden: Zacco fuit atta-
vus Vigilii tribuni, cuius uxor sancta fuit nomine Episcopina'. Es fragt
sich, welche Bedeutung attavus hat. Als Urgrossvater kommt der Begriff in
einer franzdésischen Urkunde Ludwigs VI. vom Jahre 1112 vor?. Aber das
ist keineswegs der einzige Beleg. 863 gab Karl der Kahle seinem Urgrossva-
ter die Bezeichnung atavus®. Auch Belege des deutschen Reiches fehlen
nicht. So sah Karl III. 884 in Karl dem Grossen seinen Urgrossvater (atta-
vus)*. Aber in einem Diplom Arnulfs 888 erscheinen Pippin und Bertrada
als Urururgrosseltern Arnulfs®. Schliesslich wird attavus bei Paulus Diaco-
nus (8. Jh.) und bei Walahfrid (9. Jh.) einfach fiir Urahne und Vorfahre
gebraucht®.

Nun setzte Praeses Victor einem clarissimus proavus einen Gedenkstein’.
Auch dieser Begriff ist nicht so eindeutig. Bei Gregor von Tours bedeutet er
im 6. Jahrhundert den Urgrossvater®. In der schon oben angezogenen Ur-
kunde Karls III. von 884 hat er den Sinn von Ururgrossvater, da Pippin als
proavus und Karl der Grosse als attavus charakterisiert sind®. Die Urkunde
Arnolfs von 888 ist ebenfalls schon zitiert, in der von Diplomen des attavus

1 E. MEYER-MARTHALER in: ZSKG 45 (1951) S. 50, 56-57.

2 Ducange Glossarium mediae et infimae Latinitatis 1 (1883) S. 449 zu 1112.

3 J. F. NIERMEYER, Mediae Latinitatis Lexicon Minus, Leiden 1976. S. 67: ex parte atavi, avi
et genitoris. D. Charles le Chauve Nr. 258 (a. 863).

4 MGH DD Karl. I1I. Nr. 100 zu 884: Pippini proavi nostri et Karoli attavi nostri necnon et
Hludouuici avi nostri seu etiam et pie memoriae Hludouuici genitoris nostri.

5 MGH DD Arnolfi Nr. 29 zu 888 Juni 11: attavus noster Pippinus quondam rex et attavia
nostra Bertrada ... proavi nostri Caroli bone memoriae praestantissimi imperatoris ...

6 Niheres zu attavus wie auch proavus in: Mittellaieinisches Worterbuch 1. Miinchen 1976.
Sp. 1122-1123, 1288. '

7 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 11 zu Anfang des 8. Jahrhunderts.

8 MGH SRM 1. 1. S. 202 (Hist. V. 5).

9 MGH DD Kar. I1I. Nr. 100 zu 884.

294




(Pippin) und des proavus (Karl d. Gr.) die Rede ist, wo also proavus als Ur-
urgrossvater zu gelten hat'’.

Somit kann attavus Vorfahre (8./9. Jh.), Ururgrossvater (888), aber
auch Urgrossvater (863, 884, 1112) bedeuten, proavus Urgrossvater
(6. Jh.), aber auch Ururgrossvater (884, 888) beinhalten. Die Wahl ist um
so schwieriger, als Zacco attavus nur im Bischofskatalog des 14. Jahrhun-
derts erscheint, der in manchen Teilen alles andere als vertrauenswiirdig ist,
clarissimus proavus einzig inschriftlich (nicht urkundlich) tiberliefert ist,
zudem noch ohne den dazugehdrigen Namen. So wird man fiir die dltere
Generation der Victoriden weiter forschen miissen, vermutlich ohne eine
gewisse Problematik ausrdumen zu kénnen''.

Was den Namen Zacco anbetrifft, wird man bei einer Familie, die besitz-
missig so in Churritien verankert war und die in einer Provinz lebte, die
politisch, sprachlich und rechtlich so von rémischen Traditionen lebte,
auch noch 548 nach Konsulatsjahren datierte (Valentian-Inschrift), doch
sicher keinen germanischen Namen erwarten. «Ein germanischer Name bei
einer Fithrungsschicht des so alten Ritiens trifft kaum zu», so dusserte sich
der Bearbeiter der riatischen Personennamen, Prof. Konrad Huber, Ziirich.

Man versuchte Zacco auf Jacob zuriickzufiihren. Ob schon so friih
das J im Anlaut zu Z wurde, bleibe dahingestellt. Immerhin findet sich in
der Vita Corbiniani, die Bischof Arbeo von Freising (764-84) verfasste, be-
reits Zezabelis fiir Iezabelis'2. Umgekehrt steht in einer Pfaferser Reliqui-
enliste von ca. 870 Jenonis fiir Zenonis'?. Was aber dagegen spricht, ist die
Tatsache, dass weder Familien des senatorischen Galliens der Spatantike
noch solche des merowingischen oder karolingischen Adels den Namen Ja-
cobus getragen haben. In unseren Strichen haben erst die Iren das Ver-
stindnis fir die alttestamentlichen Gestalten geweckt'®. Daher finden wir
erst seit ca. 750 Monche oder Kanoniker dieses Namens, verteilt auf das

10 MGH DD Arnolfi Nr. 29 zu 888 Juni 11. Zur Deutung der Urkunde: BOHMER/MUHL-
BACHER/LECHNER, Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karolingern. Innsbruck 1908.
Nr. 1746.

11 In dieser Hinsicht hielt es der neueste Stammbaum fiir richtig die Genealogie mit zwei
moglichen Zacco zu beginnen: Zacco 1. 510/545 und Zacco 11. 540/570. O. P. CLAVA-
DETSCHER, Frithmittelalterliche Studien 8 (1974) 62. Was den chronologischen Ansatz be-
trifft, entscheidet gewiss nicht allein die Lebensdauer, sondern die Wirksamkeitsspanne,
doch sollten einmal die urkundlichen und chronikalischen Quellen wie auch die Ausgra-
bungsergebnisse des Frithmittelalters systematisch erfasst werden, um zu einer freilich re-
lativen «Faustregel» zu kommen.

12 MGH SS rer. germ. Arbeonis Vitae SS. Haimerammi et Corbiniani. Ed. BrR. KruscH
(1920) S. 223.

13 MGH Libri Confraternitatum (1884) S. 395. Belege von 842 an bei CLAVADETSCHER in:
Friihmittelalterliche Studien 8 (1974) S. 66, Anm. 23.

14 RayMUND KoTTIE, Studien zum Einfluss des Alten Testamentes auf Recht und Liturgie des
[riihen Mittelalters. 2. Aufl. Bonn 1970. S. 19-20, 26, 30-31 mit Belegen aus Irland aus der
Zeit des 6.-8. Jahrhunderts, was auch den Diakon Jakob von York (633) erkldren kann.

295



ganze damalige Abendland, angefangen von Nonantula (bei Modena) und
Brescia bis Saint-Denis, Inden (bei Aachen) und Fulda'. Infolgedessen be-
gegnen uns Bischéfe dieses Namens jetzt seit der 2. Hilfte des 8. Jahrhun-
derts, so 762 Abt Jacob vom Kloster Hornbach als Oberhirte der Ditzese
Toul'*. IThm ist Chorbischof Jacob von Langres anzuschliessen, dazu Abt
Jacob vom Kloster Sainte-Colombe bei Sens, beide belegt fiir den Anfang
des 9. Jahrhunderts'’. Angesichts der frithmittelalterlichen Vorliebe fiir
das Alte Testament ist vorziiglich an den Patriarchen Jakob zu denken. Da
indes der Kult der beiden Apostel mit dem Namen Johannes zumindest
schon seit dem 6. Jahrhundert im Frankenreich bestand, kommen auch
diese als Vorbilder in Betracht'®. Aus der Laienwelt ist ein Notar Jacob
(787-792) bekannt, der fiir Karl den Grossen ein medizinisches Lehrgedicht
abschrieb'’. Dazu kommt ein Getreuer aus Langres, dem Karl III. 886 eine
Schenkung zuhielt. K6nig Arnolf bestitigte auch 893 einem Vasallen des
Bischofs Waldo von Freising einen Tausch?®. Aber auch im 9. Jahrhundert
kénnen wir keinen Jacob einer bedeutenden Familie namhaft machen.

In &hnlicher Weise darf Zacco kaum mit Zacharias verbunden werden.
Friiher als das abendldndische Christentum wandte sich das orientalische
den alttestamentlichen Namen zu. So begegnen wir Mitte des 6. Jahrhun-
derts einem monophysitischen Bischof Zacharias Scholasticos auf der Insel
Lesbos. Ihm darf Zacharias, der Patriarch von Jerusalem (609-ca. 628),
angeschlossen werden. Ganz bedeutend war Papst Zacharias (741-752) aus
griechischer Familie, die in Italien anséissig war. Er pflegte auch mit Byzanz
engere Beziehungen®'. Bekanntlich hatte im Westen vor allem Siidfrank-
reich mit dem griechischen Osten Verbindung. Ob Zacharias presbyter zu
den Lyoner Mértyrern von 177/78 gehért, ist moglich??. Sicher regierte in

Vgl. auch DiETER GEUENICH, Priimer Personennamen in: Uberliefemng von St. Gullen,
Reichenau, Remiremont und Priim. Heidelberg 1971. S. 79-84.

I5 MGH Libri Confraternitatum. Ed. P. Piper (1884) S. 466 (Register), dazu MGH Necrolo-
gia 1I. S. 6, 7, 9, 15, 21, 24, 31, 33-34, 36, 42 (Salzburg). HLAWITSCHKA/SCHMID/
TELLENBACH, Liber memorialis von Remiremont 1. Dublin/Ziirich 1970. S. 13-14 (Inden).

16 HiEroNYMUS FRANK, Die Klosterbischéfe des Frankenreiches. Miinster/Westfalen 1932.
S. 128-131. E. EwiG in: W. BraunrEeLs (Hg.), Karl der Grosse 1. Diisseldorf 1965. S.
172-174.

17 Niheres: Orro G. OEXLE, Forschungen zu monastischen und geistlichen Gemeinschaften
im wesltfrinkischen Bereich. Miinchen 1978. S. 65-66, 70-72, 166. Als Gegenstiick darf Bi-
schof Jacobus von Jerusalem, belegt 871, angefiithrt werden. MGH Epp. VII. S. 409.

18 E. Ew1G im Historischen Jahrbuch 79 (1960) S. 32. In der Vita des hl. Caesarius von Arles
(1542), die vor ca. 600 entstand, wird ein sanctus Jacobus presbyter erwihnt, der indes
kein eigentlicher Heiliger war und ganz isoliert dasteht. MGH SRM I11. S. 493 (Lib. II.
Kap. 24).

19 W. BraunreLs (Hg.), Karl der Grosse 2. Diisseldorf 1965. S. 45.

20 MGH DD. Karoli I11. Nr. 137 zu 886 und DD Arnolfi Nr. 118 zu 893.

21 Lexikon fiir Theologie und Kirche 10 (1965) Sp. 1298-1302.

22 H. DELEHAYE, Martyrologium Hieronymianum. Briissel 1931. S. 293, 298 zum 2. Juni
(ASS Nov. II. 2).

296




Vienne Bischof Zacharias um 300, der auch als Mairtyrer verehrt wurde?3,
Hier handelt es sich aber nur um eine altchristliche Einwirkung von nicht
langer Dauer.

Im eigentlichen Friihmittelalter waren es die Iren, die nicht nur den Pa-
triarchen Jakob, sondern auch Zacharias und die andern Propheten ver-
ehrten (Epistola Gildae 6. Jh.)*. Darauf sind zwei Ménche im Kloster No-
nantula bei Modena zu nennen, die im 9. Jahrhundert den Namen Zacha-
rias trugen®*. Sie er6ffnen die Reihe der wenigen Namenstréiger dieser Zeit.
Abt und Kloster von Ferriéres (zwischen Sens und Orléans) bemiihten sich
840/41, einen ihnen anvertrauten und offenbar wenig angenehmen Abt Za-
charias wieder wegzubekommen?¢. Ob dieser Abt aus dem Orient kam?
Sehr viel von sich reden machte in der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts
Bischof Zacharias von Anagni und Bibliothekar des apostolischen
Stuhles?’. Bei seinem Namen koénnte auch griechischer Einfluss von Siidita-
lien vorliegen. Noch Ende des 9. Jahrhunderts berichtet der Ménch Aimon
von Saint Germain-des-Prés von einem Zacharias Maurus, der angeblich
im spanischen Valencia bei der Translation der Vincentius-Reliquien eine
Rolle spielte?*. Der wundersiichtige Verfasser wihlte wohl den Namen, weil
er ihm fremd klang. Der erste sichere Beleg fiir unseren biblischen Namen
nordlich der Alpen ist Bischof Zacharias von Seben, den wir 893-906 bele-
gen kénnen?®. Man wird doch wohl davon absehen miissen, einen solchen
Namen in Ritien etwa im 6. Jahrhundert anzunehmen.

Fiir Zacco miissen mithin andere Lésungen gefunden werden. Die eine
besteht darin, Zacco als germanischen Namen zu belassen, ihn aber durch
eine «kognatische Verwandtschaft» mit den Victoriden zu erkliren. Da-
nach wire Zacco «ein vom friankischen Kénigtum eingesetzter Funktionir
in Ritien» gewesen, dhnlich wie es ja schon vorher einen Dux Raetiarum
zur Zeit Theoderichs gab®®. Nun aber wissen wir von der Friankisierung Ri-

23 Martyrologium Romanum. Briissel 1940. S. 209-210 zum 26. Mai (ASS Dec.).

24 Kortik l.c. S. 23, 26. Im Salzburgischen erfreuten sich im 8./9. Jahrhundert der Prophet
Zacharias und der gleichnamige Gefdhrte Daniels einer Verehrung. MGH Necrologia 11.
S. 6.

25 MGH Libri Confraternitatum 1884: Sang. 193, 21 = Aug. 84, 15, dazu Aug. 39, 17.
Schwer zu datieren sind die Angaben bei A. VALENTINI, Codici necrologico-liturgico di S.
Salvatore o S. Giulia in Brescia. Brescia 1887. S. 69, 88, 90.

26 MGH Epp. VI. Nr. 23 S. 31 zu 840/41.

27 MGH Epp. VI. S. 781 (Register) und VII. S. 457 (Register).

28 MGH Poetae lat. 1V. 1. S. 139. Zum Verf. sieche Lexikon fiir Theologie und Kirche 1
(1957) Sp. 227.

29 MGH DD Arnolfi Nr. 115, Zwetinboldi et Ludovici infantis Nr. 12, 26, 28, 39, 44.

30 O. P. CLAVADETSCHER in: Frithmittelalterliche Studien 8 (1974) S. 65-67, mit Berufung
auf E. FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 1 (1900) Sp. 1671. Zu Verschiedenheit von
lautgesetzlichen und historischen Ableitungen siche H. STRICKER, Die romanischen Orts-
und Flurnamen von Grabs. Zirich 1974. S. 97-108. A. SCHORTA, Riitisches Namenbuch 2
(1964) S. 884 (Samnaun).

297



tiens im 6. Jahrhundert viel zu wenig?'. Beim Dux Raetiarum stimmt wohl
das Amt, aber der Name des Dux Servatus war lateinisch®?. Schon gar kei-
ne Nachrichten besitzen wir iiber entsprechende Heiraten. Die Lex Romana
Curiensis aus der 1. Hilfte oder der Mitte des 8. Jahrhunderts enthilt noch
die Todesstrafe auf Heiraten zwischen Romanen und Barbaren, geht aber
auf die Lex Romana Visigothorum von 506 zuriick®*’. Immerhin hat Prae-
ses Victor in der 1. Halfte des 8. Jahrhunderts noch die Alemannin Teusin-
da geheiratet. Aber bei Zacco geht es um das 6. Jahrhundert.

Neben dieser Losung kann noch eine andere diskutiert werden, welche
einen germanischen Namen im fritheren Onomastikon auch mittelbar als
Fremdkorper ansieht und daher Zacco als einen uralten Namen betrachtet,
der schon vor der Ankunft der Rémer in Ritien vorhanden und lebendig
war (K. HUBER).

Diese Losung ist nicht nur beim Ahnherrn Zacco, sondern auch bei Tel-
lo, dem Letzten des Geschlechtes, in Erwdgung zu ziehen. Bisher wurde
Tello zum germanischen Tilo gestellt**. Neuere Erklarung sieht in Tello ei-
ne Kurzform von Metellus*®. Fiir die Lésung der Herkunft ist vor allem
wichtig, dass der Name gerade im frithmittelalterlichen Réitien zu belegen
ist. Wir finden einen Tello monachus in Kempten zu Beginn des 9. Jahr-
hunderts eingeschrieben, also auf dem Gebiete der Raetia Secunda. Im
Pfiferser Liber Viventium begegnet uns ein Tello subdiaconus ab Mitte des
9. Jahrhunderts. Endlich finden wir einen Tello, wohl als Wohltiter oder
Familiaris des Klosters Reichenau im 9. Jahrhundert*¢. Hinzu kommt noch
vielleicht Tallo, ein Horiger der Beata-Sippe, der in einer Urkunde er-
scheint, die in Benken 741 ausgestellt wurde*’. Aufgrund dieser Quellenla-
ge leitet der Ziircher Romanist KARL HUBER den Namen von der sehr alten

31 O. P. CLAVADETSCHER in: WERNER/EWIG, Von der Spdtantike zum friithen Mittelalter.
Sigmaringen 1979. S. 165-167 (Churritien nach Schriftquellen).

32 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 3-4 zu ca. 507.

33 E. MEYER-MARTHALER, Rdmisches Recht in Riitien im friihen und hohen Mittelalter. Zii-
rich 1968. S. 58.

34 E. FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 1. Bonn 1900. Sp. 1394-1395, wo indes nur we-
nige Belege wie Zello und Cello, nicht aber Tello zu finden sind. Dazu Ergdnzungsband
von H. KAUFMANN. Miinchen 1968. S. 341 zu Sp. 1394. Erst im 10. und 13. Jahrhundert
konnen wir diesen Namen in Spanien nachweisen. M. FEROTIN, Recueil des chartes de I’ab-
baye de Silos. Paris 1897. S. 7, 261.

35 KARL PUCHNER, Romanisch-germanische Mischnamen in Altbayern in: Festgabe E.
KRANZMAYER, Aus dem Namengut Mitteleuropas. Klagenfurt 1972. S. 66, wo auch ein Te-
lo aus Freising 772-791 herangezogen ist, ein Gebiet, das auch zur Raetia secunda gehorte.

36 MGH Libri Confraternitatum. Ed. P. Piper (1884): Sang. 205, 17. Aug. 497, 37. Fab. 60,
9. Bischof Tello selbst ebendort Aug. 465, 28: Victor comes, Tello comes. Fab. 9, 6: Victor
preses, Tello episcopus, Constantius preses, Remedius episcopus. Wenn in der Passio Pla-
cidis im ausgehenden 12. Jahrhundert Tellus erscheint, so ist hier wohl die Doppeldeklina-
tion Gallus, Galli und Gallo, Gallonis am Werke. ZSKG 46 (1952) S. 169.

37 H. WARTMANN, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 7.

298



Bezeichnung ab, die im Namen der Valtellina und der Stadt Teglio liegt*®.
Mithin wére Tello genau wie Zacco ein Name, der schon vor der rémischen
Herrschaft lebendig war. Wie es vorrémische Ortsbezeichnungen gibt, so
doch wohl auch vorrémische Personennamen®®. Und sollte nicht Praeses
Victor, der zwar eine Alemannin geheiratet hatte, aber sonst auf die Selb-
stdndigkeit seiner Provinz und auf die Tradition seiner Familie so grossen
Wert legte, auch in der Namengebung diese seine Gesinnung nach aussen
gezeigt haben?

38 Urkunde von 775: ualle Tellina. MGH DD Karol. Nr. 94. Dazu: CARLO SALVIONI in: Bol-
lettino storico della Svizzera italiana 22 (1900) S. 99-100 (Valtellin = Tal von Teglio).
RENZzO SERTOLI SALS, [ principali Teponomi in Valtellina e Val Chiavenna. Milano 1955,
S. 126. Er erwihnt wenigstens die Moglichkeit einer «ritischen» Herkunft des Namens.

39 Vgl. die vorromische Etymologie von Trin (Trins) und Trun (Truns). A. SCHORTA, Riiti-
sches Namenbuch 2 (1964) S. 869-870.

5. Prases Victor

Der Name Victor geht auf eine lateinisch-christliche Personenbezeich-
nung zuriick'. Wie sehr der Name bei den Christen verbreitet war, beweist
das sogenannte Martyrologium des hl. Hieronymus, das im 6./7. Jahrhun-
dert im Frankenreich entstand und an jedem Monat des Jahres Heilige die-
ses Namens aufzidhlt. Man begegnet Victor in dieser Sammlung etwa hun-
dertmal, doch mag es sich mehrfach um Doppelnamen handeln?. Bekannt
1st Bischof Victor von Chur, der 614 am Konzil in Paris teilnahm?®. In karo-
lingischer Zeit steht Victor zahlenmaissig in Churrétien an dritter Stelle (Ur-
sus 123, Lupus 106, Victor 105). Das setzt voraus, dass Victor schon lingst
im ratischen Gebiete beliebt war, ganz im Gegensatz beispielsweise zu
Oberitalien zur gleichen Zeit*. Schon dies ist fiir unseren Praeses charakte-
ristisch.

Man hat schon gefragt, ob nicht der 15. Dezember, auf den die Schen-
kung Tellos von 765 datiert ist, den Namenstag unseres Praeses bedeute, da
an diesem Tage der «rémische Martyrer» Victor gefeiert werde’. Tatsdch-
lich ist im oben genannten Martyrologium Hieronymianum des 6./7. Jahr-
hunderts ein Victor erwdhnt, aber unter anderen wenig bekannten®. Das

1 PAuLy-Wissowa, Realencyclopidie der classischen Altertumswissenschaft. Zweite Reihe
VIII. 16 (1958) Sp. 2057-2071, mit Erwdhnung vieler Bischofe und Presbyteri der christli-
chen Kirche.

2 H. DELEHAYE, Martyrologium Hieronymianum. Briissel 1931. S. 718 (ASS Nov. I1. 2.).

3 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 7 zu 614.

4 KoNrAD HUBER, Les éléments latins dans I’onomastique de I’époque carolingienne. Vox
Romanica 23 (1964) S. 239-255, besonders S. 250, 254.

5 Archdologie der Schweiz 6. Basel 1979. S. 159.

6 Martyrologium Hieronymianum l.c. S. 649-651. Zum Kult Victors in Ritien siehe V.
BERTHER im Biindner Monatsblatt (1939) S. 349-355. O. FARNER in JHGG 54 (1924) S.
44-45,

299



Necrologium Curiense des 12. Jahrhunderts notiert am 15. Dezember nur:
«Valeriani episcopi» und weist auch an den folgenden Tagen keinen Victor
auf. Hingegen ist am 8. Mai der Martyrer Victor eingetragen, der in Mai-
land als maurischer Soldat enthauptet wurde’. Uberhaupt ist der 15. De-
zember bei keinem der etwa 30 bekannteren Heiligen dieses Namens als
Festtag genannt®. Entscheidend ist schliesslich, dass Spuren der Verehrung
eines Namenspatrons bislang erstmals in Frankreich im 12. Jahrhundert
wahrnehmbar sind, erst reichlich spéter im iibrigen Abendland’.

Gewohnlich wird Praeses Victor einfach um 720 angesetzt. Eigentlich
spielte er erstmals sicher 719 eine Rolle, da er damals den an seinem Hof er-
zogenen Priester Otmar fiir die Griindung einer eigentlichen Abtei an der
Steinach freigab'®. Doch muss Victor damals schon nicht wenige Jahre im
Amte gewesen sein, denn fiir die lateinische Bildung und priesterliche Ein-
fithrung darf man wohl acht Jahre rechnen, auch wenn man das multo
tempore der Vita nicht pressen will. Wenn Victor den jungen Priester an ei-
ner Florinuskirche anstellte, dann war dies Heiligtum eine victoridische
Griindung, vielleicht sogar von Victor selbst, der auf jeden Fall hier als Ei-
genkirchenherr erscheint''.

Otmar stammte zwar aus Alemannien, wurde aber von seinem Bruder
nicht nach dem nahen bischéflichen Sitz in Konstanz gebracht, sondern
nach Chur, dem kulturellen Mittelpunkt Churratiens. Das diirfte zuerst
einmal der Riickstindigkeit Alemanniens zuzuschreiben sein, hat aber
noch einen andern Grund. Man denkt hier an Teusinda, die Gemahlin Vic-
tors, die wohl auch aus Otmars Heimat stammte und fiir ihn eingetreten
war. Sie ist durch das Tello-Testament von 765 und durch die Churer Bi-
schofsliste des 14. Jahrhunderts als Frau des Praeses iiberliefert'?. Teusin-
da ist ein Name, der im Friithmittelalter vielfach vorkommt, im Reich der
Franken wie der Langobarden'®. Geradezu bezeichnend fiir unser Thema
ist, dass 779 Waldrada und ihr Sohn Waldbert ihr Besitztum in Romans-

7 Necrologium Curiense. Ed. W. voN JuvaLT. Chur 1867. S. 46, 123.

8 H. GROTEFEND, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters. Hannover 11. 2 (1898) 182-183.

9 MATTHIAS ZENDER, Rdume und Schichten mittelalterlicher Heiligenverehrung in ihrer Be-
deutung fiir die Volkskunde. Diisseldorf 1959. S. 19-20.

10 Die besten diesbeziiglichen Texte und Erklidrungen bei JoHANN DuFt, Sankt Otmar. Die
Quellen zu seinem Leben. Ziirich/Konstanz 1969. S. 22-25 (Otmars-Vita von Gozbert-
Walafrid), S. 40-42 (Gallus-Vita von Gozbert-Walafrid), S. 54-55 (Iso, Casus). Dass nicht
720, sondern 719 anzunehmen ist, siche S. 16-17 und 50-53.

11 Zur Lokalisierung in Chur, nicht im Remiis, siche JHGG 88 (1958) S. 41-43. Du¥rrt, Otmar
l.c. S. 71. Zu den Ausgrabungen von St. Florin in Chur siehe Jahrbuch der Schweizeri-
schen Gesellschaft fiir Ur- und Friihgeschichte 60 (1977) S. 138, 146-147, die einige wenige
frithmittelalterliche Fragmente ans Tageslicht brachten. H. R. SENNHAUSER bezeichnet die
Ausgrabung zwar als negativ, doch nicht entscheidend. WERNER/EWIG, Von der Spdtanti-
ke zum frithen Mittelalter (1979) S. 194-195.

12 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 17 S. 15 und ZSKG 45 (1951) S. 50, 57.

13 ErNST FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 1 (1900) Sp. 1448-1449. W. BRUCKNER,

300



horn dem Kloster St. Gallen schenkten, dazu noch die beiden «Nonnen»
Theotsinda und Guastani, die sie aufgezogen hatten und die ihnen mit
Sorgfalt dienten. Mithin lebte in Romanshorn eine Teusinda (= Theotsin-
da), ein halbes Jahrhundert spiter als die Teusinda des Praeses Victor'*.

Die hohere Bildung von Churrétien zeigte sich auch in der Erstellung von
Grabsteinen. Freilich waren im Wallis frithmittelalterliche Grabsteine viel
zahlreicher'*. Noch klassisch in Wortwahl und Form ist die Grabinschrift
des Bischofs Valentian (548)'¢. Auf die Initiative von Praeses Victor gehen
zwei Marmorsteine zuriick. Den einen liess er von Trient kommen und
zwar als Gedenkstein fiir einen Ahnen des Bischofs Victor und des Herrn
Iactadus. Uber den Titel dieses Ahnen, den clarissimus proavus, dusserte
sich Universitédtsprofessor Dr. EUGEN EwiG in Bonn wie folgt: «Vir claris-
simus halte ich fiir ein ziemlich eindeutiges Standespradikat, das auf sena-
torische Abstammung schliessen ldsst. Ein merowingisches Amtspradikat
war diese Bezeichnung jedenfalls nicht, auch kein eigentliches Bischofspra-
dikat» (Brief vom 5. August 1975).

Wihrend dieser erste Stein nur durch chronikale Uberlieferung bekannt
ist, wurde der zweite Steine 1972 wieder aufgefunden. Dieses Mal liess ihn
Praeses Victor aus dem Vintschgau, mithin aus dem Marmorbruch in Laas,
kommen. Da die unterste Partie stark abgeniitzt ist, kann der Name des
Mannes, dem er als Grabstein diente, nicht mit Sicherheit festgestellt wer-
den. Jedenfalls zeichnete der Praeses der Provinz nur ein hervorragendes
Mitglied seiner Familie in solcher Weise aus. Ob nicht Bischof Victor, der
Onkel von Praeses Victor, hier begraben lag?'’

Die beiden Steine lassen darauf schliessen, dass der Praeses die Kontinui-
tdt seines Geschlechtes betonen und eine Art Mahnmal schaffen wollte,
ganz im Sinne der romanisch-kirchlichen Tradition (Grablege der Bischofe
in Auxerre, der Langobardenherzdge in Spoleto usw.). Im Norden der Al-
pen besassen die fithrenden Familien vor der Jahrtausendwende keine ge-
meinsame Grablege'®. Die beiden Steine befanden sich noch im 16. Jahr-
hundert in St. Luzi, wo sie wohl schon seit Ende des 8. Jahrhunderts lagen,
als man die Lucius-Krypta errichtete. Am gleichen Orte war vorher eine

Die Sprache der Langobarden. Strassburg 1895, S. 308, 311 (Teude und Teudesindus).
Vgl. JHGG 69 (1939) S. 108.

14 H. WARTMANN, Urkunden der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 85 zu 779 Febr. 2.

15 CHrisTOPH JORG, Die Inschriften des Kantons Wallis bis 1300. Fribourg 1977. Nr. 5 usw.
(Corpus Inscriptionum medii aevi Helvetiae 1).

16 Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 5 zu 548 Jan. 7. Dazu H. Lies, Lexicon Topographicum 1,
Bonn 1967. S. 62, 172-173. SuLsErR/CLAUSSEN, St. Stephan in Chur. Ziirich 1978. S. 16,
157, 179.

17 Uber die beiden Steine: Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 11-12. Ligs l.c. S. 73-74. Biindner
Monatsblarr (1972) S. 300-306 (A. Wyss), S. 307-321 sowie (1973) S. 204-216 (I.
MULLER). Die Ergidnzungen zu diesen beiden Steinen sind neu zu itberdenken, wie O. P.
CLAVADETSCHER in Friihmittelalterliche Studien 8 (1974) S, 63 und 66-67 ausfiihrt.

18 Vgl. Schweizer Beitrige zur Allgemeinen Geschichte 17 (1959) S. 36-37.

301



Andreas-Memorie, wie H. Claussen darlegt, wo vermutlich auch Griber
der Victoriden waren. Praeses Victor hat wohl mit den beiden Grabsteinen
die bisherigen Griber zu einer Art Mausoleum ausgestalten wollen'”.

Zum Lebensbild des Praeses Victor gehort auch die Nachricht von seinen
Angriffen auf das Gallus-Grab, das durch eine blithende Wallfahrt be-
kannt, ja sogar berithmt geworden war. Danach wollte der Praeses die
wundertitigen Uberbleibsel des irischen Heiligen nach Chur iibertragen,
was aber am organisierten Wachtdienst der Anwohner scheiterte. Schliess-
lich fiel Victor vom Pferde und musste schwer verletzt nach Hause getragen
werden. Walafrid, der uns dariiber berichtet, fithrt mehrfach als einziges
Motiv des Unternehmens den Neid iiber das Aufkommen des Wallfahrts-
ortes an (invidia perurgente, malitiosi raptoris, alienae felicitatis profecti-
bus invidens)?°. War es nun wirklich und einzig nur ein personlicher Raub-
zug, eine falsch verstandene Heiligenverehrung? Dahinter stand doch wohl
viel mehr. Es handelte sich um eine politische Aktion*'. Otmar hatte die
Gallus-Zelle dem Schutze des Hausmeiers Karl Martell iibergeben, was fiir
das auf seine Selbstdndigkeit erpichte Churritien als gefahrliche Nachbar-
schaft erscheinen musste??. Die stetig stirker werdende Macht der Franken
war ja augenscheinlich.

Hat nun die St. Galler Historiographie auf die Disentiser Mdnche so ein-
gewirkt, dass letztere eine dhnliche Episode schufen, indem sie Victor zum
Morder des Placidus machten, der ein Freund und Helfer des Franken Si-
gisbert war, wie neuere Darstellungen annehmen wollen? Diese «Legende»
hatte sich im Verlaufe des 10. Jahrhunderts ausgebildet?*. Zunédchst muss
man zwischen hagiographischen Berichten und Legenden genau unterschei-
den. Hagiographisch ist einmal festzustellen, dass die Disentiser Heiligen
schon lange vorher, Mitte des 8. Jahrhunderts, verehrt wurden, wie deren
Krypta bezeugt. Der gemeinsame liturgische Gedenktag war der 11. Juli,
der schon deshalb alt und echt sein muss, weil er in Disentis nie dem im
9. Jahrhundert allgemein gewordenen Feste der Translatio s. Benedicti
wich. Dann erscheint ja in allen liturgischen Kalendarien und Dokumenten

19 WALTHER SULSER/HILDE CLAUSSEN, Sankt Stephan in Chur. Ziirich 1978. S. 160, 162, 174.

20 MGH SRM 1V. S. 321-322 = Walafrid, Vita s. Galli 1I. Kap. 11-12.

21 Joser SEMMLER, Episcopi potestas und karolingische Klosterpolitik in: ARNO BorsT (Hg.),
Moonchtum, Episkopat und Adel zur Griindungszeit des Klosters Reichenau. Sigmaringen
1974. S. 349-350. An Rechte auf das St. Galler Gebiet durch Beschlagnahme der Reliquien
denkt H. BUTTNER in ZSKG 43 (1949) S. 23.

22 (Otmarus) consilio cuiusdam ducis nomine Nebi persuasus, ad praefatum principem Caro-
lum cum eoden duce properavit ipsisque eandem cellam proprietatis iure contradidit. Wa-
lafrid, Vita S. Galli in MGH SRM 1V. S. 319 = JoH. DuFr, Sankt Otinar (1959) S. 40. Da-
zu siehe die Relatio Isonis (1871): Otmarus primis temporibus Karoli, patris Carlomanni et
Pippini, a Waldramrho nobili ac potente viro ad eiusdem Caroli praesentiam adductus cel-
lulam s. Galli gubernandam ab illo suscepit. St. Galler Mitteilungen 12 (1870) S. 122. Durt
S. 50.

23 Vgl. ZSKG 40 (1946) S. 181 Anm. 1 und SZG 25 (1975) S. 495-496.

302



Placidus als Miryrer, was auf einen Verfolger oder Mérder hinweist?*. Wie
gerade die beiden Rollen der Heiligen, der eine Mirtyrer, der andere Be-
kenner, von St. Gallen aus verteilt sein sollen, ist nicht ersichtlich und in
keiner Weise auch nur wahrscheinlich.

Die ersten Beziehungen zwischen den Heiligtiimern an der Steinach und
am jungen Rhein datieren erst von 846, als St. Gallen samt Schienen sich
mit Disentis und Bobbio verbanden?’. Die Sequenz der Disentiser Heiligen
aus der zweiten Hélfte des 10. Jahrhunderts ist strophisch und nach Wort-
material und Wendungen den Dichtungen Notkers des Dichters (7912)
nachgeformt. Gelegentlich hat auch Ekkehard IV. (f ca. 1060) dhnliches
Wortmaterial gebraucht. Doch inhaltlich weist nichts auf die Steinachabtei
hin. Der Verfasser schopfte sichtlich aus der Disentiser Tradition, wie sie
uns spater auch in der Placidusvita teilweise wieder begegnet®¢. Der ge-
nannte Ekkehard IV. war es aber, der erstmals Placidus und Sigisbert zu
Gefidhrten des hl. Gallus und Schiiler des hl. Kolumban machte, freilich
erst in einer zweiten und dritten Redaktion seines Lobes auf den hl. Gallus.
Aber sein Gedicht nahm auch sonst bekannte und unbekannte Heilige in
diese Corona auf, die schon in Luxeuil wirkten und spéter bei Bregenz von
einem Réduber umgebracht worden wiaren?”.

Doch das Ziel Victors war an der Steinach wie am jungen Rheine das
gleiche, Victor ldsst in seiner Provinz kein fréankisches Kloster aufkommen,
indem er den Protektor des Asketen Sigisbert, den rdtischen Placidus, um-
bringen ldsst. Damit war vorldufig die Entwicklung der Einsiedlerzelle zum
Kloster gestoppt. Der frankische Moénch, wohl aus dem Ausstrahlungskreis
von Luxeuil, konnte ohne Hilfe keine Griindung machen?®. Den politischen
Charakter des Mordes biegen schon die Sequenzen des 10. Jahrhunderts
um, indem sie Victor allgemein zum gottlosen Tyrannen und schlechten
Christenverfolger stempeln?®. Diese Richtung iibersteigert schliesslich die
Passio Placidi aus dem ausgehenden 12. Jahrhundert, die Victor schlecht-
hin mit allen Lastern charakterisiert®®.

24 1. MULLER, Die Anfiinge von Disentis. JHGG 61 (1931) S. 110-128, wo indes der Eintrag
im Martyrologium des Ziircher Grossmiinsters wohl ins 11. Jahrhundert zu datieren ist.
Siehe Zeitschrift fiir Schweizer Geschichte 12 (1932) S. 500-501. Uber die Krypta und ihre
Zusammenhinge mit Saloniki und Halberstadt siehe I. MULLER, Die churrétische Wall-
Sahrt im Mittelalter. Basel 1964. S. 29-37. Zuletzt H. R. SENNHAUSER in: WERNER/EWIG,
Von der Spitantike zum frithen Mittelalter. Sigmaringen 1979. S. 210.

25 MGH Libri Confraternitatum (1884) S. 142, dazu: ZSKG 46 (1952) S. 266-267.

26 ZSKG 44 (1950) S. 215-220. Biindner Monatsblatt (1959) S. 264-276.

27 JoHANN EGLl, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV, St. Gallen 1900. S. 383-384. MGH
Poetae lat. V. S. 537, nach Hss. B und C in Cod. Sang 168 und 174. Dazu: ZSKG 59 (1965)
S. 265-279.

28 Geschichte der Abtei Disentis. Einsiedeln 1971. S. 9-15.

29 Letzte Edition der Sequenzen: Biindner Monatsblatt (1959) S. 264-276.

30 Letzte Edition und Kommentar der Passio: ZSKG 46 (1952) S. 161-180, 257-278, beson-
ders S. 166-167, 267-270.

303



Es geht die historiographische Entwicklung in St. Gallen wie in Disentis
gleiche Wege. Dort iibersah Walafrid mit Absicht die politischen Motive
des Angriffes auf das Gallus-Grab, hier neigen schon die Sequenzen des
10. Jahrhunderts und noch mehr die spétere Passio zu einer moraltheologi-
schen bzw. sozialen Interpretation, wie dies auch sonst in der gleichzeitigen
Hagiographie der Brauch war®'. Aus einem politischen Mord wird ein
grundsitzliches Morden, eine Umgestaltung, die literarisch sehr wirksam
war??,

Man findet es auffillig, dass Placidus und Sigisbert nicht nur bei Tello
nicht genannt sind, sondern tiberhaupt kein Patrozinium erlangten?*. Tat-
sdchlich ldsst sich im ganzen Mittelalter keine Sigisbert-Kirche nachweisen.
Einzig die Placidus-Kapelle in Disentis ging in ihrer ersten Form bis ins
9./11. Jahrhundert zuriick und wurde im 15. wie im 17. Jahrhundert wie-
derum errichtet**. Die Placidus-Kapelle in Fidaz ob Flims ist erst 1488
erwdhnt*®,

Zunichst ist die Tatsache dadurch erkldrbar, dass unsere beiden Disenti-
ser Heiligen zur vorbenediktinischen Siedlung gehérten, auf die erst nach
einiger Zeit die eigentliche Klostergriindung durch Bischof Ursizin folgte.
Dann verbreitete sich deren Kult iiberhaupt erst nach der Translation ihres
Reliquiensarkophages nach Ziirich (ca. 940). Auch St. Meinrad (7861) er-
reichte keine Schutzherrschaft iiber das Kloster, das 934 im Anschluss an
seine Zelle gegriindet wurde. Im Jahre 947 werden als Schiitzer Maria und
Mauritius genannt. Selbst nachdem 1039 die Uberbleibsel des Heiligen von
der Reichenau nach Einsiedeln iibertragen worden waren, wurde letzteres
kein Meinrads-Kloster. Als Meinrads-Heiligtum kann erst die Kapelle auf
dem Etzelpass bezeichnet werden, die Ende des 13. Jahrhunderts nachweis-
bar ist*¢.

31 FrRANTISEK GRAUS, Sozialgeschichtliche Aspekte der Hagiographie der Merowinger und
Karolinger in: A. Borst (Hg.), Monchtum, Episkopat usw. Sigmaringen 1974. S. 150-151
(iiber Placidus), S. 151-152 (iiber Trudpert und Landelin).

32 Man konnte die Antithese Disentis-Chur oder Placidus-Victor mehr rechtlich deuten,
wenn der Praeses das unkultivierte Gebiet der Desertinas als Staatsgut betrachtete, welches
indes die beiden «Disentiser» als Kolonisten fiir sich beanspruchten. Hier standen Recht
gegen Recht. H. BUTTNER in: MULLER, Geschichte der Abtei Disentis (1971) S. 235. Fir
Victor war dann Placidus viel gefihrlicher als der fremde Asket.

33 O. FaRNER in: JHGG 54 (1924) S. 106-110. B. HELBLING in: SZG 25 (1975) S. 496.

34 E. PoEescHEL, Kunstdenkmidler des Kantons Graubiinden 5 (1943) S. 107-108. Dazu:
OsWALD/SCHAEFER/SENNHAUSER, Vorromanische Kirchenbauten. Minchen 1971. S.
61-62.

35 PoescHEL l.c. 3 (1940) S. 15. Die Placidus-Kapelle in Flix (Oberhalbstein) ist neuzeitlich.
PoEescHEL l.c. S. 300-301.

36 CLEMENS HECKER, Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittelalter.
Fribourg 1946. S. 13, 98-99. ObiLo RiNGHOLZ, Die Ausbreitung der Verehrung des hl.
Meinrad. Ziirich 1900. S. 18-19 (SA aus Schweizer Archiv fir Volkskunde IV. Heft 2).

304



Selbst unmittelbare Klostergriinder bringen es nicht zu einem Patrozini-
um, wie wir gerade an dem hl. Eberhard, dem Griinder des Klosters Einsie-
deln, sehen. Auch Bischof Ursizin (8. Jh.), der Klostergriinder von Disen-
tis, ist hier zu nennen. Der Eremit Fintan (}878) griindete zwar nicht das
Kloster Rheinau, war aber mit dessen Anfangen doch verbunden. Auch er
brachte es nicht zu einem Patrozinium®’. Den Reformern ging es nicht an-
ders, wie der Disentiser Abt Adalgott (10./11. Jh.) und der Churer Bischof
Adalgott (12. Jh.) zeigten.

Bei Tello sind als eigentliche Schiitzer von Disentis angegeben St. Maria,
St. Martin und St. Peter. St. Maria war die letzte und neueste Kirche, die
mit der Klostergriindung zusammenhing, St. Peter die wohl allerilteste. St.
Martin I. war dem volkstiimlichen Frankenheiligen geweiht, von dem wohl
Sigisbert Reliquien aus seiner Heimat mitgebracht hatte und in dessen
Mauern die Krypta der Heiligen Placidus und Sigisbert eingeschlossen
war?®,

Am Schlusse unseres Themas sehen wir uns die Passio Placidi des ausge-
henden 12. Jahrhunderts ndher an, und zwar deren literarische Form?®’. Im
Kapitel III. schildert der Verfasser die Disentiser Gegend als: quendam va-
stae solitudinis locum, was dhnlich schon im Sinne der Bibel bei Bischof
Eucharius (5. Jh.) wie bei Walafrid (9. Jh.) zu finden ist*°. In gleicher Wei-
se wird die Gegend von Fulda vom hl. Bonifatius in einem Brief an Papst
Zacharias als: locus silvaticus in heremo vastissimae solitudinis
charakterisiert*'. Wie sehr es sich um einen bekannten Ausdruck handelt,
belegt die Tatsache, dass Wilhelm von Thierry (1147/48) das Clairvaux
des hl. Bernhard ebenso umschreibt: ibi ergo in loco horroris et vastae soli-
tudinis consederunt viri illi virtutis*?. Im Kap. VIII wird Placidus als Ke-
phalophore geschildert, was mit Hilfe der Engel geschah: suffragantibus
angelis. Solche Fiigungen wie suffragantibus sanctis und angelis tuis sanc-
tisque precantibus sind schon in der Sprache der fritheren Sakramentare zu

37 R. HENGGELER, Professbuch der Abteien Pfiifers, Rheinau, Fischingen (1931) S. 260, wo-
nach einer alten Aufzeichnung zufolge bei der Weihe der neuen Klosterkirche 1114 St. Fin-
tan Mitpatron war.

38 Geschichte der Abtei Disentis (1971) S. 10, 17, 22-23. Die begonnenen Grabungen im Klo-
sterhof werden vielleicht noch genauere Anhaltspunkte liefern.

39 ZSKG 46 (1952) S. 161-180, 257-278. Korrekturen: S. 164 Z. 1: per hanc (sapientiam) ho-
mines (cives) celi facti sunt. cives ist statt et zu ergdnzen, da homines Subjekt bleibt. Vgl.
Eph. 2, 19: cives sanctorum, S. 166 Z. 2: pestibus sui nominis, obwohl handschriftlich suis
iiberliefert ist. S. 171 Z. 2: spiritibus. S. 277 Z. 14: Pius XI.

40 Num. 14, 3: in hac vasta solitudine. Deut. 32, 10: in loco horroris et vastae solitudinis.
Patr. Lat. 50 Sp. 703: Eucherii Episcopi Lugdunensis Epistola de Laude Eremi, Kap. 4:
ostendens solitudinis vastae recessum. MGH SRM 1V. S. 319: Vita S. Galli auctore Wala-
frido, Lib. II1. Kap. 10: termini vastae solitudinis, in quibus vir Dei cellam construxerat.

41 MGH Epp. 111. S. 368.

42 MGH SS XXVI. S. 97. Dazu: E. VACANDARD, Leben des hl. Bernhard von Clairvaux 1.
Mainz 1897. S. 10.

20 Zs. Geschichte 305



finden*’. Abt Hilduin ldsst zu Anfang des 9. Jahrhunderts die Pariser Hei-
ligen Dionys und Genossen ihren Kopf angelico ductu tragen*‘.

Kapitel IX meldet, wie Bischof Tello, erschiittert durch den schreckli-
chen Tod seines Vaters, dessen Untat wieder gutmachte: horrendum exi-
tum pertimescens. Die Wendung: horrenda mors begegnet uns schon in der
Totenliturgie des 8. Jahrhunderts**. Die Vita Barlaam et Joasaph, die das
Moénchtum des 8. Jahrhundert beschreibt und die seit dem 11. Jahrhundert
weite Verbreitung fand, dusserte sich iiber ihre Helden dhnlich: horrendum
illum diem semper prospiciebant*e.

Bei den Namen, die eine wundertéitige Heilung am Grabe erlangten, f4llt
Marola auf, ein Personenname, der auch als Ortsname Marola in Mastrils
erscheint und als Verkleinerungsform zu majoria = Meierei gedeutet wer-
den kann. Im 14. Jahrhundert kénnen wir in Rétien sowohl einen Mariolus
wie einen Mariola feststellen®’.

Man hat viel Wert auf eine Nachricht der Bollandisten gelegt, wonach ei-
ne bei den Minoriten zu Lowen aufbewahrte Kolumbans-Vita eine Gallus-
Vita eines Monches von Seligenstadt zitiert hitte, wonach Sigisbert mit Ko-
lumban und Gallus in Zusammenhange erscheint*®. Der uns von den Bol-
landisten tiberlieferte Text geht inhaltlich und meist auch formell auf das
zweite Kapitel unserer Passio zuriick*’.

Um grosstmégliche Klarheit iiber St. Placidus zu erhalten, liess man
1972 einen Ellbogen (ulna) und eine Rippe durch den Ziircher Forscher
Erik Hug anthropologisch untersuchen. Diese Uberbleibsel waren 1645 von
Disentis dem Kloster Muri geschenkt worden, sodass sie dem Brande von
1799 entgehen und 1895 wiederum unversehrt in die biindnerische Abtei zu-

43 P. BruYLANTS, Concordance Verbale du Sacramentaire Léonien. Louvain 1946. S. 26,
628.

44 Patr. Lat. 106 Sp. 47.

45 P. BRUYLANTS, Les Oraisons du Missel Romain 2 (Louvain 1952) Nr. 892. G. MANZ, Aus-
drucksformen der lateinischen Liturgiesprache. Beuron 1941. Nr. 619 (Beuroner Texte
und Arbeiten, Beiheft 1).

46 Patr. Graeca 96 Sp. 971 A (= Kap. 12). Zur Frage des Verfassers sieche Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche 1 (1957) Sp. 1246.

47 Peter Mariolus im Codex diplomaticus. Ed. TH. v. MoHR 2 (1854) S. 321 zu 1336 und Gian
Mariola in JHGG 44 (1914) S. 252 zu 1390 (Hospiz auf dem Septimer). Freundlicher Hin-
weis von Dr. ANDREA ScHORTA, Chur.

48 Acta Sanctorum, Julii 111. die XI. Antverpiae 1723 S. 238. Darauf bezog sich A. ScHu-
MACHER, Album Desertinense, Disentis 1914. S. 1. Mit dem dort zitierten Rapertslied ist
die dritte Abdnderung einer Rapert-Ubertragung von Ekkehard IV. (1. H. 11. Jh.) ge-
meint. Dariiber ZSKG 59 (1965) S. 265-267 und St. SONDEREGGER, Althochdeutsch in St.
Galien. St. Gallen/Sigmaringen 1970. S. 69-71, wonach man nicht von der lateinischen
Fassung Ekkehards auf das aithochdeutsche Gedicht schliessen kann.

49 tempore Gregorii papae (Passio: regente papa Gregorio), Scotiam relinquens (Passio: Sco-
tiam relinquens), propter Christum (Passio: pro Domino), construxit ecclesiam, quae us-
que hodie S. Columbani dicitur (Passio: ecclesiam construxisse fertur, que nunc eiusdem
beati Columbani nomine uocatur), eremi amatorem (heremi amatore).

306



riickgebracht werden konnten®*°. Hug charakterisiert die linke ulna wie
folgt: «Konsistenz: hart, ldsst sich mit dem Skalpell nicht ritzen! Der noch
viel Leim enthaltende Knochen kénnte nur mit grosser Kraftanstrengung
entzweigebrochen werden. Das spricht dafiir, dass er nur kurze Zeit im Bo-
den gelegen haben kann. Die Korrosionsdefekte sind dementsprechend ge-
ring. Geschlecht: Ménnlich. Absolut gross (Linge = 274 mm!), starkes
Olecranon, kriftig modellierter Gelenkkopf, stark entwickelte Muskelan-
satzstellen (Crista interosseal!). Alter: Matur (40-60jdhrig). Umrandung
der proximalen Gelenkfliche scharfkantig, Muskelansitze stark ent-
wickelt. Kérperhdhe: 171 ¢cm (Tabelle Manouvrier), also gross. Varia: Am
proximalen Gelenkende fehlt der Processus coronoideus. Er ist an der Ba-
sis durchschnitten worden. Die Schnittflidche ist glatt, kann nur von einem
Instrument mit scharfer Schneide herrithren, nicht von einer Sidge. Das
spricht gegen die Abtrennung eines Partikels zum Zwecke einer Reliquien-
translation, denn der Knochen ist viel zu hart, als dass er sich post mortem
mit dem Messer schneiden liesse. Wohl aber kénnte er intra vitam mit einer
eisernen Waffe verletzt worden sein. Vermutlich handelt es sich um eine
unverheilte Hiebwunde, die Folge eines Schwert- oder Axthiebes, der das
Ellbogengelenk betroffen hat.»

Wie schon Dr. Hug selbst darauf hinweist, deutet die Hiebwunde dar-
auf, dass Placidus von Schergen niedergeschlagen, nicht aber enthauptet
wurde. Die Darstellung vom enthaupteten Heiligen konnte sich erst ent-
wickeln, als man die Kopftragerlegende auf den Disentiser Heiligen bezog,
was kaum vor der Flucht der Reliquien nach Ziirich um 940 geschah®'. Es
war ja begreiflich, dass der von den Satelliten des Praeses Victor iiberrasch-
te Rétier sich mit dem linken Arm gegen die drohenden Schlidge zu schiitzen
suchte. Ahnlich wollte sich der hl. Bonifatius (1754) dadurch abschirmen,
dass er gegen das niederfahrende Schwert des Morders einen Codex auf
sein Haupt legte. Die Handschrift hat sich erhalten und zeigt heute noch
Spuren von Hieben®?.

50 Iso MULLER, Die Abtei Disentis 1634-1655. Freiburg 1952. S. 229-230. Die Authentik vom
16. Jan. 1645 meldet: dua sacra ossa, tenuia quidem, bene tamen longa, qualia uidelicet
brachiorum minora sunt.

51 Dariiber: ZSKG 46 (1952) S. 270-272.

52 THEODOR ScHIEFFER, Winfrid-Bonifatius und die christliche Grundlegung Europas. Frei-
burg i.Br. 1954. S. 272-273. GusTAV SCHNURER, Bonifatius. Mainz 1909. S. 75, 101 (Welt-
geschichte in Karakterbildern).

307



	Zum Churer Bistum im Frühmittelalter

