Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 30 (1980)

Heft: 1

Artikel: Puritains et révolution puritaine anglaise au XVlle siécle : de la politique
au moralisme

Autor: Gimelfarb-Brack, Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80838

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PURITAINS ET REVOLUTION PURITAINE ANGLAISE
AU XVIIE SIECLE:
DE LA POLITIQUE AU MORALISME

Par MARIE GIMELFARB-BRACK

Il est assez surprenant de constater qu’un événement aussi marquant pour 1’his-
toire moderne que la premiére révolution anglaise (1640-1660) n’a toujours pas fait
’'unanimité parmi les historiens quant a la simple maniére de I’appeler. Effective-
ment, on ne trouve pour ce faire pas moins de cing vocables: Grande Rébellion,
guerre civile anglaise, Interrégne, premiére Révolution d’ Angleterre et Révolution
puritaine. Tous, a I’exception du dernier, ont été en usage dés le XVlIIe sié¢cle et tous
les cinq le sont encore de nos jours. Certains historiens vont méme jusqu’a les utili-
ser alternativement'.

Ce phénomeéne, trés rare en dehors de I’histoire tout a fait récente (le seul autre
cas qui se présente a mon esprit est celui de la Guerre de Sécession américaine),
meérite par 1a qu’on s’y arréte. Sans doute est-il dii, dans les deux cas, au fait que la
controverse sur le sens et la portée des événements qui ont eu lieu n’est toujours pas
éteinte et continue a susciter un débat parfois passionné. En ce qui concerne
I’ Angleterre, le choix de I’un ou I’autre de ces termes me parait refléter a la fois les
convictions politiques, religieuses ou sociales actuelles de I’historien et sa position
propre face aux protagonistes et aux événements de la période 1640-1660.

Ainsi, le terme de Rébellion utilisé notamment par Clarendon au XVIle siécle et
repris parfois (mais rarement) de nos jours?, dégage d’évidentes effluves royalistes.
Il évoque en effet ’'idée de désobéissance au gouvernement établi, de soulévement
illéegitime destiné tot ou tard a €tre maté. En d’autres termes, il me parait impliquer
une tournure d’esprit plutdt conservatrice chez les historiens qui I’utilisent et témoi-
gner d’un parti-pris favorable a la monarchie, soit qu’ils aient été effectivement
dans le camp royaliste, comme Clarendon, soit qu’ils aient choisi d’étudier les éve-
nements du point de vue des royalistes.

Le terme de Révolution d’Angleterre peut avoir deux sens diamétralement oppo-
sés selon I’époque a laquelle il a été utilisé. Aux XVIle et XVIlle siécles, chez Hob-
bes en particulier?, il signifie qu’aprés une période de troubles suscités par la perver-
sion des institutions (période qui s’ouvre avec le gouvernement personnel de Charles

1 Ainsi, et en ne s’en tenant qu’aux titres des ouvrages, on voit C. H. Firth utiliser les voca-
bles de «Civil War 1603-1660» en 1910 et d’«Interregnum 1642-1660» en 1911. M. James
parle de «Puritan Revolution 1640-1660» en 1930, d’«Interregnum 1642-1660» en 1935 et
d’«English Revolution 1640-1660» en 1941. Ch. Hill utilise «English Interregnum» en
1938, «English Revolution» en 1940 et «English Civil War» en 1948. G. E. Aylmer parle
d’«Interregnum 1646-1660» en 1972 et d’«English Revolution» en 1975. Enfin B. Man-

ning utilise «English Civil War» en 1973 et «English Revolution» en 1976.

2 Notamment par I. Roots The Great Rebellion 1642-1660, 1966.

3 HoBBES, Behemoth. En 1693, le Pére d’Orléans parle également «des Révolutions d’ Angle-
terre».

72



Ier, de 1629 a 1640), I’équilibre traditionnel des pouvoirs a été rétabli, les institu-
tions sont redevenues ce qu’elles étaient a I’origine comme apres une espéce de rota-
tion. Il va sans dire que c’est 1a une optique doublement conservatrice, dans le
domaine politique comme dans le domaine philosophique de la perception du
temps. Elle implique en effet que le temps n’est pas linéaire et tourné vers 1’avenir
(c’est 1a une conception moderne du temps, née dans la seconde moitié¢ du XVIIle
siécle), mais qu’il est cyclique et donc replié sur le passé. Une «révolution» ne peut
étre qu’un retour au point de départ et non un saut en avant, une épuration et non
une transformation radicale des institutions. Les historiens qui utilisaient ce terme a
I’époque manifestaient ainsi leur attachement a une monarchie de type traditionnel,
ni absolutiste (comme durant le gouvernement personnel de Charles Ier), ni parle-
mentaire (comme sous la maison de Hanovre).

Les historiens francais, allemands, puis anglais, américains et soviétiques qui, de
plus en plus nombreux, utilisent cette méme expression de Révolution d’Angleterre
a partir du XIXe siécle, le font dans un esprit tout différent, nettement progressiste.
Tous prennent visiblement le parti du Parlement contre le roi, autrement dit de
I’opposition révolutionnaire, voire républicaine, contre le gouvernement royal légi-
time. Mais les buts qu’ils poursuivent et les convictions politiques qui sous-tendent
leur démarche ne sont pas les mémes.

Pour les uns, de tendance politique libérale ou radicale, le choix du terme de
«révolution» implique une référence directe a la grande Reévolution francaise de
1789, puis aux révolutions européennes de 1830 et 1848. Les événements anglais de
la période 1640-1660 sont présentés comme les précurseurs des grands bouleverse-
ments politiques, sociaux et méme économiques qui agitent ’Europe dés la fin du
XVIIle siécle. Toutefois, en s’intéressant  une période jusqu’alors assez négligée de
I’histoire anglaise et en la qualifiant de «révolutionnaire», les historiens francais et
allemands du XIXe et du début du XXe siécle* manifestent leur propre opposition a
des gouvernements conservateurs. Mais leur successeurs francais, anglais ou ameéri-
cains de la seconde moitié du XXe siécle’ travaillent dans un contexte tout a fait dif-
férent: les idées démocratiques et républicaines se sont imposées presque partout. En
utilisant le terme de Révolution anglaise, ils ne font donc que se conformer a un usage
solidement établi, sans qu’il y ait de véritable engagement politique de leur part.

Pour les autres, d’obédience marxiste - il s’agit surtout d’historiens allemands,
anglais ou soviétiques écrivant du début du XXe siecle jusque vers 1965¢ - le terme
de Révolution anglaise doit étre pris dans un sens conforme au matérialisme histori-
que et une analyse de la période, pour étre valable, doit se fonder sur le concept de
lutte des classes. Trés tot en effet, dés les années 1840 et jusqu’a leur mort, Marx et
Engels avaient eux-mémes considéré la premiére Révolution anglaise comme une
«révolution bourgeoise de type classique» matinée d’éléments «progressistes’». A

4 Parmi les Francais on peut citer E. Sayous en 1891 et F. P. G. Guizot, de 1827 & 1854
(quoiqu’il n’ait pas exactement été un révolutionnaire!). Parmi les Allemands, A. Stern en
1881, W. Rotschild en 1902-1903, M. Freund en 1927 et G. Lenz en 1933.

5 Parmi les Francais mentionnons G. Walter en 1968 et O. Lutaud en 1978. Parmi les Amé-
ricains, P. Zagorin. Parmi les Anglais, L. Stone en 1972, G. E. Aylmer en 1975, B. Man-
ning en 1976.

6 Comme E. Bernstein en 1908; Ch. Hill dans la plupart de ses ouvrages deés 1940, H. Holo-
renshaw en 1939. N. H. Brailsford en 1961; et A. E. Kudrjavcec en 1925, V.F. Semenov en
1931 ou M. Barg en 1967.

7 Cité par CH. HiLL, The English Civil War Interpreted By Marx And Engels, Science and
Society 1948, p. 133, 135.

73



leur suite, les historiens marxistes orthodoxes I’inscrivent donc dans une lignée de
révolutions semblables qui part de la révolte des Pays-Bas contre I’Espagne dans la
seconde moitié du XVlIe siécle et englobe la Révolution francaise de 1789, la révolu-
tion allemande avortée de 1848 et les deux révolutions russes de 1905 et de février
1917. Du coup, le vocable prend une telle coloration politique que les historiens
non-marxistes paraissent renoncer pour un temps a I’utiliser, en gros de 1935 a 1965.
Mais a partir des années 1960, quelques historiens marxistes (dont le professeur Hill
lui-méme) commencent a réaliser qu’une analyse basée trop exclusivement sur le
concept de lutte des classes ne parvient pas a expliquer de fagon satisfaisante toutes
les données du probléme, car leur diversité et leur complexité semblent croitre au fil
des recherches. Ils en viennent donc peu a peu a limiter son champ d’application,
voire méme a le rejeter complétement. Dés lors leur analyse tend a se rapprocher de
celle des historiens non-marxistes (qui, de leur c8té, ont assimilé quelques éléments
d’analyse marxistes, notamment I’importance des facteurs é&conomiques) et on peut
constater que, depuis une décennie, le terme de Révolution anglaise devient d’un
usage trés général.

Néanmoins son ambiguité fondamentale demeure et c’est sans doute la raison
pour laquelle un certain nombre d’historiens préférent utiliser des expressions politi-
quement moins marquées, comme celles de guerre civile anglaise ou d’Interrégne.
Le premier vocable est contemporain des événements et n’a cessé d’étre employé
depuis lors soit dans son sens technique strict (lequel couvre exclusivement les
années 1642-1646, 1648 et.éventuellement 1652%), soit dans un sens élargi qui
englobe tout ou partie de la période 1640-1660°. Le second vocable est d’un usage
encore plus récent (on le trouve surtout a partir de la fin du XIXe siécle) mais égale-
ment plus vague. Théoriquement, il ne devrait s’appliquer qu’a la période qui
s’étend de I’exécution de Charles Ier en 1649 4 la restauration de Charles II par le
Parlement anglais en 1660. En pratique, on le voit désigner une époque qui peut
débuter en 1648, en 1646, en 1642 ou méme en 1640'°. Les deux expressions présen-
tent apparemment, face au terme de révolution, I’avantage de minimiser la portée
sociale et politique des événements en les ramenant a un conflit essentiellement mili-
taire ou & une simple crise des institutions. Elles en donnent donc une image somme
toute rassurante puisqu’elle n’implique pas de bouleversement radical de la société.
En ce sens, leur usage pourrait apparaitre comme la marque d’un esprit relativement
conservateur ou du moins trés prudent dans sa maniére de juger les événements.
Mais du fait méme de leur caractére fonciérement technique, ces deux termes peu-
vent également témoigner, de la part des historiens qui les emploient, d’une volonté
d’objectivié, de neutralité tant historique qu’idéologique face aux événements et
aux protagonistes. C’est ainsi qu’on les retrouve sous la plume d’écrivains royalistes
ou parlementaires, progressistes ou conservateurs.

Il nous reste a définir le sens et la portée du cinquiéme vocable, celui de Révolu-
tion puritaine, principalement utilisé entre 1875 et 1955 par d’assez nombreux histo-

8 De Cary parle de «Great Civil War 1646-1652» en 1842, Gardiner de «Great Civil War
1642-1649» en 1886-1891.

9 Comme Clarendon (édité pour la premiére fois en 1703), Bisaccioni en 1653 (réédité en
1659), le baron Maseres en 1815, H. Plomer en 1904, Th. C. Pease en 1916, M. Ashley en
1974 ou B. Manning en 1973.

10 C. H. Firth parle d’«Interregnum 1642-1660» en 1911, F. A. Inderwick d’«Interregnum
1648-1660» en 1891; S. C. Lomas en 1902, M. James en 1935, G. E. Aylmer en 1972 ne
précisent pas - ils entendent donc sans doute la période.

74



riens anglais et américains''. A premiére vue, il présente sur les quatre autres I’avan-
tage d’étre a la fois global et précis: il est d’un usage moins limité que les termes de
rébellion, d’interrégne ou de guerre civile et, tout en impliquant I’idée d’un boule-
versement général de la société (présente dans le terme de révolution), il en restreint
la portée en le faisant dépendre de I’existence d’un groupe spécifique d’opposants a
la monarchie anglaise, les fameux Puritains. A la longue, les historiens se sont tou-
tefois apercus qu’il présentait également un gros inconvénient, celui d’étre double-
ment ambigu. Le terme de révolution, nous I’avons vu, peut prendre des sens tres
divers selon les convictions politiques de ceux qui I'utilisent. Quant au terme de
puritain, méme limité a son sens premier historique (protestant anglais des XVle et
XVlle siécles), il posséde toutes sortes de connotations religieuses, politiques, socia-
les, morales et méme péjoratives qui le rendent trés difficile a définir avec précision.

Voyons plutot'2.

A Porigine, c’est-a-dire a partir de 1565 environ'?, donc sous le régne d’Elizabeth
Iere, le terme de Puritains commence a désigner des Protestants anglais, partisans
d’une réforme plus compléte du dogme et de la liturgie anglicans, encore trop enta-
chés a leurs yeux de catholicisme. Adversaires de la politique religieuse modérée de
la reine, ils ne constituent cependant pas encore un mouvement séparatiste dans
I’Eglise, encore moins un mouvement d’opposition politique. Mais leur aspiration a
pratiquer une religion «épurée» et a vivre conformément aux préceptes de la Bible
les conduit a adopter un comportement austére qui tranche avec insolence sur celui
de leurs contemporains, tant au XVIe qu’au XVII siécle: ils s’habillent de vétements
sombres, sans parures, réprouvent ’usage des jurons, des jeux et des divertisse-
ments (surtout le dimanche), émaillent leurs discours de références bibliques et
manifestent une grande piété. En méme temps, leur attachement au dogme calvi-
niste de la prédestination et leur certitude de compter parmi les élus les entrainent a
rechercher dans une visible réussite économique le signe terrestre de leur salut, fiit-
ce au prix d’une certaine apreté au gain: «le Puritain est naturellement avare de sa
bourse et libéral de sa langue!» aurait dit Jacques Ier'*... Le vocable prend donc trés
vite le sens de tartuffe et en méme temps, son champ d’application s’élargit considé-
rablement. Il devient un terme d’insulte appliqué couramment «par les papistes et
par les athées», ou encore «par la populace... a tout homme qui ne fait qu’arborer
un air honnéte»'®, ce dont les contemporains se plaignent amérement. «Le terme...
est ambigu et par la fallacieux»'¢, reléve un auteur du XVIle siécle. Et un autre se
demande «si, pour éviter de plus grands dommages, il ne serait pas bon de prier Sa
Majesté de donner une définition du Puritain»'’.

C’est que sous le régne de Jacques ler, puis de Charles Ier, le sens du mot puritain
évolue considérablement. Ainsi, dans le domaine religieux, il cesse de désigner les

11 ParS. R. Gardiner en 1889, M. James en 1930, W. Haller en 1934 et 1955, D. M. Wolfe en
1941 et 1944, W. Schenk en 1948, P. H. Hardacre en 1956, etc.

12 Mes trois principales sources ont été I’Oxford Dictionary, Politics, Religion and Literature
in the Seventeenth Century publié par WILLIAM LAMONT et SyBiLL OLDFIELD en 1975 et le
chapitre intitulé «The Definition of a Puritan» dans Society and Puritanism in Pre-
Revolutionary England de CH. HILL (1964).

13 Le mot anglais Puritan semble dérivé du francais puritain, que I’on trouve chez Ronsard
en 1564, et peut-étre également du latin moderne (car au XVlIle siécle, le mot puritani se
trouve dans le dictionnaire de Du Cange).

14 Rapporté par Sir Thomas Overbury et cité par HiLL, op. cit., p. 25.

15 R. Sanderson (1681), cité par HiLL, op. cit., p. 18.

16 Giles Widdowes (1631), cité par HiLL, op. cit., p. 19.

17 E. Downing (1620), cité par HiLL, op. cit., p. 21.

75



Anglicans les plus austéres, partisans d’une réforme par I’intérieur de I’Eglise, pour
ne plus s’appliquer qu’aux séparatistes, Presbytériens ou Indépendants. Le transfert
semble se faire dans les années 1620.

L’évolution la plus remarquable s’opére toutefois par un transfert du domaine
religieux au domaine politique. Dés le début du régne de Jacques ler et surtout a
partir des années 1620, le terme de puritains sert de plus en plus fréquemment a dési-
gner le parti d’opposition qui s’est formé au Parlement: «le Puritain est celui qui dit
ce qu’il pense au Parlement..., qui défend honnétement les lois et la vérité... (car) il
veut étre un sujet, pas un esclave»'®, proclame un pamphlétaire. Ce transfert de la
religion a la politique s’explique aisément si I’on se souvient qu’a I’époque, particu-
lierement en Angleterre, il n’existait pas de séparation véritable entre les deux
domaines. En politique intérieure, les affaires ecclésiastiques étaient traitées comme
des affaires d’Etat et en politique étrangére, les alliances se concevaient en fonction
de la religion des puissances concernées.

C’est d’ailleurs a propos de la politique étrangére pro-espagnole de Jacques Ier
qu’apparait pour la premieére fois au Parlement une opposition qualifiée de «puri-
taine». Pour les protestants anglais qui n’avaient oublié ni les biichers de Marie
Tudor (dont I’époux n’était autre que Philippe 11 d’Espagne), ni la tentative d’inva-
sion de I’Invincible Armada, la paix avec I’Espagne, signée en 1604, était inaccepta-
ble. Ils ne pouvaient pas non plus souscrire au projet de faire épouser une infante au
futur Charles Ier. La question du «mariage espagnol» empoisonne durant vingt ans
les relations de Jacques Ier avec ses Parlements successifs. Mais lorsqu’il abandonne
finalement ce projet en 1624; c’est pour signer immédiatement un traité de mariage
avec une autre puissance catholique, la France. Il meurt trois mois plus tard, ce qui
empéche I’opposition puritaine consternée de manifester toute sa désapprobation.

On la retrouve néanmoins toujours aussi forte et aussi décidée dans les trois pre-
miers Parlements du nouveau régne, en 1625, 1626 et 1628-29. Voyant cela, Charles
Ier décide de n’en plus convoquer et de gouverner avec le seul appui de ses conseil-
lers privés, dont le principal est ’archevéque Laud. Malgré son caractére drastique,
cette mesure ne suffit pas a briser I’oppositition puritaine. Au contraire, les réfor-
mes ecclésiastiques de Laud et les expédients financiers du roi ne font que la renfor-
cer. Bientot le royaume parait coupé en deux: «la faction de Laud stigmatisait du
nom de Puritains tous ceux qui n’étaient pas de son bord, a I’exception des papis-
tes», se rapelle un témoin'®. Lorsqu’a bout de ressources, Charles Ier se résoud
enfin a convoquer un Parlement au printemps 1640, il doit se rendre a I’évidence:
«tous les députés des Communes et presque toute la noblesse ancienne, impartiale et
temporelle..., a I’exception des papistes, des prélats et des courtisans..., sont
puritains»?°. Horrifié, il le dissout précipitamment mais se voit obligé d’en convo-
quer un autre quelques mois plus tard. Ce sera le Long Parlement, qui présidera
cahin-caha aux destinées de I’ Angleterre durant les vingt ans de la Révolution puri-
taine.

Le gouvernement personnel de Charles Ier a toutefois creusé un tel fossé entre le
roi et les Puritains que leur querelle déborde aussitot du cadre du Parlement sur la
place publique. Dés I’hiver 1640-41, la censure se montre impuissante a contenir le
flot de pamphlets puritains et pro-parlementaires qui se répand a Londres. Le voca-
ble puritain prend dés lors un sens essentiellement politique et devient synonyme de

18 The Interpreter, attribué a Th. Scott (1622), cité par HiLL, op. cit., p. 23.
19 Roger Coke (en 1694), cité par HiLL, op. cit., p. 29.
20 HeNRY PARKER, A Discourse concerning Puritans (1641), cité par HiLL, op. cit., p. 22.

76



parlementaire, ou partisan du Parlement contre le roi: «si tous les réformateurs sont
puritains, déclare Parker en 1641, alors le Parlement est puritain»?!,

Le déclenchement de la guerre civile au cours de I’été 1642 ravive de part et
d’autre tous les anciens préjugés. Alors que les Puritains se voient eux-mémes
comme des «saints»?? et des patriotes, «remplis de zéle & 1I’égard des lois et des liber-
tés du royaume et pour la défense de la religion»?, les royalistes les considérent
comme «les ennemis du roi et de son gouvernement, séditieux, factieux, hypocrites
et ambitieux, perturbateurs de la paix publique, bref la peste du royaume... Des
hommes mal instruits, moroses, mélancoliques, mécontents, a 1’esprit dérangé...,
capables de souffrir un sermon ainsi qu’une attitude ou une conversation pleine de
modestie... (mais) ni les jurons blasphématoires, ni une conversation grivoise, ni les
railleries impies, ni la profanation du sabbat, ni le bafouage de 1a Parole de Dieu»?‘.
En matiére de religion, leur prétendu ze¢le n’est que de l’intolérance mélée de
cruauté: «Ces saints errants que tout le monde prend pour de véritables soldats de
I’Eglise... affermissent leur foi par I’épreuve sacrée de la pique et du mousquet et
démontrent ’orthodoxie de leur doctrine par une gréle de coups apostoliques. Au
feu, & I’épée et A la désolation, ils donnent le nom de réforme pieuse et compléte»?*.

A premiére vue, les mesures prises de 1642 a 1646 par le Parlement semblent cor-
roborer le point de vue des royalistes: les thédtres londonniens sont fermés (peut-
étre moins par moralisme que par crainte de voir s’y fomenter des émeutes royalis-
tes), le Livre des Sports et des Divertissements du Dimanche est briilé publiquement
par le bourreau et le respect du «sabbat» renforcé, les réformes de I’archevéque
Laud sont annulées, I’Eglise d’ Angleterre est peu a peu réorganisée selon un schéma
presbytérien (c’est 13 le prix de I’alliance écossaise), enfin quelques royalistes surpris
a Londres sont accusés d’espionnage et exécutés. De leur c6te, les «Saints en armes»
de I’Armée Nouveau Modéle marchent au combat en chantant des cantiques et rem-
portent dés 1645 de foudroyantes victoires célébrées par des actions de grace solen-
nelles.

Telle est I’image d’Epinal qui nous est parvenue a travers la République, le Pro-
tectorat et la Restauration comme le reflet prétendument exact de la Révolution
puritaine.

En réalité, le probléme est beaucoup plus complexe. Les Puritains ne formérent
jamais, ni au XVlIe ni au XVIIe siécle, de parti ou méme de mouvement homogene.
Leurs conceptions religieuses, politiques, sociales et morales pouvaient varier consi-
dérablement. Si I’on s’en tient toutefois exclusivement a la période 1640-1660 et si
I’on restreint le champ d’application du vocable puritain au camp parlementaire (a
’exclusion des Puritains demeurés fidéles au roi - car il y en a eu...), on peut distin-
guer dans la Révolution puritaine trois tendances: celle des Presbytériens, celle des
Indépendants et celle des sectaires.

Les Presbytériens, d’obédience strictement calviniste, révaient d’une Eglise
d’Etat austére, disciplinée et qui aurait eu la haute main sur les affaires publiques et
privées du royaume, comme en Ecosse. Fondamentalement, leur maniére de conce-
voir I’organisation de ’Eglise et les relations Eglise-Etat ne se différenciaient guére
de celle des royalistes anglicans. Dans la hiérarchie ecclésiastique, ils remplagaient

21 Ibid., cité par HiLL, op. cit., p. 25.

22 Saints ou Godly, les élus de la prédestination calviniste.

23 J. Vicars, Jehovah-Jireh (1644), cité par HiLL, op. cit., p. 29.

24 Lucy HUTCHINSON, Memoirs of the Life of Colonel Hutchinson, cité par HiLL, op. cit.,
p. 29 et par LAMONT, op. cit., p. 102-103.

25 Samuel Butler, Hudibras, cité par LAMONT, op. cif., p. 80.



simplement les évéques par des «presbytres» ou conseils composés de pasteurs et
d’«anciens» (paroissiens €lus pour veiller 4 la conformité religieuse et a la moralité
des gens). Quant a leur intolérance en matiére de doctrine et de culte, elle allait aussi
loin que celle de Laud, mais ils affichaient un moralisme beaucoup plus rigoureux.
Ce sont d’ailleurs leurs excés en ce domaine qui ont servi de modele principal a la
figure caricaturale du Puritain, telle que la dépeint par exemple en 1645 «Martin
Marpriest» alias Richard Overton, I’un des futurs chefs niveleurs?®.

En s’opposant au roi, ils ne cherchaient ni a le supprimer politiquement, ni a
I’écraser militairement, mais a obtenir qu’il réforme 1’Eglise d’ Angleterre selon leurs
vues et qu’il garantisse au Parlement le droit de participer sur un pied d’égalité a la
conduite des affaires du royaume, notamment en matiére de politique étrangére et
de commandement militaire. Apreés le départ des royalistes en 1642, a la veille de la
guerre civile, ils constituent I’aile conservatrice du Parlement, majoritaire (sauf
pour de brefs intervalles) jusqu’en décembre 1648. Ce sont donc eux les responsa-
bles de la politique austére du Parlement «puritain». Ils sont également a I’origine
de plusieurs tentatives du Parlement de négocier un accord avec le roi. Contraire-
ment aux Indépendants, il ne leur vient jamais a I’esprit de mettre Charles Ier en
accusation, encore moins de le condamner & mort. C’est 14 ce qui provoque leur
chute fin 1648. Chassés du Parlement par I’Armée Nouveau Modéle, ils ne revien-
dront y siéger qu’a la chute du Protectorat en 1659 et seront alors, aux cotés des
royalistes ressucités, les artisans du retour de Charles II ’année suivante.

Socialement parlant, ils se recrutaient essentiellement parmi la haute bourgeoisie
commer¢ante et manufacturiére (ce qui explique I’appui qu’ils recevront constam-
ment du Conseil communal de Londres), dans les professions libérales (William
Prynne, I'un de leurs plus célébres porte-parole, est un avocat), voire méme dans
I’aristocratie terrienne €loignée de la Cour (comme le comte de Manchester). Leur
sentiment d’appartenir a I’élite économique et sociale du royaume, joint a leur con-
viction de compter parmi les élus de Dieu, expliquent sans doute leur aspiration a
former un gouvernement de type oligarchique ou le véritable pouvoir aurait passé
des mains du roi a celles du Parlement, qui représente précisément cette élite.

Les Indépendants, par contre, voulaient une Eglise libre, indépendante de I’Etat,
composée de congrégations groupées chacune autour de son pasteur sur la base
d’une confession de foi commune. Ces congrégations pouvaient se lier les unes aux
autres par des accords passés dans un esprit de tolérance mutuelle, mais elles ne con-
cevaient pas d’€tre subordonnées impérativement a des régles précises de doctrine
ou de pratique religieuse (dans les limites de la foi réformée, cela va sans dire),
encore moins a un évéque ou a un conseil. Dans I’esprit des Indépendants, la recher-
che personnelle de la vérité a travers la lecture de la Bible, les discussions théologi-
ques et la méditation des sermons entendus primait toute forme de discipline, ce qui
amenait certains d’entre eux (par exemple William Walwyn, I’un des futurs chefs
niveleurs) a essayer successivement plusieurs congrégations. Ces «quéteurs de véri-
té» (ou seekers) scandalisaient tout particuliérement les Presbytériens.

Les Indépendants se recrutaient en général parmi les classes moyennes: gentry
campagnarde et peu fortunée (comme Cromwell), artisans et petits commercants
des villes, paysans libres et gros fermiers. Dés le début des hostilités, ils sont nom-
breux a s’engager dans les armées parlementaires. Puis dés I’hiver 1644-45, ils for-
ment le gros des troupes et du commandement de I’ Armée Nouveau Modéle, dont la

26 Cf. «Martin Marpriest contre Sir John Presbyter» dans ma thése intitutée Liberté, Egalité,
Fraternité, Justice! La vie et I’oeuvre de Richard Overton, Niveleur. (Berne, P. Lang 1979).

78



piété et la haute moralité (qui ne vont cependant pas jusqu’au rigorisme des Presby-
tériens) suscitent bientdt I’étonnement, voire I’admiration: n’est-elle pas, en vérité,
«I’armée la plus victorieuse, la plus loyale, la plus dévote, la plus juste et la plus ver-
tueuse qu’aucune époque ait jamais produite ou que I’histoire récente puisse offrir
en exemple?» s’exclame le Niveleur Overton en 1646*’. Les malheureux Irlandais
penseront assez vite autrement et au fil des années, I’ Armée devenue professionnelle
perdra tout crédit.

De la réunion du Long Parlement en novembre 1640 a la signature avec I’Ecosse,
en septembre 1643, du Solemn League and Covenant (traité politique, militaire et
religieux d’amitié et de collaboration), la tendance Indépendante ne se distingue
guere, au Parlement, de la tendance presbytérienne. Mais pour s’assurer de I’appui
d’une armée écossaise contre le roi, le Parlement a dii consentir a réformer dans les
plus brefs délais I’Eglise d’Angleterre afin de la rendre conforme au modéle écos-
sais, strictement presbytérien. Il s’attelle donc a la tache a partir de 1644, suscitant
par l1a I’inquiétude des Indépendants qui voient dans I’intolérance presbytérienne
une menace de mort pour leurs congrégations. Au cours de I’hiver 1644-45, la scis-
sion entre les deux ailes du mouvement puritain, apparente déja dans le domaine
religieux (ou elle s’est cristallisée en cours d’année autour d’une trés vive contro-
verse sur la tolérance), devient également visible au Parlement a propos de la con-
duite des opérations militaires et de la poursuite des négociations avec le roi. Les
Indépendants ont en effet conscience de payer le plus lourd tribut a la guerre en vies
humaines. La prolongation des combats, qu’ils attribuent autant a la tiédeur des
généraux presbytériens qu’a I’entétement de Charles Ier, les incite peu a peu a sou-
haiter non plus une paix négociée (a laquelle aspirent les Presbytériens), mais une
victoire totale qui permette au Parlement de dicter ses termes au roi. Les Indépen-
dants reprochent également a la majorité presbytérienne du Parlement son despo-
tisme croissant dans la conduite des affaires du royaume, totalement contraire a
I’esprit démocratique qui prévaut dans leurs congrégations et dans I’Armée Nou-
veau Modeéle, organisée précisément a cette époque a leur demande. Toutefois, a
I’égard de la monarchie comme institution, leur attitude n’est pas encore tres diffe-
rente de celle des Presbytériens. Au total, on peut dire que leur position reste relati-
vement modérée jusqu’en 1647.

Il n’en reste pas moins qu’une rivalité sourde oppose dés 1645 le Parlement a
majorité presbytérienne a I’Armée Nouveau Modeéle dominée par les Indépendants.
Latente tant que dure la premiére guerre civile, elle se révéle au printemps 1647 lors-
que le Parlement, aprés s’étre assuré de la personne du roi, commet I’erreur de vou-
loir licencier I’ Armée sans cérémonies dans I’espoir de priver ainsi les Indépendants
de leur principal soutien. La manceuvre est transparente et I’Armeée se rebiffe. Elle
arrache le roi au Parlement, investit la capitale et au cours de I’été les officiers Indé-
pendants dirigés par Cromwell tentent a leur tour de négocier avec Charles Ier. Ils
ne parviennent qu’a provoquer la colére d’une partie des troupes, résolument oppo-
sée a la monarchie. Le roi parvient en effet quelques mois plus tard a s’échapper et
signe en décembre 1647 un accord avec les Ecossais, ce qui rallume automatique-
ment la guerre civile.

Cette duplicité du roi transforme enfin les Indépendants en de véritables révolu-
tionnaires. Dés lors, ils envisagent non seulement de faire juger et exécuter Charles
Ier, mais encore de supprimer la monarchie. Horrifiés, les Presbytériens tentent de
se rallier au roi. Ils sont alors chassés du Parlement et I’Armée reste maitresse de la

27 The Interest of England Maintained (1646) attribué a Overton, cité dans ma thése.

79



scéne politique. Charles ler est exécuté en janvier 1649, la République proclameée et
les Indépendants s’efforcent de restaurer I’ordre dans le royaume. Mais le gouverne-
ment civil mis sur pied au printemps 1649 s’avére rapidement &tre un fiasco et
I’ Armée se décide a intervenir une nouvelle fois: en décembre 1653, elle fait procla-
mer Cromwell - son général - Protecteur de la République, ce qui est un retour
déguisé a la monarchie. Quelques mois aprés la mort de Cromwell, au printemps
1659, elle tente une derniére fois d’assumer le pouvoir en restaurant la République.
Mais elle échoue et le Parlement, qui a rappelé sa majorité presbytérienne, finit par
proclamer roi Charles II en mai 1660.

Contrairement aux Presbytériens et aux Indépendants, les sectaires ne seront
jamais représentés comme tels au Parlement. A vrai dire, ils ne sont reconnus
comme un mouvement distinct de celui des Indépendants qu’a partir de 1645 envi-
ron, au moment de la controverse sur la tolérance en matiére de religion.

Dans le domaine religieux, en effet, on appelle a I’époque sectaires les membres
des congrégations Indépendantes les plus hétérodoxes. Certaines d’entre elles exis-
taient en Angleterre depuis la fin du XVlIe ou le début du XVIle siécle, notamment
les Brownistes, les Familistes, les Baptistes particuliers d’obédience calviniste (dont
fera longtemps partie John Lilburne, principal porte-parole des Niveleurs) ou les
Baptistes généraux (comme le Niveleur Overton), appelés aussi Anabaptistes.
D’autres, nombreuses mais numériquement peu importantes, s’épanouissent dans
les années 1640; parmi elles, la secte des Ranters est sans doute la plus connue et la
plus décriée. Quelques-unes enfin, comme la «Société des Amis» ou Quakers (que
Lilburne rejoint en 1653, peu aprés sa fondation) ou le mouvement millénariste des
Hommes de la Cinquiéme Monarchie, n’apparaissent que dans les années 1650. La
plupart d’entre elles ne survivront pas a la Restauration.

L’origine sociale des sectaires est en régle générale assez humble: on les trouve
parmi les petits artisans, les apprentis, les domestiques ou les trés nombreux campa-
gnards qui, dans les années 1620-1640, avaient cru fuir la misére en venant s’instal-
ler & Londres. Beaucoup d’entre eux, notamment les Baptistes, s’engagent dans
I’Armée Nouveau Modéle.

A I’exception des Hommes de la Cinqui¢me Monarchie qui inquiéteront un temps
le Protectorat, les sectaires en tant que tels n’auront jamais de programme politi-
que. Mais de 1645 a 1649 environ, ils constituent le gros des troupes du mouvement
niveleur.

Les Niveleurs ne forment pas exactement un parti politique au sens ou nous
’entendons maintenant, mais ce qui s’en rapproche le plus dans la période
1640-1660. Contrairement aux Presbytériens ou aux Indépendants, ¢’est un mouve-
ment essentiellement laic qui, en matiére de religion, se contente de proner une tolé-
rance aussi large que possible, incluant les Anglicans, voire méme, sous certaines
conditions, les catholiques (ce qui, pour I’époque, est inoui). Jusqu’au printemps
1647, leur mouvement est avant tout civil et axe sa propagande sur la défense des
droits des simples citoyens. Puis, lorsque la révélation de la querelle entre les
Presbytériens et les Indépendants aboutit & politiser I’Armée, on les rencontre assez
nombreux parmi les soldats et méme parmi les officiers. En méme temps, leurs idées
politiques libertaires et démocratiques, nettement plus radicales que celles des Indé-
pendants, commencent a s’articuler en de véritables programmes qui aboutissent, a
partir de I’automne 1647, a la rédaction de plusieurs projets de constitution, dont les
plus fameux portent le nom d’Accord du Peuple. Partisans de I’extension du droit
de vote a tous les homimes qui ne sont ni domestiques, ni mendiants, adversaires

80



résolus du roi et de la monarchie (Overton semble avoir été I'un des tout premiers
révolutionnaires a envisager ]’instauration de la république dés 1646), ils réclament
la garantie des droits politiques du peuple et d’importantes mesures sociales, visant
en particulier 4 réformer la justice.

Du printemps & ’automne 1647, leur influence & Londres et dans I’Armée Nou-
veau Modele devient si grande qu’elle finit par inquiéter sérieusement les officiers
Indépendants dirigés par Cromwell. Pour éviter une scission au sein de I’Armée
dont pourrait profiter le Parlement, ils choisissent de souscrire momentanément au
programme des Niveleurs, puis les écrasent une premiére fois en novembre 1647,
lorsque leur appui n’est plus nécessaire, le Parlement ayant ét¢é momentanément
mateé en aoft.

Au cours des derniers mois de I’année 1648, les officiers Indépendants se rappro-
chent 4 nouveau des Niveleurs pour tenter de mettre au point une solution commune
au vide gouvernemental que creusera ’exécution projetée du roi. Mais les événe-
ments se précipitent avant qu’une entente puisse &tre trouvée et lorsque les Indépen-
dants proclament la république, les Niveleurs se retrouvent dans le camp adverse.
Cromwell, devenu I’homme fort du gouvernement, décide de mettre un point final a
leurs revendications par trop démocratiques: fin mars 1649, il fait emprisonner les
quatre principaux chefs civils des Niveleurs. Ce faisant, il déclenche a Londres et
dans I’Armée une vague énorme de protestation et d’agitation, qui culmine par une
grave mutinerie. Cromwell I’écrase brutalement en mai, ce dont le mouvement nive-
leur tout entier ne se relévera jamais, méme lorsque ses chefs civils seront finalement
relachés en novembre 1649.

La distinction que nous venons d’établir dans le mouvement puritain entre:

- une aile droite presbytérienne, d’origine sociale élevée, intolérante en matiére
de religion et politiquement conservatrice;

- un centre-gauche Indépendant représentant les classes moyennes, adepte de la
liberté de croyance et de pratique religieuses et pronant une réforme modérée des
institutions politiques;

- enfin une aile d’extréme-gauche composée des Niveleurs et de leurs partisans
des sectes, issue du petit peuple, passablement hétérodoxe en matiére de religion et
visant & une refonte compléte des institutions politiques et méme sociales,

cette distinction contient une certaine part d’arbitraire tout en étant correcte sur
le plan général.

En effet, les trois critéres de I’origine sociale, de la religion et du programme poli-
tique que nous avons utilisés ne se superposent pas toujours exactement et ne per-
mettent d’ailleurs méme pas toujours de distinguer les Puritains des Royalistes.
C’est ainsi qu’un député conservateur votant au Parlement avec la majorité presby-
térienne pouvait fort bien appartenir, sur le plan religieux, a une congrégation Indé-
pendante. Les Presbytériens (au sens religieux du terme) n’avaient pas tous pris fait
et cause pour le Parlement, loin de 1a: bon nombre d’entre eux, issus de I’aristocra-
tie, de la gentry, voire méme de la haute bourgeoisie qui dirigeait Londres, étaient
restés fideles au roi. Les Indépendants du Parlement n’étaient pas toujours
d’accord, sur le plan politique, avec les officiers Indépendants de I’Armée Nouveau
Modele, surtout aprés la proclamation de la République. Les apprentis de Londres
appuyaient de leurs pétitions au Parlement tantdt les Presbytériens (qui représen-
taient leurs patrons), tantdt les Niveleurs (qui se souvenaient pour la plupart d’avoir
été eux-mémes apprentis peu d’années auparavant). Quant a la différence de statut

6 Zs. Geschichte 8]



social qui aurait distingué les Indépendants des Niveleurs, elle est des plus malaisées
a cerner et semble ne plus jouer du tout en ce qui concerne les chefs des deux mouve-
ments: Lilburne et Cromwell provenaient de la méme gentry obscure et besogneuse
(mais Lilburne avait été mis en apprentissage alors que Cromwell faisait un bref
séjour a I’Université); Walwyn était un marchand aisé¢, membre d’une des grandes
compagnies de négociants d’outre-mer et le type parfait du seeker Indépendant -
mais en matiére de réeformes sociales, ses idées allaient bien plus loin que celles de la
plupart des Niveleurs et les Presbytériens le considéraient comme un homme parti-
culierement dangereux; Ireton (beau-fils de Cromwell) et Wildman (protégé de Lil-
burne), tous deux juristes de formation, furent les principaux porte-parole, le pre-
mier des Indépendants, le second des Niveleurs, aux débats de Putney de I’automne
1647; enfin deux célébres colonels de I’Armée Nouveau Modéle, destinés tous deux
a monter encore en grade, tous deux issus de la classe moyenne, se trouvaient en
compléte opposition dans les domaines de la politique et de la religion: Thomas
Harrison, profondément religieux et membre d’une secte millénariste, sera I’un des
plus chauds partisans de Cromwell jusqu’a la proclamation du Protectorat, alors
que Thomas Rainsborough, qui ne semble pas avoir eu de convictions religieuses
particuliéres, embrassera avec fougue le programme des Niveleurs.

Notre distinction entre les tendances presbytérienne, Indépendante et sectaire de
I’opposition puritaine se trouve néanmoins corroborée par I’introduction d’un qua-
trieme critére, a la fois économique et psychologique, qui peut se résumer par le sen-
timent d’avoir a défendre avant tout, non pas des convictions religieuses, non pas
un programme politique, non pas un statut social ou une classe sociale déterminée,
mais des intéréts économiques spécifiques. Dans cet ordre d’idées, les Presbytériens
auraient représenté et défendu les intéréts d’une élite d’entrepreneurs capitalistes
engagés principalement dans le commerce d’outre-mer, la manufacture du drap,
’exploitation des mines et la mise en valeur rationnelle des grands domaines, et qui
avaient vu, sous le régne de Charles Ier, leurs efforts paralysés par des taxations
arbitraires (droits de douane, préts forcés, etc.), des législations rétrogrades (remise
en vigueur des guildes, promulgation de lois interdisant le cloturage des terres) et
surtout I’octroi vénal inconsidéré, a des courtisans ou a des financiers véreux, d’une
foule de monopoles sur des biens de consommation courante (comme le vin, le char-
bon, le savon, la poudre etc.). Cette élite d’entrepreneurs aurait réuni aussi bien des
grands bourgeois de Londres (de loin le centre commercial le plus important du
royaume) que des nobles retirés bon gré mal gré sur leurs terres et jaloux des courti-
sans. De leur cote, les Indépendants auraient surtout représenté les intéréts d’une
classe moyenne montante, désireuse de se faire une place au soleil, la gentry qui
s’était enrichie dés le régne d’Elizabeth par ’achat et la mise en valeur minutieuse de
terres d’Eglise passées a la Couronne. Quant aux Niveleurs, ils auraient cherché a
traduire les aspirations du petit peuple (qui se voyait ruiné par le cléturage des
grands domaines et des terres communales, exploité par les manufacturiers et
affamé par les monopoles) a vivre et a travailler dans de meilleures conditions, sous
la juste protection des lois et dans une société plus libre et plus égalitaire.

L’introduction de notre dernier critére permet en fin de compte de mieux com-
prendre le déroulement de cette révolution dite puritaine. 11 propose une explication
a la volte-face des Presbytériens en 1659: opposés a I’absolutisme de Charles Ier, a
sa politique religieuse et a sa politique économique, ils finissent par se réconcilier
avec son fils par crainte de voir la tempéte révolutionnaire balayer leur position
social et économique dominante. Ce critére permet également de comprendre pour-
quoi les Niveleurs furent considérés par leurs adversaires comme de dangereux révo-

82



lutionnaires, «partisans de I’anarchie et du communisme»?®, malgre leurs protesta-
tions indignées: leur réve d’une plus grande justice sociale, d’une société plus libre et
plus égalitaire était trop en avance sur leur temps et eux-mémes n’en voyaient pas
toutes les implications aussi clairement que leurs adversaires Indépendants, plus réa-
listes, plus terre-a-terre. Il est d’ailleurs avéré qu’ils seront considéré comme des
ancétres directs a la fois par les marxistes anglais et soviétiques et par les libéraux
ameéricains... Enfin, ce critére aide & mieux saisir la véritable portée de la victoire des
Indépendants: les réformes qu’ils pronent de 1647 & 1649, promulguées finalement
en 1653 a travers I’Instrument of Government (la premiére et derniére constitution
que connaitra I’ Angleterre) sont juste trop précoces pour durer au-dela de la mort
de Cromwell, d’autant qu’elles ont été imposées par la force des armes a un pays
sortant d’une longue guerre civile. Elles seront néanmoins admises aprés la Glo-
rieuse Révolution de 1689 - cette deuxiéme révolution anglaise qui n’en fut pas une
mais que I’on peut considérer comme 1’épilogue de la premiere, dite Révolution
Puritaine.

28 Comme le prétend Cromwell au cours des débats de Putney, le 29 octobre 1647. Le surnom
péjoratif de «Niveleurs» (sous-entendu: des biens et des propriétés) leur est d’ailleurs
donné a la méme occasion par Ireton et ses amis.

83



	Puritains et révolution puritaine anglaise au XVIIe siècle : de la politique au moralisme

