
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 29 (1979)

Heft: 3/4

Artikel: Ein Zauberprozess im Jahre 1028

Autor: Blöcker, Monica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN ZAUBERPROZESS IM JAHRE 1028

Von Monica Blöcker

Im Vergleich mit dem Spätmittelalter scheint die Gesellschaft des frühen
Mittelalters relativ tolerant gewesen zu sein, hat sie doch bekehrten Heiden
unschuldige Feste gestattet1, Ketzer am Leben gelassen2 und Hexen kaum
verfolgt3. Wer annimmt, dass es aus innerer Überzeugung geschah, schreibt
das Verdienst der Kirche zu, die im Gegensatz zu später eine aufklärerische
Haltung vertreten habe4.

Hier soll ein Bereich - die Zauberei - herausgegriffen und ein exemplarischer

Fall analysiert werden, um auf die Problematik des ganzen Fragekomplexes

aufmerksam zu machen. Dabei zeigt es sich, dass das ganze
Instrumentarium der Repression, belastendes Zeugnis durch Mitangeklagte, Folter

und Tod auf dem Scheiterhaufen, im Mittelalter auch vor der Zeit «der
grossen Hexenverfolgung» schon vorhanden gewesen ist, wenn sich die
Phantasie auch noch nicht frei mit dem rituellen Treiben der bösen Frauen
beschäftigt hat.

Die These von der vernünftigen Haltung des Klerus stützt sich vor allem
auf den Canon episcopi. der erstmals in Reginos von Prüm Sendhandbuch
erscheint und in das Dekret des Bischofs Burchard von Worms aufgenommen

worden ist5. Hier wird der Glaube an den nächtlichen Flug der Frauen

1 Brief Papst Gregors des Grossen an Abt Mellitus. Beda Venerabilis, Historia ecclesiastica
gentis Anglorum. 1. 30. ed. C. Plummer. Oxford 1896. p. 64-66.

2 J. B. Russell, Dissem and Reform in the Early Middle Ages. Berkeley/Los Angeles 1965.

p. 250.
3 Die Belege der meisten Quellensammlungen zur Geschichte der Hexenverfolgungen

beginnen mit dem Hochmiltelalter. so schon das klassische Werk von J. Hansen, Quellen und
Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns und der Hexen verfolgungen Im Mittelalter.
Bonn 1901; H. Ch. Lea. Materials loward a History of Witchcrafi. ed. A. E. Howland.
3 Bde.. New York/London 1967: Materialien zur Geschichte der Hexenverfolgung, in:
Becker. Bovenschen. Brackert u.a.. Aus der Zeit der Verzweiflung. Zur Genese und
Aktualität des Hexenbildes, ed. suhrkamp. Frankfurt a. M. 1977. p. 324-440.

4 So neuerdings etwa C. Vogel. Pratiques superstitieuses au debut du Xf siecle d'apres le

Corrector sive medieus de Burchard. eveque de Worms (965-1025). in: Eludes de civilisation
medievale (1X'-X1I' s.). Melanges offerts ä Edmond-Rene Labande. Poitiers o.J. (1975)

p. 761.

5 Regino von Prüm, De svnodalibus causis. II. 371. cd. F. G. A. Wasserschleben. Leipzig
1840. p. 354-356: vgl. II. 5.45. ebda. r,.2]2. Burchard von Worms.X. 1. ed. Migne. PL 140.

533



im Gefolge der Diana als Einbildung, als teuflische Täuschung gekennzeichnet

und verurteilt. Die Frage stellt sich, wie verbreitet diese kritische
Anschauung war. Entsprach sie bloss dem Denken einer in der Bekämpfung des

Heidentums geschulten Elite? Berücksichtigte die nachsichtigere Praxis die

Einstellung der noch wenig indoktrinierten Bevölkerung?
Um diese und ähnliche Fragen beantworten zu können, ist eine erneute

Durchsicht der Quellen nötig, denn es gab im Frühmittelalter gewiss mehr
Aberglauben, aber auch Verfolgung von Magie, als die gängigen
Materialsammlungen nahelegen. Zu verweisen ist etwa auf das bekannte Beispiel der
Merowingerkönigin Fredegunde, die, nach Gregor von Tours, selbst in
Zauberkünsten bewandert, ihre Feinde wegen Zauberei foltern und grausam
töten Hess6. Oder auf Hinkmars von Reims bewusste Zurückhaltung in der
Interrogatio XV seines Gutachtens De divortio Lotharii et Tetbergae bei der
Aufzählung von Zauberpraktiken, damit die Übeltäter nicht noch Kenntnis
von Dingen erhielten, von denen sie bisher nichts gewusst hätten7. Auch das

immer stärkere Hervortreten der magisch-pragmatischen Komponente im
Heiligen- und Reliquienkult lässt eine betonte Abwehr kruder Praktiken
erwarten.

Übersichten über den ganzen Komplex liegen vor8. Doch nur subtile
Analysen einzelner beispielhafter Ereignisse, im historischen Kontext gesehen,

kann die vielschichtige Wirklichkeit solcher Anklagen erhellen.
Wesentlich zum Verständnis des Geschehens sind hier nicht allein die objektiv
fassbaren Tatbestände, sondern auch theologische Anschauungen,
Denksysteme und die Gefühlsregungen, die durch beunruhigende Vorkommnisse
ausgelöst worden sind. Ängste und verbotene Wünsche, Wut und Rachsucht
haben auf das Schicksal der Opfer oft mehr Einfluss gehabt als rechtliche

col. 831C-833A; XIX (Corrector), 5, ebda. col. 963CD-964AB; vgl. ebda. col. 962A, 973C
sowie X, 29. ebda. col. 837BC. J. B. Russell, Witchcraft in the Middle Ages. Ithaca/London
1972. p. 75-82. 96, 291-293; C. Vogel, Pratiques superstitieuses. p. 753sq.

6 Historia Francorum. IV, 51, ed. B. Krusch/W. Levison, MG SS rer. Mer. 1.1, Hannover
1951, p. 188; VII. 14. ebda. p. 335; V, 39. ebda. p. 246sq.; VI. 35. ebda. p. 305sq.

7 Hincmari Opera, ed. I. Sirmond, Paris 1645.1.1. p. 655: «& sunt huiusmodi scelerata atque
facinorosa, quae ut ad notitiam malignorum, qui forte ea ignorant. pervenire non valeant.
hie scribere supersedimus.»

8 J. Hansen, Zauberwahn, Inquisition und Hexenprozess im Mittelalter und die Entstehung
der grossen Hexenverfolgung, Hist. Bibliothek, München/Leipzig 1900. p. 1-121: E. Blum,
Das staatliche und kirchliche Recht des Frankenreichs in seiner Stellung zum Dämonen-,
Zauber- und Hexenwesen. Görres-Gesellschaft, 72. H.. Paderborn 1936; E. Kiessling,
Zauberei in den germanischen Volksrechten, Beiträge zur mittelalterl.. neueren und allg.
Geschichte, Bd. 17, Jena 1941; H. Homann, Der Indiculussuperstitionum elpaganiarum und
verwandte Denkmäler, Diss., Göttingen 1955; J. B. Russell, Witchcraft. cap. 3-4, p. 45-
100; P. Riche, La magie ä l'epoque carolingienne, in: Aeademie des inscriptions & belles
teures, comptes rendus. 1973, p. 127-138. Literaturübersicht: E. William Monter, The His-
loriography of European Witchcraft: Progress and Prospects, in: The Journal of Interdis-
ciplinary History, 2 (1971-72) p. 435-451; vgl. auch D. Harmening, in: Lexikon des

Mittelalters, s.v. Aberglauben.

534



Vorschriften. Sie bestimmten das Urteil der Richter und trübten den Blick
der Chronisten, da sich jeder durch die Teufelsdiener bedroht fühlte, denn
die Welt voller Nöte, in der sie lebten, betrachteten sie als Kampfplatz der
Mächte des Guten und Bösen9.

Für Historiker sind besonders die Beispiele interessant, bei denen das

allmähliche Entstehen der fama zu verfolgen ist. Dank einer speziell reichen
Überlieferung kann bei einem Zauberprozess im Jahre 1028 festgestellt
werden, wie sich die Beschuldigung herauskristallisiert und welche Reaktionen
sie heraufbeschworen hat.

Es handelt sich um die Anklage und den Prozess wegen Zauberei bei der
tödlichen Erkrankung des Grafen Wilhelm von Angouleme. Die Ereignisse
der Jahre 1027-28 sind von Ademar von Chabannes, Mönch des Klosters
Saint-Cybard in Angouleme, aus nächster Nähe beobachtet und wenig später

aufgezeichnet worden. Die Darstellungen des Vorfalls in den beiden

langen Fassungen seiner Chronik ergänzen sich10. Diesen Bericht nimmt die
Historia pontificum et comitum Engolismensium auf und erweitert ihn um
bedeutsame Details".

Um die ursprünglichen Versionen ausfindig zu machen und die Tendenz
der Varianten erfassen zu können, müssen wir uns mit der komplizierten
Textgeschichie der Chronik Ademars von Chabannes und deren Beziehungen

zur Historia pontificum beschäftigen12. Heute wird allgemein angenom-

9 Teufelsdienerinnen etwa Synodus Papiensis von 850. 23. ed. A. Boretius/V. Krause. MG

Capit. II, Hannover 1897. p. 122. Zu einer späteren Epoche vgl.: Die Mächte des Guten und

Bösen. Vorstellungen im XII. und XIII. Jahrhundert über ihr Wirken in der Heilsgeschichte.

ed. A. Zimmermann, Misceilanea Medievalia. l. 11, Berlin/New York 1977.

10 Ademar de Chabannes. Chronique. ed. J. Chavanon. Collection de textes. Paris 1897.

III. 65. p. 189sq. (Vorgeschichte). III. 66. p. 190-192 (Geschichte). Vgl. unten Anm. 17 und

18.

11 Historia pontificum et comitum Engolismensium. ed. J. Boussard. Bibliotheque Elzevi-

rienne. Paris 1957. cap. 25. 26 und 30, p. 18-22, 25. Man beachte dazu K. F. Werner.
Ademar von Chabannes und die Historia ponliftcum el comitum Engolismensium. DA 19

(1963) p. 302sq. Anm. 18.

12 G. Waitz, MG SS. t. 4. 1841. p. 106-113: L. Delisle, Notice sur les manuscrits originaux
d'Ademar de Chabannes, in: Notices et extraits des manuscrits de la Bibliotheque nationale.

t. 35 (1896) p. 332-341. 357 (über H); J. Chavanon, Preface zu seiner Edition. Ademar de

Chabannes. Chronique. p. XI-XXVI1; J. Lair. Etudes critiques sur divers textes des Xc et XF
siecles. t. 2: «Historia» d'Ademar de Chabannes. Paris 1899; F. Lot. Etudes sur le regne de

Hugues Capet el la fin du Xe siecle. Bibliotheque de l'Ecole des Hautes Etudes. fasc. 147.

Paris 1903. p. 351-358: L. Halphen. Remarques sur la chronique d'Ademar de Chabannes.

Revue hislorique. t. 98 (1908) p. 294-308. und in: A travers de l'histoire du moyen äge. Paris

1950. p. 132-146; J. de La Martiniere, Essai de classement des manuscrits et des redactions

de THisloria d'Ademar de Chabannes. Le Mayen Age. 46 (1936) p. 20-55; J. Boussard.
Introduetion zu der Edition der Historia pontificum et comitum Engolismensium.

p. XXIVsqq.. bes. p. XXXIV-LVI: 3. La chronique d'Ademar de Chabannes el ses rapports

avec THistoria pontificum el comilum Engolismensium; K. F. Werner. Ademar von

Chabannes unddie Historiapontificum ei comitum Engolismensium. DA 19 (1963) p. 297-326: D.

G aborit-Chopin, Les dessins d'Ademar de Chabannes. Bulletin du Comiti des Travaux bist.

535



men, dass Ademars Chronik nicht in einer einzigen endgültigen Fassung,
sondern in verschiedenen Ausprägungen, die zwischen blosser
Materialsammlung und ausgearbeitetem Geschichtswerk schwanken, überliefert ist.
L. Halphen und K. F. Werner hatten aufgrund der damals bekannten Texte
sechs Redaktionen postuliert13. Inzwischen ist noch ein weiteres fragmentarisches

Manuskript der Chronik von Ademars eigener Hand zum Vorschein
gekommen14. Unser Thema erlaubt es, die Analyse auf die Redaktionen, die
mindestens bis zum Jahre 1028 führen, zu beschränken15.

Seit L. Delisle in Ms. lat. 6190 der Bibliotheque nationale auf foi. 53-57
die Handschrift Ademars erkannt hat16, wird diese Zusammenstellung
historischer Notizen (H) als ein Entwurf des Mönchs von Saint-Cybard zu seiner
Chronik betrachtet. H enthält auf foi. 57v einen knappen sachlichen Vermerk
über Jerusalemreise, Krankheit und Tod des Grafen Wilhelm ohne Erwähnung

des Zauberprozesses. Die Redaktion A (Bibl. nat. ms. lat. 5927)17, worin

noch Chavanon die einzig gültige Version von Ademars grossem
Geschichtswerk sah, beschreibt die Ereignisse genau, aber mit bemerkenswerter

Zurückhaltung. Die Redaktion C (Bibl. nat. ms. lat. 5926)18, bei Waitz
und Chavanon als das Werk eines Interpolators des 12. Jahrhunderts in den

Anmerkungsapparat verbannt, seit Lair ebenfalls als authentisch bewertet19,

et scient.. 3 (1967) p. 163-225; H. Beumann, Grab und Thron Karls des Grossen in Aachen,
in: Karl der Grosse, Lebenswerk und Nachleben, ed. W. Braunfels, t. 4, Düsseldorf 1967.

p. 10, 18-24, 36-38 (zu C).
13 L. Halphen. Remarques, p. 146; K. F. Werner. Ademar von Chabannes. p. 299sq.; von J. de

La Martinieres kompliziertem Modell ganz zu schweigen.
14 D. Gaborit-Chopin hat ein neues originales Chronik-Fragment aus den Handschriften

Vatican. Reg. lat. 263 und Paris, Bibl. nat. ms. lat. 5943 A, die nach ihr einst zusammengehörten,

bekanntgemacht. D. Gaborit-Chopin, Un dessin de l'eglise d'Aix-la-Chapelle par
Ademar de Chabannes dans un manuscrit de la bibliotheque Vaticane. Cahiers archeologiques
14 (1964) p. 233-235; dies., Les dessins d'Ademar de Chabannes, p. 166sq., 217-220; dies., La
decoration des manuscrits ä Saint-Martial de Limoges et en Limousin du IX1' au XIlc siecle,

Memoires et documents publies par la Societe de l'Ecole des Chartes, 18. Paris/Geneve
1969, p. 57, 209sq., 215. Vgl. unten Anm. 42.

15 Beiseite lasse ich also die verlorene erste Redaktion und die Fassung V (L. Halphen, Une

redaction ignoree de la Chronique d'Ademar de Chabannes. Bibliotheque de l'Ecole des

Chartes LXV1 (1905) p. 655-660, und in: A travers de l'histoire du moyen äge. p. 126-131;
ders., Remarques, ebda. p. 143-146; K. F. Werner, Ademar von Chabannes, p. 299sqq.) und
die Fragmente in Vatican Reg. lat. 263 und in Bibl. nat. ms. lat. 5943 A (vgl. Anm. 14

und 42).
16 L. Delisle, Notice, p. 332-341, 357; p. 333 nennt er das Stück: Fragmentum hisloriae

Aquitanicae. Ed. J. Chavanon, Ademar de Chabannes, Chronique, Appendice. p. 207; Ed.
L. Delisle, Notice, p. 338.

17 A ist eine Kopie vom Ende des 11. Jahrhunderts (D. Gaborit-Chopin, La decoration.

p. 209). Ed. Chavanon, p. 189-192.
18 C ist eine Kopie des 12. Jahrhunderts. Chavanon publizierte den abweichenden Text von

C in den Anmerkungen, p. 190-192. Ph. Labbe, Nova bibliotheca manuscriptorum. t. 2, Paris
1657, p. 151-185, legte C zugrunde; beim Zauberprozess, p. 182-184, hat er einen Mischtext.

19 Wobei J. Lair hyperkritisch Ademar A wie C abgesprochen hat. Darin folgte ihm die

536



neuerdings von Beumann wieder kritisch unter die Lupe genommen20,
bringt eine lückenhafte, dafür um konkrete Einzelheiten bereicherte
Version. Die reichhaltigste Erzählung ist zu finden in der Historia pontificum et
comitum Engolismensium, die ein Kleriker aus Angouleme nach dem Jahre
1159, stellenweise unter wörtlicher Benutzung von A und C, verfasst hat21.

Nur ein sorgfältiger Vergleich seiner Schilderung des Zauberprozesses mit
Ademars Texten wird zeigen können, ob die gewichtigen Erweiterungen
ebenfalls von Ademar stammen, oder ob sie der Autor der Historia pontificum

beinahe hundertfünfzig Jahre später einer unbekannten Quelle, wohl
der sagenhaften mündlichen Tradition, die er im Vorwort erwähnt, entnommen

hat22.

In H handelt die letzte Nachricht auf foi. 57v von dem Herrschaftsantritt
des Grafen Alduin im Jahre 1028. Ademar hat den vorangehenden Eintrag
wahrscheinlich kurz nach den Geschehnissen niedergeschrieben. Er lautet:
«Zu jener Zeit zog Wilhelm durch Bayern zum Grabe des Herrn. Zurückgekehrt,

noch in demselben Jahr durch eine Krankheit weggerafft, ruht er
ruhmreichen Angedenkens in Frieden, am Palmsonntag begraben in der

Kirche Saint-Cybard, wo vier seiner Vorfahren bestattet sind ,..»23. Nichts
deutet hier auf aussergewöhnliche Umstände hin.

In A, höchstens zwei oder drei Jahre später verfasst24, werden Buch III,
Kap. 65, die Pilgerfahrt des Grafen Wilhelm ins heilige Land und seine

Rückkehr ausführlich beschrieben. Nach der Heimkehr des Grafen empfingen

ihn die beiden Klostergemeinschaften von Saint-Martial in Limoges
und Saint-Cybard in Angouleme, denen sich Ademar zugehörig gefühlt hat,

in feierlicher Prozession.
Im nächsten Kapitel werden neben dem Brand der Stadt Saintes Krankheit,

Zauberprozess, Tod und Begräbnis des Grafen Wilhelm und die Nach-

Forschung nicht. Vgl. F. Lot, Etudes, p. 357sq.: L. Halphen, Remarques, p. 134sqq.; J.

Boussard, Historia pontificum, p. XXXVIII, XLVIII; K. F. Werner, Ademar von Chabannes,

p. 297sq.
20 H. Beumann, Grab und Thron, p. 18-24, bes. Anm. 101; vgl. auch Beumanns Diskussions¬

beitrag in: La sloriografia altomedievale, Settimanc di studio dei centro italiano di studi sul-

l'alto medio-evo, XVII, Spoleto 1970, p. 851sq.
21 Vgl. oben Anm. 11.

22 Historia pontificum, ed. Boussard, p. 1: «... nihil de meo apposui, sed ea quae in veteris

libris inveni, vel mihi celebris fama vulgavit scribere proposui ...». K. F. Werner,
Ademar von Chabannes. p. 316. 320.

23 Vgl. Anm. 16. Die Übersetzung versucht Genauigkeit mit Lesbarkeit zu vereinen. Ademars

ineinander verschachtelte Sätze werden deshalb, wenn nötig, aufgeteilt. Französische

Übersetzung von A und C kombiniert in: E. Pognon, L'an mille. Paris 1947, p. 205-207.

und G. Duby, L'an mit. Collection Archives. Paris 1967, p. 152-154.

24 Nach F. Lot, Etudes. p. 358, Anm. 1. vor Mitte 1031, da weder A noch C die Thronbestei¬

gung Heinrichs I. von Frankreich erwähnt;.sicher vor Ademars Abreise nach Jerusalem,

wo er im Jahre 1034 gestorben sein soll nach Bernard Hier, vide H. Duples-Agier, Chroniques

de Saini-Martial de Limoges. Paris 1874. p. 47. Die Kapiteleinteilung stammt von den

modernen Editoren.

537



folge seines Sohnes Alduin dargestellt. Der Vorfall bekommt hier Konturen:
«Als der oben genannte Graf dieses Unrecht gegenüber Gott25 rächen
wollte, fingen seine körperlichen Kräfte allmählich an zu schwinden. Er
befahl, ihm wegen des Gottesdienstes in der Stadt Angouleme bei der
Andreaskirche eine Wohnung zu bereiten. Er begann darin krank zu liegen.
Hier besuchten ihn ständig sämtliche Fürsten und Adeligen aus verschiedenen

Gegenden. Als einige sagten, dass er durch Zauberkünste krank geworden

sei - er, der von blühender Gesundheit zu sein pflegte, erschlaffte
damals am Körper, aber weder nach der Art der Greise noch nach der Art der
Jünglinge -, da wurde entdeckt, dass eine gewisse böse Frau Zauberkünste
gegen ihn ausgeübt habe. Als sie nicht gestehen wollte, wurde dem Urteil
Gottes überlassen, die verborgene Wahrheit durch den Sieg zwischen zwei
Kämpfern zu offenbaren. Stephan, der Vertreter des Grafen, und Wilhelm,
der Verteidiger der Zauberin, kämpften, nachdem sie Eide abgelegt hatten,
lange und intensiv gegeneinander. Stephan wurde Sieger, ohne Schaden an
seinem Körper zu nehmen. Der andere stand mit zerschlagenem Kopf,
blutbedeckt, von der dritten bis zur neunten Stunde auf seinen Füssen; besiegt,
halblebendig auf Händen weggetragen, lag er lange Zeit darnieder. Auch so
gestand die Zauberin nicht; sie wurde jedoch durch das Zeugnis von drei
Frauen, die mit ihr an diesen Zaubereien beteiligt waren, überführt.» Es

folgen als erläuternde Parallelbeispiele Hinweise auf Hieronymus über An-
tiochos Epiphanes, auf Hiob und auf Paulus26. Hörbar wird die Stimme des

Predigers Ademar27 in den Trostworten: «Nicht die Erkrankung des Körpers,

der vergänglich ist, ist zu fürchten, schlimmer ist die Verwundung der
Seelen als der Körper. »28 Zur Zaubergeschichte wird abschliessend nur noch
bemerkt: «Der Graf also schonte die Zauberin und liess sie nicht foltern.»
Breit wird das wahrhaft christliche Sterben Wilhelms und sein Begräbnis am
Palmsonntag in der Kirche Saint-Cybard geschildert.

C, dessen Grundstock Ademar ungefähr zu derselben Zeit wie A
zusammengetragen hat29, bringt an dieser Stelle unzusammenhängende Bruchstücke.

Sie enthalten jedoch weitere Informationen und bedeutsame
Korrekturen. Die ganze Vorgeschichte von der Pilgerfahrt des Grafen fehlt.
Unmittelbar auf eine Nachricht über Fulko Nerra von Anjou schliesst sich
der Satz von der tödlichen Erkrankung des Grafen, den auch A bringt, an.

25 Den Brand der Stadt Saintcs mit ihrer Kathedrale.
26 Hieronymus, Commentariorum in Danielein libri III (IV). ed. F. Glorie, CC. SL LXXV A.

Turnhout 1964. (IV) XI. 36, p. 925sq.; Hiob. 2. 7: 2. Cor. 12. 7. von Ademar frei zitiert.
27 Ademar hat Dutzende von Predigten verfasst: die meisten sind noch nicht ediert.

E. Sackur, Die Cluniacenser. 2. Bd.. Halle 1894. p. 479-487; L. Delisle. Notice. p. 244.
257-266. 276-296, 343; M.-M. Gauthier. Sermon d'Ademar de Chabannes pour la transla-
tion de saint Martial le 10 octobre. Bulletin de la Soc. archeol. et hist. du Limousin 88 (1961)
p. 72-83.

28 Vgl. Matth. 8. 17; Is. 53. 4.

29 Vgl. oben Anm. 18.20.24.

538



Da kein Name erwähnt wird, musste man die Aussage eigentlich auf den
Grafen von Anjou beziehen. Mitten im Vermerk über den Brand der Stadt
Saintes setzt C, ohne vorher von der Zaubergeschichte das geringste zu
melden, abrupt ein mit: «Stephan aber harrte aus und, unverletzt
davongekommen, kam er in derselben Stunde eilends zu Fuss, um Gott zu danken, zu
Saint-Cybards Grab, wo er in der vergangenen Nacht wach gelegen hatte.
Darauf kehrte er reitend in die Stadt zurück, um sich zu erfrischen. Die
Zauberin aber, ohne Wissen des Grafen sogleich durch viele Foltern
gequält, gestand auch so nicht. Da ihr Herz vom Teufel verhärtet worden war,
brachte sie weder ein Wort noch einen Laut aus ihrem Munde hervor. Sie

wurde jedoch durch das Zeugnis von nur drei Frauen30, die mit ihr an diesen
Zaubereien beteiligt waren, überführt. Diese Frauen zogen vor allen gewisse
trügerische Bilder aus Lehm, die vor Alter schon verfault waren, aus dem
Boden hervor. Der Graf also schonte die Zauberin, liess sie nicht mehr
foltern und schenkte ihr das Leben.» Der folgende Verweis auf Hieronymus
ist richtig präzisiert mit «im Kommentar zu Daniel»31; die biblischen Parallelen

fehlen. Sterben und Begräbnis Wilhelms werden, um einen Satz
gekürzt, mit denselben Worten wie in A geschildert. Nach dem Zitat der
Grabinschrift kommt C nochmals auf die bösen Frauen zu sprechen: «Inzwischen
wurden auf Befehl Alduins die Zauberinnen ausserhalb der Stadt in den
Flammen verbrannt.» Von nun an bringt C mit geringen Abweichungen
denselben Text wie A.

Auf den ersten Blick zeigt sich, dass C am Anfang der hier behandelten
Episode ohne Kenntnis von A miss-, wenn nicht gar unverständlich ist. Der
Autor der Notizen, der sicher einen sinnvollen Text schreiben wollte, muss A
folglich gekannt haben. Die Weglassungen werden bei der Annahme, dass

die Vorlage der Kopie C ein Arbeitsexemplar Ademars war, ohne weiteres
verständlich. Auch Inhalt und Stil der Varianten weisen auf Ademar hin.
Die erste Ergänzung, die anschauliche Beschreibung, wie der Sieger herbeieilte,

um am Grab seines Schutzheiligen Gott Dank abzustatten, ist
offensichtlich von einem Augenzeugen verfasst worden. Wer könnte das sein

ausser Ademar, der scharf beobachtende Geschichtsschreiber von Saint-
Cybard?32 Die übrigen Erweiterungen sind so eng mit Ademars Sätzen

verflochten33, dass auch sie ihm und nicht einem Interpolator des 12.

Jahrhunderts zuzuschreiben sind.

30 Ed. Chavanon. p. 190 y): «... a tribus vero tantum mulieribus ...» ist wohl ein Verschrieb

für A. ebda. p. 191: «... a tribus tarnen mulieribus ...»
31 Vgl. oben Anm. 26.

32 In seiner Epislola de apostolatu Martialis. ed. Migne, PL 141. col. 89-112. hebt er an einer
höchst dramatischen Stelle hervor, dass er in diesem Moment, am 14. Sept. 1028 (col. 96A
und 106sq.) zur sechsten Stunde des Tages^sich in der Kirche befinde und schreibe. Vgl.
L. Delisle. Notice. p. 342. Vielleicht tat er das auch im Frühjahr desselben Jahres am Tage
des Duells. Zur Charakterisierung Ademars: D. Gaborit-Chopin, Les dessins. p. 222.

33 Sic zeigen Ademars Vorliebe für Partizipialkonstruktionen. Vgl. J. Boussard, Historia

539



Wie sind bei Ademars Autorschaft die Diskrepanzen zwischen den beiden
Redaktionen zu erklären? Bei genauer Betrachtung sind sie gar nicht so
gross. Nur das Foltern und der Tod der Zauberin sind im ersten Bericht
ausdrücklich verneint, vermutlich von Ademar unterschlagen worden. Be-
wusstes Verschweigen deuten die Bemerkung über die Folter und die
Formulierung «auch so gestand die Zauberin nicht» in A an. denn das «sie»
weist auf spezielle Umstände hin. womit eher die Tortur als das Gottesurteil
gemeint war. Genau wie Ademar in H die ganze Zaubergeschichte ausgespart

hat. konnte er in A die Quälereien, die von der Kirche damals abgelehnt

worden sind34, weglassen.
Die Notizen von C vermochten für sich allein nicht zu bestehen. Sie riefen

nach einem Einbau in den Handlungsrahmen, den die Fassung A bot. Dabei
hat der Autor die realistischen Einzelheiten von C unverändert übernommen,

während er die mehrdeutigen Aussagen genauer gefasst oder ausgemalt

hat. Die Historia pontificum et comitum Engolismensium überliefert
diese Bearbeitung. Hier soll nur das Gefüge der Erzählung sichtbar gemacht
und auf die Veränderungen hingewiesen werden.

Von der Pilgerfahrt zum Grabe des Herrn und von der Heimkehr des
Grafen Wilhelm wird in Kap. 25 nach A. zwar stark gekürzt, berichtet.
Beginnender Kräftezerfall und Krankenlager des Grafen in Angouleme werden

wörtlich gleich wie dort dargestellt. Ohne lange Begründung wird der
Verdacht auf Zauberei festgehalten. Die Entdeckung der Zauberin, wiederum

nach A mit einer Lücke im Text, wird durch einen Satz unterstrichen, der
einer erläuternden Randbemerkung gleicht: «Das heisst aus Lehm und
Wachs fabrizierte Bilder in seinem Namen sowohl bei Quellen als auch auf
trockenem Boden35 und gegen die Wurzeln von Bäumen vergraben und
etliche in die Gurgeln von Leichen hineingelegt habe.» Bilder aus Lehm
ohne Wachs sind schon in C erwähnt worden. Das Gottesurteil wird mit den
Worten von A beschrieben unter Hinzufügung von genauen Zeit- und
Ortsangaben und der Bezeichnung der Waffen. Die folgende Ergänzung eröffnet

pontificum. Introduetion. p. XXX. XXXII. der jedoch nicht Ademars eigene Schöpfung
darin erkennen wollte, wogegen sich K. F. Werner. Ademar von Chabannes. p. 301-322.
wandte.

34 P. Fiorelli. Lalonuragiudiziaria neldiriiiocomune. lusnosirum. 1-2. Guiffre 1953-54.1.1.
p. 65sq.. I. II. p. 211-217: H. Nottarp. Goiiesurteilsiudien. Bamberger Abhandlungen und
Forschungen II. München 1956. p. 88-99. bes. p. 93. Vgl. unten p. 546 und Anm. 62. - Man
beachte auch die Strafbestimmungen im Corrector des Burchard von Worms, dem 19.

Buch.des Dekrets. Burchards Werk ziehe ich immer wieder heran, da er es zu Ademars
Lebzeiten zusammengestellt hat. Es gelangte - man weiss nicht, wann - auch nach
Limoges. wie die verschiedenen Bücherverzeichnisse belegen: H. Duples-Agier. Chroniques.

p. 326. 328. 334. 347: O. Meyer. Die Überlieferung und Verbreitung des Dekrets des
Bischofs Burchard von Worms. Ztschr. d. Savigny-Stifiung f. Reclusgesch.. Kan. Abt.. 24
(1935) p. 149sq.. Anm. 1. 14).

35 «Arida» von Ademar auch sonst gern verwendet: Chronik III. 56. ed. Chavanon. p. 181:
M.-M. Gauthier. Sermon d'Ademar de Chabannes. p. 77.

540



eine neue Perspektive: «Der Verteidiger der Zauberin war an demselben Tag
von einigen Beschwörern verzaubert und mit gewissen Kräutertränken
geweiht worden, aber Stephan, der auf das wahre Urteil des einzigen Gottes
vertraute, wurde Sieger ohne Schaden an seinem Körper.» Der nächste Satz
ist durch die krasse Übertreibung der Niederlage der Gegenseite oder einen
Verschrieb36 durcheinandergeraten: «Der andere, am ganzen Körper
zerschlagen, völlig von seinem Blut bedeckt, stand besiegt (sie!) auf den Füssen

von der dritten bis zur neunten Stunde. Als er sich schon nicht mehr rühren
konnte, rief er, nachdem Schild und Stock weggenommen worden waren,
deutlich, er sei besiegt. Sogleich zur Erde fallend, spie er gewisse Zaubermittel

aus, die er geschluckt hatte.» Das Wegtragen des Halblebendigen wird
mit geringen Verdeutlichungen nach A geschildert. Danach wendet sich der
Blick wieder der Zauberszene zu: «Seine Beschwörer aber, die abseits
stehend für ihn bestimmte Zauberformeln hergesagt hatten, flohen sogleich
erschreckt.» Nun setzt der Text von C mit Stephans dankbarer Rückkehr zu
Saint-Cybard ein. Er wird vollständig übernommen bis zum Hieronymus-
zitat. Auch das Zeugnis der Frauen mit dem Ausgraben der Trugbilder
gehört dazu. Nach dem Text von C folgt wiederum eine bedeutsame
Erweiterung, der erste Teil wohl vom Verfasser selbständig formuliert37, der zweite
deutlich von einer Vorlage geprägt38: «Auch Alexander der Grosse begann
in Babylon wegen solcher Zaubereien am Körper zu erschlaffen. Diese
Zaubereien befahlen diejenigen, die nach ihm regieren wollten, heimlich zu
machen. Daher wird von ihm berichtet, dass er ins Bett gefallen sei und
erkannt habe, er würde sterben. Aber als er lange krank gewesen war, ist er

36 Sehr wahrscheinlich hat der Verfasser der Historia pontificum oder ein Abschreiber das

«victus» am falschen Ort eingefügt.
37 Zu beachten ist im ersten Teil die Wendung «fatiscere corpore», die Ademar in anderem

Zusammenhang in seiner Chronik (A) III, 39, ed. Chavanon, p. 162, und III, 66, ebda.

p. 191, verwendet hat.
38 Hauptquclle war Julius Valerius, Res gestae Alexandri Macedonis. und zwar in einer

Überlieferungsform, die dem von A. Hilka ed. Epitome aus Montpellier (Romanische
Forschungen 29 [1910] p. 31-69) am nächsten steht, denn deeidit klingt eher an deeubuit als

an datur an (vide Hilka, p. 69. 1). Die vergleichbaren Sätze stehen III. 31, ed. Hilka, p. 69:

«Quo (das Gift, das Antipater ihm zukommen liess) ille hausto mox lectulo deeubuit. ac

diebus complusculis cum illa pernicie colluctatus intellexit se tandem moriturum.»; III, 35,

ebda. (Schlussatz): «Et quem orbis terrarum ferro superare non potuit, vino et veneno

superatus atque exstinetus oeeubuit.» Vgl. ungekürzte Fassung III, 56, ed. B. Kuebler,
Leipzig 1888, p. 163sq. Erstaunlich ist nur. dass in keiner Version des Julius Valerius beim
Tode Alexanders von maleficium die Rede ist. während im Alexanderroman des Archi-
presbyters Leo, in der von Fr. Pfister edierten Fassung (Sammlung millellal. Texte 6.

Heidelberg 1913, III, 31a, p. 123) dieses Motiv angedeutet wird: «Dubitavit pro hac causa

Antipater ad Alexandrum venire mittensque ad maleficum fecil eum venire ad se, rogans
eum, ut daret ei venenosam potionem.» Vielleicht aber wirkte einfach Nektabenos Zauberwelt

vom Anfang des Werkes nach. Vgl. unten Anm. 96. - Es gab in Saint-Martial in

Limoges, seit wann ist ungewiss, «Gesta Alexandri» nach den Bücherkatalogen bei

H. Duples-Agier, Chroniques. p. 327, 338, 346.

26 Zs. Gcschithlc 541



lebend durch Gift ausgelöscht worden.» Der Spruch von Moses, der sich

anschliesst: «Maleficos non patieris vivere»39, fehlt ebenfalls in den früheren
Texten, während die biblischen Exempla und die theologische Erklärung
von A übernommen worden sind. Ein letzter Zusatz, der zu Ademars
heilsgeschichtlichem Deutungsversuch nicht ganz passt, schliesst Kap. 25 ab:
«Dass einigen aber eine solche Zauberhandlung nichts schadet, macht der
Schutz Gottes, weil er den bösen Geist nicht an den Menschen herankommen

lässt.» Das nächste Kapitel beginnt mit der Beschreibung des Sterbens
des Grafen und der Totenfeier nach A mit unwesentlichen Änderungen.
Wieder wie in C folgt auf die Grabinschrift die Nachricht vom Ende der
Zauberinnen.

In den beiden anderen Versionen ist damit die Zaubergeschichte beendet.
In der Historia pontificum dagegen enthält Kap. 30, das sich nicht mehr auf
Ademars erhaltenes Geschichtswerk abstützen kann, eine weitere wichtige
Meldung. Die auffallende Tatsache, dass auf GrafAlduin nach seinem Tode

wenige Jahre später nicht sein ältester Sohn und Erbe, obwohl er noch
lebte40, sondern sein jüngerer Bruder Gosfred folgte41, wird damit erklärt, dass

der Grossvater, Graf Wilhelm, die Söhne und Töchter Alduins enterbt habe.

Die Begründung lautet: «weil die Gattin des Alduin ihn vergiftet hatte».
Wiederum, wie bei C, heisst die Kernfrage: Stammen die Zusätze von

Ademar selbst, aus einer überarbeiteten Kombination von A und C42, oder
sind sie von dem anonymen Autor der Historia pontificum eingeschoben
worden? Die Entscheidung fällt nicht leicht, denn sprachliche Indizien weisen

auf Ademar hin, während inhaltliche gewisse Probleme aufwerfen. Beim
Alexander-Einschub erscheint ein neues Motiv, Vergiftung, das den Bild-

39 Ex. 22. 18. J. Boussard weist auf Levitique XX. 27 hin.
40 J. Depoin, Les comtes heredilaires d'Angouleme de Vougrin 1 ä Audoin II (869-1032). Bull,

et Mein, de la Soc. archeol. et hist. de la Charente. T s.. t. 4 (1903-1904) p. 26.

41 Beleg dafür sind neben dem Bericht der Historia pontificum. ed. Boussard, p. 25. ein Breve

Papst Johannes' XIX. vom 1. Mai (spätestens 1032) (JL nr. 4097; Cartulaire de Saint-Jean
d'Angely. ed. G. Musset, t. 1. Archives hist. de la Saintonge et de /Vt««« XXX (1901) nr. XII.
p. 32sq. Leo Santifaller, Chronologisches Verzeichnis der Urkunden Papst Johanns XIX.
(1024-1032). Rom. hist. Mitt. 1 (1956/57) p. 48, Nr. 27. Zur Datierung: vgl. K. J.

Herrmann, Das Tuskulanerpapsttum (1012-1046). Päpste und Papsttum. Bd. 4. Stuttgart 1973.

p. 180sq.) und Urkundenzeugnisse. Vgl. unten Anm. 51. Ch. Desages. Essai sur la Chronologie

et la genealogie des comtes d'Angouleme. Bull, et Mem. de la Soc. archeol. et hist. de la

Charente. 7e ser. t. 6 (1905-06) p. 232sq.

42 L. Halphen. Remarques, p. 146; K. F. Werner, Ademar von Chabannes. p. 300.312.313sq.:
«Den ausführlichsten Bericht, mit Details über die Fassungen A und C hinaus, hat Ademar.

wie schon Jules Lair erkannte, in jener Version gegeben, die uns allein in ihrer Benutzung

durch die HP überliefert ist.» Interessant ist die Beobachtung, dass die

Chronikfragmente in Vatican. Reg. lat. 263 (A. Wilmart. Codices Reginenses Laiini. t. II. Vaticano
1945. p. 47-49) und Bibl. nat. ms. lat. 5943A zwar der Fassung A nahestehen (D. Gaborit-
Chopin. wie Anm. 14). aber auch Elemente von C enthalten. Wilmart. Codices, p. 48:

Beumann, Grab und Thron, p. 37; ders. in: La storiografia allomedievale. p. 851sq. Leider
führen sie nicht bis zu unserem Ereignis.

542



Zauber fragwürdig werden lässt. Doch gerade in diesem Textabschnitt gibt es
Wendungen, die Ademar mit Vorliebe gebraucht43. Auch die letzte theologische

Erklärung lässt sich kaum mit dem früheren Gedankengang vereinen.
Sie ist wohl dem Anonymus zuzuschreiben. Mit dieser einen Ausnahme
passen Ergänzungen wie Zitate44 der Kap. 25 und 26 gut zu Ademars sonst
belegter Denkweise, wie auch die inhaltliche Untersuchung zeigen wird.

Anders ist es mit der Verdächtigung der Gräfin als Giftmörderin, die in
Kap. 30 erstmals auftaucht45. Alle Anzeichen sprechen dagegen, dass Ademar

in der Gräfin Alaizia eine verabscheuenswerte Verbrecherin sah. Er
erwähnt sie nämlich in der Chronik, Buch III, Kap. 6846, im Zusammenhang
mit einer Schenkung ihres Gatten, des Grafen Alduin, für Saint-Martial von
Limoges47. Er legt ihr das Epitheton «nobilissima» bei, das er sonst nur für
ganz hervorragende Persönlichkeiten verwendet48. Dass der Graf Besitz seiner

Frau ohne ihre Mitwirkung verschenkt, deutet darauf hin, dass Alaizia
damals schon tot war. Bei anderer Gelegenheit scheute sich Ademar nicht,
die hochgestellte Urheberin des Giftmords genau zu bezeichnen49. Sein
Stillschweigen in diesem Fall gibt zu erkennen, dass die Anklage gegen die
43 Vgl. oben Anm. 37. Auf «vivens veneno extinctus est» hat schon K. F. Werner, Ademar von

Chabannes. p. 312-316, hingewiesen: p. 313 hat er die einschlägigen Texte zusammengestellt.
Der Ausdruck «Marotte des aquitanischen Chronisten» erscheint mir nicht ganz

angemessen, da Ademar in dieser Eigenart berühmte Vorgänger hatte, so etwa Hieronymus
im Kommentar zu Daniel (III, XI, 4a, ed. F. Glorie, p. 899; III. XI, 6, ebda. p. 903sq.;

III. XI, 20. ebda. p. 913), den Ademar eigenhändig kopiert hatte: L. Delisle, Notice,
p. 244sqq. Vgl. auch oben Anm. 38. -Zu «arida» vgl. Anm. 35.

44 Im originellen Teil der Historia pontificum gibt es übrigens keine Verweise auf historische
oder biblische Figuren (J. Boussard, Introduetion, p. LVII), während Ademar auch in
seinen Predigten solche Vergleiche zu ziehen pflegte: z. B. L. Delisle. Notice. p. 293sq.

45 Und von der französischen Literatur mehr oder weniger unkritisch übernommen worden
ist. So DBF s.v. Alaizie (Desages); J. Boussard, Historia pontificum. p. 20. Anm. 1: Ch.
Higounet, Bordeaux pendant le haut moyen äge, Bordeaux 1963, p. 62.

46 Ed. Chavanon, p. 194 (A und C), aufgenommen in die Historia pontificum, ed. Boussard,
p. 23, die Ademar hier wörtlich folgt.

47 Seltsamerweise ist die Kirche «Sancta Maria in territorio Burdegalensi cum insula magna
Dornoniae» in der Nähe von Fronsac in den Besitzverzeichnissen nicht aufgeführt. Sie
fehlt sowohl in der Bulle Papst Urbans II. vom 12. April 1096 für Saint-Martial (JL nr.
5639; Ch. de Lasteyerie, L'Abbaye de Saint-Martial de Limoges, Paris 1901, Pieces
justificatives, IX, p. 431^133) wie im Polyplichon (vers 1216). ed. H. Duples-Agier, Chroniques,

p. 320-322.
48 Für den Grafen Wilhelm von der Auvergne, Herzog von Aquitanien, der Cluny gegründet

habe, III, 21. ed. Chavanon, p. 140; für Hugo Capet, III, 39, ebda. p. 161; allg. für die
edlen Besucher von Saint-Martial zu Ostern um das Jahr 1010, III, 49, p. 171. Zum
Gebrauch der Zeit in jener Region: M. Garaud, Les chätelains de Poilou el l'avenement du
regime feodal XP et XIF siecles, Mem. de la Soc. des antiquaires de l'ouest. 4e ser., VIII
(1964) p. 216sqq.; Ch. Higounet, Le groupe aristocratique en Aquitaine el en Gascogne (fin
Xc-debut XIF s.), in: Les struetures sociales de TAquitaine. de Languedoe el de l'Espagne au
premier ägefeodal. Toulouse, 28-31 mars J968. Colloques internationaux. Paris 1969, p. 223
und 231sqq.

49 III, 30, ed. Chavanon, p. 150; III, 45. ebda. p. 167; vgl. K. F. Werner, p. 313.

543



Gräfin einer jüngeren Schicht angehört. Die Fabel könnte in Umlauf gesetzt
worden sein, um die ungewöhnliche Erbfolge nach GrafAlduin zu legitimieren.

Wahrscheinlich hat Gosfrid, der stürmische jüngere Bruder Alduins,
sich nach dessen Tod gewaltsam der Herrschaft bemächtigt, genau so, wie er
am Tage nach dem Begräbnis des Vaters dem Bruder eine Burg entrissen
und in den sich daraus entwickelnden Kämpfen einen Teil des väterlichen
Erbes als Lehen errungen hatte50. Falls diese Hypothese stimmt, ist damit zu
rechnen, dass die Mär von der Vergiftung des Grafen Wilhelm durch seine

Schwiegertochter bald nach dem Herrschaftsantritt des Grafen Gosfrid51

anfangs der dreissiger Jahre verbreitet worden ist.
Die aussergewöhnliche Quellenlage bietet die in dieser frühen Zeit seltene

Möglichkeit, die verschiedenen Stadien der Verarbeitung des Falles genau
verfolgen zu können, sind doch alle Versionen kurz nach dem spektakulären
Ereignis entstanden, drei davon sogar von demselben Autor, Ademar von
Chabannes, fast gleichzeitig niedergeschrieben worden. Ihnen geht der
Entwurf H voraus, worin der Mönch von Saint-Cybard überhaupt nichts von
der Sache verlauten lässt, weil er dort nur das politisch bedeutsame Geschehen

vermerkt hat.
Die Redaktion A scheint so etwas wie eine offizielle Version des

Zauberprozesses zu geben, denn sie rückt den Ablauf des ordentlichen Verfahrens
in den Vordergrund. Hervorzuheben ist, dass die rätselhafte Krankheit des

von einer Morgenlandreise zurückgekehrten Grafen Anlass zu Spekulationen

und Gerüchten gegeben hat. Gemäss dem deterministischen Weltbild52
des Mittelalters musste eine Ursache für die Heimsuchung gefunden werden.

In einer Welt, die ein gerechter Gott geschaffen hatte und in der er
herrschte, konnte es kein ungerechtfertigtes Leiden geben. Da der Graf
anscheinend keine Sünden, die nach Strafe riefen, begangen hatte, lag es

nahe, an teuflische Machenschaften, an Zauberei zu denken. Dass der
Verdacht auf eine Frau fiel, entsprach ebenfalls der Mentalität der Zeit53. Eine
Schuldige zu entdecken, fiel nicht schwer. Die Anklage erwähnt Ademar
nicht ausdrücklich, doch setzt der Satz «als sie nicht gestehen wollte» Be-

50 Ademar, Chronik. III. 67. ed. Chavanon. p. 193.

51 Nach der Historia pontificum 29. ed. Boussard. p. 25. soll Alduin vier Jahre nach dem

Tode seines Vaters Wilhelm regiert haben und 1030 gestorben sein, was sich nicht vereinen

lässt. Vielleicht ist nur die Bestimmung «post mortem Guillermi patris sui» falsch, indem in
der Amtsdauer die Zeit seiner Mi'.regentschaft eingeschlossen ist. Beleg für Mitregentschaft
siehe unten Anm. 63. Ein Graf «Gaufredus» ist schon im Juni 1031 in einer Schenkungsurkunde

für Saint-Jean d'Angely als Zeuge aufgeführt (Cartulaire. ed. Musset, nr.
CXCVJI. p. 237sq.). Vgl. das Breve Papst Johannes XIX. zugunsten derselben Abtei oben

Anm. 41. Boussard zitiert, ebda. Anm. 1. Desages: Todesdatum Alduins 1032. dem die
französische Geschichtsforschung ohne Bedenken folgt.

52 Vgl. Cl. Levy-Strauss. Das wilde Denken. Frankfurt a.M. 1968. p. 22. Siehe unten p. 555.

53 In Burchards von Worms Dekret. Conector. XIX. 5. gibt es am Schluss spezielle Fragen
für Frauen. PL 140. col. 971D-976D. Vgl. unten Anm. 58 und 77.

544



schuldigung, wohl vor dem Gericht des Grafen, voraus. Die Wahrheitsfindung

durch den Zweikampf gehörte damals zur Rechtssprechung54. Die
Vertretung eines Kranken und einer Frau durch zwei «campiones» war
ebenso üblich wie das Ablegen von Eiden vor dem Duell. Der Kampf, der
frühmorgens begann, wurde gewöhnlich fortgesetzt, bis einer der Streiter
zusammenbrach oder sich für besiegt erklärte. Obwohl Ademar auch
darüber schweigend hinweggeht, hat der für sie negative Ausgang des Duells
die der Zauberei angeklagte Frau als schuldig erwiesen55. Ihr Abstreiten
musste als Verstocktheit ausgelegt werden56. Das belastende Zeugnis der
drei mitbeteiligten Frauen erinnert an Zaubereianklagen in der Merowin-
gerzeit57 und mahnt an das spätere Vorgehen der Inquisitoren. Die versöhnliche

Haltung des Grafen stimmt mit den kirchlichen Geboten überein.
Nach Bussbestimmungen hätte die Frau die Missetat bekennen und ihr
Leben lang sühnen sollen58. In A hat Ademar also offensichtlich jene Züge
des Prozesses beleuchtet, die für die Kirche seiner Zeit annehmbar, ja
mustergültig waren.

54 Vgl. Capitulare Carisiacense von 873, cap. 7. MG, Capit. II. nr. 278, p. 345: «... malefici
homines et sortiariae quorum maleficiis iam multi homines infirmati et plures mortui
sunt... Si vero nominati vel suspecti et necdum inde comprobati sunt vel per lestcs veraces
inde comprobari non possunt. Dei iudicio examinentur; et sie per illud Dei iudicium aut
liberentur aut condemnentur ...» und Constitutio Langobardica de Veneficiis von 1052. MG
Consütutiones, 1.1, ed. L. Weiland, 1893. nr. 52. p. 101: «Si quis... negare voluerit, aut per
duellum, si liber est, si vero servus. per iudicium se defendat.» -Zur Kampfprobe allg.:
Ducange, Glossarium s.v. Duellium, s.v. Campiones; H. Fehr, Gottesurteil und Folter,
Festgabe für Rudolf Stammler, Berlin/Leipzig 1926, p. 231-254; P. Browe, De ordaliis,
Textus et documenta. s. theo!., 11, Roma 1933; E. Kiessling, Zauberei, p. 62-64; Y.
Bongert, Recherches sur les cours laiques du Xc au XIIF siecle, These. Paris 1948. p. 228-251;
H. Mercier, Le jugement de Dieu ou dueljudiciaire au moyen äge en Bourgondie-Romandie.
Dijon 1950; H. Nottarp, Gottesurteilstudien, p. 269-313; P. Ourliac, Le duel judiciaire
dans le sud-ouesl. Revue du Nord40 (1958), p. 345-348: J. Gaudemet, Les ordalies au moyen
äge: doctrine, legislation et pratique canonique, Recueils de la Soc. Jean Bodin XVII (1965):
La preuve, 2C partie, p. 105, 112sqq. Das Duell von Angouleme bei P. Browe, De ordaliis. nr.
31. p. 31sq.; H. Nottarp, Gottesurteilstudien, p. 128 und 281.

55 H. Fehr, Gottesurteil und Folter, p. 233sq.; N. Nottarp, Gottesurteilstudien, p. 290sqq.
56 Ed. Chavanon, p. 191: «... nee sie malefica confessa est»; vgl. oben p. 538. Ähnliche Fälle

von Leugnen der vorgeworfenen Tat nach negativem Ausgang des Gottesurteils im 11. und
anfangs des 12. Jhs.: H. Nottarp, Gottesurteilstudien, p. 161, 128.

57 Zum Beispiel an den grausamen Sturz des Präfekten Mummolus bei Gregor von Tours,
Historia Francorum VI, 35, MG SS rer. Mer. 1, 1, p. 305sq. Zur Bedeutung von Zeugen: vgl.
Deut. 17, 6; 19, 5; Matth. 18, 16; 2. Cor. 13, 1; 1. Tim. 5, 19; Hebr. 10, 28. Y. Bongert,
Recherches, p. 253-261.

58 Burchard von Worms, Dekret. XIX, 5, PL 140, col. 973A: «Confecisti aliquam mortife-
ram potionem, et cum ea aliquem oeeidisti? Si fecisti, carinam unam cum Septem sequenti-
bus annis jejunare debes. et nunquam sis sine poenitentia.» Vgl. Capitulatio de partibus
Saxoniae 14, ed. A. Boretius, MG Capilularia 1, 1883, nr. 26. p. 69, und Synodus Papiensis
von 850, 23, MG Capit. II, p. 122. H. Schmitz, Die Bussbücher und die Bussdisciplin in der
Kirche 1, Mainz 1883, p. 307sq.-Siehe unten p. 555 und Anm. 115

545



Wertvoll für das Begreifen seiner Sicht sind auch die angeführten
Parallelen zu der Heimsuchung des Grafen - Antiochos Epiphanes' Ende im
Wahnsinn; Hiob, vom Teufel mit einem Geschwür geschlagen; Paulus,
geohrfeigt von dem Engel des Satans59 - und die theologische Erklärung,
denn sie erhellen das metaphysische Fundament von Ademars historischem
Verständnis, das traditionsgemäss auf Bibelexegese und Patristik beruhte.
Unverschuldete Not durch den Teufel, die Personifikation des Bösen,
bewirkt, ist letztlich eine Prüfung, die Gott im Vertrauen auf die Glaubensstärke

seiner Diener zulässt60. Nur ein Leiden, das seinen Sinn durch die
Heilsgeschichte erhalten hatte, konnte damals seelisch bewältigt werden.

Die Notizen von C werfen ein Schlaglicht auf nach dem bisherigen Bericht
kaum zu vermutende Vorgänge und abergläubische Vorstellungen.
Problemlos in das bekannte Bild von dem Ritual bei der Kampfprobe fügt sich
die Nachtwache Stephans vor Saint-Cybards Grab ein61. Die nächste Neuigkeit

dagegen, die Nachricht von den Folterqualen (multis tormentis), denen
die Zauberin unterworfen worden sei (excruciata), um sie zum Geständnis
zu bringen, ist ungewöhnlich in dieser Übergangszeit62. Da Ademar betont,
dass der Graf von der schrecklichen Prozedur nichts gewusst habe, hat es
sich wahrscheinlich um ein eigenmächtiges Vorgehen seines Sohnes und
Mitregenten Alduin gehandelt63. Ein bekanntes Vorbild boten die
rachesüchtigen Merowingerköniginnen64. Im Jahre 1090 ereignete sich ein
vergleichbarer Fall in Vötting bei Freising. Obwohl hier die Wasserprobe sogar
die Unschuld der drei der Hexerei verdächtigten Frauen erwiesen hatte,
wurden sie vom aufgebrachten Volk grausam gepeitscht, um ein Geständnis
zu erpressen. Da es nicht gelang, führte man die armen Opfer nach Freising,
wo sie wiederum gepeitscht und schliesslich verbrannt worden sind65. Einer

59 Vgl. oben Anm. 26.

60 Vgl. Augustinus. De civitate Dei I. bes. 9. ed. B. Dombart/A. Kalb. CC SL. t. XLVII.
Turnhout 1955. p. 10.

61 H. Nottarp, Gottesurteilstudien, p. 272. 275 und vgl. p. 232. Von einer Nachtwache Karls
des Einfältigen während des Kampfes um die Krone berichtet Ademar, Chronik III, 22. ed.
Chavanon, p. 142q*.

62 J. Hansen, Zauberwahn. p. 108-111: H. Nottarp hebt in Gottesurteilstudien, p. 93. hervor,
dass «mit dem Untergang des germanisch-romanischen Frankenreichs durch 200 Jahre die
Nachrichten über die Folter in Mitteleuropa gänzlich aufhören ...»; weniger absolut urteilt
P. Fiorelli, La tortura giudiziaria I. p. 65sq.

63 Schenkungsurkunde der Grafen Wilhelm und Alduin für Saint-Pierre von Angouleme. in:
Cartulaire de l'eglise d'Angouleme. ed. J. Nanglard, Angouleme 1900. nr. LIV. p. 59:
«... ego Willelmus, comes Engolisme ad basilicam saneti Petri Aequalisinorum sedem
cedo atque dono et filius meus Hilduinus, comes simul mecum S. Hilduino comite.» Auf
Befehl Alduins wurden die Zauberinnen später ja auch verbrannt.

64 Gregor von Tours. Historia Francorum V. 39. MG SS rer. Mer. 1. 1. p. 246: «Matrem
quoque puellae relegatam el turmentis diu cruciatam. elieuit ab ea professione ...» (Man
beachte Ademars Wortwahl!); VI, 35, ebda. p. 305: IX. 38. ebda. p. 458sq.

65 Annales S. Stephani Frisingenses. a. 1090, MG SS 13. p. 52. H. Nottarp, Gottesurteilstu¬
dien, p. 162.

546



folgenschweren Tradition gehört das Motiv von dem durch den Teufel
verhärteten Herzen, das sprachlos mache, an66.

Mit dem Indizienbeweis, dem Hervorziehen der trügerischen Zauberbilder

aus Lehm, die vor Alter schon verfault waren67, wird der Grenzbereich
zwischen Realität und Phantasie erreicht. Bildzauber gehört zu den
ursprünglichsten magischen Praktiken68. Im Frühmittelalter wird etwa im In-
diculus superstitionum et paganiarum von verbotenen Bildern gesprochen:
De simulacro de consparsa farina und De simulacris de pannis factis69. Wie
man sich den Ablauf des Schadenzaubers konkret vorgestellt hat, zeigt ein
sagenhaftes Beispiel aus dem Hochmittelalter. Die Gesta Treverorum erzählen

von einem Racheakt der Juden an Erzbischof Eberhard im Jahre 1066.
Von ihm mit Zwangstaufe oder Verbannung bedroht, hätten sie ein ihm
ähnliches Wachsbild anfertigen und es taufen lassen, es angezündet und
dadurch seinen Tod bewirkt70.

Ademars seltsam vage Beschreibung verleiht dem Vorgang unheimliche
Züge. Hinter Schulwissen und bewusst verarbeitetem theologischem
Gedankengut taucht versunkenes paganes Brauchtum auf. Die auffallende
Wortwahl bei der Materialbezeichnung71 soll wohl die Hybris jedes Zauberers

entlarven, denn «ex limo terrae» und nach seinem Bilde schuf Gott der

66 Das Faktum ist erklärbar als Folge eines Schocks. «Corde obturato»: vide Deut. 15. 6; Ps.

94. 8: vgl. Hebr. 3, 12-13. Schon Mummolus wurde erst recht als Zauberer verdächtigt, als

er dem König melden liess. dass er bei der Folter keinen Schmerz verspürt habe. Gregor
von Tours. Historia Francorum VI. 35. MG SS rer. Mer. 1. 1. p. 306. H. Fehr. Gottesurteil
und Folter, p. 233. 239sq.. 246sqq. H. von Hentig. Über das Indiz der Tränenlosigkeil im
Hexenprozess. Studien zur Kriminalgeschichte, hg. von Christian Helfer. Bern 1962.

p. 93-103.
67 Ed. Chavanon. p. 190sq. y: «... quasdam fantasticas ex limo imagines desubtus terra

eedem mulieres extraxerunt coram omnibus. jam putrefaclas diuturnitate.»
68 Bei den Literaturangaben beschränken wir uns auf Ademars kulturellen Umkreis. RE s.v.

Mageia (Puppen). 27. Hbd.. col. 347-352: Handwörlerb. d. dt. Aberglaubens, s.v. Bild. 7. Der
Bildzauber I. col. 1293-1298. s.v. Rachepuppe. VII. col. 459-463. s.v. Atzmann. I. col.
671sq.; H. Ch. Lea, Materials. I. p. 144sq.; J. Trumpf. Fluchtafel und Rachepuppe. Min. d.

dt. archäol. Instituts. Athen. Abt., 73 (1958) p. 94-102 mit Abb.; K. Preisendanz. RAC. Bd.
8. s.v. Fluchtafel (Defixion). col. 1-29. speziell col. 4. W. Brueckner, Überlegungen zur
Magietheorie. Vom Zauber mit Bildern, in: Magie und Religion, hg. v. L. Petzold, Wege der
Forschung. Bd. CCCXXXVII. Darmstadt 1978. p. 404-419.

69 MG Capit. 1. nr. 108. p. 222sq.. H. Homann. Der Indiculussuperstitionum p. 127-132. Ob es

sich dabei um volkstümliche Kultbilder oder um Zauberpuppen aus Mehl und Lumpen
gehandelt hat. muss bei der prekären Quellenlage offen bleiben. So apodiktisch wie
Homann möchte ich die Verwendung des Gebäcks als magisches Zauberbild nicht ablehnen.
Schliesslich wird noch bei Burchard von Worms, Dekret. XIX. 5. PL 140. col. 974AB und
976BC. die rituelle Herstellung von Broten für positiven oder negativen Liebeszauber
verurteilt.

70 MG SS 8. p. 182. Schwarze Magie ist hier stärker als das heilige Amt der Taufe. Ebenso
anschaulich Sophronios (7. Jh.). Wunder der heiligen Kvros und Johannes. 35. ed. Migne.
PG. 87. 3. col. 3541-3548.

71 Thes. LLs.v. 3. limus: Niermeyer s.v. limus: NG s.v. 1. limus.

547



Herr den Menschen72. Angeregt zu der Wahl wurde Ademar wahrscheinlich
durch des Servius Kommentar zu Vers 80 von Vergils achter Ekloge, wo von
einem Liebeszauber die Rede ist, den Servius in Bildmagie umdeutet: «se de
limo fecit, Daphnidem de cera»73. Ademar beschreibt hier also nicht mit
knappen Worten einen wirklichen Fund, sondern liess sich von seiner
Gelehrsamkeit zu einer symbolträchtigen Gestaltung inspirieren. Das Hervorziehen

der Zauberbilder aus der Erde erinnert an die Ablage der antiken
Fluchtafeln und Rachepuppen. Sie wurden gewöhnlich im Boden vergraben
oder in Gräbern beigesetzt, um sie den Göttern der Unterwelt nahe zu
bringen74. Bei der genaueren Bestimmung der Funde «jam puirefactas diuturni-
tate» macht der Zeitbegriff stutzig. Nahe gelegen hätte an magische Analogie

zwischen dem Verfaulen der «imago» und dem allmählichen Kräfteverfall

des Grafen zu denken, doch Wilhelms Krankheit war nicht von so

langer Dauer. Von Ademars Zeithorizont aus gesehen, suggerieren die vor
Alter verfaulten Bilder heidnische Idole75. Dazu passt, dass die «fantasticas

imagines» an die Trugwelt der Dämonen mahnen. Schon in Ps. 95, 5

werden «omnes dii gentium daemonia» genannt, was in 1. Cor. 10, 20 bestätigt

wird und bei den Kirchenvätern einen Topos der Heidenpolemik
bildet76. Wie in einem Zauberspiegel lösen sich an dieser Stelle des Textes die
Konturen auf. Ein in sich verschlungener negativer Gedankenkomplex -
Zauberei, Dämonen, Heidentum - wird sichtbar.

Was geschah aber wirklich? fragt der Historiker. Der realistische Anfang
des Abschnittes legt nahe, dass auch die Aussage über die Trugbilder kein
gelehrtes Hirngespinst ist. Irgendwelche Beweisstücke für erdgebundenen
Schadenzauber legten die Frauen vor. Dass ähnliche Praktiken noch
existierten, bezeugt übrigens das Verbot des Spurenzaubers bei Burchard von
Worms77.

72 Gen. 2,7; Gen. 1,26.
73 Vergil, 8. Ekloge, Vers 80: «limus ut hie durescit, et haec ut cera liquescit / uno eodemque

igni, sie nostro Daphnis amore.» Dazu G. Luck, Hexen und Zauberei in der römischen
Dichtung, p. 9sq. Servil Grammatici quiferunlur in Vergilii Bucolica et Georgica Commenta-
rii, ed. G. Thilo, Leipzig 1887, p. 105. Kodex L, jetzt Leiden, lat. Voss, oetavo 80, um 900

geschrieben, stammt aus Limoges! (G. Thilo, ebda. p. Vlllsq.)
74 RE, Hbd. 8, s.v. Defixio; J. Trumpf, Fluchtafel und Rachepuppe, p. 95, 99; RAC, Bd. 8 s.v.

Fluchtafel (Defixion) passim, bes. col. 4-6, 20, 25.
75 Noch im Jahre 1018 fielen heidnische Normannen in Aquitanien ein. Ademar, Chronik,

III, 53, ed. Chavanon, p. 176. - Vgl. auch Schluss von /. Joh. (5, 21): «Filioli, custodite vos
a simulacris.»

76 RAC, Bd. 9, s.v. Geister, bes. col. 737-740, 748sq. Ein Beispiel, das Ademar kannte, für
viele: Vita Antonii, 94, 2, ed. G. J. M. Bartelink, Fondazione Lorenzo Valla 1974, p. 178.

Trugbilder sind Erscheinungsformen der Dämonen und Werke des Teufels wie auch alle
Magie: Vita Antonii, passim, bes. 22, ebda. p. 52; 28, 9, ebda. p. 64; 40, 6, ebda. p. 86.

77 Dekret, XIX, 5, PL 140, col. 974B: «Fecisti quod quaedam mulieres facere solent, diabolicis
adimpletae diseiplinis? Quae observant vestigia et indagines Christianorum, et tollunt de

eorum vestigio cespitem, et illum observant, et inde sperant Sanitätern aut vitam eorum
auferre?» C. Vogel, Pratiques superslitieuses. p. 760.

548



Nicht aussergewöhnlich ist der Feuertod der Zauberinnen, der in C
erstmals erwähnt wird. Ademar selbst berichtet in seiner Chronik von zwei
anderen Fällen, in denen schwere Frevler verbrannt worden sind: im Jahre
1004 wurden einige der Mörder des Abtes Abbo von Fleury den Flammen
übergeben; im Jahre 1022 die Ketzer von Orleans zum Feuertod verurteilt78.
Verbrennen war schon in der Spätantike die bevorzugte Strafe für Zauberer,
wie etwa Priszillians schreckliches Ende zeigt79. Neben dem Wunsch nach
der völligen Vernichtung des gefährlichen Feindes spielte dabei die
Überzeugung mit, dass der gerechte Gott Unschuldige nicht verbrennen Hesse80,
und die Erwartung, dass Teufelsdiener vom irdischen Feuer direkt ins
Höllenfeuer gelangten81.

Die Notizen von C verbinden eigene Beobachtung des Chronisten mit
Informationen, die ihm wahrscheinlich aus dem Kreise des Grafen Alduin
zugetragen worden sind. In der schriftlichen Aufzeichnung hat Ademar
auch den Nachrichten aus zweiter Hand ein persönliches Gepräge gegeben.

Die Historia pontificum et comitum Engolismensium enthält, wie die
textkritische Analyse gezeigt hat, in Kap. 25 und 26 die letzte bekannte
Version Ademars. Vor allem das Zaubermotiv hat den geistlichen Autor
offenbar fasziniert und zu ausführlicher Gestaltung angeregt.

Als erstes bestimmt er den Schadenzauber genauer. Die Zauberbilder,
hier aus Lehm und Wachs verfertigt82, werden im Namen des Grafen
vergraben an Orten, die an heidnische Kultstätten, deren Verehrung strengstens
verboten war83, erinnern sollen; die «guttura corporum mortuorum» ver-

78 III. 39. ed. Chavanon, p. 161: «... alios suspendio. alios flammis tradens ...»; III. 59. ebda,
p. 184sq. Vgl. M. Blöcker. Zur Häresie im 11. Jahrhundert. SZK (erscheint demnächst).

79 H. Chadwick, Priscillian of Avila. Oxford 1976. p. 126sqq. Verbrannt wurden die der
Zauberei angeklagten und gefolterten Frauen bei Gregor von Tours, Historia Franco-
/•m/m. V. 39, A/G SS rer. Mer. 1. l.p. 247; VI, 35. ebda. p. 305. Verbrannt wurde, um nur noch
einen berühmten Fall zu nennen, der Zauberer Basilius: Gregor der Grosse. Dialogi. I.
4. ed. U. Moricca, Fonti per la storia d'Italia. Roma 1924. p. 31.-Gegen die Verbrennung
von Hexen und Kannibalismus wendet sich Capitulatio de panibus Saxonlae (775-790). 6.
MG Capit. I. nr. 26. p. 68sq.: vgl. aber Capitula de Iudaeis. 6, ebda. p. 259.

80 Is. 43.2; Dan. 3. 8sqq.: Die drei Jünglinge im Feuerofen. Gregor der Grosse. Dialogi.]]].
18. ed. Moricca, p. 184sq. Vgl. auch ;. Cor. 3.13.

81 So schon Andre de Fleury, Vie de Gauzlin. abbe de Fleury. ed. R.-H. Bautier/G. La-
bory, Sources d'histoire medievale. 2, Paris 1969, p. 98. über die Ketzer von Orleans: «... a
praefato rege igni jussi sunt tradi ignibus maneipandis perpetuis». aber auch Petrus Ve-
nerabilis, Contra Petrobrusianos hereticos. ed. J. Fearns, CC. CM. t. X. Turnhout 1968.

p. 5: «... postquam plane impius die de igne ad ignem. de transeunte ad aetemum transitum
fecit ...»

82 Historia pontificum. ed. Boussard, p. 19: «... hoc est imagines ex limo et cera confietas in
ejus nomine sepelisse tarn in fontibus quam in arida et contra radices arborum. et quasdam
in gutturibus corporum mortuorum inclusjsse.» Vgl. Kommentar des Servius zu Vergils
achter Ekloge v. 80 oben Anm. 73 und vgl. Anm. 35.

83 Burchard von Worms, Dekret u.a. X. 21. PL 140. col. 836BC: «Si in alieujus parochia
infideles, aut faculas incenderint. aut arbores. aut fontes. aut saxa venerantur...»; vgl. X, 32,

549



deutlichen den Bezug zum Totenkult und der Unterwelt84. Leichenzauber
schien Ademar besonders gefährlich zu sein. So warnte er in einer Predigt
eindringlich vor der Verzauberung durch von Ungläubigen verkauftes oder
verschenktes Pulver aus Leichenknochen85.

Den Zweikampf fand Ademar nun, da er sich vor allem mit der Zaubergeschichte

beschäftigte, wichtig genug, um ihn genau zu datieren und zu
lokalisieren86. Aus dem Duell zweier Vertreter von Prozessgegnern ist ein Kampf
zwischen Zauberlehrling und gläubigem Christen geworden. Die magische
Weihe Wilhelms, des Verteidigers der Angeklagten, hat ihn augenfällig in
die Welt des Bösen eingeführt87. Eine aufschlussreiche Parallele zu dem
«maleficatus» findet sich in der Historia Francorum. Gregor von Tours
bezeichnet die Mörder des Merowingerkönigs Sigibert als «malificati a Frede-
gundae regina»88. Ademar selbst bringt die Szene nach dem Liber historiae
Francorum, einer späteren Bearbeitung, mit der Variante «Fredegundis me-
briavit duos pueros ,..»89, woraus hervorgeht, wie einleuchtend sich die
Nachwelt eine solche Verzauberung vorgestellt hat. Die Weihe hat aber
nicht nur erzählerische Funktion; sie widerspiegelt reale Vorkommnisse und
Ängste. Gottesurteile waren so harte Prüfungen, dass, wer von seiner Sache
nicht ganz überzeugt war, sich mit allen Mitteln abzusichern suchte. In
Gesetzen und Bussbüchern wird immer wieder der Versuch, das Gottesurteil
zu verfälschen, sei es durch den Gebrauch von Chrisma oder Zaubermittel,
mit hohen Strafen belegt90. Es fällt auf, dass der einschlägige Artikel in
Burchards von Worms Corrector viel detaillierter als seine möglichen Vorla-

ebda. col. 837D: vgl. XIX. 5. ebda. col. 961C und col. 964C; X. 18. ebda. col. 836A: «Per-
scrutandum si aliquis subulcus dicat diabolica carmina super panem. aut super herbas.
aut super quaedam nefaria ligamenta et haec aut in arbore abscondat. aut in bivio. aut in
trivio projiciat. ut sua animalia libcrel a peste et clade. et alterius perdat. Quae omnia idola-
tria esse nulli fidelium dubium est...»: vgl. XIX. 5. ebda. col. 961AB. Vorlage: Regino von
Prüm. Desynodalibuscausis. 1.5.44. ed. Wasserschleben, p. 212. Vgl. Radulfus Glaber.
Historiae sui lemporis. IV. III. 8. ed. M. Prou, Collection de textes. Paris 1886. p. 98.

84 Siehe oben p. 540 und J. Trumpf. Fluchtafel und Rachepuppe, p. 99. Vgl. aber auch Hieronymus

in Danielem. I. II, 2a, ed. Glorie, p. 784. und Isidor von Sevilla, Etymologiae.
VIII. IX. 10: «Hi (malefici) saepe contingunt corpora mortuorum.» Ademar schrieb
beide Werke eigenhändig ab: siehe Anm. 43 und 92.

85 L. Delisle. Notice. p. 286: vgl. Bericht über die Ketzer von Orleans 1022. Chronik. III. 59.
ed. Chavanon. p. 184.

86 Historia pontificum. ed. Boussard. p. 19: «... feria seeunda primae hebdomadae Passionis
extracivitatem. in insula Carantonis fluminis...» H. Nottarp. Gottesuneilsuidien. p. 281.

87 Historia pontificum. ed. Boussard. p. 19: «Defensor enim maleficae erat ipso die malefica¬
tus a quibusdam incantaloribus el quibusdam potionibus herbarum initiatus ...» Zu initia-
tus vgl. Num. 25, 3: Ps. 105. 28: Jer. 32. 35.

88 IV. 51. MG SS rer. Mer. 1, I. p. 188.

89 Liber historiae Francorum. ed. B Krusch, MG SS rer. Mer. 2. 1888. 32, p. 296; vgl. 35.
p. 303: «... emissae homieidae inebriati a vino a Fredegunde ...»Ademar, Chronik. 1.31. ed.
Chavanon. p. 35: vgl. I, 34. ebda. p. 39.

90 Zum Beispiel schon in einem Dekret König Childeberts II. von 596, MG Capil. I. nr. 6. 7.

p. 16. E. Blum. Das staatliche undkirchliche Recht, p. 44.46.54sq.; E. Kiessling. Zauberei.

550



gen abgefasst ist. Mit dem Hinweis auf herba und verba und mit der Frage:
«Oder hast du es in deinem Mund gehalten?» scheint er gerade die von
Ademar geschilderte Praxis zu meinen91. Anfangs des 11. Jahrhunderts, in
der hohen Zeit der Gottesurteile, sind solche Praktiken offenbar besonders
verbreitet gewesen.

Kräutertrank und Beschwörungen gehören so eng zum Vorstellungsbereich
von Zauberei, dass sie metonymisch dafür gebraucht werden können92.

Beide spielten aber auch eine wesentliche Rolle in der frühmittelalterlichen
Medizin93. So macht Ademar selbst in einer Predigt zu Gen. 2,21 die interessante

Bemerkung, dass Ärzte Operationen ausführten bei einem durch die
Kraft von Kräutern in Narkose versetzten Menschen94. Es wird deutlich, wie
unscharf die Grenze zwischen empirischem Verfahren und magischen Akten
schon in der Realität war und wie leicht sie daher in der Phantasie
überschritten werden konnte.

Wie ein Spiegelbild christlicher Geistlicher im Gebet erscheint die
Gruppe der Beschwörer, die im Hintergrund ihre Zauberformeln murmelten95.

«Praecantamina», wiederum eine gelehrte Reminiszenz96, macht er-

p. 63sq.; H. Mercier, Lejugement de Dieu. p. 209: H. Nottarp, Gottesurteilstudien, p. 118,
215-218. 235. 266 (unser Beispiel) u.a.

91 Dekret. XIX. 5. PL 140. col. 973B: «Bibisti chrisma ad subvertendum Dei Judicium vel
aliquid in herbis vel in verbis. vel in ligno. vel in lapide. aut in aliqua stulta fide, vel ipsa
fecisti, vel aliis consiliata es. aut in ore tuo tenuisti. aut in vestimentis tuis insutum. vel circa
le lignatum habuisti. vel qualicunque ingenio faceres, ul crederes divinum Judicium sub-
vertere posse? Si fecisti, Septem annos per legitimas ferias poenitere debes.» Vgl. Regino
von Prüm, De synodalibus causis. I, 304. ed. Wasserschleben, p. 145; II, 5. 50. ebda,
p. 213. Poenilale Arundel, 78, ed. Schmitz, Die Bussbücher, 1. p. 457-459.

92 Thes. LL s.v. herba. s.v. incanlatio; Niermeyer, s.v. herba, herbaria, hcrbarius, s.v. incan-
tatio; Indiculus superstitionum el paganiarum: De incantalionibus. MG Capit. I, 223, dazu:
H. Homeyer, Der Indiculus superstitionum, p. 78-83. Vgl. Isidor von Sevilla, Etymo-
logiae. VIII. IX. 15 und 9-10 (Ademar kopierte eigenhändig Teile der Etymologiae in Ms.
Leiden, lat. Voss, octavo 15. L. Delisle, Notice, p. 306). Titel von Buch 10 von Burchards
Dekret: «De incantatoribus et auguribus». PL 140. col. 831-832; Zwischentitel in Reginos
von Prüm, De synodalibus causis, II. 5: «De incantatoribus et sortilegis». ed. Wasserschleben,

p. 212.

93 Vgl. etwa Marcellus von Bordeaux, De medicamentis liber. ed. M. Niedermann, CML,
Vol. 5, Leipzig/Berlin 1916, Index verborum: incantamenla magica, praecanlare u.a.
Christliche Umdeutung: XXV, 13, p. 189. Gregor von Tours. Historia Francorum. VI, 35,
MG SS rer. Mer. 1. l,p. 305.

94 L. Delisle, Notice. p. 285: «Et docuerunt ipsi vcritatis doctores quia quod legimus: «tulit
Dominus costam Adae dum dormiret et formavit eam in mulierem». non ita corporalibus
manibus fecit, sicut medici solent amputare visccra hominis in sopore per virtutem herba-
rum ...» Vgl. Lexikon des Mittelalters, s.v. Alvanze.

95 Historia pontificum. ed. Boussard, p. 20: «Incantatores vero ejus de longe slantcs. qui ei
quaedam praecantamina dicebant. mox territi fugerunt.» Acta de Ute inter Gauzfridum
comitem Andegavorum et monasterium S. Fbrenlii (1066). ed. P. Browe, De ordaliis, nr. 36,
p. 35: «... clerus quoque S. Mauricii qui in ipsa missarum celebratione, dum iudicium
ageretur, Deum in oratione pro nostro commodo se terrae devotus prostravit...»

96 Julius Valerius, Res gesiae Alexandri Macedonis. I, 1, ed. A. Hilka, Studien zur Alex-

551



neut auf die literarische Herkunft von Ademars Wissen über Zauberei
aufmerksam. Dass die Magier erschreckt flohen, als sich die Niederlage ihres

Kämpfers abzeichnete, tönt sehr plausibel. Als Komplizen einer Zauberin,

wozu sie das Gottesurteil gestempelt hatte, mussten sie um ihr Leben fürchten97.

Die Analyse der zusätzlichen Zaubermotive in der Historia pontificum
erweist, dass der Chronist das Ereignis vom Ergebnis, von der Niederlage
Wilhelms bei der Kampfprobe, her gedeutet hat. Ging es Ademar doch nicht

darum, Tatbestände so objektiv wie möglich festzuhalten, sondern den Sinn

des Geschehens zu veranschaulichen. Trotzdem beschwor seine

Einbildungskraft keine Teufelsvisionen herauf, wie es damals üblich war98, denn er

nahm die Zauberei durch eine intellektuelle Brille wahr99. Für die detaillierte

Beschreibung hat er vor allem aus gelehrter Tradition geschöpft.
Zu erörtern bleibt das neu hinzugefügte Exempel von Alexanders des

Grossen Sterben. Hier ist erstmals von Gift die Rede, wodurch die
bedeutungsschwere Erzählung von den Trugbildern an Gewicht verliert. Liess

Ademar einfach seinen Assoziationen freien Lauf100, hat ihn das Alexandermotiv

unabsichtlich zu der Aussage verleitet, oder will er so eine neue Version

über die Todesursache des Grafen Wilhelm, die er inzwischen vernommen

hat, auch noch zur Sprache bringen? Vom Text her lässt sich nicht
entscheiden, welche der drei Möglichkeiten zutrifft. Berücksichtigt man die

weitere Entwicklung der Fabel, so könnten Gerüchte von Vergiftung schon

zu jener Zeit in Umlauf gewesen sein.

Nach dem Resultat unserer textkritischen Untersuchung gehört die
Verdächtigung der Gräfin Alaizia als Giftmörderin nicht mehr zu der von Ademar

gestalteten Geschichte. Diese letzte Form der Anklage dokumentiert
erneut, wie schnell eine üble Nachrede entstehen konnte und wie hartnäckig
sich ein solcher Verdacht hielt, besonders wenn sich die Angegriffene nicht

andersage. Romanische Forschungen 29 (1910) p. 34. Der Ägypter Nektabenos spricht

«praecantamina» bei seiner Lekanomantie. Vgl. oben Anm. 38.

97 Capilulare Carisiacense von 873. 7, MG Capit. II, p. 345: «Et non solum tales istius maii

auctores, sed et conseü ac complices illorum, sive masculorum. sive feminarum, disperda-

tur, ut una cum eis scientia tanti maii de terra nostra pereat.» Vgl. oben Anm. 54.

98 Vgl. etwa Radulfus Glaber, Historiae sui temporis, IV, II, 5, ed. Prou, p. 94-96; IV, III. 8,

ebda. p. 98; V, 1, ebda. p. IMsq.; V, 2, ebda. p. 115sq.; V, 4, ebda. p. 116sq.; V, 5, ebda,

p. 117sq.
99 Ademar war ein Mönch von um das Jahr 1000 ungewöhnlicher Belesenheit (vgl. oben

Anm. 38 und 96 sowie p. 548 mit Anm. 73). Beachtlich ist auch seine Kopistentätigkeit:
L. Delisle, Notice, p. 241-358; J. Vezin, Un nouveau manuscrit autographe d'Ademar de

Chabannes, Bulletin de la Soc. nat. des antiqu. de France, 1964, p. 44-52; D. Gaborit-
Chopin, Les dessins, p. 163-225.

100 Vgl. Chronik. III, 30, ed. Chavanon, p. 150: «Rex aulem Lotharius Unde revertens,
veneno a regina sua adultera extinetus est. Filiumque reliquit Ludovicum, qui uno tantum
anno supervivens, et ipse potu maleficii necatus est.» K. F. Werner, Ademar von
Chabannes. p. 313. Vgl. oben Anm. 43.

552



mehr wehren konnte101. Die Historia pontificum et comitum Engolismensium

gibt gerade wegen ihres mosaikartigen Aufbaus aus verschiedenen
Texten die Vielfalt der zeitgenössischen Meinungen wieder und lässt erkennen,

dass die phantasievollste Version die anderen allmählich zurückgedrängt

hat.

Bestimmende Faktoren bei dem Geschehen in Angouleme waren die
unerklärliche Schwäche des Grafen und das Gottesurteil. Zauberei zählt zu
den Erklärungsversuchen von Krankheit, die weltweit verbreitet gewesen
sind102. Auch im abendländischen Kulturraum hat sie ihre Opfer gefordert.
Die gefühlsmässige Reaktion auf Zaubereiverdacht war, wie Gregor von
Tours in der Historia Francorum scharfsinnig bemerkt hat, eine Mischung
von Angst und Wut103. Sie führte zu grausamen Vergeltungsmassnah-
men104. Eine andere Möglichkeit bei Leid und Kummer war, die Kausalität
zu verinnerlichen. Um das Bild des gerechten Gottes nicht zu beflecken,
wurde die Ursache von Mangel. Krankheit und Not in persönlicher
Sünde105, Schuld der Fürsten oder allgemein menschlicher Anmassung
gesehen106.

Das Gottesurteil hat das Schicksal der Angeklagten entschieden. Zwar
gab es sogar in jener Epoche vereinzelte Stimmen, die sich mit theologischer
Begründung gegen diese Proben wandten. Es wurde auch hervorgehoben,
dass bei einem solchen Urteil oft Unschuldige besiegt und Schuldige Sieger
geworden seien107, aber Ademar und sein Kreis sind nicht zu den Skeptikern

101 Vgl. oben p. 543 und Anm. 45 und 47.

102 F. E. Clements. Primitive Concepts of Disease. University of California Publications in
American Archaeology and Ethnology. 32 (1932) p. 185-252.

103 V, 39. MG SS rer. Mer. 1. 1. p. 246: «Tunc regina timore perterrita. furore succensa. nova
orbitate conpuncta ...»

104 Vgl. auch den 15. Entscheid des Konzils von Merida (666). ed. Mansi. Concilia. t. XI. col.
84: «... Comperimus aliquos presbyteros. aegritudinc accedente familiae ecclesiae suae
crimen imponere. diccntes. ex ea homines aliquos maleficium sibi fecisse. eosque sua

potestate torquere et per multam impietatem detrimentare ...» St. McKenna, Paganism
and Pagan Survivals in Spain up to the Fall of the Visigothic Kingdom. Washington 1938.

p. 125sq.
105 Die stereotype Formel heisst: «peccatis exigentibus» mit sinngemässen Varianten.
106 Ademar. Stück aus einer Predigt, ed. L. Delisle, Notice. p. 293sq.: «Nimirum propter

populi peccata maii principes regnare permittuntur. ut justo Dei judicio propter peccata

principum minores poenam suslineant» mit Beispielen aus dem Alten Testament und der
römischen Geschichte. Ademar. Sermon pour la iranslalion de saint Martial le 10 octobre.

ed. M.-M. Gauthier, p. 77: «... elementa conturbata coeperunt sevire in ultionem contra
presumptionem humanam.» Vgl. Texte bei E. SaCkur, Die Cluniacenser. t. II. p. 483. 484-
487.

107 Atto von Vercelli. De pressuris ecclesiasticis. ed. Migne. PL 134. col. 58B: «Nam saepe
innocentes victi. nocentes vero victores in tali iudicio esse videntur...» usw. P. Browe, De

ordaliis. nr. 87. p. 69; vgl. auch nr. 85. p. 68sq. und nr. 88sqq.. p. 70sqq. H. Nottarp, Goltes-

urteilstudien. p. 332sqq.

553



zu rechnen. Welchen Stellenwert das Gottesurteil in seiner Weltanschauung
eingenommen hat. belegt die Epistola de apostolatu Martialis, wo er seinen
Gegner ein Duell zur Entscheidung ihrer hagiographischen Streitfrage
vorschlagen lässt und schliesslich privat selbst eines für sich inszeniert, um zu
beweisen, dass die Verkündigung der Apostolizität Martials gottgefällig
sei108. Die Tatsache, dass Stellvertreter einen solchen Kampf ausfechten
konnten109, deutet neben anderen ähnlichen Erscheinungen daraufhin, wie
intensiv Projektionen erlebt worden sind.

Besonders aufschlussreich macht den Zauberprozess des Jahres 1028, dass

hier zwei diametral entgegengesetzte Reaktionen auf den Schuldbeweis zu
beobachten sind. GrafWilhelm, Beschützer der Kirche, hoch angesehen und
weitgereist110, ist, obwohl er als ihr Opfer betrachtet wird, bestrebt, die
Zauberin zu schonen; Graf Alduin, der sich im lokalen Bereich als Krieger
und Burgenbauer bewährt hat und schon als Nachfolger eingesetzt worden
ist111, will mit der Folter ein Geständnis erpressen und verurteilt die Frauen
zum Feuertode. Dass das Verhalten des Kranken der christlichen Lehre und
den Forderungen der Kirche entsprochen habe, wurde schon herausgearbeitet.

Was aber veranlasste den Sohn und Erben zu seinem harten Vorgehen?
Er handelte dabei, wie Ademar zweimal bemerkt hat, ausdrücklich gegen
den Willen des Vaters. Er respektierte den Auftrag des direkt Betroffenen
nicht112, sondern übte Rache. Alduin lehnte sich kaum bewusst gegen die
Kirche auf, die in jener Region damals mit dem Hochadel eng zusammengearbeitet

hat113; eher äusserte sich in seiner Strenge ein tiefgründiger persönlicher

Gegensatz zum Vater. Die Frage stellt sich, ob der Sohn in den «male-
ficae» nicht die Vollstreckerinnen seiner eigenen unbewussten Wünsche
vernichtet hat? Die Quellen geben darauf keine direkte Antwort. Man kann
höchstens darauf hinweisen, dass schwere Auseinandersetzungen zwischen
Vätern und Söhnen im Mittelalter an der Tagesordnung waren. In Angouleme

blieben die Spannungen zu Lebzeiten Graf Wilhelms unterschwellig;
erst nach seinem Tode kam der Familienkonflikt zum Ausbruch.

108 Ed. Migne, PL 141, col. 92D und col. 106sq.
109 H. Nottarp, Gottesurteilstudien, p. 261-264, 296-306.
110 Ademar, Chronik, III, 41, ed. Chavanon, p. 163, 165; III, 57, ebda. p. 182: III, 60. ebda,

p. 185; III, 65, p. 189sq. R. Grand, Sainl-Amanl-de-Boixe, Bull, el mein de la Soc. archeol.
et hist. de la Charente, 1939, p. 55-61. J. Depoin, Les comtes hereditaires. p. 21-25; Ch. De-
sages, Essai, p. 229-231.

111 Ademar, Chronik. III, 60, ed. Chavanon, p. 186. Siehe oben Anm. 63. J. Depoin, Les
comtes hereditaires. p. 25sqq.; Ch. Desages, Essai, p. 231sq.

112 Nach E. Kiessling, Zauberei, p. 28. 66, bestimmt die Lex Visigothorum, aber nur sie, bei
Mordversuch durch Zaubertrank die Auslieferung an den Geschädigten.

113 Er war anfangs September 1028 bei der Weihe des Erzbischofs von Bordeaux anwesend:
O. Holder-Egger, Notizen von S. Eparch in Angouleme und S. Martial in Limoges. NA 7

(1882) p. 636. H. Hoffmann, Goliesfriede und Treuga Dei. Schriften der MGH. t. 20,

Stuttgart 1964, p. 28sq., 34sq.

554



Noch entscheidender als die individuellen Motive des Machthabers ist für
das Schicksal der armen Frauen die Denkweise der Zeit gewesen. Hier sind
wir nicht mehr auf Vermutungen angewiesen. Es liegt auf der Hand: Wenn
jedes Geschehen in der von einem guten Gott geschaffenen Welt moralisch
interpretiert und zugleich in Personifikationen gedacht wird114, muss, um
das Erklärungsmodell intakt zu halten, für ein sonst unbegreifliches Übel ein
Sündenbock gefunden werden. Andernfalls hätte man die Schuld auf sich
nehmen, gemeinsam tragen und sühnen müssen115.

114 Es sei nur an die vielen «prodigia et portenta» in den Annalen und Chroniken erinnert, die
als bedeutungsvolle Vorzeichen aufgezeichnet worden sind. Isidor, Etymologiae. XI, III.
Vgl. Anm. 106. Personifikation als Denkform: L. Arbusow, Colores rhelorici, Göttingen
1963, p. 20.

115 Imitatio Christi! Vgl. Ademars ausführliche Beschreibung der vorbildlichen Vorbereitung
Graf Wilhelms auf das Sterben: Chronik, III, 66, ed. Chavanon, p. 191sq. Freiwilliges
Aufsichnehmen von Schuld und Sühne zeigt wenig später Ekkehart IV. in den Casus
saneti Galli, 43-44, ed. G. Meyer von Knonau, Min. z. vaterländ. Geschichte, 15/16,
St. Gallen 1877, p. 155sq. Allg.: C. Vogel, Le pecheur et la penitence au moyen äge, Paris
1969.

Nachtrag zur Anmerkung 8

R. Maselli, Simbolismo e magia nell'alto medioevo, in: Simboli e simbologia dell'alto
medioevo. Settimana di studio dei centro italiano di studi sull'alto medioevo, 23, Spoleto 1976,
p. 293-329.

555


	Ein Zauberprozess im Jahre 1028

