
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 29 (1979)

Heft: 2

Artikel: Erste Spuren von Nationalismus im spätmittelalterlichen Schottland :
Forduns "Chronica Gentis Scotorum"

Autor: Utz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERSTE SPUREN VON NATIONALISMUS
IM SPÄTMITTELALTERLICHEN SCHOTTLAND:
FORDUNS «CHRONICA GENTIS SCOTORUM»

Von Hans Utz

Nachdem Julius Caesar im Jahre 49 v. Chr. Gallien und Britannien
erobert hatte, richtete er an der Spitze seines Heeres vom Südufer des Schottischen

Meeres aus eine Botschaft an die beiden Völker, die nördlich davon
lebten, an Schotten und Pikten. Seine Gesandten hatten zwei Briefe bei sich,
einen freundschaftlichen und einen drohenden: Diplomatie oder Gewalt
sollten auch diese zwei Völker am Rand der Welt seinem Imperium
unterwerfen. Aus der Antwort der beiden Könige übersetzen wir: «Glaube nicht,
Caesar, dass du uns wie Kinder mit Schmeicheleien dazu verführen kannst,
abzuweichen von dem uns gemässen edlen Weg der Freiheit, den unsere
Vorfahren mit Hilfe der Götter stets gegangen sind. Glaube nicht, dass du
uns auf den Pfad der Knechtschaft, der jedem freien Herzen verhasst ist,
verleiten kannst. Wir antworten nicht auf diese Weise, um dich hochfahrend

zum Krieg herauszufordern; denn nach der Tradition unserer Väter
streben wir nach Frieden. Jedoch die Tradition der Freiheit lieben wir mehr
als Gold und Edelstein, unsere Freiheit schätzen wir höher ein als alle Güter
der Erde. Die Freiheit, die uns von Anbeginn her unsere grossherzigen Väter
unbefleckt weitergegeben haben, werden wir bis in den Tod bewahren und
unsern Söhnen unversehrt weitergeben» (II 15).

Dies sind Kostproben aus der Trotzrede, welche ein schottischer
Geschichtsschreiber aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts, der Geistliche
Johannes de Fordun, den Königen der Schotten und der Pikten in den Mund
legt, um in seiner «Chronica gentis Scotorum»1 einen dramatischen Höhepunkt

zu schaffen: Die zwei unbedeutenden Völkerstämme wagen es, im
Vertrauen auf ihre althergebrachte Unabhängigkeit selbst dem Herrn der
Welt, dem ersten Kaiser, Widerstand zu leisten; David hält Goliath stand.
Zum Schleuderwurf kommt es freilich nicht; denn Caesar muss sein Lager
wegen Aufständen in Gallien schleunig abbrechen.

1 Johannis de Forduni Chronica Gentis Scotorum. ed. W. Skene. 2 vol.. Edinburgh 1871/72. Im
1. Band das lateinische Original (pp. 1-253); im 2. Band eine Übersetzung ins Englische (pp.
1-248). Zitiert wird nach Büchern (römische Ziffern) und Kapiteln (arabische Ziffern).

305



Diese Konfrontation des kleinen Bergvolks mit einem übermächtigen
Angreifer geht wie ein Leitmotiv durch Forduns Chronik. Es ist der Angelpunkt
des nationalen Selbstverständnisses und rechtfertigt, wie ich annehme, die
Fragestellung dieser Untersuchung. Nach Fordun schätzten die Schotten
zwar den Frieden, höher aber die Unabhängigkeit, die sie als Leitbild ihrer
ganzen Geschichte stets verteidigt hätten.

Tatsächlich war die Erinnerung an die Kämpfe, die als «Schottischer
Unabhängigkeitskrieg 1296-1328» in die Geschichtsbücher eingegangen
sind, noch frisch, als Fordun seit den sechziger Jahren des 14. Jahrhunderts
an seiner Darstellung der schottischen Geschichte arbeitete. König Robert
Bruce hatte ein Jahr vor seinem Tod (1329) die englische Krone dazu bringen

können, die Unabhängigkeit Schottlands in einem Friedensvertrag
anzuerkennen, dies als Frucht des jahrzehntelangen Widerstands gegen die
englische Übermacht, der im überraschenden Sieg der Schotten über das
Heer Eduards II. bei Bannockburn im Jahr 1314 kulminiert hatte. So kann
man Forduns Geschichtswerk als die verbale Untermauerung der Selbständigkeit

Schottlands, die durch Krieg und Diplomatie zu sichern war, verstehen;

denn er plante, wie der Titel anzeigt, eine nationale Geschichte - die
früheste schottische, die auf uns gekommen ist. Vor ihm sind nur einige
Genealogien, kurze Chronikstücke und Urkunden erhalten2. Allerdings
stehen unter den von Fordun namentlich aufgeführten Quellen3 englische
Geschichtsschreiber voran, wie Beda, Baldred (recte: Ailred of Rievaulx), William

of Malmesbury, Geoffrey of Monmouth. Gegenüber dieser englischen
Historiographie bemühte sich Fordun um kritische Unabhängigkeit.

Seine auf 7 Bücher breit angelegte Darstellung, welche von den Anfängen
bis in seine Gegenwart reichen sollte, vermochte Fordun nicht zu vollenden.
In 3 vollständigen und 3 unvollständigen Handschriften sind die ersten 5

Bücher als «Chronica» abschliessend redigiert. Diesen Eindruck verstärkt
jedenfalls das Ende der Chronik mit der über 15 Kapitel (V 35-49)
ausgedehnten Klage über den Tod König Davids I. im Jahre 1153. Für die Zeit
zwischen 1153-1385 folgen Materialien (in 190 Kapiteln), die, annalistisch
angeordnet, ohne Zweifel den für die Vollendung der Chronik gesammelten
Stoff im Zustand des «Halbfabrikats» bereitstellten; sie sind als «Gesta

2 Herausgegeben in A. O. Anderson, Early Sources ofScottish History. A.D. 500-1286, 2 vol.,
Edinburgh 1922. - Vgl. auch A. O. Anderson, Scottish Annais from English Croniclers.
London 1908. - Die beiden ersten Bände der Edinburgh History of Scotland stellen Schottland

im Mittelalter dar: Vol. I. A. Duncan, Scotland: The Making of the Kingdom,
Edinburgh 1975, reicht bis 1286; vol. II. R. Nicholson, Scotland: The Later Middle Ages,
Edinburgh 1974. Eine kürzere Darstellung gibt W. C. Dickinson, Scotland from the Earliest
Times lo 1603, London/Edinburgh 1961. - Vgl. auch G. W. Barrow, The Kingdom of the
Scots. Government, Church and Societyfrom the eleventh to the fourteenth Century, London
1973.

3 Skene, II, pp. 375ff. fuhrt die von Fordun mit dem Namen der Autoren versehenen Textstellen

als «List ofAuthorities» auf.

306



annalia» veröffentlicht worden4. Der Herausgeber vermutet, dass Fordun
mehr als 20 Jahre mit der Materialsammlung auch in englischen und
irischen Archiven und 1384-1387 mit der Redaktion befasst war5. Eine grobe
Datierung genügt für meine Untersuchung.

Es geht darum aufzudecken, auf welche Weise Fordun seine Vorstellungen

vom nationalen Selbstverständnis in seine Gestaltung der schottischen
Geschichte einbaute. Dabei wird nicht der Nachweis angestrebt, ob und wie
Fordun allenfalls seine Quellen manipuliert habe, eine Aufgabe, die mir
höchstens in Einzelfällen als lösbar erscheint. Nicht so sehr die Unterschiede
zwischen Historiographie und Historie, als vielmehr Forduns Historiographie

innerhalb des historischen Kontexts ihrer Entstehung soll zum Gegenstand

der Betrachtung gemacht werden. Von diesem Standort aus kann ich
der für die Erschliessung der Fakten ärgerlichen Neigung Forduns, der
«fabulösen Vor-Geschichte»6 so viel Platz einzuräumen, eine positive Seite

abgewinnen. Einen weitern Vorzug sehe ich darin, dass in der «Chronica»

wegen des zeitlichen Abstands nur der indirekte Bezug auf Forduns Gegenwart

wirksam werden kann, während die «Gesta annalia» bis in das Geschehen

seiner Zeit hineinreichen und der Autor deshalb in der Behandlung der
Fakten doch weniger frei ist. Wenn ich deshalb von dieser Untersuchung die
Annalen ausschliesse und mich auf Forduns Chronik beschränke, so noch
aus dem dritten Grund, dass darin vermutlich nach dem Willen des Verfassers

Darstellung und Deutung ihre endgültige Form erreicht haben.

Die eingangs beigezogene Szene, in der die Könige der Schotten und
Pikten die Herausforderung Caesars zurückweisen, hat schon jene stereotype

Situation erkennen lassen, die uns aus den Unabhängigkeitskriegen der
Eidgenossenschaft7 vertraut ist: Ein kleines Volk lehnt es ab, sich einer
Übermacht zu unterwerfen. Damit hat Fordun schon wesentliche Elemente
der Gruppensolidarität herausgehoben: die Abgrenzung gegenüber den
andern, die Überzeugung, quantitativer Berechnung der Nützlichkeit qualitative

Werte überordnen zu müssen, nach denen sich das Handeln der eigenen
Gruppe ausrichtet. Weil diese Gruppe die «gens Scotorum» ist, nenne ich

4 Gesta Annalia. von W. Skene anschliessend an die Chronica (s. Anm. 1) lateinisch
abgedruckt in Bd. I. pp. 254-383. ins Englische übersetzt in Bd. II. pp. 249-372.

5 Skene. Preface zu Bd. I. besonders pp. xxxff. -Zu Fordun vgl. F. Brie, Die nationale Literatur

Schottlands. Halle 1937. S. 14-23.
6 Dictionary ofNational Biography. sub Fordun: «Books 1-I1I... entirely fabulous». Skene, II.

lxxviii. «... the early part of Fordun's work is tainted with this artificially conslructed
history». - Vgl. Nicholson, p. 277.

7 Die Parallele springt in die Augen: Die Entscheidungsschlachten von Bannockburn 1314

und am Morgarlen 1315 sind beide gegen einen an Zahl und Rüstung überlegenen Feind
unter Ausnützung des Geländes gewonnen worden. Beide haben das Nationalbewusstsein
geschürt. Anders als beim Unabhängigkeitskampf der drei Waldstätte ging es in Schottland
um die Behauptung einer längst etablierten Monarchie.

307



diese treibende und leitende Kraft zunächst als Arbeitshypothese «Nationalismus».

Das Wort soll als bequeme Formel die umständlicheren, wenn auch
genaueren, deutschen Begriffe «Nationalgefühl» und «Nationalbewusst-
sein» umfassen. Es ist noch zu präzisieren, dass unter Nationalismus nach
dem Vorbild Lembergs8 der angelsächsische neutrale Begriff zu verstehen
ist, nicht die im deutschen Sprachgebrauch vor allem geläufige Einschränkung

auf krankhafte Entartungsformen des Nationalgefühls, die im Englischen

als «Jingoism» und im Französischen als Chauvinismus bezeichnet
werden.

Die Könige der Schotten und Pikten stellen sich als Sprecher ihrer Völker
Caesar entgegen; diese Ausprägung der nationalen Solidarität oder Sodali-
tät (kameradschaftliche Verbundenheit) von Fürst und Volk wird später
noch heranzuziehen sein. Aus ihrer Rede tritt besonders kräftig die ideologische

Begründung des nationalen Widerstands hervor. Die Bereitschaft zum
Opfer nährt sich einerseits aus dem Vertrauen auf den Beistand der Götter,
andererseits aus der Verpflichtung auf die Tradition der Ahnen, die «ab
initio» die Unabhängigkeit verteidigt hätten. Die nationale Selbständigkeit
ist ebenfalls Maxime für künftiges Handeln zugunsten der nachfolgenden
Generationen. Beides, der transzendentale Bezug auf eine göttliche Macht
wie die Berufung auf die eigene Geschichte, legitimiert die nationalen
Wertvorstellungen. Ihnen will ich in der geschilderten Szene und. in der gebotenen

Auswahl, in der Chronik überhaupt nachgehen.
Dem leitmotivischen Modell, das ist nicht zu übersehen, werden in der

Konfrontation mit Caesar alle andern Rücksichten untergeordnet. Ob Fordun

wider besseres Wissen Caesar, übrigens in einem «falschen» Jahr,
Britannien erobern und bis zum Firth of Forth (Mare Scoticum) vorrücken
liess, steht dahin. Die analoge Konfrontation Caesars mit dem britischen
König Cassivelaunus in der britischen Geschichte des Geoffrey of Mon-
mouth (IV 2)9 hätte Fordun verleiten können, ein Gleiches und Mehreres
vorzuführen. Jedenfalls konnte Fordun der Verlockung nicht widerstehen,
die exemplarische Verkörperung des Weltreichs seinen Schotten entgegentreten

und erfolglos abziehen zu lassen.

8 E. Lemberg, Nationalismus. 2 Bde., Hamburg 1964, S. 20. Nationalismus im «distanzierten
angelsächsischen Sprachgebrauch» definiert als «Bindekrafl, die nationale oder quasinationale

Grossgruppen integriert».
9 Zu Geoffrey s. unten Anm. 14. - Eine Beeinflussung Forduns durch Tacitus' Agricola

(verfasst 98 n. Chr.: die Biographie seines Schwiegervaters Agricola. der 78-84 als römischer
Statthalter in Britannien mehrere Feldzüge nach Schottland anführte) ist auszuschliessen.
Dieses Werk wurde erst durch den Druck von 1476 wiederum bekannt. Darin hätte Fordun
die mitreissende Rede gefunden, die Tacitus dem Caledonier Pikten) Calgacus in den
Mund legt (Kap. 30-32). Angesichts der römischen Legionen feuert er die Seinen irgendwo
im schottischen Hochland («Mons Graupius») zur Verteidigung der Freiheit gegen das
Imperium an «hie dux. hie exercitus; ibi tributa et metalla et ceterae servientium poenae.
quas in aeternum perferre aut statim ulcisci in hoc campo est. proinde ituri in aciem et
majores vestros et posteros cogitate ...».Zit. nach Reclam UB 836/36 a, Stuttgart 1973, S. 48.

308



Weitere Leitgesichtspunkte seiner Chronik lassen sich aus dieser Szene
herausschälen. Caesar hat das Gebiet der Briten unterworfen und steht an
dessen nördlicher Grenze, dem «Mare Scoticum». Nördlich davon treten
ihm zwei Völker geeinigt entgegen. Damit unterstreicht die Szene - über den

Gegensatz zwischen Knechtschaft (der Briten) und Unabhängigkeit (der
Schotten und Pikten) hinaus - die politische Zweiteilung der Insel. Sie ist für
Fordun Axiom. Sie sei von der Geschichte seit uralten Zeiten bestätigt.
Albion habe die Insel ursprünglich geheissen; der grössere, südliche Teil sei

früher von den Briten bewohnt gewesen, jetzt von den Engländern, «der
nördliche Teil, von alters her von den Schotten besiedelt, wird Schottland
genannt» (I 6, vgl. II 1-4). Überall, wo von den geographischen Gegebenheiten

die Rede ist, polemisiert Fordun gegen eine abweichende, von einigen
englischen Geschichtsschreibern vertretene Meinung, dass der ganzen Insel
der Name Britannien zukomme. (Diese Bezeichnung hat sich unbekümmert
um Fordun im englischen Sprachgebrauch durchgesetzt.) Der Streit um
Wörter ist nicht so müssig, wie er uns erscheint; denn im Namen «Britannien»

wittert und furchtet Fordun den politischen Herrschaftsanspruch der
britischen Könige auf die ganze Insel. Ihn könnten ihre Nachfolger, die
angelsächsischen und normannischen Könige später gegen die schottischen
geltend machen. Die Unterstellung, dass die geographische Einheit der Insel
auch die politische in sich schliesse, verneint die Selbständigkeit Schottlands
und wird deshalb von Fordun energisch und beharrlich zurückgewiesen.

Diese grundlegende Zweiteilung wird allerdings in unserer Szene etwas
verwischt, weil Fordun nördlich des Schottischen Meeres zwei Völker, die
Schotten und die Pikten, ansiedelt. Ihre Könige treten jedoch Caesar «sub

uno tenore conjuncti» (II 15) entgegen. Sonst werden in der Chronik
meistens die Pikten gegenüber den Schotten gleichsam als «junior partners»
zurückgesetzt. Darin deutet sich die schliessliche Unterwerfung der Pikten
unter die Schotten voraus, welche Fordun als Strafe Gottes im Jahre 843

durch den Schottenkönig Kenneth MacAlpin vollziehen lässt (IV 2, 8).
Heute ist als Faktum akzeptiert, dass es seit der Mitte des 9. Jahrhunderts
nördlich der Forth-Clyde-Senke ein geeinigtes Königreich Schottland gab,
in das die Pikten unter Verlust ihrer Sprache und ihres Volkstums rasch
assimiliert wurden. Vor jener Zeit wohnten die Pikten, ein vermutlich
keltischer Stammesverband, im Nordosten, die Schotten, keltische Einwanderer
aus Irland, im gebirgigen Nordwesten des heutigen Schottland. Diese zwei
so umschriebenen Gebiete setzt offensichtlich Fordun der Bedrohung durch
Caesars imperiale Pläne aus.

Damit projiziert er aber einen Zustand, wie er frühestens seit dem 5.
Jahrhundert n.Chr. erreicht war, in das erste vorchristliche Jahrhundert zurück.
Zur Zeit Caesars und noch lange danach war «Scoti» einer der auch auf dem
Kontinent geläufigen Namen für die Einwohner Irlands. Er blieb an jenen
irischen Einwanderern nach den Hebriden und der Westküste des schotti-

309



sehen Hochlands haften, die seit dem 576. Jahrhundert, politisch als Königreich

Dal Riata10 organisiert, fassbar werden. Aus dessen Dynastie stammten

die Könige, die seit 843 über das geeinte Königreich Schottland herrschten.

Aus dieser Umsiedlung erklärt sich die heute noch für den Stolz der
Schotten schwer verdauliche Tatsache, dass ihr Volksname aus historischer
Sicht nichts anderes als «Iren» heisst". Fordun weiss um diese historisch
beglaubigte Wanderung der Schotten von Irland nach Schottland und
personalisiert sie in der Gestalt des Königs Fergus. Sohn des Erth. Ihn lässt
Fordun an prominenter Stelle, zu Anfang von Buch III. mit einer Schar
begeisterter Krieger von Irland nach Schottland segeln. Er legt sogar, um die
Szene kräftig herauszuheben, einige Distichen ein:

Ad natale solum properat; relevare jacentes
Rex falces regni cespite sospes adit

Intrepidus patrio, pandens vexilla leonis,
Terruit oecursu quem fera nulla ferox.

Ocius advenit, fuerat quae turbine diro
Subdita plebs, annis X. quater et tribus; haec

Congaudens patrio regi servire parata,
Ad libertatem quiequid ut orbe volat. (III 1)

Auf die Sodalität von Gefolgschaft und Fürst und auf dessen Löwenbanner

(vexillum leonis) werden wir später zurückgreifen. Vorläufig ist
hervorzuheben, wie Fergus' Fahrt, datiert auf 403 n.Chr., als Rückkehr ins Vaterland

(natale solum), als Befreiung eines unterdrückten Volkes (subdita
plebs), nach 43 Jahren der Knechtschaft dargestellt wird12. Diese Zeitangabe

führt uns zurück ins Jahr 360. wo nach Fordun eine übermächtige
Koalition von Römern, Briten und Pikten unter der Führung des römischen
Usurpators Maximus das Königreich Schottland auf Albion zerstört und
jene Leute unterworfen habe, die nicht zur Flucht in die Freiheit bereit
waren (II 44f.). Solche Niederlagen nimmt auch ein auf seine Nation stolzer
Geschichtsschreiber in Kauf, stählen doch Niederlagen den nationalen Willen

und lassen ihn um so gewisser schliesslich triumphieren: Fergus kehrt
zurück, um die Versklavten aufzurichten (relevare jacentes). die freudig
bereit (plebs congaudens parata) sind, dem angestammten (patrius)
König zu dienen. Darin erkennen sie ihre Freiheit, «wie denn alles auf Erden

10 Auch «Dalriada» geschrieben. - Dazu besonders das Kapitel «The Age of Migrations» in
Duncan. pp. 41-78. und M. O. Anderson, Kings and Kingship in Early Scotland.
Edinburgh/London 1973.

11 So gehen die «Schottenklöster» von Regensburg bis Wien vermutlich auf irische Initiative
zurück. Den Bedeutungswandel illustrieren die Beinamen zweier mittelalterlicher Philosophen:

Scotus Eriugena (c. 810-877) war Ire. Duns Scotus (1266-1308) Schotte. - Skene, II.
Ixxv. vermutet. Fordun habe jeden Hinweis in seinen Quellen auf «Scoti» für sein Volk in
Anspruch genommen.

12 Rekapituliert in IV 8 «Qui quidem Fergusius regnum. dolo tiranni Maximi Pictorumque
potentia XLI1I annis detentum. reeepit. ac pristinae restituit libertati.»

310



nach Freiheit strebt». So gibt diese Szene Fordun Gelegenheit, die nationale
Wiedergeburt zu verherrlichen und zugleich die Freiheit zur allgemein gültigen

Ideologie zu machen.
Die Fahrt des Fergus wiederholt zugleich die frühere Ankunft seines

Urahns Fergus, Sohn des Ferchad, der 330 v.Chr. von Irland her die
Nordwestecke Albions erobert haben soll (II 12). So sassen dort die Schotten
schon seit langer Zeit, als Caesar an ihrer Südgrenze aufmarschierte. Es geht
also Fordun darum, die Entstehung des Königreichs Schottland und die
politische Zweiteilung Albions in der Zeit möglichst weit zurück anzusetzen,
den schon zitierten Anspruch, dass «borealis pars ab antiquo Scotis inculta
dicebatur Scocia»(I 6), unanfechtbar zu machen. Fassbar wird seine Absicht
ebenfalls darin, dass die Wiederkehr des jungen Fergus datiert wird aufA.D.
403, «auf 5589 seit der Erschaffung der Welt, 733 Jahre seit der Errichtung
des Königreichs der Schotten auf der Insel Albion und 1903 Jahre seit ihrem
Auszug aus Ägypten» (III 1). Die der historisch gesicherten Einwanderung
der Schotten aus Irland vorgeschalteten sieben Jahrhunderte schottischer
Präsenz machen offenkundig, wieviel Fordun daran liegt, den Anspruch der
Schotten auf Schottland als von alters her «ersessen» hinzustellen.

Mit dem Übergang zu den beiden Fergussen, welche die Konfrontation
mit Caesar zeitlich einrahmen, haben wir angefangen, das Feld der Untersuchung

auf die ganze Chronik auszuweiten. Für das ganze Werk ist das eben
herausgeholte Argument, dass Anciennität die Legitimation stütze, von
Gewicht. Dieses Streben und, wie wir sehen werden, sogar ein Wettlauf um
Anciennität verstärken das Bedürfnis nach der Berufung auf die Geschichte,
die wir schon als für Forduns Nationalismus charakteristisch bezeichnet
haben.

Dies erhellt weiter aus seiner ausführlichen Darstellung der Ursprünge
des schottischen Volkes. Das allererste Kapitel (I 1) ist überschrieben: «De
vetustate originis et gestis Scotorum.»13 Die «Origo» der Schotten ist mit der
zitierten Datierung «1903 Jahre seit ihrem Auszug aus Ägypten» (III 1) in
Erinnerung gerufen. Ein griechischer Königssohn, Gaythelos, so erzählt
Fordun, habe Scota, die einzige Tochter und Erbin des Pharao, geheiratet
(I 8). Das war jener Pharao, der die Israeliten auf ihrem Exodus durch das
Rote Meer verfolgte und dabei den Tod fand. Weil Gaythelos die
Unterdrückung der Israeliten nicht gebilligt habe, hätten ihm die Ägypter die
Nachfolge seines Schwiegervaters verwehrt und ihn verbannt (I 10). Mit
seiner Frau Scota und einer Schar von Getreuen griechischer und ägyptischer

Herkunft fuhr er (im Jahre Null der Geschichte des schottischen Volkes)

von Ägypten ab. An der Datierung 1510 v. Chr. sind die Zusätze
vorzumerken: «330 Jahre vor der Zerstörung Trojas, 760 Jahre vor der Gründung
Roms» (I 10). Die Irrfahrten und Mühsale dieser ersten Schotten (I 11), wie

13 Ebenda: «gentis antiquissimae natio Scotorum».

311



sie nach der Gemahlin ihres Führers und Königs genannt wurden (I 27),
werden mit dem zeitgenössischen Leiden des Volkes Israel in der Wüste
verglichen (I 12). Wie dieses suchte die Schar der Schotten nach der dauernden

Heimstätte, dem Gelobten Land. Dass parallel zur Anlehnung an das
Alte Testament das Vorbild der Aeneis wirksam wird, liegt auf der Hand.
Die beiden Hauptanstösse der abendländischen «Origo»-Geschichten sind
damit offenkundig verbunden. In der schottischen Origo fehlt allerdings
eine Dido. Dagegen wird die Zwischenstation in den spanischen Pyrenäen
zu einem Aufenthalt ausgedehnt, der beträchtlich über die Gründergeneration

hinausreicht (I 14f., 20). Allerdings habe schon Gaythelos die Weiterfahrt

nach Irland erkunden lassen; sie kam aber erst nach zwei weiteren
Anläufen zur Zeit des trojanischen Krieges (I 28) zum Erfolg.

Ob die Bewegung von Spanien nach Irland die halbverschüttete Erinnerung

an eine vorhistorische Völkerwanderung von der Iberischen Halbinsel
nach den Britischen Inseln enthält, will ich hier nicht erörtern. Der
Zwischenhalt in Spanien hat, wie mir scheint, seinen wohlberechneten Stellenwert

innerhalb der nationalen Vorgeschichte. Wie die Israeliten in der Wüste,

so können sich die Schotten im Waldgebirge bloss eine kärgliche Wohnstätte

erkämpfen; sie leben halbnackt kümmerlich von Geissmilch und
wildem Honig. Nie aber wäre es ihnen eingefallen, sich der Übermacht der
Eingeborenen zu ergeben, um ihren Lebensstandard zu verbessern, «potius
(populus iste) humilis semper et devotus sub rege proprio cum libertate
tantum hanc vitam eligeret ducere bestialem» (I 20). Aus solcher Notlage
lässt Fordun die Entschlossenheit der Schotten, selbst unter den widrigsten
Umständen die Unabhängigkeit unter einem eigenen König zu bewahren,
als unerschütterlich aufleuchten und die Quintessenz der nationalen
Geschichte ins Bewusstsein rufen: «Scoti quasi a principio regnum ab aliis
distinctum et regem semper proprium habuerunt» (I 20). Der eigene König,
das von andern abgehobene Königreich sind für sie Garanten der Freiheit.
Der Bezug auf die Gegenwart ist ebenso deutlich wie in der Trotzrede gegen
Caesar. Die Armut der Heimat, die Mühsale des Überlebens können
niemals dazu verleiten, sich einem reichen, übermächtigen Nachbarn zu ergeben,

selbst wenn dieser das England Eduards III. wäre. Gleichzeitig ist sich
aber Fordun bewusst. dass die Parallele seines Schottlands zur Etappe «Spanien»

in der Origo in einem entscheidenden Punkt versagt. Schon Gaythelos
habe gewusst, dass der Rechtsanspruch der Schotten auf das eroberte Gebiet
fragwürdig sei, weil sie es den Eingesessenen weggenommen haben (I 15).

In prophetischer Rede weist Gaythelos - ähnlich dem sterbenden Moses -
seine Söhne auf das von den Göttern verheissene Land hin (das er selber
nicht mehr betreten wird), auf jene Insel, wo sie wie Edle und Freie werden
leben können: «Nunc igitur. o filii, munera Deorum oblata gratanter acci-
pite, et vobis paratam adite insulam, qua velut nobiles et liberi degere poteri-
tis» (I 16). Bei mancher Origo tritt das dramatische Motiv auf. dass das Volk

312



in Gefahr ist zu verweilen, sich zu «verliegen» und damit das vorbestimmte
Ziel beinahe zu verfehlen. Jedoch brechen die Schotten in drei Schüben auf
«certas quaesituri et perpetuas cum libertate mansiones» (I 21), auf der
Suche nach der dauerhaften Heimstätte, wo die Nation in Freiheit wohnen
kann. Den wenigen Eingeborenen, welche die Schotten bei der Landnahme
in Irland unterwerfen, wird freilich kein Rechtstitel zugebilligt.

Nachdem Fordun die Besiedlung von ganz Irland festgestellt hat (I 28), ist

er offensichtlich bestrebt, die Schotten möglichst rasch auch auf die grössere
Insel zu schaffen, zeitig genug, um den Vorsprung der Anciennität zu
sichern, mindestens für die grundlegende politische Zweiteilung Albions. Dabei

können die Pikten der schottischen Origo ohne Schwierigkeit dienstbar
gemacht werden. Sie hätten als Flüchtige von Pictavia Poitou) die Schotten

in Irland um Land gebeten. Nachdem sich die Pikten unterworfen hätten,

sei ihnen von den Schotten der Norden Albions, der bis dahin
unbewohnt war, zugewiesen und ihnen sogar Töchter zu Ehefrauen gegeben
worden. Diese zogen schottische Familienangehörige nach Albion nach
(I 29-31). Das sei der Beginn der schottischen Einwanderung in das Gebiet
gewesen, das für Fordun und uns Schottland heisst. Wegen der Misswirtschaft

der Pikten übernahm von Irland aus der uns schon bekannte erste

Fergus, Sohn des Ferchard, um 330 v. Chr. die unmittelbare Herrschaft über
die Westhälfte, während im Osten unter Duldung durch die schottische
Dynastie die Pikten unter eigenen Königen lebten (I 30, II 12), freilich eine
«dolosa gens» (III 1), ein heimtückisches Volk, das, wie wir gehört haben,
durch seinen Abfall zu den Römern jene Niederlage der Schotten
mitverschuldete, welche die Wiedereroberung unter dem zweiten Fergus nötig
machte. Der Wankelmut der Pikten und ihre Sündhaftigkeit rufen schliesslich

nach der göttlichen Strafe, die wir kennen: der endgültigen Unterwerfung

unter die Schotten (III 53, IV 4).
Nicht die Pikten, die sich dem Schema der Zweiteilung Albions zwanglos

einordnen Hessen, sind für Fordun ein Problem, sondern jenes Volk, das den
südlichen Teil ebenfalls seit alter Zeit eingenommen hatte, die Briten. Zu
deren Origo-Geschichte steht die schottische, wie sie Fordun darstellt, in
deutlichem Kontrast. Er hat in knapper Fassung die Landnahme der Briten
unter Berufung auf Geoffrey of Monmouth dargestellt (II 5, 6); dessen

Historia regum Britanniae14 (ca. 1135) hatte die Reihe der 99 britischen
Könige im ganzen Abendland bekannt gemacht. Man weiss, wie sein
Heldenbild des Königs Arthur die Phantasie und die Literaturen befruchtet hat.
Die Origo dagegen haftet an der Gestalt seines ersten Königs: Brutus, der
Urenkel des Aeneas, sei mit einer Schar versprengter Trojaner nach einer

14 Geoffrey of Monmouth, Historia Regum Britanniae. ed. A. Griscom, New York 1929. ed.

E. Faral in tome 3. pp. 63-303. von La Legende Anhurienne. Paris 1929: Variant Version.

ed. J. Hammer, Cambridge Mass. 1951. Englische Übersetzungen in Everyman 's Library, ed.

Ch. Dünn, 1963, und in Penguin Classics. ed. L. Thorpe, 1966.

313



Irrfahrt (mit Zwischenhalt in der Touraine) nach jener Insel gelangt, die
nach ihm «Bryttannien» genannt werde. Dort habe er als Hauptstadt Troia
nova gegründet, die nach einem späteren König in London umbenannt
worden sei. Brutus habe sein Reich unter seine drei Söhne aufgeteilt (II 5f).
Bei diesem Anlass umschreibt Geoffrey (II 1) die Teilreiche genau und lässt
keinen Zweifel daran, dass die Herrschaft des Brutus die ganze Insel unter
Einschluss von Schottland umfasste. Dieses Erbe sei übrigens in der zweiten
Generation unter einem Enkel des Brutus wieder vereinigt worden. Fordun
widerspricht hier nicht, sondern behauptet dreist, das nördliche der drei
Teilreiche habe sich lediglich zwischen Humber und Forth erstreckt. Nördlich

des Mare Scoticum hätten die Briten nie Fuss fassen können (II 6).
Damit stellt Fordun um den Preis einer Fälschung von Geoffreys Origo die
politische Zweiteilung der Insel sicher. Wir sind in der glücklichen Lage, der
Konkurrenz der Fälschungen mit Gelassenheit zuzusehen, erkennen aber
daraus, welches Gewicht offenbar die Leserschaft solcher historischen
Argumentation zulegte. Genauer besehen, erweist sich die schottische Origo auch
in weitern Belangen als Gegenstück zur britischen.

Während die britische über Aeneas an der trojanischen und der römischen

(damit imperialen) Origo anknüpft, kombiniert die schottische den
griechischen mit dem ägyptischen Ursprung. Eine Spitze gegen Troja wird
nirgends ausdrücklich formuliert, hingegen die Pharaonentochter Scota
nicht nur für den Namen des Volkes ausgewertet. Die Gelegenheit, durch sie

an die Origo des im Alten Testament auserwählten Volkes anzuknüpfen, gab
der schottischen Origo eine Weihe, welcher der rein profane Ablauf der
britischen nichts Gleichwertiges entgegenzustellen hatte. Die Ägypter seien
zudem, so versichert Fordun (I 9), neben den Skythen das älteste Volk, was
wiederum seiner Origo einen Anciennitätsvorsprung gibt, den zu unterstreichen

er nicht müde wird. Wir greifen zurück auf seine Feststellung, dass die
Geschichte der Schotten mit ihrem Exodus aus Ägypten «330 Jahre vor der
Zerstörung Trojas» beginne und dass sie zur Zeit der Zerstörung Trojas
schon bis Irland gelangt seien. Das gab ihnen einen guten Vorsprung in der
Konkurrenz um die Besiedlung von Albion. Freilich, selbst aus Forduns
eigenen Datierungen musste sich ergeben, dass Brutus im Endspurt den
älteren Fergus um ein paar Jahrhunderte geschlagen hätte15. Daher hütet
sich Fordun, hier durch einen Quervergleich den Leser aufmerksam zu
machen.

Diese Konkurrenz der Geschichte der beiden Völker auf der zweigeteilten
Insel bleibt weiterhin gesetzt, wenn auch selten ausgesprochen. Es ist For-

15 Brutus sei im Jahre 4030 seit der Schöpfung geboren und im Alter von 35 Jahren nach
Albion gelangt (II 6). Die Umrechnung in die christliche Zeitrechnung (Christi Geburt im
Jahre 5199, nach 1 7) macht Fordun nicht. Sie ergibt 1204 v.Chr. für die Landung des Brutus

gegenüber 330 v.Chr. für jene des älteren Fergus (II 12).

314



duns Taktik, die übrigens aus der Beschränkung seines Themas gerechtfertigt
ist, gewisse Vorzüge der schottischen Entwicklung immer wieder ins

Licht zu rücken und damit sein Publikum zu reizen, die Vergleiche selber
anzustellen.

Zunächst gilt ohne Unterschied, dass für Fordun die Geschichte beider
Völker weitgehend in der Dynastie personalisiert ist. An die Namen der
Herrscher ist der Ablauf der Ereignisse geheftet. Er hebt hervor, dass die
Reihe der schottischen Könige von Gaythelos über die beiden Fergusse,
über Kenneth MacAlpin in ungebrochener Sukzession bis zum letzten der
Chronik, zu David I., reiche. Allerdings, der Königsmörder Macbeth (von
Fordun Machabeus genannt) unterbricht die Reihe. Ihm wirft Fordun aber
weniger den Bruch der Thronfolge vor als die Serie unerhörter Gewalttaten
und Rechtsbrüche. Er dient ihm als Folie für König Malcolm, den er
schliesslich als Modell königlicher Tugend den Tyrannen beseitigen und die
rechtmässige Sukzession wiederherstellen lässt (IV 44-47; V 1-9).

Schon Gaythelos hatte die «successio solummodo propriae nationis»
(I 16) ins Zentrum seiner Zukunftsvision gerückt. Symbolisiert wird sie in
jenem wundersamen Stein, den die Schotten von Spanien nach Irland
mitbrachten und auf dem sie fortan auf dem Hügel von Tara ihre Könige krönten;

denn an ihm haftete die Verheissung, dass die Schotten an der
Herrschaft bleiben würden, solange sie diesen Thron-Stein besässen (I 27). Diese
Prophezeiung wurde erprobt, als Fergus der Ältere den Stein nach Albion
schaffen und sich dort, als erster einer langen Reihe, zum König krönen liess

(II 12). Später wird Scone (bei Perth) als Krönungsort genannt (IV 17)16. Wie
hoch die Kraft solcher dynastischer und nationaler Symbole eingeschätzt
wurde, bezeugt der Raub dieses Steins durch den englischen König Eduard
I. in jenem Feldzug von 1296, der den schottischen Unabhängigkeitskrieg
auslöste. Unter heftigster Provokation der Schotten versuchte damit Eduard,
die Verheissung der Herrschaft den englischen Ansprüchen auf die schottische

Krone dienstbar zu machen. Er liess den «Stein von Scone» als Sitzfläche

in jenen Thronsessel einbauen, auf dem seither in Westminster jeder
englische, später britische Monarch gekrönt worden ist. Die Erinnerung an
dieses Sakrileg war zu Forduns Zeit noch nicht vernarbt.

Als weiteres Emblem der nationalen Dynastie flatterte nach Fordun am
Mastbaum beider Fergusse das «vexillum leonis» (II 12,111 1). Der steigende
rote Löwe im goldnen Feld ist als Standarte des schottischen Königs seit dem
12. Jahrhundert nachweisbar17 und wird von Fordun in seinem Streben

16 Scone entwickelt sich zu Anfang des 11. Jahrhunderts zur Residenz «... regiae sedis Sconae
monticulum, quo reges, amictu regali sedentes in throno, judicia, leges, et statuta subditis
soleant propalare» (IV 43). Ein Jahrhundert später stiftet der König dort eine Kirche mit
Chorherren (V 28). - Zur Geschichte des schottischen Throns vgl. P. Schramm, Kaiser.
Könige und Päpste. Bd. IV 1, Stuttgart 1970, S. 281 ff.

17 J. H. Stevenson, Heraldry in Scotland. Glasgow 1914, Kapitel «The Royal Arms in Scol-

315



nach Anciennität schon für die vorhistorische Landnahme gehisst. Bei einer
späteren Gelegenheit (III 32) interpretiert er das Wappentier als Verkörperung

zugleich der zornigen Kraft wie des hochherzigen Erbarmens mit
Unterlegenen. Ferner kennzeichnet er das Einhorn, den Schildhalter des Wappens,

als das Tier, das sich nie lebend fangen lasse (IV 3), eine Eigenart, die
dem schottischen Selbstverständnis besonders nahegestanden haben muss.

Wappen und Thron, die Schilderungen von Krönung und Grablege helfen

mit, die Ebenbürtigkeit der schottischen Dynastie zu manifestieren; ihre
ununterbrochene Sukzession hebt sie sogar über andere hinaus, vor allem
über die Verhältnisse im südlichen Königreich. Es war notorisch, wie die
britischen Könige von den angelsächsischen bekämpft und schliesslich abgesetzt

worden waren. Diese ihrerseits wurden zeitweise von dänischen,
endgültig von normannischen Königen verdrängt. Darüber hinaus weist Fordun

innerhalb der einzelnen dieser Dynastien fragwürdige Sukzession nach.
Er scheut sich nicht einmal, Arthurs Zeugung im Ehebruch ins grelle Licht
zu rücken (III 24f.) und daraus zu schliessen. dass seine Halbschwester Anna
Trägerin des legitimen Erbanspruchs gewesen wäre. Sie war mit dem schottischen

Edlen Loth (dem Namengeber für «Lothian») vermählt und hatte
zwei Söhne. Walwan (alias Gawein) und Modred. Von diesem Blickwinkel
aus erscheint der vernichtende Endkampf Modreds gegen Arthur als die
Verteidigung des Rechts, nicht wie bei Geoffrey of Monmouth als gemeiner
Verrat am modellhaften König über ganz Westeuropa. Arthurs Reich
schloss nach Geoffrey ausdrücklich Schottland ein und wurde deshalb von
englischer Seite immer noch zugunsten der englischen Oberherrschaft über
Schottland ins Feld geführt. Somit erweist sich Forduns Behauptung von der
Illegitimität des hochgefeierten Königs Arthur als Gegenangriff aus der
Defensive, aus der englischen Sicht des 14. Jahrhunderts wohl als heimtückischer

Tiefschlag.
Weitere Argumente gegen englische Anmassung weiss Fordun aus der

Vorgeschichte der Normannischen Eroberung herzuleiten. Er versieht den
letzten König aus der angelsächsischen Dynastie schon mit dem spätem
Nimbus, wenn er ihn «Sankt Eduard den Bekenner» nennt (IV 45). Dieser
habe, weil er ohne Nachkommen war, den Kindern seines Neffen die legitime

Sukzession urkundlich sichern wollen, als er anfangs Januar 1066 plötzlich

starb. Am Tag darauf schon bemächtigte sich der einheimische Graf
Harald der Krone (ob mit erpresster oder freiwilliger Zustimmung der G rossen,

wagt Fordun angesichts der widersprüchlichen Quellen nicht zu
entscheiden, Vil). Ebenso wenig wie Harald hatte dessen Besieger, der
Normannenherzog, ein legitimes Anrecht auf den englischen Thron. Wenn ihm
die Nachwelt den Beinamen Wilhelm der Eroberer gegeben hat, so nennt
ihn Fordun beharrlich Wilhelm den Bastard (IV 44, V 12), was übrigens

land». pp. 389ff. - Vgl. die Parallele in Frankreich: Ph. Contamine, L'oriflamme de Saint-
Louis aux XI Ve et XVe siecles. in Annales de l'Est 1973 (1975), pp. 3-72.

316



keine Verleumdung ist. So gibt also die Sukzession von 1066 Fordun
Gelegenheit, die rasch wechselnde Treuebezeugung der Engländer als Ausfluss
ihrer von Grund auf treulosen Wesensart zu deuten. Von der Schlacht von
Hastings sagt er: «lila fuit dies fatalis Angliae, funestum excidium dulcis
patriae pro novorum dominorum commutatione» (V 13. Das war ein
verhängnisvoller Tag für England, der unselige Untergang des lieben Vaterlands,

wofür man neue Herren eintauschen musste.) Er deutet das Joch der
Fremdherrschaft auch so wie christliche Historiographen jede Katastrophe
auszumünzen pflegten: als die Strafe Gottes für die Verworfenheit der
Menschen. Hier hält sich Fordun für einmal nicht zurück, das Sündenregister des

englischen Volkes aufzurollen. Die Vorwürfe des Machtrausches, der
kulinarischen und sexuellen Ausschweifung von Adel und Klerus sind so stereotyp,
dass wir sie übergehen können. Einzig die Titel der klerikalen Lektüre möchten

wir kennen, wenn es heisst: «Clerici, literatura tumultuaria contenti, vix
sacramentorum verba balbutiebant» (V 13). Sonst ist es selten, dass Fordun
derart direkt und grobschlächtig den Erzfeind schlecht macht. Etwas subtiler
greift er ihn an, wo er sich hinter Karl dem Grossen versteckt, der die
Engländer als «gens perfida, perversa, homicida, pejor paganis»18 bezeichnet
habe. Scheinheilig fügt Fordun an diese Notiz, es gehe ihm nicht darum,
irgendein Volk zu beleidigen, sondern einzig darum, auf Grund der Quellen
die Wahrheit zu schreiben. Die unbestreitbaren Untaten der englischen
Könige mussten zur Warnung dienen (III 49).

Wenn nun Fordun unter den englischen Königen Eduard den Bekenner

sorgsam von allen Vorwürfen ausnimmt, so hat dies seinen besonderen
Grund. Mit grosser Genugtuung deckt er auf, wie die rechtmässige Sukzession

des angelsächsischen Königshauses durch Eduards Grossnichte Marga-
retha an die schottische Krone gekommen sei. Mit ihren Geschwistern wollte
sie 1070 aus England nach dem Kontinent flüchten. Aber die göttliche
Vorsehung trieb das Schiff nach Schottland und die Prinzessin in die Arme des
schottischen Königs, jenes Malcolm, der gegen Macbeth die legitime
Ordnung wiederhergestellt hatte (V 14f). Gott selber vereinigte also die geheiligte

angelsächsische Dynastie zum Wohle der Schotten durch Heirat mit
deren Königsfamilie («Ipse Dominus illam sanctam regalem lineam felici
Scotis omine cum sua regali linea gratis conjunxit» V 11). In den drei Söhnen
des Königspaars, in David I. als jüngstem, waren somit die schottische Dynastie,

die über Gaythelos auf Japhet, den Sohn Noahs, zurückgehe, und die
angelsächsische, die sich von Wodan herleite, vereinigt. Das ist aus der
Genealogie, welche die Chronik abschliesst (V 40), abzulesen. Fordun war
nicht so vermessen, daraus die Forderung nach einer Union Grossbritan-

18 Da der Vorwurf der Perfidie in das Arsenal nachbarlicher Scheltworte gehört, ist es müssig,
von diesem angeblichen Tadel Karl des Grossen eine Verbindung zu Bossuets «la perfide
Albion» zu konstruieren, das wahrscheinlich erst seit der Französischen Revolution
sprichwörtlich geworden ist; nach M. Rat, Dictionnaire des locutions francaises, Paris 1957.

12 Zs. Geschichte 317



niens unter der schottischen Krone abzuleiten. Jedoch für eine verbale
Gegenoffensive war es nützlich, die Fragwürdigkeit des englischen
Legitimitätsbegriffs blossstellen zu können.

Die Ankunft der Margaretha stellt die göttliche Fügung als wirksam hin.
Das gibt uns Anlass, der Intervention Gottes zugunsten des schottischen
Volkes in Forduns Chronik nachzugehen, die transzendentale Legitimation
der nationalen Unabhängigkeit aufzuspüren.

Die mit ihren Anklängen an das Neue Testament fast anstössige Bezeichnung

«sancta familia» (V 14) war aus Forduns Rück-Sicht voll gerechtfertigt.
Die Mitgift der Margaretha, Reliquien und ein heiliges schwarzes Kreuz
(V 15), war bloss die passende Ouvertüre zu einer segensreichen Regierung,
welche die Königin zunehmend als Heilige («sancta regina» V 15) offenbarte,

was die Kirche denn auch nach schicklicher Frist im Jahr 1250
sanktionierte. In der Heiligen Margaretha besass damit auch Schottland einen
kanonisierten Herrscher, wie England im Heiligen Eduard (übrigens ihrem
Grossonkel) seit 1161, das Deutsche Reich in Kaiser Heinrich II. seit 1146
oder (umstritten) in Karl dem Grossen seit 1165. und wie ihn Frankreich,
soweit es nicht an Karl teilhaben wollte, später mit St. Louis (kanonisiert
1297) erhalten sollte. Insofern sich die Nation in der Dynastie verkörperte,
hatte sie an der Heiligung Anteil, empfing sie vor der ganzen Welt die kirchliche

Weihe ihrer Eigenständigkeit. Ein Abglanz von Margarethas Heiligkeit
fiel auch auf David I.. ihren Sohn, den Fordun im Nekrolog «rex christianis-
simus» nennt. Dass er seinen Plan, einen Kreuzzug zu unternehmen,
obgleich schweren Herzens aufgeben musste. wird ihm verziehen, weil er
Schottland den Frieden habe erhalten wollen (V 41). Diese Bemerkung,
wiewohl geringfügig an sich, verdient, hervorgehoben zu werden: die nationale

Aufgabe eines Königs wird über die internationale gestellt, selbst wo
diese nach der Meinung des 12. Jahrhunderts höchste göttliche Förderung
genösse.

Mit der Heiligen Margaretha hat das schottische Königshaus seine eigene
Heilige vorzuweisen und damit gleichgezogen; aber diese Heiligung war im
Zeitbereich von Forduns Chronik bloss vorbereitet. Im Hinblick auf die
Konkurrenz mit England war es jedoch immer geraten, nicht bloss Gleichheit,

sondern gleichsam auf Vorschuss Überlegenheit zu schaffen. Diese
versucht Fordun für das christliche Schottland wiederum im Wettlauf um
Anciennität und Qualität zu erreichen.

Zum Christentum bekehrten sich die Schotten - man möchte sagen - so
früh wie möglich. Vielleicht war sogar die Möglichkeit etwas überfordert;
denn es ist verdächtig, wie flügellahm Forduns Phantasie dem gewichtigen
Faktum begegnet, dass Papst Victor I., später Märtyrer unter Kaiser Severus,
im Jahr 203 den Schotten das Christentum gebracht habe (II 35). Breiter
ausgeführt wird der zweite Anstoss 430, als St. Palladius vom Papst als erster

318



Bischof nach Schottland gesandt und vom König grosszügig aufgenommen
worden sei (III 8). An dieser Notiz fällt die Parallele auf zur historisch
wohlbeglaubigten Einsetzung des Augustinus als ersten Bischof der Angelsachsen

durch Papst Gregor den Grossen. Sie ist in Forduns Chronik an der

chronologisch passenden Stelle unter dem Jahr 597 knapp erwähnt. Sonst

spielt Fordun in seiner Darstellung der Christianisierung der Britischen
Inseln die Bedeutung der römischen Mission des Augustinus hinunter. Seine

These schreibt die Bekehrung der Angelsachsen vorwiegend dem schottischen

Glaubenseifer zu. Dabei kann er sich einigermassen an die geschichtlich

gesicherte Tatsache anlehnen, dass eine Zeitlang, im späten 6. Jahrhundert,

die keltische Randzone der Britischen Inseln, Wales, Irland und Schottland,

christianisiert den heidnischen Angelsachsen im heutigen England
gegenüberstand, und dass von Schottland aus die christliche Mission nach

Nordengland vorrückte. Vor dieser Zeit, so stellt es Fordun dar, seien nur die
Völker nördlich des Mare Scoticum von Gott für würdig befunden gewesen,
die Lehre Christi anzunehmen. Von dort aus hätten Ninian den Südwesten
des heutigen Schottland und Patrick Irland zum Christentum bekehrt (III 9).

Mit dieser Behauptung kehrt Fordun die Tatsache um, dass erst nach dem
Übertritt der Iren zur christlichen Religion diese durch den Iren Columba
nach Schottland weitergetragen wurde. Die Szene, da Columba mit zwölf
Gefährten auf der Hebrideninsel Iona (563) ein Kloster als Stützpunkt des

christlichen Glaubens errichtet, kann sich Fordun nicht entgehen lassen.

Aber entsprechend seinen Voraussetzungen, dass die Schotten damals längst
Christen gewesen seien, lässt er Columba nicht als Missionar, sondern als

Kröner, Ratgeber und Prophet des Schottenkönigs auftreten (III 27). Diesen
bat der König der Briten um Unterstützung im Kampf gegen die heidnischen

Westsachsen. Als die zwei Heere bei ehester aufeinanderstiessen,
hatte Columba auf Iona eine Vision der Schlacht und erbetete mit seinen

Brüdern den Sieg für die eigene, für die christliche Sache (III 29)".
Noch treten die Schotten bloss als «Nebensächer» und nur ausnahmsweise

gegen die Angelsachsen an. Es sind die Briten, welche als Besitzer des

südlichen Königreichs die Wucht der angelsächsischen Angriffe erleiden
und ihnen schliesslich erliegen (III30,41 f.). Wer nicht in die Hochlandzonen
im Westen oder nach der Bretagne auswich, musste jene schlimmste Art
Knechtschaft auf sich nehmen: im eigenen Vaterland versklavt zu sein, dort,
wo man ehedem in Freiheit zu herrschen pflegte. «Durissima quoque servi-
tutis est cuique conditio, naturali patria famulari servus, qua dominari soleat

libertate» (III42). Die Lektion ist nicht neu: Verteidige die Freiheit, bevor es

zu spät ist (III 41)20.

19 Bemerkenswert ist. dass an dieser Stelle Fordun zum erstenmal die Pose der Distanzierung
verlässt und das schottische Heer als «nostri» bezeichnet.

20 Wiederum wird die Wertordnung zugunsten der Freiheit aufgeführt, wenn die «misera

gens» der Briten angeklagt wird, sie habe sich durch innern Zwist derart geschwächt, «quod

319



Auf dem Boden Britanniens ist das heidnische England entstanden: «Ab
hoc autem tempore Britannia vocabulum amittens pristinum, ab Anglo-
rum gentibus nomen modernum Angliam assumpsit» (III 42). Auf die
heidnischen Angeln und Sachsen zielt nun von Schottland her die christliche
Mission, über die Fordun in teilweiser Anlehnung an Beda berichtet (III 33,
40). Freimütig gesteht er ein, sie sei weniger aus Liebe zu den Engländern als

aus Eifer für die christliche Religion unternommen worden (III 34). Sie hatte
aber die glückliche Wirkung, eine Zeitlang Frieden ohne Streit zu sichern:
«firma pax atque communio sine strepitu contentionis habita fuit». Jedoch
erwies sich die englische Geistlichkeit21, nachdem sie an Zahl gewaltig
angewachsen war, gegenüber ihren schottischen Lehrern als undankbar und
suchte sie unter Vorwänden und mit Druck in ihre Heimat zurückzudrängen
(III 40). Die gemeinsame christliche Religion hätte ein friedliches, christliches

Zusammenleben der beiden Völker, der Schotten und der Angelsachsen,

die jetzt die zweigeteilte Insel innehielten, möglich gemacht. Dass diese

jedoch jenen die Frohbotschaft verdankten, kränkte den englischen Stolz;
darauf sei. behauptet Fordun. die dauerhafte Feindschaft zwischen den
beiden Völkern zurückzuführen, die sich allerdings noch eine geraume Zeit
nicht in offenem Krieg entladen habe.

Wiederum macht er deutlich, wie das andere Volk zwar die Macht, die
Quantität für sich in Anspruch nehmen, das eigene aber den qualitativen
Vorsprung, aus göttlicher Gnade die christliche Lehre früher und intensiver

angenommen zu haben, in die Waagschale werfen kann. «Doctrina sancto-
rum patrum et praedicationibus, quorum assidue gloriosa tunc conversa-
tione Scotia refulsit» (III 33), Schottland erstrahlte von Lehre und Predigt
der heiligen Väter.

Zu diesem Glanz und Vorsprung des schottischen Christentums gehört die
göttliche Berufung des Landespatrons, der die englische Kirche nichts
entgegenstellen kann. Dafür schalten wir in der Chronologie ins 4. Jahrhundert
zurück (II 46 f.). Kaiser Constantius, der Sohn Constantins des Grossen,
habe aus Verehrung für den Apostel Andreas dessen Leichnam aus Patras,
wo er den Märtyrertod erlitten hatte, nach Konstantinopel überführen wollen.

Kurz zuvor erschien dem Abt Regulus, der die Reliquie hütete, ein

Engel des Herrn und wies ihn an, drei Finger der rechten Hand, einen
Oberarmknochen, einen Zahn und eine Kniescheibe vom Skelett zu entfernen
und an einem sichern Ort aufzubewahren. Einige Jahre später erhielt Regulus

die göttliche Weisung, diese Reliquien an den nordwestlichen Rand der
Welt, «sub leonis circio» zu schaffen. Der Ort, wo er die Reliquien barg,
wurde umgetauft, aus Kilremont wurde St. Andrews. Andreas, «einer der
ersten Jünger, der berufen worden war, und im Rang der zweite oder dritte

patriam. aut conjuges. aut filios. aut. quod majus est. libertatem tueri nequeas ab inimicis»
(III 41).

21 Interessant Forduns Formulierung: «propriae nationis Anglorum clerus».

320



der Apostel», wurde so der Landespatron der Schotten, der er noch heute ist.
Dieser Erfolg war nicht zu überbieten, denn selbst die Engländer hätten es

nicht wagen dürfen, Petrus, den ranghöchsten Apostel und Bruder des
Andreas, dem römischen Papsttum streitig zu machen. Fordun lehnt sich an die
Einsetzung des Petrus an, wenn er den Ort St. Andrews von Gott zum ewigen
Apostelsitz auserlesen, einen sichern Felsen des Glaubens und einen
unverrückbaren Anker für das Königreich nennt: «Erit enim locus ille quoniam
electus a Deo sempiterna sedes apostolica, firma siquidem fidei petra,
itaque regni, quo situm habeat, immobilis erit et tenax anchora» (II 47).
Damit sollte vom Verfasser aus der Primat des Bischofs von St. Andrews für
Schottland untermauert werden, auch der Anspruch auf dessen Erhebung
zum Erzbischof, welche das englische Episkopat tatsächlich bis 1472 verhindern

konnte.
Der Heilige Andreas bekam Gelegenheit, sich als Schutzpatron zu bewähren.

Wir machen den Sprung nach einem viel späteren Zeitpunkt, da der
nach der Bekehrung der Engländer erreichte prekäre Friedenszustand
zusammengebrochen war. König Athelstan hatte die Macht ganz Englands in
seinem Heer versammelt und überraschend den kleinen Trupp des Königs
Hungus22 umzingelt. In dieser verzweifelten Lage flehte der König mit den
Seinen Gott und die Heiligen um Hilfe an, «ut ipsum a tarn innumerabi-
lis tamque superbae gentis incolumem eriperet potestate» (IV 14). In einem
Traumgericht verhiess ihm der Heilige Andreas den Sieg; die Schotten würden

die Feinde vernichten, weil ihnen ein Engel mit dem Kreuz als Fahne
vorangehen werde. Ob darunter das schräggestellte Andreaskreuz, die heutige

Flagge Schottlands23, zu verstehen ist, wird nicht präzisiert. Jedenfalls
machten die Schotten trotz ihrer numerischen Unterlegenheit im Vertrauen
auf die göttliche Vorsehung die Verheissung wahr und fügten den hochmütigen

Engländern eine vernichtende Niederlage zu.

Einmal mehr wiederholt sich in dieser Schlacht die Grundsituation der
schottischen Geschichte: das eigene Volk steht einem übermächtigen und
übermütigen Feind gegenüber, heisse er Caesar, Athelstan oder Eduard
22 Der paradigmatische Wert dieses Berichts (IV 13f.) ist noch dadurch unterstrichen, dass

diese Schlacht ausserhalb der chronologischen Reihe gleichsam in Rückblende geschildert
wird. Fordun hat in IV 2-12 eben ausführlich die Vereinigung der Pikten mit den Schotten
unter MacAlpin geschildert, «unum deinceps Scotorum regnum est effectum» IV 12. Hungus

dagegen erscheint als siebentletzter der Könige der Pikten. Da St. Andrews in deren
Gebiet lag, ist der Bericht stimmig. Wenn ich in der Nacherzählung die Schotten schon als

Rechtsnachfolger der Pikten einsetze, so deshalb, weil die Vereinigung beider Völker im
Hauptstrang von Forduns Erzählung schon vollzogen ist und St. Andreas für das vereinigte
Volk beansprucht wird.

23 J. H. Stevenson, p. 404. Im Jahre 1385 beschloss das Schottische Parlament, dass alle
Soldaten das Andreaskreuz als Erkennungszeichen tragen sollten. Nach der Personalunion
von 1603 lieferte es den blauen Grund und das schräge weisse Kreuz zum «Union Jack», der
Flagge des Vereinigten Königreichs.

321



angerufen; allgegenwärtig ist in Forduns Chronik die Berufung auf die
eigene Geschichte, wo in der Solidarität von Dynastie und Volk von alters
her die Unabhängigkeit als höchstes Gut verteidigt worden ist. Die beträchtliche

Zahl von Belegen, welche eine Legitimation aus der Geschichte zu
schaffen trachten, scheint mir den Tatbestand zu erfüllen, den H. von Grey-
erz für den Zusammenhang mit dem Nationalismus wie folgt formuliert hat:
«Ein Volk wird Nation, indem es zu seiner eigenen Geschichte ein formulierbares

Verhältnis gewinnt. Das Nationalbewusstsein erweist sich als Ge-
schichtsbewusstsein.»24 Wer dieser Aussage zustimmt, wird den Schluss
ziehen, dass jedenfalls in Forduns Geschichtswerk das schottische Volk zur
Nation geworden ist. Dass Fordun dem Volksempfinden vorausgeeilt sein

mag, sei keinesfalls bestritten, vielmehr wurde wiederholt betont, wie zielbe-
wusst Fordun den Rohstoff entsprechend den erschlossenen nationalen
Wertvorstellungen gestaltet hat, um damit seine Leser zu lenken. Erste Spuren

von Nationalismus zum mindesten glaube ich in der «Chronica gentis
Scotorum» nachgewiesen zu haben.

Sofort ist dem Einwand entgegenzutreten, im Mittelalter habe es Nationalismus

überhaupt nicht gegeben. Ohne in die Kontroverse darüber25 näher
einzutreten, halte ich nach dem Studium der frühen schottischen Quellen
dafür, dass mindestens in ihnen und in den englischen Texten, wo provoziert
und repliziert wird, Nationalismus zum Ausdruck kommt. Es ist ein
Nationalismus, der meines Erachtens nur graduell, nicht prinzipiell vom Nationalismus

des 19. und 20. Jahrhunderts unterschieden ist. Den Unterschied
führe ich vor allem darauf zurück, dass sich die Hingabe an die Sache der
eigenen Nation erst einmal neben den älteren Loyalitäten einen Platz
erobern musste, in Konkurrenz zur Loyalität zum Hergebrachten, zur Sippe,
zum Gefolgs- oder Feudalherrn, zur christlichen Kirche. Der Nationalismus
war die jüngste, eine dynamische Bindung, die sich sogar, wie wir gezeigt
haben, die altern Bindungen an die Tradition, die Dynastie oder die Religion

zu Nutzen machte. Sie entwickelte sich dort besonders kräftig, wo sich
wie in Grossbritannien zwei Völker in dauernder Konfrontation empfanden.
Der Nationalismus zeigte sich aber, wie ich glaube, damals in andern
Formen: in der Origo, dem Bezug auf die eigene Geschichte überhaupt, in der
Loyalität zur eigenen Dynastie und den eigenen Heiligen, ausgedrückt in
Symbolen, die wir heute nicht auf den ersten Blick als Ausdrucksformen des

24 H. v. Greyerz, Nation und Geschichte im bernischen Denken, Bern 1953, S. 9.

25 Einen kurzen Überblick über die Standpunkte einzelner Forscher gibt L. Tipton in seiner
Einleitung zu Nationalism in the Middle Ages, New York 1972. - Die These, dass man schon
im Mittelalter Nationalismus aufspüren könne, wird u. a. vertreten von J. Huizinga,
Wachstum und Formen des nationalen Bewusstseins in Europa bis zum Ende des XIX.

Jahrhunderts, in: Im Banne der Geschichte, Amsterdam 1942; H. Koht, The Dawn ofNationalism
in Europe, in American Historical Review, LH, 1947, pp. 265-280; J. Szücs, «Nationalität»
und «Nationalbewusstsein» im Mittelalter, in: Acta Historica XVIII, 1972, S. 1-38; 245-2«S>6.

322



Nationalismus erkennen26. Die Sprache kam beispielsweise für die Schotten
als Integrationsfaktor schon deshalb nicht in Frage, weil sie im 14. Jahrhundert

ungefähr je zur Hälfte keltisch (im Hochland) und englisch (im
Tiefland) sprachen.

Wer den Nationalismus nicht anerkennen will, bevor er zur dominanten
Loyalität geworden ist, wird allerdings bis zur «Assemblee nationale» von
1789 zuwarten müssen und argumentieren, dass ein Volk erst dann zur
Nation werde, wenn es sich durch aktive Mitarbeit mit seinem Staat identifizieren

könne27. Diese auf Demokratie zielende Einschränkung des Begriffs
Nationalismus ist auf die Kräfteverhältnisse des 19. und 20. Jahrhunderts
zugeschnitten und für das Mittelalter unbrauchbar. Damals konnte höchstens

ein geringer Teil der Untertanen, des «Volkes» politisch wirksam
werden. Dieser Teil, eine Elite, konnte sich denn auch Gehör verschaffen, ein
Bewusstsein für die eigene Geschichte ausdrücken, was wir mit von Greyerz
mit dem werdenden Nationalismus in Verbindung bringen. Trotzdem ist
dem Einwand von Seiten einer restriktiven «demokratischeren» Definition
ein Stück weit Rechnung zu tragen. Auch für den Nationalismus im Mittelalter

musste man nachweisen können, dass mindestens eine Elite mitfühlt
und mitwirkt. Sonst würde der Begriff der Nation nicht eigenständig, er wäre
zu wenig deutlich von jenem der Dynastie abgehoben.

So bleibt noch zu erörtern, wie weit die «gens Scotorum» in Forduns
Chronik mit oder neben dem «rex Scotorum» wirksam wird. Diese Form des

Königstitels, das sei nebenbei bemerkt, wird durchgängig verwendet; darin
überlebt vermutlich ein frühes, eigentlich vorstaatliches Verständnis des

Staates, das sich diesen weniger als eine Institution («Scocia») denn als einen
Personalverband («Scoti») vorstellt. Einen Schritt weiter führte dann der
schon beobachtete Hang zur Personalisierung des Volkes in seinem König,
zur Verdichtung der Geschichte in die Sukzession der Dynastie. Im Grenzfall

verneint sie die Existenz einer Nation und damit den Nationalismus.
Dieser Grenzfall liegt uns nicht vor, hat sich doch Fordun bemüht, vor allem
in kritischen Situationen den Eindruck des Zusammenwirkens von rex und

gens zu erwecken. Das kann aus dem eben beigezogenen Bericht über die
Schlacht zwischen Hungus und Athelstan illustriert werden. In höchster
Bedrängnis habe «der König mit den Seinen», so wurde referiert, «göttlichen
Beistand» angerufen. Der Text ist deutlicher: «Territus autem rex, et animo
principes consternati timuerunt valde». Der König also und die Grossen (um

26 F. Graus, Lebendige Vergangenheit. Überlieferung im Mittelaller und in den Vorstellungen
vom Mittelalter. Köln/Wien 1975, deckt auf. wie relevant es ist. die verschiedenen
Betrachtungsweisen der Vergangenheil zum Gegenstand einer historischen Untersuchung zu
machen. - Zur Inlegrationsfunktion einer Origo vgl. G. Marchal, Die frommen Schweden in

Schwyz. «Das Herkommen der Schwyzer und Oberhasler» als Quelle zum schwyzerischen
Selbstverständnis im 15. und 16. Jh.. Basel/Stuttgart 1975.

27 Diese These wird u. a. unterstützt von H. Kohn. The Idea of Nationalism, New York 1944;

E. Kedourie, Naiionalism. London 1960: K. Minogue, Nationalism. London 1967.

323



wird noch weiter differenziert, wird der Einzelne, ob hoch oder niedrig,
aktiviert: «a singulis tarn majoribus quam minoribus Deo suppliciter, et suis
sanctis, et praecipue sancto Andreae apostolo, nota fiunt» (IV 14). Wie die
Sodalität von König und Begleiter ins Bewusstsein gerückt wird, war ebenfalls

bei Gaythelos und Fergus anzumerken. Seit der Vereinigung der Schotten

mit den Pikten mehren sich Beispiele dafür, wie Fordun den Staat als
Personalverband unter der altbekannten Metapher von «Haupt und
Gliedern» verstanden wissen will (V 8).

Zur ersten Krönung, die als Zeremonie beschrieben wird, jener des Gre-
gorius von 875, wird die Zustimmung der meisten Grossen («principes»)
erwähnt (IV 17)28 Beim gleichen Anlass gesteht der König der Kirche und
der Geistlichkeit «consensu principum» immerwährende Freiheit zu, ein
Privileg, das in seiner unbestimmten Formulierung für den geistlichen
Verfasser von aktuellem Interesse gewesen sein mag. Neben der Approbation in
der Gesetzgebung wird in der Rechtssprechung «die Mitwirkung des Adels
(nobiles)» und des «consilium generale» bei einem Gerichtsverfahren gegen
einen Edelmann für rechtmässig erklärt und der Willkür Macbeths
entgegengehalten, der Macduff nur durch königliche Proklamation enteignen und
verbannen liess (IV 46). Macduff, so hören wir dann, floh zum exilierten
Königssohn Malcolm und versicherte ihn nicht nur der Loyalität der meisten

Grossen, sondern auch der Zuneigung des gemeinen Volkes. «Omnis
vulgi scio veraciter corda possides» (V 1). Das «vulgus» wird hier zum
mindesten als mit-fühlend gesondert erwähnt. Das Volk erscheint sogar als
mitwirkend, als einem verschwenderischen König ein jährlicher Zuschuss
bewilligt wird («tarn plebe quam nobilibus approbatum est et concessum»,
IV 43). Aus dem Kontext ergibt sich, dass «plebs» wie «vulgus» für eine nicht
genau definierte Repräsentation des dritten Standes stehen. Hier wird das

Steuerbewilligungsrecht einer Ständeversammlung, dort die der königlichen
Willkür entzogene Rechtssprechung vom 14. Jahrhundert in die Vergangenheit

zurückverlegt, wohl um die Fordun geläufigen Rechtsnormen geschichtlich

zu verankern. Über diese Beispiele hinaus hat, das ist zuzugeben, meine
Suche nach einer Mitwirkung der Nation wenig abgeworfen.

Eigenständig und damit gewichtig wäre eine Willensäusserung aus der
Untertanenschaft, die nicht dem Willen des Herrschers entspräche. Damit
wäre die Ablösung des Nationalismus von der Ausrichtung auf die Dynastie
belegt. Erstes Anzeichen dafür ist die erwähnte Opposition gegen König

28 Zum schottischen Krönungsritual P. E. Schramm, Geschichte des englischen Königtums im
Lichte der Krönung (1937), Darmstadt 1970. Anm. 3 zu S. 13. - Auch hier könnte die Rivalität

zu England mitgewirkt haben: Im Jahre 973 liess sich König Edgar in Bath mit einem
imposanten Ritual, das ein Jahrtausend nachlebt, salben und krönen. Der Krönungsordo ist
erhallen. P. Schramm. Kaiser. Könige und Päpste: Kapitel: «Die Krönung beiden Angelsachsen».

Bd. II. S. 169ff.. Stuttgart 1968.

324



Macbeth. Die «Gesta Annalia» ergäben fortschreitend mehr Belege dafür,
dass letztlich die Anliegen der schottischen Nation den Interessen der Dynastie

voranzustellen sind; in der Regel wird ihre Übereinstimmung vermutet.
Dieser Einklang zwischen Nation und Dynastie hat nach dem Urteil der

Schotten in ihrem Unabhängigkeitskrieg zum Triumph über das übermächtige

England geführt. Unterstützt von Adel, Geistlichkeit und «gemeinem
Volk» habe es König Robert Bruce zustande gebracht, nach mehr als 30
Jahren Kampf die schottische Unabhängigkeit zu sichern. Wir werfen nun
einen Blick aufdie geistige Konfrontation, auf den Propagandakrieg, der die
Feldzüge begleitete. Damit verlassen wir den Zeitbereich von Forduns
Chronik, nähern uns aber der Zeit ihrer Abfassung.

Im Unabhängigkeitskrieg ist eine Unabhängigkeitserklärung entstanden,
die «Declaration of Arbroath» von 132029. In diesen Rang haben sie erst die
Nachgeborenen erhoben, die vom nationalen Gehalt dieses Schreibens
beeindruckt sind. In Forduns Annalen ist keine Eintragung darüber; doch
scheint er den Text gekannt zu haben30. Gerichtet ist sie an Papst Johannes
XXII. in Avignon, verfasst vermutlich von Bernhard Linton, Abt von
Arbroath, und unterzeichnet von 39 schottischen Adligen. Der Zweck der
Erklärung ist es, dem Papst gegenüber den Anspruch der Schotten auf
Unabhängigkeit zu legitimieren und ihn zu bewegen, zu ihren Gunsten beim
König von England Verständigungsbereitschaft zu erwirken. Legitimiert
wird das nationale Anliegen durch einen knappen Rückblick auf die
Geschichte, die mit der Origo beginnt und die durch die besondere göttliche
Gnade geadelt wird. In ihrem König, Robert Bruce, dem 113. in ungebrochener

Sukzession, verehren die Unterzeichner den Wiederhersteller und
Verteidiger ihrer Freiheit, die ihnen von Eduard I. mit Gewalt und Tücke
entrissen worden sei. - Diese knappe Zusammenfassung wird dem Manifest
des schottischen Nationalismus31 nicht gerecht, muss uns aber hier genügen

29 Kritische Ausgabe des Texts von J. Fergusson, The Declaration of Arbroath. Edinburgh
1970.

30 Drei der sechs erwähnten HSS enthalten separat «Documenta quaedam a Johanne de

Fordun exscripta» (Bd. I, Appendix II, pp. 402^105). Nach den abgedruckten Titeln zu
schliessen, handelt es sich vor allem um Korrespondenzen mit der Kurie über die sich
widerstreitenden Rechtsansprüche Englands und Schottlands. U. a. ist in einer Fussnote
erwähnt «The Letter of the Barons of Scotland to the Popeof 6th May 1320». Der Herausgeber

Skene fand es nicht nötig, für den Abdruck dieser und der meisten anderen Urkunden
Platz zu verschwenden (Preface I xlvii), da sie andernorts gedruckt erreichbar seien. Könnte
dies ein Indiz dafür sein, dass die Tragweite der «Declaration» vor 100 Jahren noch nicht
erkannt war?

31 Der Engländer G. W. Barrow schreibt in seiner Besprechung von J. Fergussons Textedition
in Scottish Studies 15, 1971, p. 160 «In the last resort, the Declaration makes its contribution
to European and ultimately to world historiography as the classic Statement of national
consciousness and national aspirations in the earliest phase of the development of the
national states, later the nation-states of Europe». Dazu wie zum schottischen Unabhängig-

325



als Nachweis dafür, dass in den grossen Zügen die nationale Argumentation
Forduns in dieser und ähnlichen Quellen vorweggenommen war. Den Stoff
fand er vor; es ging hier nicht darum zu untersuchen, woher er ihn bezog32,
sondern mit welchen Absichten und Akzenten er ihn zu einer umfassenden
Geschichte des eigenen Volkes gestaltete, wie er dessen Unabhängigkeit in
Vergangenheit und Gegenwart und für die Zukunft zu legitimieren suchte.
Sein apologetischer Zweck nimmt jenen der «Declaration of Arbroath» auf.

Forduns Werk ist auch in jenem genaueren Sinn die verbale Fortsetzung
des Unabhängigkeitskrieges, dass er die Polemik um die widerstreitenden
Ansprüche zwischen Engländern und Schotten, die schon im Vorfeld des

Unabhängigkeitskrieges in Gang gekommen war, als Quelle verwertete.
Dass der Rückgriff auf die Geschichte als beweiskräftig eingeschätzt wurde,
wird erhellt aus dem Befehl Eduards I. von 1291, in allen Archiven und
Klöstern des Königreichs nach geschriebenen Beweisen für die Oberherrschaft

der englischen Krone über Schottland zu fahnden33. Ein derartiger
Angriff mit Rechtstiteln rief, wie wir gesehen haben, nach einer Geschichte
aus schottischer Sicht zur Abwehr der englischen Ansprüche.

Diese Notwendigkeit hätte, so könnte man meinen, für Fordun, der 40-50
Jahre nach dem Abschluss des Unabhängigkeitskrieges schrieb, der Vergan-

keitskrieg vor allem G. W. Barrow, Roben Bruce and the Community of the Realm oj
Scotland. London 1965, und A. Duncan, The Nation of Scots and the Declaration of
Arbroath (1320). London 1970.

32 Beigefügt sei einzig ein Hinweis auf frühere Versionen der schottischen Origo. Brie. S. 7f.,
weist hinter die Declaration zurück auf die Instruktion an die schottischen Gesandten zum
Papst 1301 und auf Bissets «Processus contra figmenta regis Angl vom gleichen Jahr. Die
Origo sei zum erstenmal beim Regierungsantritt König Wilhelms im Jahre 1165 beigezogen
worden. Skene, auf den sich Brie beruft, präzisiert. II Ivi f. dass die Herkunft der schottischen

Dynastie an eine lange Reihe irischer Könige bis zurück zu Gaidhil Glas, dem Epo-
nym der gälischen Rasse, geknüpft worden sei. um die keltischen Hochländer für die schottische

Dynastie zu begeistern. Beiden ist entgangen, dass das Grundgerüst der schottischen
Origo schon in der Kompilation, die unter dem Titei Nennius, Historia Brillonum bekannt
ist, erscheint (Hgg. in MGH. A.A. XIII 3, S. 111-222). Datiert werden die einzelnen Texte
auf das 7.-8. Jahrhundert, die Kompilation auf 800-850. und der Ort der Entstehung wird in
Wales oder in einem anderen keltischen Randgebiet vermutet. Diese Angaben nach
R. Hanning, The Vision of History in Early Britain. New York/London 1966. Ein Kapitel
beschreibt, wie ein skythischer Edelmann als Flüchtling in Ägypten weilte. Er weigerte sich,
Gottes Volk zu verfolgen, und wurde deshalb ausgewiesen. Nach einer langen Irrfahrt
landete er in Spanien, wo sein Volk sich ansiedelte und vermehrte. 1000 Jahre später
gelangte es nach Irland (MGH S. 156-158). In einem andern Kapitel werden die drei Vorstösse
von Spanien nach Irland unterschieden (S. 154-156). die auch von Fordun erwähnt werden.
Schliesslich wird die Besiedlung des nördlichen Drittels von Grossbritannien durch die
Pikten, später durch die Schotten in Dalriata festgestellt (S. 154. 158). Interessant ist. dass in
Nennius ebenfalls das Grundgrüst der britischen Origo mit Aeneas und Brutus, wenn auch
mit einiger Widersprüchlichkeit, auufinden ist. So weit zurück stehen die beiden Origo-
Geschichten schon in Konkurrenz.

33 E. L. G.Stones, The Appeal to History in Anglo-Scottish Relations between 1291 and 1401, in:
Archives. IX, 1969, pp. llff., 80ff. - Das Material zu dieser Kontroverse in Anglo-Scottish
Relations 1174-1328; Some SelectedDocuments. ed. E. L. G. Stones, Oxford 1970.

326



genheit angehört. Das trifft nicht zu. Diese Vermutung gälte nur aus der
Sicht der stilisierten schottischen Heldengeschichte, die den sterbenden
Freiheitshelden, König Robert Bruce, seinem Volk die unverletzbare
Unabhängigkeit als Vermächtnis übergeben lässt. In der Tat sollte sich sogleich
erweisen, dass er seinen fünfjährigen Sohn, David IL, in höchster Gefährdung

zurückliess. Da wir hier nicht zu einem Abriss der schottischen
Geschichte ausholen dürfen, seien nur drei Fakten aus Davids Regierungszeit
(1329-71) zur Illustration herausgegriffen: 1334 (bis 1341) war er nach
Frankreich in Sicherheit gebracht worden, weil ein Rivale, unterstützt von
England, die Krone und einen grossen Teil Schottlands erobert hatte. Von
1346-57 war David II. Kriegsgefangener in England. Losgekauft, versprach
er 1364 einem jungem Sohn König Eduards III. von England das Königreich
Schottland als Erbschaft, um dieses dem Gatten seiner Halbschwester,
Robert Stewart, der zu seinem Nachfolger bestimmt war, vorzuenthalten. Diese

von David II. geplante Erbfolge hätte das Befreiungswerk seines Vaters

völlig zunichte gemacht. Die schottischen Stände verweigerten aber die
Ratifikation und setzten damit die Interessen der Nation über die Neigung des

Königs, der, selber kinderlos, den Stewart von Herzen hasste.

Ein Konflikt dieser Art ist Prüfstein für die Kraft des Nationalismus; er ist
in diesem Fall zugunsten der Nation gegen die Dynastie entschieden worden.

Damit wird auch die Selbsttätigkeit der Vertreter der Nation, die wir in
der Chronik bloss in Ansätzen nachweisen konnten, manifest. Als Konflikt
zwischen «regnum» und «rex» wird derselbe Gegensatz an unerwarteter
Stelle in der «Declaration of Arbroath» vorweggenommen. Nach dem
rückhaltlosen Lob für den Befreier des Volkes, für König Robert Bruce, wird, was
als eine Unmöglichkeit erscheint, doch für möglich gesetzt: «Wenn der König

aber von dem abginge, was er unternommen hat, wenn er uns oder unser
Königreich dem König der Engländer oder den Engländern zu unterwerfen
versuchte, so würden wir ihn als unsern Feind und als Verräter seines und
unseres Rechts sofort vertreiben und einen andern Mann, der fähig wäre,
uns zu verteidigen, zu unserm König machen.» («Quem si ab inceptis desi-

steret, Regi Anglorum aut Anglicis nos aut Regnum nostrum volens sub-
icere, tanquam Inimicum nostrum et sui nostrique Juris subversorem statim
expellere niteremur et alium Regem nostrum qui ad defensionem nostram
sufficeret faceremus.»- Fergusson. p.8). Liesse also der hochgefeierte «rex»
von der Verteidigung der Unabhängigkeit ab, verriete er das «regnum» an
die englische Macht, so würden die Vertreter des «regnum» den «rex» absetzen

und durch einen anderen ersetzen, der gewillt wäre, die Interessen der
Nation zu verteidigen. Die Situation, welche die «Declaration» bloss suppo-
niert, drohte sich unter dem Sohn des Freiheitshelden, unter David II..
einzustellen. Dessen Absetzung wurde nur vermieden, weil sich der «rex»
schliesslich dem Willen des «regnum» unterzog, die dynastische Selbstherrlichkeit

der nationalen politischen Leitlinie unterordnete.

327



Hervorzuheben ist. dass Fordun mit seiner Arbeit begonnen hatte, als
David II. die Erbfolge zugunsten des englischen Königshauses abändern
wollte. In der Tat war für Fordun der Kampf um die Unabhängigkeit Schottlands

keineswegs beendet. Er führte ihn mit dem Federkiel, entsprechend
dem Motto, das über dem schottischen Wappen steht, dem steigenden
Löwen mit zwei Einhörnern als Schildhalter, von denen das eine die Flagge mit
dem Kreuz des Heiligen Andreas führt. Das Motto lautet «In Defens».

Für die Wirkungsgeschichte Forduns muss noch die nächste Phase skizziert

werden. Der Mangel, dass er für die hohe Zeit der Regierung von
Robert Bruce und für die ernüchternden Erfahrungen unter seinem Sohn die
Geschichte des schottischen Volkes nicht voll verarbeitet, sondern in der
Rohform der «Gesta annalia» hinterlassen hatte, rief nach einer Fortsetzung
und abschliessenden Verarbeitung.

Diese Aufgabe unternahm der Abt Walter Bower in den Jahren 1440-47.
Er führte seine Version der schottischen Geschichte bis zum Tode Jakobs I.
aus dem Hause Stuart, 1437, nach. Unter dem Titel «Scotichronicon»34, in 16

Büchern, verdrängte sie beim Lesepublikum Forduns eigene Fassung der
Chronik. Aus der Entstehungsgeschichte ergibt sich, dass Bower an den
ersten 5 Büchern wenig geändert, die spätem zunächst unter Zuzug von
Forduns Material selbständiger und seine letzten zwei Bücher, die
Regierungszeit der ersten Stuartkönige, ganz von sich aus gestaltet hat. Bowers
Schlussverse zeigen, wie sein Werk ausgerichtet ist:

Non Scotus est, Christe,
cui liber non placet iste.

Die nationale Tendenz schlägt bei Bower noch viel kräftiger durch als bei
Fordun. was besonders für jenen Teil, dem dessen «Gesta annalia»
zugrundegelegt sind, leicht nachzuweisen wäre. Im Vergleich zu Bower erscheint
Fordun geradezu als sachlich, ausgewogen. Er hat es verstanden, durch die
Erwähnung mehrerer Quellen, die voneinander abweichen35, den Eindruck
von Umsicht und von Toleranz zu erwecken, wenn er sein eigenes Urteil
zurückhält oder dämpft. So weist er zwar Geoffreys Meinung über Arthurs
Verwandtschaft zurück, stellt aber dem geneigten Leser den Entscheid frei36.
Diesen Anschein von Objektivität versucht Bower gar nicht zu erzeugen;
Kapitelüberschriften wie: «De subtilitate et malitia Eadwardi regis Angliae»
(XI 10) oder «De generosae probitatis progenie Scotorum ...» (XIII 2, sein
Bericht über die «Declaration of Arbroath») mögen dies andeuten. Die
34 Publiziert unter dem Titel Joannis de Fordun Scotichronicon cum Supplementis et Coniinua-

tione Walteri Boweri. ed. W. Goodall, 2 vols.. Edinburgh 1759. - Über Bower vgl. Brie. S.

176-196.
35 Z. B. zählt Fordun verschiedene Erklärungen für die Etymologie des Namens «Picti» auf.

I 35. Erführt Detail»; in der Origo in verschiedenen Versionen nebeneinander auf: I 8. 12.21,

II 5: aber am Grundgerüst lässt er nicht rütteln.
36 III 25. «Haec ille (Galfridus). Haec sagatiori lectori ad retractandum remitto.»

328



unverhüllte Parteilichkeit rückt Bowers Nationalismus in die Nähe des

Chauvinismus.
Es ist aufschlussreich, dass im ausgehenden Mittelalter die Darstellung

der eigenen Geschichte in der chauvinistischeren Version von Bowers
«Scotichronicon» das Nationalbewusstsein sowohl ausdrückte wie mitprägte. Der
Rückgriff auf die Geschichte wurde in den folgenden Jahrhunderten für den
schottischen Nationalismus immer dringender, weil andere Legitimationen
ihre Kraft einbüssten. Wenn Fordun in der Origo seit den Ursprüngen ein

«regnum ab aliis distinctum» und einen «rex proprius» (I 20) für die Schotten

in Anspruch nahm, so brachte sie die Personalunion mit England von
1603 um den eigenen König, die Realunion von 1707 um das eigene Königreich;

Schottland war politisch in Grossbritannien aufgegangen. Seit 270
Jahren sind die Schotten nun ein Volk ohne Staat. Dass sie sich trotzdem als

eine Nation fühlen, ist vor allem ihrem Geschichtsbewusstsein zuzuschreiben.

Auch wird seit dem Ende des 2. Weltkrieges der historische Gegensatz
zum frühem Erbfeind, zum heutigen Partner, immer kräftiger wiederbelebt,
so dass heute der schottische Nationalismus ein ernstes Problem für den
Weiterbestand des britischen Einheitsstaats geworden ist37. Ob gegen die

Regierung von Westminster, gegen Eduard I. oder in der erfundenen
Konfrontation mit Caesar: Immer ist es der Kleine, der sich vom grossen Nachbarn

bedroht fühlt und der empfindlich reagiert. Der Zug der leichten
Erregbarkeit im schottischen Nationalismus, in der heutigen Zeit wie auch in
Forduns und besonders in Bowers Chronik, erklärt sich aus der Grundsituation,

die sich für das schottische Volk von alters her aus dem Machtverhältnis
auf der Insel Grossbritannien ergeben hat. Dieses erzwingt eine defensive

Haltung, die in verbalen Gegenoffensiven gelegentlich ausbricht. Diese

Grundhaltung ist in den beiden Mottos zum schottischen Wappen eingefangen;

unter «In defens» steht «Nemo me impune lacessit» (Niemand reizt
mich ungestraft).

37 Vgl. Ch. Harvie, Scotland and Nalionalism. Scotlish Society and Politics, 1707-1977.
London 1977.

329


	Erste Spuren von Nationalismus im spätmittelalterlichen Schottland : Forduns "Chronica Gentis Scotorum"

