
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 27 (1977)

Heft: 3

Artikel: Vom politischen Theater zum Festspiel

Autor: Charbon, Rémy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM POLITISCHEN THEATER
ZUM FESTSPIEL

Von R£my Charbon

Zur Erneuerung des schweizerischen Volkstheaters

am Ende des 18. Jahrhunderts

Zweimal in aufeinanderfolgenden Jahren gelangten gegen Ende
des 18. Jahrhunderts in Stans Bruder-Klaus-Spiele zur Aufführung:
1780 unter Leitung der Kapuziner «vorgestellt von der studierenden

Jugend1», 1781 «mit Bewilligung des hohen Senats Unterwaldens»,
das heisst auf Veranlassung der Bürgerschaft2. Im Hinblick auf die
Tradition der patriotisch-historischen Spiele in der Schweiz und die

Verehrung, die Niklaus von Flüe als Heiliger und als Politiker ge-

noss, könnte man versucht sein, das Zusammentreffen für zufällig
zu halten. Indessen ergibt sich aus der Untersuchung der Periochen

(die Texte selber müssen als verloren betrachtet werden), der
Umstände, unter denen gespielt wurde, und der historisch-kulturellen
Situation, dass sich mit diesen beiden Aufführungen ein bedeutsamer
Wandel der Theaterpraxis, des politischen Bewusstseins und der

Beziehungen zwischen Theater und Gesellschaft abzeichnet.
Seit dem frühen 16. Jahrhundert haben sich geistig-politische

Umbrüche in der Schweiz immer wieder im dramatischen Spiel
niedergeschlagen; hier, in Aufführungen, die für die gesamte Bürgerschaft

bestimmt und von ihr materiell und emotionell getragen

1 Text der Perioche: P. Adelhelm Jann, Geschichte des Kollegiums St.
Fidelis in Stans, seit Beginn des 17. Jahrhunderts bis zur französischen Revolution.

Stans 1928, S. 129-134
2 Text der Perioche im Anhang.

276



waren, gelangten Gegenwartsprobleme zur Diskussion; politische
Konflikte, Ängste und Hoffnungen fanden aufder Bretterbühne, der
«Brügi», ihren realistischen oder symbolisch-allegorischen Ausdruck.
Theater und Gesellschaft standen in lebendiger Wechselwirkung3.
Was immer zu den Blütezeiten des schweizerischen Theaters an den
traditionellen Spieltagen (religiöse Feiertage für das geistliche Theater,

Neujahr und Fastnacht, später auch Markttage und kommunale
Feste für das bürgerliche, die Preisverteilung im Herbst für das

Schultheater) gespielt wurde, konnte auf breite Anteilnahme rechnen.

Dabei stand zumindest für das Volkstheater, weniger für das
humanistische Drama und die Schulaufführungen, der literarische
Wert der Texte eher im Hintergrund; geboten wurde Problemtheater,

Gebrauchshteratur ohne besonderen dichterischen Anspruch.
Zu den theatralischen Veranstaltungen im weiteren Sinn sind

auch Älplerfeste, Umzüge der Fastnachts- und Festgesellschaften,
Schlachtjahrzeiten, Markbegehungen, (Figural-)Prozessionen sowie
latent festspielhafte Manifestationen des öffentlich-politischen
Bereichs zu rechnen, wie zum Beispiel die Feiern zum Eintritt Basels

in den Bund der Eidgenossen4; die folgenden Ausführungen
beschränken sich jedoch auf eigentliche Theateraufführungen, deren
Texte erhalten oder mindestens mit grosser Wahrscheinlichkeit
rekonstruierbar sind; dabei soll versucht werden, die Periochen der
beiden Stanser Spiele in historischen, Uterarischen und politischen
Zusammenhängen zu betrachten.

1. Niklaus von Flüe in der Literatur des 15. bis 18. Jahrhunderts

Zu den Stoffen, die in der volkstümlichen schweizerischen
Literatur immer wiederkehren, gehört neben der Gründungsgeschichte,
Episoden aus dem Werden der Eidgenossenschaft und patriotischen
Ermahnungen auch die Gestalt des Niklaus von Flüe. Noch zu seinen

3 Siehe Viktor Sidler, Wechselunrkungen zwischen Theater und Geschichte
untersucht anhand des schweizerischen Theaters vor Beginn der Reformation.
Diss. Zürich. Aarau 1973.

4 Beschreibung bei Robert Julian Hodel: Vaterländisches Volkstheater
und Festspiele in der Schweiz. Diss. Born 1915.

277



Lebzeiten verfasste Albrecht von Bonstetten eine erste Vita5, kurz
nach seinem Tode entstand eine zweite von Heinrich von Gundel-

fingen6, und seit dem 16. Jahrhundert gehörte er zu den stehenden

Figuren der schweizerischen Literatur. Vor allem in Krisenzeiten
erinnerte man sich an von Flües Bemühungen um Ausgleich und
Vermittlung und dass er als einer der ersten die unerfreulichen Folgen

regionaler Eigenmächtigkeiten und Egoismen vorausgesehen
und ihnen den eidgenössischen Gedanken entgegengestellt hatte. Je
nach den Interessen des Autors, den jeweiligen politischen Verhältnissen

und dem Stand der religiös-konfessionellen Auseinandersetzung

gab der Eremit Anlass zu den verschiedenartigsten Ausdeutungen,

die sich indessen auf einige grundlegende Muster reduzieren
lassen7. Sie sollen kurz skizziert werden, um die historischen
Voraussetzungen für die Stanser Spiele klarzulegen.

Eine erste Phase der Rezeption ist durch die starke Betonung der

politischen Züge in Niklaus' Biographie gekennzeichnet. Im Jahre
1499, also zur Zeit des Schwabenkrieges, taucht die nun schon legendäre

Gestalt in einem Volkslied auf8, und 1505 verfasste Jakob
Wimpfeling eine fingierte Mahnrede an die Schweizer im Sinne des

Bruders9. Als ein Jahrzehnt später die Grossmachtpolitik der

Eidgenossen ein Ende nahm, besann man sich, insbesondere im
Zusammenhang mit der Auseinandersetzung um das Reisläuferwesen und
seine Folgeerscheinungen, erneut auf die politischen Lehren von
Flües. Im politischen Lied und Drama der Zeit, in Gengenbachs Texten

vom «Alten Eidgnoss» und dem «Welschen Fluss10», im «Be-
schluss» des Urner Tellenspiels11 erscheinen Mahner- und Warner-

6 Text: Robert Dürrer, Bruder Klaus. 2 Bde., Samen 1917-1921, Bd. 1,

S. 79-90.
8 Text: Durrer, Bruder Klaus, Bd. I, S. 418-458.
7 Eine Zusammenstellung fast aller auf Niklaus von Flüe bezüglichen

Texte bietet Durrer, a.a.O.
8 Text: Ludwig Erk/Franz Böhme, Deutscher Liederhort. Bd. II. Leipzig

1893, Nr. 252, S. 44.
9 Text: Durrer, Bruder Klaus, Bd. I, S. 575-581.
10 Text: Pamphilus Gengenbach. Hrsg. v. Karl Goedeke. Hannover 1856,

S. 3-11 (Der Welsch Fluss), S. 12-22 (Der alt Eidgnoss).
11 Text: Das Urner Tellenspiel. Hrsg. v. Max Wehrli. Aarau 1952 (QW

Abt. III, Bd. 2, I.Teil).

278



figuren, hinter denen unschwer der Nationalheilige zu erkennen ist.
Seine Intentionen wirkten aber auch in verschlüsselter, das heisst
nicht unmittelbar auf seine Person bezogener Form weiter. Im «Spiel
von den alten und jungen Eidgenossen12», einem zwischen
Volkstheater und humanistischem Drama angesiedelten Schulspiel des
Zürcher Carolinums, finden sie sich ebenso wie in einem Volkslied
um 1514 (als Streitigkeiten zwischen der deutschen und der
französischen Partei zu inneren Unruhen führten), das zwar «Lied von
Bruder Claus» überschrieben ist13, aber weiter nicht direkt von ihm
handelt.

Bemerkenswert ist Pamphilus Gengenbachs «Nollhart» von
151714. Bei allem Respekt vor der Gestalt des Bruders, in dem mit
grosser Wahrscheinlichkeit eine weitere Metamorphose des Niklaus
von Flüe zu sehen ist, klingen in der Übersteigerung der Situation
(innerhalb kurzer Zeit holen sich Kaiser, Papst, politische
Wortführer sowie ein deutscher Landsknecht und ein schweizerischer
Reisläufer bei ihm Rat) wie in der Anlage der Figur, ihrem
astrologischen Brimborium und der Verspottung durch einige der
Ratsuchenden, ungläubiger Zweifel und leiser Spott durch. Ob Gengenbachs

Skepsis mit seiner deutschen Herkunft, der Sonderstellung des

humanistischen, noch immer am Reich orientierten Basel im Bund
oder anderen äusseren Umständen zusammenhängt oder ob sie ein
verständliches Unbehagen an der Häufung solcher Ermahnungen
ausdrückt, muss offen bleiben15. Vermutlich handelt es sich um eine

jener halbnärrischen Figuren, die hinter der der fastnächtlichen
Aufführungszeit angemessenen Narrenmaske didaktische Absichten des

Autors durchscheinen lassen18.

Nach der Reformation blieb Niklaus von Flüe eine der wenigen
Klammer- und Integrationsfiguren der gesamten Eidgenossenschaft;

12 Text: Das Spiel von den alten und jungen Eidgenossen. Hrsg. v. Friederike

Christ-Kutter. Bern 1963 (Altdeutsche Übungstexte 18).
is Text: Durrer, Bruder Klaus, Bd. I, S. 601-605.
14 Text: Pamphilus Gengenbach. Hrsg. v. Karl Goedeke. Hannover 1856

(Neuausgabe i. Vorb. in der Reihe «Schweizer Texte»).
16 Siehe Violanta Uffer, Pamphilus Gengenbach: Der Nollhart. Kommentar

und Interpretation. Lizentiatsarbeit Univ. Geneve 1974 (ungedr.).
16 Siehe Heinz Wyss, Der Narr im schweizerischen Drama des 16. Jahrhunderts.

Bern 1959.

279



kein Geringerer als Zwingli machte sich ja viele seiner politischen
Auffassungen zu eigen. Im «Weltspiegel» des Valentin Bolz (155017)

wendet sich Niklaus, betrübt darüber, dass die Eidgenossen über der
«Freiheit» Gott vergessen, an Moses. «Moses meint, Gott werde
die verstockten Herzen wohl noch rühren. Bruder Klaus hält den

Eidgenossen eine Standrede über Ungerechtigkeit, Hoffahrt
Kleiderpracht und mahnt zur Furcht des Herrn. Hierauf versprechen
die Orte ihr Bestes. Sie wollen beim alten Bunde bleiben, einig
sein, fremder Herren müssig gehen. Bruder Klaus ist erfreut

erinnert die Landsleute an ihre Geschichte (Teil, Morgarten,
Sempach, Laupen, Näfels, Burgunder- und Schwabenkriege) und
warnt nochmals vor fremdem Gelde18.» Im Hinblick auf unsere
Fragestellung ist dreierlei bemerkenswert: die einzig durch eine lose

Parallele gerechtfertigte Berufung auf eine biblische Autorität, die,
obwohl sie hier ungleich ernsthafter und schlüssiger vorgetragen
wird, auf Gengenbachs «Nollhart» zurückverweist (wie Gengenbach
wirkte auch Bolz in Basel); die Einbettung in die vaterländische
Geschichte, deren Höhepunkte stellvertretend zitiert werden; endlich

die auf die politische Situation nach Marignano bezogene
Ermahnung durch den allseits verehrten Heiligen, das heisst die
Verbindung von Selbstbestätigung und intendierter Bewusstseinsver-

änderung.
Freilich musste Niklaus von Flüe auch für konfessionelle Propaganda

herhalten. Am 5. Oktober 1586 führten Luzerner Studenten

zur Feier des Goldenen Bundes das Spiel «Nicolaus Unterwaldius»
des Jesuitendramatikers und Universalgelehrten Jakob Gretser auf19,

welches die Ermahnungen zur politischen Einigung auf das Problem
der religiösen Einheit überträgt. Das Stanser Verkommnis erscheint
als Proklamation der katholischen Kantone, und auf die Vorführung

17 Text: Valentin Bolz, Der Weltspiegel. Zürich 1890 (Schweizerische
Schauspiele dos sechszehnten Jahrhunderts. Bearbeitet durch das deutsche
Seminar der Züricher Hochschule unter Leitung von Jakob Bächtold. Bd. 2).

18 Jacob Bächtold, Geschichte der deutschen Literatur in der Schweiz.

Frauenfeld 1892. S. 422.
19 Text: Das Bruder-Klauseii-Spiel des P. Jakob Gretser S. J. von 1586.

Hrsg. v. Emmanuel Scherer. Basel 1928 (Schriften der Gesellschaft für
innorschweizerischo Theaterkultur 1).

280



des Hostienwunders folgt ein Streitgespräch zwischen einem Katholiken,

einem Lutheraner und einem Calvinisten über die Eucharistie20.

Die politische Tradition ist zur religiösen geworden, die aber
analog wie jene verfährt, indem sie sich durch historische Kontinuität

zu legitimieren trachtet. Im zweitägigen Bruder-Klaus-Spiel
des Johannes Zurflüe (Samen, 1601) fällt die Stanser Tagsatzung
sogar ganz weg zugunsten einer reicheren Ausgestaltung der
religiöslegendenhaften Züge. Da Zurflües anonyme Vorlage die politischen
Aspekte mit einbezog21, ist in der einseitigen Akzentuierung des

späteren Werkes der Ausdruck eines entschiedenen Willens zu sehen;
offenbar sollte eine politische Diskussion über die grundlegenden
Fragen des eidgenössischen Bündnisses und seine Bewährung in der
Zeit der Glaubensspaltung vermieden werden. In offen polemischer
Absicht konfrontiert schliesslich das anonyme Spiel «Der alte und
der neue Prophet des Schweizerlandes» (entstanden 1607/0822) den
«von Gott gesandten Friedensstifter23» mit dem falschen Propheten
Zwingli, der zur Strafe für das von ihm angerichtete Unheil auf dem
Schlachtfeld erschlagen wird. Bemerkenswert ist, dass Zwingli als
Reformator und Politiker zwar der Verdammung anheimfällt, seine

politischen Überzeugungen jedoch Niklaus von Flüe in den Mund
gelegt und damit sanktioniert werden.

Diese und andere polemische Umdeutungen sind jedoch von
untergeordneter Bedeutung. Der Versöhner und Ermahner eignete
sich schlecht zur antireformatorischen Galionsfigur. Entscheidender
ist die Wandlung der Aufführungspraxis im 16. und 17. Jahrhundert.
War bisher dramatisches Spiel Sache der Bürgerschaft, das heisst
der lokalen Spielgesellschaften, gewesen, die sich oft staatlicher
Unterstützung erfreuten, übernahmen nun in der Innerschweiz die Je-

20 Richard Newald, DiedeutsclieLiteraturvomSpäthumanismuszurEmpfindsamkeit
(1570-1750), 6. Aufl., München 1967, S. 100.

21 Edmund Stadler, Das neuere Freilichttheater in Europa und Amerika.
Die Entstehung des nationalen Landschaftstlieaters in der Schweiz. Diss. Köln
1949, Einsiedeln 1954, S. 108.

22 Text: Der alte uiul der neue Propliet des Schweizerlandes. Ein illustriertes
politisches Gedicht aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts. Hrsg. v. J ean-Pierre
Bodmer. Zürich 1966 (Mitt d. Antiquar. Ges. in Zürich, Bd. 44).

23 Bächtold, Literaturgeschichte, S. 422.

281



suiten die Führung. An die Stelle einheimischer historisch-politischer
und religiöser Stoffe traten Themen aus der Antike, Moralitäten,
Gleichnis- und Heiligenspiele. Die Jesuiten bekämpften entschieden,
was von bürgerlich-staatlichen Spielen noch übriggeblieben war24,
und der Übergang zur lateinischen Sprache richtete eine weitere
Schranke zwischen Bürgerschaft und Spielgemeinde auf. Um wenigstens

äusserlich die Zusammengehörigkeit aller Eidgenossen zu
demonstrieren, waren auch nach der Reformation jeweils Abgeordnete

der neugläubigen Kantone zu den Luzerner Osterspielen
eingeladen und auf Kosten des Rates verpflegt worden25; die Aufführungen

der Jesuiten hingegen dienten weniger bürgerlich-patriotischen
Absichten als der Propaganda fidei. Begünstigt wurde die

sich zusehends schärfer abzeichnende Scheidung von Politik und
Theater durch den Umstand, dass die bewegte Epoche der Schwei-
zergeschichte vorerst vorüber war und das öffentliche Leben mit
dem Übergang zur Patrizierherrschaft mehr und mehr erstarrte. Aus
wirtschaftlichen und politischen Gründen konnte den Patriziern an
einer Fortsetzung der patriotischen Spieltradition wenig gelegen
sein. Aber auch in den reformierten Kantonen, wo unter Zwingiis
Einfluss nationalpatriotische Akzente vorerst erhalten blieben, orientierte

sich das zunehmend humanistisch ausgerichtete Theater mehr
an Terenz und Plautus als an der einheimischen Überlieferung.
Immerhin führten einige Aufführungen alte Traditionen weiter26, ehe

im ersten Viertel des 17. Jahrhunderts das Theaterleben in der
reformierten Schweiz völlig zum Erliegen kam - ungefähr zum selben

24 Sioho Joseph Ehret, Das Jesuitentheater zu Freiburg in der Schweiz.
1. Teil: Die äussere Geschichte der Herbstspiele von 1580 bis 1700 mit einer Übersicht

über das schweizerische Jesuitentheater. Diss. Freiburg i. Ü., Freiburg i. Br.
1921, S. 170-177.

25 Sioho M. Blakemore Evans, Das Osterspiel von Luzern. Eine historisch-
kritische Einleitung. Bern 1961 (Schweizer Theater-Jahrbuch XXVII).

28 Beispielsweise: Heinrich Bullinger: Lucretia (1526-1533); Hans Rudolf
Manuel: Appius und Virginia (1562); Josua Wetter: Dio Horatier und die
Curiatior (1654).

Im Jahro 1554 soll der Engadiner Reformator Ulrich Campell mit einem
Spiel von Judith und Holofernes sogar noch viole Engadiner von einem
geplanten Kriegszug nach Siena abgehalten haben (Stadler, Freilichttheater,
S. 113).

282



Zeitpunkt, als in Luzern mit der letzten Aufführung des Osterspiels
das mittelalterliche Theater zu bestehen aufhörte (1616).

Lediglich in Zug schienen sich die Bürger nicht mit ihrer
Entmachtung durch das städtische Patriziat abfinden zu wollen und
machten sich ab und zu wenigstens auf der Bühne Luft. Das Bruder-
Klaus-Spiel des Johannes Mahler (zirka 1615) verbindet trotz des

jesuitischen Einflusses aus dem benachbarten Luzern legendäres und
politisches Geschehen, wobei letzteres das Übergewicht erhält27.
Auch Mahler besinnt sich auf die eidgenössische Geschichte seit Teil
und verwendet die Tagsatzung als Höhepunkt. Gegen den
französischen Einfluss und gegen die einheimische Aristokratie verteidigt
Mahler die schweizerische Staatsidee und versteht, wie bereits ein
vermutlich verlorenes «Spiel von brueder Clas und brueder Teil»
(zirka 157028) und ein Holzschnitt um 158229, Niklaus als Wiedergeburt

Teils. Wie die alten Spiele lehnt er sich eng an die chronikalische

Tradition, das heisst an die eben (1606) wieder erschienene

Stumpfsche Chronik an30. Ein wesentliches Charakteristikum des

politischen Dramas der Schweiz ist ja sein enger Zusammenhang
sowohl mit anderen populären Literaturgattungen wie dem
historischen Volkslied als auch mit der chronikalischen Tradition, die
etwa im Fall der Tellsage bis zu weitgehender gegenseitiger
Beeinflussung gehen kann31.

Gewichtiger als Mahlers Spiel ist das «Eydgenössische Contrafeth
Auff- und Abnehmender Jungfrauen Helvetiae» von Johann Kaspar
Weissenbach (167232), eine zweitägige Prunkinszenierung der
eidgenössischen Geschichte, deren erster Tag optimistisch, der zweite
jedoch von tiefer Skepsis gegenüber den neuesten Entwicklungen
erfüllt ist. Während der Hochblüte des Jesuitentheaters bringt das

27 Inhaltsangabe: Eugen Müller, Schweizer Theatergeschichte. Ein Beitrag

zur Schweizer Kulturgeschichte. Zürich 1944 (Schriftenreihe des
Schauspielhausos Zürich, Nr. 2), S. 146f., und: Oskar Eberle, Theatergeschichte
der innem Schweiz. Königsberg 1929 (Königsberger deutsche Forschungen,
Bd. 5), S. 109-112.

28 Durrer, Bruder Klaus, Bd. II, S. 764.
29 Dürrer, Bruder Klaus, Bd. II, S. 811.
30 Eberle, Theatergeschichte, S. 110.
31 Siehe Max Wehrli, QW III, 2/1 (Vorwort).
32 Inhaltsangabe: Eberle, Theatergeschichte, S. 117-122.

283



«Contrafeth» in einer grossangelegten Manifestation, in der sich

barocke Prachtentfaltung, bürgerlich-didaktische Absicht und
formale Anleihen beim Jesuitentheater unauflöslich durchdringen,
nochmals patriotische Ermahnungen im Stil des 16. Jahrhunderts
aufdie Bühne. Zum letzten Mal erscheint hier Staatstheater in seiner
reinsten Form, wenn auch zeitbedingt mit vielen und oft wirren
biblischen, antiken und geschichtlichen Anspielungen und Allegorien
durchsetzt. Dennoch kann über die Intention des Spiels, die sich
bereits im Titel ankündigt, kein Zweifel bestehen: wie schon in Spielen

des 16. Jahrhunderts soll die Vergangenheit Mittel zur Bewältigung

der korrumpierten Gegenwart bereitstellen. Niklaus von Flüe
bekommt als abschliessende Figur des ersten Tages dabei eine

tragende Rolle zugewiesen. Der Eindruck der dreigeteilten Bühne (neutrale

Vorderbühne, Kulissenbühne in der Mitte, hinten Guckkastenbühne)

muss überwältigend gewesen sein, und dass auch die
Botschaft nicht auf taube Ohren stiess, beweist der Umstand, dass bis
ins späte 18. Jahrhundert immer wieder einzelne Episoden aus dem
«Contrafeth» aufgeführt wurden.

Abgesehen von solchen singulären Ausläufern von Traditionen
des 16. Jahrhunderts waren das 17. und das beginnende 18. Jahrhundert

kein fruchtbarer Boden für das politische Volkstheater. Einige
Male tritt zwar Niklaus von Flüe auf die Bühne, doch stets in
Zusammenhängen, die von den äusseren Umständen her nahe hegen
und für unsere Betrachtung nichts Neues bringen33.

2. Die Bruder-Klaus-Spiele in Stans 1780 und 1781

Diese einleitenden Bemerkungen sollten die beiden Stanser Pe-

riochen nicht als einmalige Erscheinungen, als Zufallsprodukte
lokalpatriotischer Anwandlungen, sondern als Glieder einer Traditionskette

erscheinen lassen. Folgende Probleme stehen bei der anschliessenden

Interpretation im Vordergrund:

38 U. a. tritt Niklaus von Flüe im Vorspiel von Johannes Oehens «Comico-

Tragoedia von Hunger, Krieg und Tod» (Luzern 1637) auf sowie in einem

David/Saul-Spiel (Freiburg 1623) und im Epilog des Dreikönigsspiels von
Johann Peter Spichtig (Lungern 1654).

284



1. die Anlage der Stücke, soweit sie sich aus den Periochen erschlies-
sen lässt; damit verbunden

2. die Bedeutung der gesungenen Parallelhandlungen;
3. die Frage nach der aktuellen Bedeutung des historischen

Vorwurfs und
4. die Frage nach der Trägerschaft und den sich daraus ergebenden

politischen und gesellschaftlichen Implikationen.

Die verschiedenen Problemkreise lassen sich keineswegs säuberlich
trennen; Form, Inhalt, Darbietungsweise, Trägerschaft und Publikum

bedingen und erläutern sich gegenseitig. Daher soll von der
einfachen Beschreibung des vorliegenden Materials zu den allgemeineren

Fragestellungen übergegangen werden.

2.1. Die äussere Form der Periochen

Periochen, «kleine, meist achtseitige Hefte in Viertelsgrösse, mit
einer Inhaltsangabe des bevorstehenden Spiels34», sind seit 1615
bekannt. Meist in einer Auflage von rund 500 Exemplaren gedruckt,
wurden sie den Gönnern des Theaters zusammen mit der Einladung
zur Vorstellung übergeben. In den barocken Jesuitenperiochen folgte
auf eine zusammenfassende Inhaltsangabe eine ausführliche
Nacherzählung jedes Aktes, schliesslich ein Verzeichnis der Rollen und
Spieler. Die bürgerlichen Spielzettel sind im allgemeinen einfacher

gehalten: meist in kleinerem Format; ohne Angabe der Quellen;
lediglich mit einer kurzen Inhaltsangabe des Spiels und Hinweisen
auf den Schauplatz und einem Rollenverzeichnis (kein
Spielerverzeichnis35).

Die Perioche der Kapuzineratudenten nähert sich also weitgehend
der bürgerlichen Form an, sieht man vom Verzeichnis der Spieler ab;
die bürgerliche Perioche ihrerseits verzichtet auf einige weitere
Elemente, insbesondere auf die Inhaltsangabe, an deren Stelle der lapidare

Vermerk steht: «Die vaterländische Geschichte bedarf keiner
Erzählung.» Dafür werden in beiden Fällen die Singspieltexte voll-

34 Eberle, Theatergeschichte, S. 201.
35 Eberle, Theatergeschichte, S. 157.

285



ständig abgedruckt; aus ihnen, den knappen Angaben der historischen

Spiele und den Umständen der Aufführung lassen sich die
Intentionen der beiden Spiele zwar nicht mit letzter Sicherheit, aber
doch mit einiger Wahrscheinlichkeit erschliessen. Bei aller äusseren
Verwandtschaft sind Voraussetzungen und Wirkungsabsichten
weitgehend verschieden, heben sich aber wiederum deutlich gegen die
noch immer fortwirkende jesuitische Tradition des 17. und 18.

Jahrhunderts ab.
Verfasser des Schülerspiels ist Pater Venantius von Matt36;

derjenige des Bürgerspiels bleibt anonym; es dürfte sich bei ihm mit
grösster Wahrscheinlichkeit um einen Geistlichen oder einen Lehrer
handeln. Die Musik zum Bürgerspiel stammt von Josef Anton
Omlin37.

2.2. Inhalt und Tendenz der beiden Spiele

In beiden Spielen steht nicht mehr, wie in den jesuitischen oder

jesuitisch beeinflussten Spielen des 17. Jahrhunderts, die religiöse
Vita des Eremiten im Vordergrund, sondern sein politisches Wirken,
das sich auf die Stanser Tagsatzung von 1481 konzentriert. Die
religiös-legendenhaften Züge, das bürgerhche Leben vor dem Rückzug
in die Ranftschlucht sowie die seelsorgerische Tätigkeit fallen völlig
weg, als einziges Thema bleibt die Einigung von 1481. Auch sie wird
jedoch, im Unterschied zu den politischen Spielen des 16. Jahrhunderts

wie zu dem gleichzeitigen des Luzerners Josef Ignaz Zimmermann,

die das zentrale Ereignis in historische Zusammenhänge
einfügen, völlig isoliert dargestellt.

2.2.1. Das Spiel der Kapuzinerstudenten (1780). Die äussere Form
entspricht weitgehend der Tradition, die sich im Lauf des 17. und
18. Jahrhunderts herausgebildet hat: den einzelnen Akten
(«Handlungen») geht ein allegorisches Singspiel voraus, das in direktem

38 Jann, Geschichte des Kollegiums. S. 69.
37 Max Büsser, Die Römerdramen in der Theatergeschichte der deutschen

Schweiz 1500-1800. Luzorn 1938 (Sehr. d. Ges. f. schweizerische Theaterkultur,

Bd. 4), S. 114.

286



Bezug zur Haupthandlung steht und deren Thema vorwegnimmt
und überhöht. War diese Aufgabe ursprünglich einem Chor
übertragen (Engel als Allegorien der Tugenden oder dergleichen),
entwickelten sich daraus im Laufe der Zeit eigentliche Nebenhandlungen

mit Rezitativen und Arien, welche einerseits gestatteten, «jeden
Prunk zu entfalten, ohne die Einheitlichkeit der ganzen Schaustellung

zu gefährden38», andererseits dem Einmalig-Historischen durch
Anführung antiker Parallelen (in den zahlreichen Römerdramen),
mythologischer oder, wie liier, biblischer Präfigurationen typologi-
sche Bedeutung verliehen.

Vorgestellt wird eine Situation, ein Momentbild, das dem in der

Haupthandlung vorgeführten geschichtlichen entspricht. In den
feindlichen Brüdern Jakob und Esau des ersten « musikalischen

Eingangs» sind unschwer die ob der Burgunderbeute entzweiten Kantone

zu erkennen: in der Gestalt des älteren die Landkantone, im
jüngeren die seit 1477 in einem Sonderbündnis vereinigten Städte

(Zürich, Bern, Luzern, Freiburg, Solothurn). Ob die Konfiguration
bereits eine Interpretation enthält, die Urkantone demnach als die

rechtmässigen Erben, die Städte als Usurpatoren aufzufassen wären,

geht aus dem Text nicht hervor. Hingegen wird ihre Mutter Rebekka

in der Szenenanweisung ausdrückhch als Allegorie der Eidgenossenschaft

bezeichnet, die angesichts des Konfliktes zur Tatenlosigkeit
verurteilt ist: der eidgenössische Gedanke ist kein Zweckverband,
vielmehr ein naturnotwendiges und gottgewolltes Bündnis, das mit
der Eintracht seiner Glieder steht und fällt; mangelt es an Eintracht,
bleibt lediglich die vage Hoffnung auf ein wunderbares Eingreifen
Gottes. An diesen musikalischen Eingang schloss sich die Darstellung

der Zwietracht unter den Kantonen an.

Analog ist der zweite Akt gebaut. Die Parallele wird nicht
weiterverfolgt, sondern ein neues Exempel angeführt. Moses, der geistige
Führer und Gesetzgeber der Juden, stiftet Frieden wie anschliessend

der eidgenössische Gesetzgeber Bruder Klaus39. Sein blosser Appell

38 Eberle, Theatergeschichte, S. 231 (über dio Singspieltechnik im allge-
memen).

39 Die Parallele Moses-Klaus schon bei Valentin Boltz und im Sarner Spiel
von Zurflüe 1601, hier freilich ohne den Bezug zur Tagsatzung.

287



an Verwandtschaft und Bruderliebe sowie die Erinnerung an
Josephs Versöhnlichkeit genügen, die Zankenden zur Einsicht zu
bewegen : ein Akt formaler Autorität, nicht der demokratischen
Auseinandersetzung und Überzeugung. Der Schlusschor vereinigt die
biblische und die geschichtliche Handlung in einem Danklied,
welches die beiden Bilder in einen einzigen Sinnzusammenhang bringt,
die Brücke zu den Zuschauern schlägt und Bruder Klaus als
Vollstrecker göttlichen Willens erscheinen lässt.

Von einer eigentlich dramatischen Handlung oder der Entwicklung

eines Konfliktes kann keine Rede sein; es werden lediglich zwei

Situationen (die zerstrittene und die von Klaus geeinigte
Eidgenossenschaft) einander kontrastierend gegenübergestellt.

2.2.2. Das Bürgerspiel (1781). Demgegenüber lässt sich für das

Bürgerspiel noch mindestens eine Unterredung des Pfarrers Heinrich

Imgrund mit dem Einsiedler im Ranft erschliessen, in welcher
der Jugendfreund den Heiligen bittet, die verfeindeten Brüder zu
versöhnen. Von grösserer Bedeutung ist jedoch eine formale Neuerung

: anders als im Schülerspiel folgt nun das Singspiel als Ganzes

auf die historische Handlung; es hat sich verselbständigt und erhebt
somit - im Gegensatz zur barocken Tradition - nicht mehr den

Anspruch auf ständige Spiegelung zweier Welten (der historischen und
der biblischen), die beide jederzeit gegenwärtig sind. Vor allem aber
wird die biblische durch eine geschichtliche Nebenhandlung ersetzt.
Aus dem deutenden Ineinander wird so ein erhellendes Nebeneinander.

Zudem lässt die Singspielhandlung (die noch der Tradition
folgend in «Chöre» aufgeteilt wird, obwohl sich die ursprüngliche Form,
vom Schlusschor abgesehen, längst zu einer von einzelnen Sängern

getragenen Handlung entwickelt hat) keine einfache allegorische
Übertragung mehr zu, wie sie - mit Einschränkungen - im Spiel der

Kapuziner noch möglich gewesen war. Entfernte sich schon das

Schülerspiel von den jesuitischen Mustern, indem es die reine
Allegorie durch eine zugleich allegorische und analoge biblische Handlung

ersetzte, verzichtet das Bürgerspiel nun auf jede Präfiguration,
die als Exemplum verpflichtenden Charakter annehmen könnte; an
ihre Stelle tritt eine historische Parallele, die das Spiel als Ganzes

auf eine andere Ebene verlegt. Davon wird noch zu sprechen sein.

288



Bereits im folgenden Jahr übernehmen die Kapuziner dann diese
Technik für ihre eigenen Spiele40.

Dreifach sind die Neuerungen des Bürgerspiels gegenüber dem
Kapuzinerspiel:

1. die biblische Allegorie wird durch eine historische, thematisch nur
noch lose mit der Haupthandlung verbundene Parallele ersetzt;

2. folgerichtig wird das Singspiel als Ganzes im Anschluss an das

geschichtliche Spiel aufgeführt, steht also für sich selber;
3. ist damit ein Wechsel der Trägerschaft verbunden.

Es ist nun noch nach den Zusammenhängen zwischen den drei
Tatbeständen zu fragen.

Das Thema der römischen Republik spielt in der schweizerischen
Literatur wie in der mit ihr eng verbundenen chronikalischen
Tradition eine bedeutende Rolle. Seit dem Weissen Buch von Samen
nehmen die Unterwaldner für sich in Anspruch, Abkömmlinge
eingewanderter Römer zu sein, wie die Schwyzer von Schweden, die
Urner über Rom von Hunnen und Goten aus Cithia (Skythia)
abstammen sollen. Petermann Etterlin, Glarean, Ägidius Tschudi,
Josias Simler greifen diese Uberheferung auf, und über Etterlin
gelangt sie ins Urner Tellenspiel41. Dahinter ist zweifellos nicht nur -
wie die bekannten Beispiele der Äneas- oder der Lemanus-Sage
vermuten liessen - das Bedürfnis nach «Einbettung ins Universum42»,
nach historischer Kontinuität als Legitimierung der eigenen
Herkunft zu sehen, sondern mindestens in gleichem Masse der Wunsch,
die republikanische Staatsform der Eidgenossenschaft mit der mächtigen

römischen Republik in Verbindung zu bringen. Immer wieder
wird in den genannten Chroniken und Dramen Rom als die «erste
Republik» bezeichnet, immer wieder die eidgenössische Befreiung
mit dem Tyrannensturz in Rom verglichen, werden eidgenössische
Tugend und römische Virtus aufeinander bezogen. Das «Spiel von
den alten und jungen Eidgenossen» zitiert Mutius Scävola, Scipio
Africanus und Horatio Codes als Zeugen herbei, das Urner Tellen-

40 Siehe die Periochen bei Jann, Geschichte des Kollegiums, S. 122-154.
4» Siehe Max Wehrli, QW III, 2/1, S. 73f.
12 Christ-Kutter, Spiel, S. 42.

289



spiel spiegelt in Anlehnung an Etterlin die Vertreibung der Vögte an
der Erzählung von Lucretia und Brutus. Ähnlich verfährt Bullinger
in seiner humanistisch-patriotischen «Lucretia43», nur dass hier die
Blickrichtung umgekehrt ist, und in den 1630er Jahren nimmt Wolfgang

Rot das Thema wieder auf. Im 18. Jahrhundert greifen Bodmer
und Ambühl (179244) auf diese Vorstellungen zurück, nun aber als
bewusste Erneuerung und Wiederbelebung einer verschütteten
Tradition. Denn im 17. und zu Beginn des 18. Jahrhunderts hatte das
schweizerische Theater andere Wege eingeschlagen. In Zürich brachte
nach einer kurzen Blüte des humanistischen und zugleich noch
immer stark patriotisch geprägten Theaters das Verdikt des Antistes
Breitinger45 das Theaterleben völlig zum Erliegen. Von Zürich aus
breitete sich die Ächtung des Theaters rasch über alle reformierten
Kantone aus, nachdem bereits 1617 in Genf ein ähnliches Verbot
erfolgt war. In der Innerschweiz hatten die Jesuiten die historischen
Stoffe zugunsten religiöser vernachlässigt.

Aus dem ganzen 17. Jahrhundert sind nur sieben Römerdramen
der Ordensbühnen bekannt, wovon nicht weniger als drei den
Philosophen Boethius zum Gegenstand haben, je eines Hannibal, Valerian
und den abtrünnigen Christen Julianus Apostata; dazu kommt Gret-
sers Bearbeitung des 5. Buchs der Äneis48. Zu Beginn des 18.
Jahrhunderts zeichnet sich insofern eine Wandlung ab, als wieder
vermehrt Römerdramen aufgeführt werden, jedoch bis 1750 fast
ausschliesslich Stoffe aus der Kaiserzeit. Dann aber setzt auf einmal das
Interesse für die römische Republik wieder ein. Von insgesamt
dreissig Römerdramen der geistlichen Bühnen aus der Zeit zwischen
1500 und 1800 sind nur sechs (davon drei über Titus Manlius) bis
1750 aufgeführt worden, alle andern in der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts. Abgesehen von den Punischen Kriegen (viermal

43 Text: Heinrich Bullinger/Hans Sachs, Lucretia-Dramen. Leipzig
1973 (BI-Textausgaben).

44 Zu Bodmer s.S. (18)
45 Johann Jakob Breitinger, Bedencken Von Comoedien oder Spilen.

Gestell zu dienst und gefallen einer Jungen Burgerschafft von Edlen und Geschlechteren

der uralten lobl. Statt Zürych. Zürich 1624.
48 Zusammenstellung nach den Listen bei Büsser, Römerdramen.

290



Hannibal, zweimal Publius Cornelius Scipio, einmal Hasdrubal) gilt
das Interesse vor allem Brutus (fünfmal), Pompejus (zweimal) und
Cäsar (zweimal) - also Stoffen, die entweder mit der Sicherheit des

Staates zu tun haben oder in denen sich das Problem Republik/
Diktatur manifestiert. Ob das auffällige Interesse darauf zurückzuführen

ist, dass man das Problem der repubhkanischen Staatsform
als aktuell und bedrängend empfand, sich aber scheute, es direkt
auf die eidgenössischen Verhältnisse bezogen aufzugreifen, muss

vorläufig dahingestellt bleiben. Einen Hinweis in dieser Richtung
böte das Argumentum eines Brutus-Spiels aus Pruntrut von 1767:

Nur jene Staaten allem kann man boglückt nennen, in denen Liob und
Eifer für das gemeine Beste herrscht, wo aber der Eigennutz zum Nuchtheil
des allgemeinen Wesens don Meistor spielt, wer weiss nicht, welch grosse
Schäden durch Ihn auf ganze Länder ausgegossen werden47.

Auf dem bürgerlichen Theater der Innerschweiz wurden Stoffe

aus der Republik viermal im 16. Jahrhundert und dann erst wieder

in Stans 1781 aufgegriffen, solche aus der Kaiserzeit sporadisch vom
16. bis ins 18. Jahrhundert, wenn auch in so grossen Abständen und
mit so unterschiedlicher Themenstellung, dass keine Tradition
entstehen konnte.

Erstmals seit beinahe zweihundert Jahren nimmt also das

bürgerliche Theater mit dem Coriolan-Singspiel einen der seit 1750 von
den Ordensbühnen bevorzugten Stoffe auf; statt ihn jedoch wie jene
isoliert zu behandeln, lässt es ihn auf ein thematisch verwandtes

Spiel aus der einheimischen Geschichte folgen und stellt somit erneut
die im 16. Jahrhundert oft aufgeworfene Frage nach den Beziehungen

zwischen der römischen Republik (der Republik schlechthin)
und dem eidgenössischen Staatswesen, freilich, wie sich zeigen wird,
mit entscheidend veränderter Akzentsetzung.

Dass hinter der Kombination der beiden Stoffe ein bewusster

politischer Wille steht, wird aus dem «Beschluss» deutlich. Der «Genius

der Freiheit» und der «Genius der Eidgenossenschaft» stimmen
einen Jubelgesang an, in den der Chor (wohl die Spielgemeinde,
möglicherweise zusammen mit den Zuschauern, die den Text ja vor
Augen hatten) einfällt. Dieser Schluss verweist über die Realität des

47 Zit. bei Büsser, Römerdramen, S. 24.

291



Spiels hinaus in einen mythisch-allegorischen Raum der Feier und
lässt ihn in ein Bekenntnis zur Einheit und zur göttlich inspirierten
Bruderliebe ausmünden. Ausdrücklich wird Niklaus über die «Helden

von Athen» gestellt, die eigene Vergangenheit also höher
bewertet als das antike Vor-Bild und durch die Spiegelung gleichzeitig

in denselben Rang der Verbindlichkeit und Idealität erhoben.
Die Aufführung endet als Festspiel, wie ja schon die «Vorerinnerung»

ausdrücklich auf das Dankfest zu Ehren des «vielseligen
Mannes» hinweist. Zudem findet die Aufführung nicht mehr zu den
traditionellen Spielzeiten statt, sondern zum Jubiläum eines

denkwürdigen Ereignisses, das heisst: primär ist nicht das Spiel, sondern
sein Anlass. Und das zentrale Ereignis wird, ebenfalls im Unterschied

zu den Spielen des 16. Jahrhunderts, nicht als Folge von
Begebenheiten, sondern isoliert, beinahe als «lebendes Bild» vorgeführt.
Im schweizerischen Festspiel, wie es im 19. und 20. Jahrhundert bis

zum Exzess ausgestaltet wird, feiert die Bürgerschaft sich selber; es

ist, trotz des meist historischen Inhalts, eine Manifestation, die keiner

Herleitung bedarf. Dass mit der Aufführung von 1781 die
Bürgerschaft in den Vordergrund drängt, wird durch die Tatsache

erhärtet, dass die Kapuziner ihr ursprünglich gleichfalls für das

eigentliche Gedenkjahr des Stanser Verkommnisses geplantes Spiel
auf bürgerlichen Druck hin um ein Jahr vorverlegten48.

3. Theater und Publikum um 1780

Dass der Bruder-Klaus-Stoff um 1780 wieder aufgegriffen wurde,
hängt unter anderem mit dem neu erwachten Interesse an schweizerischer

Geschichte, Landeskunde und Biographie zusammen. 1734

wurde Ägidius Tschudis Schweizerchronik erstmals gedruckt, und
seit der Mitte des Jahrhunderts setzte eine systematische
Sammeltätigkeit von Gelehrten und Laien ein. Indem man an bestimmte
Tendenzen der Vergangenheit anknüpfte, versuchte man der Gegenwart

neue Impulse zu verleihen. Einen wichtigen Markstein dieser

sich seit 1725 herausbildenden Helvetischen Bewegung bildeten die

48 Jann, Geschichte des Kollegiums, S. 69f.

292



«Patriotischen Träume eines Eidgenossen von einem Mittel, die
veraltete Eidgenossenschaft zu verjüngen» von Franz Urs von
Balthasar (geschrieben 1744, 1758 durch Isaak Iselin veröffentlicht).
Ausser einer durchgreifenden Reform der gesellschaftlichen Strukturen

forderte Balthasar die Eindämmung des schrankenlosen
Partikularismus zugunsten gesamteidgenössischer Institutionen und
eines schweizerischen Staatsbewusstseins. Wenn auch Balthasars
Anregungen mehr als wahrhaft patriotische Gedanken gefeiert denn
ernsthaft in Erwägung gezogen wurden, waren sie doch mittelbar
Anlass zur Gründung der Helvetischen Gesellschaft (1761/62), deren

Satzung bestimmte:

Dio Gesellschaft soll zum einzigen Zweck und Gegenstand haben, Freundschaft

und Liebe, Verbindung und Eintracht unter den Eidgenossen zu stiften

und zu erhalten; dio Triebe zu schönen, guten und edeln Taten
auszubreiten und Friede, Freyheit und Tugend durch die Freunde des Vaterlandes
auf künftige Alter und Zoiten fortzupflanzen49.

An den jährlichen Versammlungen war es jedem Mitglied
freigestellt,

etwas abzulesen, das dem gemeinnützigen Zwecke der Gesellschaft angemessen

sey; doch wünschte man vorzüglich, es möchten theils wichtige Themata
aus unsern vaterländischen Rechten und Geschichte, theils Lobreden auf
verstorbene vordiente Helvetische Männer, sie seyen gleich Staatsmänner,
Gelehrte, Künstlor, oder sonst wackere, redliche Bürger gewesen, die sich auf
besondere Weise ausgezeichnet, als würdige Gegenstände zu dergleichen
freywilligen Vorlosungen ausgewählt werden50.

In Zürich veröffentlichte Johann Jakob Bodmer 1775 anonym
seine «Schweizerischen Schauspiele51», räsonnierende Lesedramen,
in denen er, mehr langfädig argumentierend als dramatisch
überzeugend, für eine römisch-republikanisch verstandene Idee des

eidgenössischen Staates warb. Vorangegangen waren Römerdramen,
die gleichfalls einen auf Zucht, Ordnung und Opferbereitschaft
gegründeten Staat propagierten. Leider waren die literarischen Quali-

49 Verfassung und Gesetze der Helvetischen Gesellschaft. Nebst einem
Verzeichnis der Mitglieder. O. O. 1787. S. 3.

50 Verfassung, S. 9.
51 «Wilhelm Teil; oder: der gefährliche Schuss» / «Gesslers Tod; oder: das

erlegte Raubtier » /«Der alte Heinrich von Melchthal; oder: die ausgetretenen
Augen».



täten der Stücke nicht dazu angetan, Begeisterung für Bodmers
Ideen zu wecken; immerhin bereiteten sie den Boden für die
wirkungsvolleren Dramen Zimmermanns und Ambühls und regten die
Helvetische Bewegung zu Diskussionen an.

Äusserer Ausdruck des neuen Verhältnisses zur eigenen
Geschichte und Voraussetzung für eine breitere Wirkung war die
Reform der bisher einseitig auf klassische Bildung ausgerichteten
Schule. 1771 erliess der Luzerner Rat eine neue Schulordnung, nach
der fortan die deutsche Sprache, die allgemeine und die vaterländische

Geschichte im Mittelpunkt des Unterrichts zu stehen hatten.
In mehrfacher Hinsicht war demnach der Boden für eine

Wiederaufnahme der Diskussion um die republikanische Staatsform
vorbereitet. Dazu kam ein weitverbreitetes Bedürfnis nach neuen
Theaterformen. Namentlich in Luzern machte sich eine gewisse
Übersättigung durch die Heiligen- und Märtyrerspiele der Jesuiten
bemerkbar. Auf verschiedenartigste Weise kam die alte Spielfreude der

Bürger wieder zum Vorschein. Schon 1738 wurde eine geheime
studentische Spielgesellschaft ausgehoben, weil sie eine selbstverfasste
«unanständige» deutsche Komödie gespielt hatte. 1741 wurde ein
«Hochobrigkeitliches Theater» über der Sakristei der Jesuitenkirche
eröffnet, und 1746 wehrte sich der Jesuitenrektor Pfyffer bereits
vergeblich gegen die Aufführung einer französischen Komödie durch
Bürger auf diesem Theater52. Ab 1761 versuchten sich auch die
Jesuiten den neuen Strömungen anzupassen und führten nun neben
antikisierenden Heldenspielen vorwiegend Werke der französischen
Jesuitenklassiker auf. 1768 befahl der Luzerner Rat, Komödien seien

in Zukunft in deutscher Sprache aufzuführen, und wenig später
erhielt das historische Drama - im Zusammenhang mit den erwähnten
Schulreformen und der Aufhebung des Jesuitenordens im Jahre
1773 - seinen festen Platz im Luzerner Spielplan. Die Themen waren
dieselben wie in früheren Jahrhunderten: die Bundesgründung, die

grossen Schlachten und Siege der Eidgenossen sowie Ereignisse aus
der lokalen Geschichte. Neben Franz Regis Crauer (1739-1806) ist
unter den Autoren besonders Josef Ignaz Zimmermann (1737-1797)

52 Josef Nadler, Literaturgeschichte der deutschen Schweiz. Leipzig 1932.
S. 246 f.

294



bemerkenswert, wie jener von den Jesuiten erzogen, Ordensmitglied
und Professor an der Kantonsschule Luzern53.

Obwohl wie das Stanser Bürgerspiel zur Jubiläumsfeier des Stan-
ser Verkommnisses geschrieben, handelt es sich bei Zimmermanns
«Niklaus von Flüe» keineswegs um ein Festspiel, vielmehr um ein
vollständiges fünfaktiges Drama, dessen Absicht geschichtliche
Information, nicht patriotische Erhebung ist. Bei aller dramatischen
Unbeholfenheit und Langatmigkeit besticht das Bemühen um
Objektivität. Zwar lässt auch Zimmermann den religiös-legendenhaften
Aspekt beiseite und drängt die Handlung auf eine äusserst kurze
Zeitspanne zusammen, doch schafft er durch die Verknüpfung der
Stanser Tagsatzung mit einem geplanten Überfall von Entlebucher
Freischärlern auf die Stadt Luzern, der durch die Wirkung des
Eremiten auf dessen Anführer vereitelt wird, und durch die ausführliche
(freilich manchmal fast unerträglich weitschweifige) Darlegung der
verschiedenen Standpunkte ein breites realistisches Zeitgemälde;
wenn auch die Schultradition auf jeder Seite spürbar bleibt, kommen
immerhin Probleme zur Sprache, die aufzugreifen in dem patri-
zischen Luzern noch immer ein gewisses Wagnis bedeutete: das
Verhältnis zwischen Stadt und Land, Patriziat und Demokratie, die
verderbliche Wirkung regionaler Egoismen und die Notwendigkeit
einer sie überwindenden eidgenössischen Politik.

Die allmähliche Abwendung von der jesuitischen Tradition zeigt
sich nicht zuletzt darin, dass bei den herbstlichen Schulaufführungen
mehr und mehr Bürger die zentralen Rollen übernehmen, «bis sie
das ganze Bühnenwesen wieder beherrschen84 ». Im Laufdes 18.
Jahrhunderts entstehen zudem in den meisten innerschweizerischen Kan-

63 Von Crauor stammon u. a.: «Berchtold, Herzog von Zähringen» (1778),
«Kaiser Albrechts Tod» (1780), «Oberst Pfyffer») (1783), «Die Grafen von
Toggonburg» (1784), «Die Mordnacht von Luzern» (1787), «Julia Alpmula,
ein helvetisches Nationaltrauerspiel» (1792, s. dazu Nadlor, Literaturgeschichte,

S. 251) - meist Familientragödien und Ritterspielo (Einfluss des
«Götz von Berlichingen»). Zimmermanns Stücke, kunstloser in dor Anlage,
ergänzen diejenigen Crauers zu einem Panorama der Schweizergeschichte:
«Wilhelm Teil» (1777), «Petermann von Gundoldingcn oder dio Sempacher-
schlacht» (1779), «Nildaus von Flüe oder die gerettete Eidgenossenschaft»
(1781), «Erlachs Tod» (1790).

54 Eberle, Theatergeschichte, S. 205.

295



tonen besondere, auch räumlich von der Schule getrennte
Bürgertheater55. Es wäre jedoch verfehlt, in diesem Umstand eine
Wiederbelebung der «Gesinnungsgemeinschaft56» von Spielern und
Zuschauern zu sehen. Zu sehr klafften postuliertes Idealbild und Realität,

Theaterstoff und Wirklichkeit auseinander, als dass dem
Volkstheater wiederum die Funktion eines politischen Forums zugekommen

wäre. Zwischen den Bestrebungen der Helvetischen Gesellschaft,
der stillschweigend vorausgesetzten «bonne volonte de tous», und
der tatsächlichen Situation bestand ein schreiender Gegensatz. Ein
Geflecht von Spannungen und Gegensätzen durchzog den nur noch
lose zusammenhängenden Staatenbund: Obrigkeit gegen Bürger,
Stadt gegen Land, Katholiken gegen Protestanten. Manche von
ihnen überlagerten und verstärkten sich gegenseitig, wie zum
Beispiel der noch immer fortbestehende konfessionelle Gegensatz und
das wirtschaftliche Gefälle zwischen der Innerschweiz und den
reformierten Kantonen. Eine offene Diskussion hätte zu unabsehbaren
Konsequenzen führen können, und daran war den Inhabern der
Macht, dem sich immer exklusiver gebärdenden städtischen Patriziat
und den herrschenden Familien in den ehemals demokratischen
Kantonen, die den Staat «als Familieneigentum, als eine Art Nutzungsgut57»

betrachteten, nichts gelegen. Im Gegenteil versuchte man mit
allen möglichen Mitteln auch die bescheidenste Erneuerung zu
verhindern. Neubürger wurden keine mehr aufgenommen und jegliche
Kritik an der Obrigkeit schwer geahndet, mit Gefängnis,
Landesverweisung, Verschickung auf Galeeren oder gar Hinrichtung; Ter-
rorjustiz, Käuflichkeit der Ämter und Erpressung waren üblicher
politischer Brauch58.

55 Erste Saalbühne in Stans 1725 (eröffnet mit dem Bruder-Klaus-Spiel
dos Franz Josef Achermann. Inhaltsangabe: Eberle, Theatergeschichte, S.

182f.); erste Bürgeraufführung in Zug 1740, feste Bühne seit 1782;
Wiederbelebung der bürgerlichen Fastnachtsspiele in Schwyz; s. Eberle,
Theatergeschichte, S. 162, 181.

58 Sidler, Wechselwirkungen, S. 187.
57 Werner Ninck, Vom Staatenbund zum Bundesstaat. Das Erwachen des

deutsch-schweizerischen Nationalgeistes im achtzehnten Jahrhundert bis zur Gründung

der Helvetischen Gesellschaft im Jahre 1761. Diss. Zürich, München 1922,
S. 5f.

58 Siehe Ernst Trösch, Die helvetische Revolution im Lichte der deutsch-

296



Die Tagsatzung als einzige gesamteidgenössische Instanz war zum
Fossil erstarrt. Von den Toggenburgerkriegen bis zum Ende der
Alten Eidgenossenschaft kam ein einziger Beschluss von einiger
Tragweite zustande, und er betraf bezeichnenderweise die Erneuerung

des Soldbündnisses mit Frankreich (1777). Auch die separaten
Zusammenkünfte der konfessionellen Gruppen blieben in leerem
Formelkram stecken. Ein eidgenössisches Staatsbewusstsein bestand
nicht mehr, auch wenn es noch so oft in pathetischen Proklamationen

beschworen wurde59. Fast symbolisch erhob sich am Hof des
französischen Gesandten in Solothurn ein Thronsessel, und aus den
öffentlichen Brunnen der Stadt floss an hohen Festtagen -
französischen, nicht schweizerischen! - Wein statt Wasser. Gemeinschafts-
werke wie die Linthkorrektion blieben unausgeführt, obwohl Pläne
vorhanden waren, weil man sich über die Verteilung der Kosten
nicht zu einigen vermochte60.

Andererseits erlebte die Schweiz, namentlich die Ostschweiz mit
den Zentren Zürich, Winterthur und St. Gallen, in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts ihren ersten grossen wirtschaftlichen
Aufschwung. Statt sich jedoch den neuen Verhältnissen anzupassen,
versuchten die Zünfte durch Schutzbestimmungen und Abwehrmass-
nahmen gegenüber den technischen Neuerungen, die Hauptstädte
durch rigorose Markt- und Wettbewerbsbeschränkungen die
Entwicklung zu bremsen61. Die gegenläufigen Bewegungen in Politik
und Wirtschaft erwecken, so Ernst Trösch,

den Eindruck einer stets sich steigernden Expansionskraft von Dämpfen in
einer alten Maschine, die niemand mehr zu reparieren vermag und an der
man zum Überfluss mit ängstlicher Sorgfalt alle Ventile schliesst62.

schweizerischen Dichtung. Leipzig 1911 (Unters, z. neueren Sprach- und
Literaturgeschichte, N.F. X), S. llf.

59 Siehe z. B. den sogenannten Trücklibund.
60 Siehe Heinrich Flach, Die Bestrebungen der Helvetischen Gesellschaft

des XVIII. Jahrhunderts. Eine nationale Bewegung. Zürich 1916 (Schriften
für Schweizer Art und Kunst, Nr. 36/37).

81 Siehe Leo Weisz, Studien zur Handels- und Industriegeschichte der
Schweiz. Bd. 1. Zürich 1938, S. 131-155, 165-169, 171-187.

297



In dieser Krisensituation beginnt sich in der schweizerischen
Literatur ein Topos herauszubilden, der bis zum Zusammenbruch der
Alten Eidgenossenschaft und darüber hinaus nicht wieder verschwindet

: die neu entdeckte, als archaisch und gewaltig empfundene und
emphatisch gepriesene Naturschönheit wird in Beziehung gesetzt zu
einer ebenso archaischen, wenn auch ins Idyllische gewendeten
Einfachheit und Natürlichkeit der Sitten, deren Ursprung aus einer
nicht näher umschriebenen «Freiheit» idealistischen, ja mythischen
Charakters hergeleitet wird.

Die Ungebundenheit, die anarchische Lebensweise, die grenzenlose

Beschaulichkeit und Trägheit der Gebirgsbevölkerung jener Zeit
sind bezeugt63, und es besteht kein Zweifel, dass die Alpenreisenden
des 18. Jahrhunderts darin einen wohltuenden Kontrast zu ihrer
eigenen überfeinerten städtischen Lebensweise erblickten. Die
erhabene Natur, die zum Anlass für die Erhebung der eigenen Seele

wird, die Schlichtheit der Sitten und die Natürlichkeit des menschlichen

Umgangs beeindruckten die Reisenden bis hin zu den

Stürmern und Drängern, die hier das Korrelat ihrer eigenen gipfelstürmenden

«Krafft» und ihres ekstatischen Freundschaftskultes zu
finden glaubten. So begeistert sie alle sich aber über die schweizerische

Gebirgslandschaft und die Lebensweise der Hirten und Sennen
äussern64, so bestürzt klingen viele Urteile über die politische Verfassung

der Eidgenossenschaft. Bei seinem ersten Besuch in der Schweiz

weiss sich Heinrich Zschokke vor Begeisterung über die landschaftlichen

Schönheiten kaum zu fassen:

Nachdom ich die Landschaften Sachsons, Frankens und Schwabons durchstreift

hatte, bis zu den Ufern des Bodensees, stieg, hinter dem breiten
Spiegel von diesem, das riesigo Gebilde dor Alpenkette, mit Eisthürmen und
Silberfeldern am Himmol leuchtend, plötzlich vor mir auf. Der Anblick
solcher Naturpracht erschütterte mich, wie noch nie Ähnliches. Es blieb mir im

62 Trösch, Helvetische Revolution, S. 13.
83 Siehe Sergius Golowin, Lustige Eid-Oenossen. Aus der phantastischen

Geschichte der freien Schweiz. Zürich 1972, S. 55.
64 Siehe Fritz Ernst, Wilhelm Teil. Blätter aus seiner Ruhmesgeschichte.

Zürich/Berlin 1936, S. 58-61 u. ö., und: Hedwig Wäber: Die Schweiz des

18. Jahrhunderts im Urteile ausländischer Reisender. Das staatliche Leben.

Diss. Bern 1907, S. 30-33.

298



stillen Staunen nur ein einziger Gedanke übrig: «Dieso Felsenburg der
Freiheit! Hat sie kernen Winkel für mich?» - Und als mir, es war der 3. September

1795, bei Schaffhausen, in romantischer Umfassung, der Rheinfall seinen
Gruss donnernd entgegensang: jauchzt' ich im Freudontaumel laut auf; warf
mich bewegt zur Erde; küsste sie, wie Vatorlandsboden; woüite still und
flüsterte flehend geheime Wünsche zum Himmol85.

Anschliessend bewundert er die Heiterkeit, Reinlichkeit und den
«treffenden Mutterwitz und Scharfsinn» der Landleute, meint dann
aber, die berühmte Vaterlandshebe der Schweizer müsse wohl andere
Ursachen als diejenige der Griechen und Römer haben, da doch ihre
politischen und bürgerlichen Freiheiten geringer seien als jene der
Untertanen deutscher Fürsten. «In den Hauptstädten wohnen
Herrn; auf dem Lande aber Heloten66.» Einige Seiten später zieht
er folgendes Fazit:

Die Schweiz stand da, ein verdorrtes, politisches Gewächs des Mittelalters,
ohne nationale Einheit; ohne gemeinsames Haupt; ohne festen Verband ihrer
einzelnen kloinen Staaten; ohne Eintracht der Regierungen mit den Regierten;

- das Ganze ein planlos zusammengenesteltes Gemenge kiemer Städte,
Abteien und Ländchen, die gegeneinander in spiessbürgerlicher Majestät
eifersüchtelten 67.

Auch in Goethes «Briefen aus der Schweiz» wird hinter der

erhaben-idyllischen Kulisse die Agonie eines erstarrten Staatswesens

sichtbar, dem bei dem zweifellos bald zu erwartenden Zusammenbruch

keine Träne nachzuweinen sei. Unter der Maske Werthera
mokiert er sich über die nicht endenwollenden freiheitlichen
Beteuerungen :

Frei wären die Schweizer? frei diese wohlhabenden Bürger in den
verschlossenen Städten? frei diese armen Teufel an ihren Klippen und Felsen?
Was man dem Menschen nicht alles weiss machen kann! besonders wenn man
so ein altes Mährchen in Spüitus aufbewahrt. Sie machten sich einmal von
einem Tyrannen los und konnten sich in einem Augenblick frei denken; nun
erschuf ihnen die liebe Sonne aus dem Aas des Unterdrückers ernen Schwärm
von kleinen Tyrannen durch oine sonderbare Wiedergeburt; nun erzählen sie
das alte Mährchen immer fort, man hört bis zum Überdruss: sie hätten sich

66 Heinrich Zschokke, Eine Selbstschau. Aarau 1842, S. 58 (Neuausgabo
i. Vorb. in der Reihe «Schweizer Texte»).

88 Zschokke, Selbstschau, S. 59.
87 Zschokke, Selbstschau, S. 92.

299



einmal frei gemacht und wären frei geblieben; und nun sitzen sie hinter ihren
Mauern, eingefangen von ihren Gewohnheiten und Gesetzen, ihren Frau-
basereien und Philistereien, und da draussen auf den Felsen ist's wohl auch
der Mühe werth von Freiheit zu reden, wenn man das halbe Jahr vom Schnee
wie ein Murmelthier gefangen gehalten wird88.

Anders die schweizerischen Literaten. Bereits im frühesten
Beispiel der neueren Naturdichtung, Albrecht von Hallers «Alpen », wird
ein politisches Idealbild beschworen, das in krassem Gegensatz zur
Realität steht. Gleich zu Beginn preist Haller materielle Armut
gegenüber der Prachtentfaltung ausländischer Höfe und setzt sie in
Verbindung mit «Eintracht» und «Freiheit» - wobei diese beiden
Begriffe, erstaunlich bei der sonstigen Akribie Hallers, wenn es etwa
um die Beschreibung botanischer oder geologischer Phänomene geht,
lediglich genannt, weder hergeleitet noch näher erläutert und damit
in den Rang unbezweifelbarer Dogmen erhoben werden. Nach einer
Beschreibung der Alpenlandschaft wendet sich Haller dem «klugen
Gespräch» der Winterabende zu, streift Wetterkunde und Volkskunst

und erteilt dann einem Greis das Wort, der von den alten
Schlachten und Heldentaten berichtet:

Bald aber spricht ein Greis, von dessen grauen Haaren
Sem angenehm Gespräch ein höhers Ansehn nimmt,
Die Vorwelt sah ihn schon, die Last von achtzig Jahren
Hat seinen Geist gestärkt und nur den Leib gekrümmt;
Er ist ein Beispiel noch von unsern Helden-Ahnen,
In deren Faust der Blitz und Gott im Herzen war;
Er malt die Schlachten ab, zählt die ersiegten Fahnen,
Bestürmt der Feinde Wall und rühmt die kühnste Schar69.

Die Vergangenheit erscheint beinahe präsentisch, als ob einer der
alten Recken aus seiner Jugend erzählte. Die tiefgreifende Wandlung
der politischen und gesellschaftlichen Verhältnisse wird negiert, und
kühn schlägt Haller über zwei Jahrhunderte hinweg eine Brücke und
lässt die zuhörende Jugend «mit edler Ungeduld, noch löblicher zu
werden» sich erfüllen - als ob die Voraussetzungen dazu in der
Eidgenossenschaft des 18. Jahrhunderts noch vorhanden wären. Ein

88 W. A„ I. Abth., Bd. XIX, S. 197f.
89 Albrecht von Haller, Die Alpen. Stuttgart o. J. (Reolam UB 8963/

64), V. 281-300 (dieses und die folgenden Zitate).

300



zweiter Greis setzt, indem er Teil preist, der «mit kühnem Mut das
harte Joch zertreten», jenes Joch, «das heute noch Europens Hälfte
trägt», Monarchie und Unfreiheit, Eidgenossenschaft und Freiheit
als Synonyme, und endet mit der Beteuerung, dass

Eintracht, Treu und Mut, mit unzertrennten Kräften
An eine kleine Macht des Glückes Flügel heften.

Anscheinend blind für die Realität, nennt Haller eben jene Tugenden,

die im politischen Leben der Zeit so völlig fehlten. Zugleich
vollzieht sich an dieser Stelle ein Wechsel der Szenerie. Sind vorher und
nachher (eine Anmerkung zu Vers 221 weist ausdrücklich daraufhin)
die Berner Alpen der Schauplatz, so hier das Gebiet, «wo Gotthards
Haupt die Wolken übersteiget»: «Tell's Country», die örtliche und
ideelle Heimat des schweizerischen Mythos. An dem Punkt, wo eine
pohtische Diskussion über die Diskrepanz von Ideal und Wirklichkeit,

Vergangenheit und Gegenwart einzusetzen hätte, benützt Haller

das historische Symbol in unhistorischer Funktion, um die
bestehenden Gegensätze in einem Höheren aufzuheben. Zur zeitlichen
Identifikation von Vergangenheit und Gegenwart kommt die räumliche:

die Nennung der Lokalität reicht aus, um eine ganze Kette
von Symbolen heraufzubeschwören, und die Natur selber bekommt
ihre Rolle im grossen mythischen Spiel der Freiheit zugewiesen. Die
letzte und höchste Ausprägung - freilich nun philosophisch-idealistisch

umgebogen - erhält die Wechselbürgschaft von Natur und
Geschichte dann in der Rütliszene von Schillers «Teil», die das säkulare

geschichtliche Ereignis der Befreiung mit einem unerhörten
Ereignis in der Natur (dem Mondregenbogen) einleitet und im
symbolischen Sonnenaufgang am Ende der Szene gipfeln lässt.

Am Schluss von Hallers Gedicht ertönt das Lob dessen, «der
seinen Zustand hebt und niemals wünscht zu bessern70!». Der Ruf
nach Perpetuierung eines archaischen Zustandes der Armut, der
Genügsamkeit und Beschränktheit findet sich immer wieder in der
Literatur des 18. Jahrhunderts. Dabei ging es nicht darum, die
Lebensweise der Gebirgsbevölkerung als verpflichtendes Muster dar-

78 Haller, Alpen, V. 489.
71 Golowin, Eidgenossen, S. 135.

301



zustellen; vielmehr setzten gerade zu jener Zeit die Behörden alles

daran, die Bergler zu domestizieren und damit einen steten Quell der
Unruhe auszuschalten71. Hinter dem Idyll steht nicht ein reales

Gegenbild, sondern ein abstraktes, lediglich aus pädagogisch-taktischen

Rücksichten lokal und ständisch situiertes Idealbild, wie es

ähnlich Salomon Gessner vor Augen stand, als er in der Vorrede zu
seinen Idyllen schrieb:

Diese Dichtungs-Art bekömmt daher einen besonderen Vortheil, wenn
man die Scenen in oin entferntes Welt-Alter sozt; sio erhalten dadurch einen
höhorn Grad der Wahrscheinlichkeit, weil sie fyr unsre Zeiten nicht passen,
wo der Landmann mit saurer Arbeit unterthaenig seinem Fyrsten und den
Staodten don Üborfluss liefern muss, und Unterdrykung und Armuth ihn
ungesittet und scheu und niedertraechtig gemacht haben72.

Wie Gessner dient Haller die Idylle als Folie, um gegen die
französische Mode des Berner Patriziates, seine unnatürliche Lebensweise

und seinen geistigen und gesellschaftlichen Terror zu Felde zu
ziehen, ihm - noch weniger deutlich und weniger direkt als in den

später entstandenen Satiren73 - einen Spiegel vorzuhalten.
Dazu kommt ein weiterer Aspekt, der, obwohl auch in Hallera

Dichtung enthalten, an Lavaters «Schweizerliedern» dargelegt werden

soll. Unter all den feurigen Bekenntnissen zur Eidgenossenschaft,

zur «Freiheit», zu den Taten der Väter nehmen sie schon deswegen
eine Sonderstellung ein, weil sie nicht lediglich als Ausdruck privater
Empfindungen, sondern im Auftrag der Helvetischen Gesellschaft
verfasst wurden74 und eine heute kaum mehr verständliche Resonanz

fanden. Auf historische Lieder, die die grossen Ereignisse der
Schweizergeschichte von der Bundesgründung bis zum Schwabenkrieg
besingen (spätere Ereignisse fehlen bezeichnenderweise!), folgen patriotische,

die ein zugleich heldisches und idyllisches Ideal entwerfen.

72 Salomon Gessner, Sämtliche Schriften. Hrsg. v. Martin Bircher.
Zürich 1972, S. IXf. (Nachdr. der Ausg. 1762).

73 «Dor Mann nach der Welt» und «Die verdorbenen Sitten», in: Albrcchl

von Hallers Gedichte. Hrsg. v. Ludwig Hirzel. Bd. 2, Frauenfeld/Leipzig
1917, S. 86-98, 102-108.

74 Martin von Planta, Vorschlag, die Denkungs-Art des gemeinen Volks

durch Lieder zu verbessern. In: Verhandlungen der Helvetischen Qesellscltaft

1766, S. 83-92.

302



Einerseits wird die Unabhängigkeit der Schweiz von ausländischen

Mächten gefeiert:
Wenn uns oin Fürst beherrschen will,
So sprudolt unser Blut!
Doch alle Fürsten bleiben still,
Und fürchten unsern Muth;
Und lassen uns mit Frieden gelin.
So lang sie uns in Waffen sclm, -
So dapfor und so stark75.

andererseits politische Abstinenz als höchste Tugend gepriesen:

Wenn Europens Völker kriegen,
Singon wir von alten Siegen.
Sehen im Gefühl der Ruh
Ihren Blutgefechten zu,
Weiden solbsterzogne Herden,
Pflügen sicher eigne Erden,
Esson froh, nach altem Schrot,
Käse, Milch und Roggenbrod"0.

Ausgespart bleibt die politische Realität. Das Personalpronomen
«wir» umfasst in einem mythischen Bund die Mitglieder der
Helvetischen Gesellschaft, die Lavaters Lieder noch in den achtziger Jahren

mit ehrlicher Begeisterung sangen77, die gegenwärtige Eidgenossenschaft

und die Ahnen der Vorzeit; die Wirklichkeit wird gleichzeitig

in eine ideale Gegenwart und eine idealisierte Vergangenheit
stilisiert.

In höchstem Grade peinlich klingt das Selbstlob in Versen wie:

Unser sind der Menschheit Rechte!
Unser ist der Freiheit Glück!

Wir sind glücklich: Schallet, Lieder!
Höchster Herrscher, Dank soy du!

Wir sind gut und frei, ihr Brüder,
Sagt, wo ist ein Volk wie wir78?

75 Johann Caspar Lavater, Lied für Schweizer, die sich in LVaffen üben.

In: J. C. L., Schwcizerlieder, Bern o. J. (3. Aufl. 1768), S. 303.
78 Lavater : Oemeineidsgenössisches Lied, in: Schweizerlieder, S. 256.
77 Siehe den Bericht von der Jahresversammlung 1782 bei Fritz Ernst,

Wilhelm Teil, S. 24f.
78 Lavater, Lied einer glücklichen Republik, in: Schweizerlieder, S. 286.

303



Das hohle Pathos der Verse, die hemmungslose, jeden Realbezug
überspringende Glorifizierung, aber auch die Popularität der
Schweizerlieder, die sich in zahlreichen Auflagen ausdrückte, lassen sich nur
als beinahe groteske Kompensation eines unaufhebbaren Mangels
verstehen, als Ausdruck der Sehnsucht nach Rückkehr zu den - in
nostalgischer Verklärung - scheinbar einfachen und überschaubaren
Verhältnissen der Vergangenheit. Bestimmend für Lavaters Lieder
wie für Hallers «Alpen» ist ihre integrative Funktion: indem als
vorhanden suggeriert wird, was man insgeheim erträumt und erhofft,
entsteht ein Eigenstereotyp, das der real nicht bestehenden nationalen

Gemeinschaft ermöglichen soll, durch die Orientierung auf
einen gemeinsamen Bezugspunkt in einer ahistorisch verstandenen
Vergangenheit sich selber zu finden und divergierende Auffassungen
innerhalb der Gemeinschaft über konkrete Veränderungen gar nicht
erst in Erscheinung treten zu lassen. Alle Bedingungen, die Eugen
Lemberg für die Entstehung einer nationalistisch-integrativen Ideologie

nennt, sind in diesen Texten erfüllt:

Eine solche Ideologie muss:

a) auf Grund irgendeines charakteristischen Merkmales ein Gesamtbild der
zu integrierenden Gruppe enthalten, das diese Gruppe von ihrer
Umgebung abgrenzt,

b) dieser Gruppe eine Rolle in ihrer Umwelt zuweisen,
c) die Gruppe mit dem Bowusstsein einer Überlegenheit über dieso Umwelt

erfüllen,
d) ein gruppenbezogenes Normensystem, eino Gruppenmoral, entwickeln,

die unter Umständen innerhalb der Gruppe ein anderes Verhalten
vorschreibt als ausserhalb,

e) das Gefühl einer Bedrohung von aussen, eine Feindvorstellung erzeugen,
f) die Einheit der Gruppe als ein lebenswichtiges, gegen Spaltungen sorgsam

zu hütendos Gut erscheinen lassen,
g) der Gruppe die Hingabe ihrer einzelnen Angehörigen verschaffen und diese

Angehörigen für ihre Hingabo belohnen79.

In dieser Funktion war die Überlieferung der Schweizergeschichte
offiziell festgelegt. Namentlich mit der Gestalt Teils wurde in jener
Zeit ein wahrer Kult getrieben, und als Gottlieb Emanuel Haller,

79 Eugen Lemberg, Nationalismus. Bd. 2. Roinbok 1964 (rowohlts deutsche

enzyklopädie 199), S. 65.

304



der älteste Sohn Albrecht von Hallers, es 1760 wagte, die Existenz
des Befreiers in Frage zu stellen, wurde sein Buch in Altdorf vom
Henker öffentlich verbrannt und für die Ergreifung des - vorerst
noch unbekannten - Verfassers eine Belohnung von 500 Talern
ausgesetzt80. Daneben existierte freilich eine gegenläufige Lesart der
Schweizergeschichte. 1653 sangen die aufrührerischen Entlebucher
Bauern, die einmal mehr ihre alten Rechte gegen die Vorherrschaft
der Stadt geltend machen wollten, «Ein neu Wilhelm Teilen Lied81»,
in dessen letzter Strophe auch auf Niklaus von Flüe verwiesen wird,
und 1749 berief sich der Berner Revolutionär Samuel Henzi ebenfalls
auf den Nationalhelden82. Bekanntlich wurde in beiden Fällen die
Verletzung der Gruppennorm durch Hinrichtung geahndet.

Die Paralyse des öffentlichen Lebens bewirkte die Flucht in eine
glorifizierte Vergangenheit, die Berufung auf alte Ordnungen sollte
den Mangel an Erneuerungswillen vertuschen. Daher richtete sich
die Aufmerksamkeit weniger auf die politische Organisation des 14.
und 15. Jahrhunderts (der «Heldenzeit»), als auf sekundäre Erscheinungen

(Wehrwille, Mut, Verantwortungsbewusstsein), wobei
geflissentlich übersehen wurde, dass diese löblichen Eigenschaften ihren
Ursprung in einer demokratischeren Staatsform und -Organisation
haben könnten. Die Belastungsproben, denen die Eidgenossenschaft
schon damals ausgesetzt war, schienen vergessen. Die Vergangenheit
lieferte Vorwände, sich den Forderungen der Gegenwart zu
entziehen, und gerade weil das Verlangen nach den alten Tugenden
kaum konkrete Ansatzpunkte fand, überschlug es sich in der leeren
Formel. Selbst innerhalb der Helvetischen Gesellschaft, die doch
einige der vorurteilsfreisten Vertreter des öffentlichen Lebens zu
ihren Mitgliedern zählte, konnte man sich allenfalls eine Reform der
ständisch-patrizischen Ordnung, keineswegs aber ihre Überwindung
und Ablösung vorstellen.

80 Siehe Otto Marchi, Schweizer Geschichte für Ketzer oder Die wuiwlersame
Entstehung der Eidgenossenscltaft. Zürich 1971, S. 93-102.

81 Ludwig Tobler, Schweizerische Volkslieder. Bd. 1, 1882 (Bibliothek
älterer Schriftwerko dor deutschen Schweiz IV), S. 46-51.

82 Samuel Henzi, Qrisler oul'ambition punie. Geschrieben 1748, gedruckt
1762.

305



Erat unter diesen Voraussetzungen wird die theater- und
kulturgeschichtliche Bedeutung der beiden Bruder-Klaus-Spiele klar. In
der aus8enpolitisch wenig erfreulichen, innenpolitisch stagnierenden
Situation am Ende des 18. Jahrhunderts liess man die grossen
Erinnerungen wieder aufleben, erinnerte man sich an die bewegte Zeit,
als die de facto immer noch bestehende, jedoch in höchstem Masse

gefährdete Ordnung sich allmählich herausbildete. Deswegen bietet
sich auch in der Gestalt des Niklaus von Flüe die ideale Integrationsfigur

an: als der Vollender und Bewahrer des alten Staatsgebäudes
steht er auch für seine politische Notwendigkeit und Nützlichkeit in
der Zeit der Krise. Hinter der beinahe als Wunder vorgeführten
Einigung auf der Bühne steht letztlich der Wunsch, es möchten in
ähnlich wunderbarer Weise die sozialen, politischen und konfessionellen

Scheidelinien der Gegenwart verschwinden.
Dem thematischen, formalen und soziologischen Rückgriff auf

das Theater des 16. Jahrhunderts fehlt jedoch das entscheidende
Kriterium der damaligen Stücke: die lebendige Beziehung zur
Gegenwart, die sich bei allem Stolz auf die Errungenschaften der
Vorfahren und ausgeprägtem Traditionsbewusstsein nicht scheute, Ideal
und Wirklichkeit, Vergangenheit und Gegenwart in dialektische
Spannung zu versetzen. Die Heroldsreden des Urner Teilenspiels
situieren das im eigentliche Spiel vorgeführte zentrale Ereignis in
einen von der Vorzeit bis in die Gegenwart reichenden
Traditionszusammenhang, der nach der Reformation sogar erweitert und durch
eine moralische Ermahnung vervollständigt werden konnte83. Im
«Spiel von den alten und jungen Eidgenossen» verkörpern die Alten
ebenso die unmittelbar vorangehende Generation wie Biederkeit,
Frömmigkeit und Einigkeit als idealtypische Vorstellungen84. In
den beiden Stanser Spielen hingegen beschränkt man sich darauf,
den Höhepunkt, die Setzung des Schlusssteins im eidgenössischen

Staatsgebäude, isoliert vorzustellen. Das Fehlen historischer
Zusammenhänge lässt den Akt weniger als geschichtliches Handeln und
dialogische Auseinandersetzung erscheinen denn als beinahe mythi-

83 Urner Tellenspiel. In: QW III. Abt., Bd. 2/1, S. 62, 93-98.
84 Sioho Christ-Kutter, Spiel (Einleitung, passim).

30«



sehen Vorgang, der auf der Bühne in einer pseudokultischen Handlung

nachvollzogen wird.
In den pohtischen Stücken des 16. Jahrhunderts fand ein lebendiges

Staatsbewusstsein das ihm adäquate Medium der Belehrung
und Diskussion; nun, zweihundert Jahre später, sollen patriotische
Spiele und Gedenkfeiern einem neuen Nationalbewusstsein erst Bahn
brechen, ohne dass jedoch dessen Voraussetzungen und
Erscheinungsformen mit diskutiert würden. An die Stelle der Diskussion,
die unheilbare Brüche zum Vorschein bringen musste, treten ge-
schichtsmythologische Heilserwartungen zum Zwecke der
Verkleisterung. Als Parallele zu den Stanser Spielen ist das Arther Teilspiel
von 1783 von Interesse. Der Text ist nichts anderes als eine Bearbeitung

des alten «Contrafeth» von 1672. Während aber die Vorlage am
zweiten Spieltag die «abnehmende» der «aufsteigenden» Helvetia des

ersten Tages kontrastierte und so mit der Feier einen politischen
Impuls verband, bricht das neue Spiel mit dem Bund der XIII Orte
und einigen Schlussworten von Bruder Klaus ab: offenbar vermochten

die nationalen Kohäsionskräfte nur noch Selbstbestätigung,
keine kritische Infragestellung mehr zu ertragen.

* **

Im Festspiel wird das pohtische Theater zur historischen
Vorstellung. Die neue Beziehung des Publikums zu seinem Stoff zeugt
von einem gebrochenen Verhältnis zur Geschichte, die nur noch als

geronnenes mythisches Bild, nicht mehr als lebendige Tradition und
schon gar nicht als politische Forderung erfahren wird. Die allegorische

«Freiheit» am Schluss des Bürgerspiels steht weder für reale
politische Freiheit noch für die Ideale der Aufklärung, die gerade in
den Urkantonen grösstem Misstrauen begegneten86; sie ist weit mehr
eine unantastbare, der täglichen Bewährung entzogene Glaubenswahrheit

als ein politisches Programm. Die Wieder-Holung der
Begebenheit zur Jubiläumsfeier betont die mythisch-vertikale Dimen-

85 Siehe Paul Kälin, Die Aufklärung in Uri, Schwyz und Unterwaiden im
18. Jahrhuiulert. Diss. Froiburg 1945.

307



sion auf Kosten der prozesshaft-horizontalen; ähnlich wie die christlichen

Feste zielt sie auf ewige Gegenwart des einmal Geschehenen,
nicht auf seine Aktualisierung.

Bezeichnend für die Trennung von Spiel und Wirklichkeit in den
Festspielen ist die Schilderung der «Teil »-Aufführung in Gottfried
Kellers «Grünem Heinrich». Zwar vollbringen die durch Verleihung
einer tragenden Rolle ausgezeichneten Bürger vor dem Spiel allerlei
«freiheitliche Taten», die jedoch nie die Grundintentionen des Spiels
zur Bewältigung der Wirklichkeit fruchtbar machen; zwar wird der
Tellenschuss als sakrale Handlung vorgeführt:

Als der Teil schoss, schien es ihm fast leid zu tun, dass er nicht seine
Kugelbüchse zur Hand hatte und nur einen blinden Theaterschuss absenden konnte.
Doch zitterte er wirklich und unwillkürlich, indem er anlegte, so sehr war er
von der Ehre durchdrungen, diese geheiligte Handlung darstellen zu dürfen.
Und als er dem Tyrannen den zweiten Pfeil drohend unter die Augen hielt,
während alles Volk in atemloser Beklemmung zusah, da zitterte seine Hand
wieder mit dem Pfeile, er durchbohrte den Gesslor mit den Augen und seine
Stimme erhob sich einen Augenblick lang mit solcher Gewalt der Leidenschaft,

dass Gesslor erblasste und ein Schrecken über den ganzen Markt fuhr.
Dann verbreitete sich ein frohes Gemurmel, tief tönend, man schüttelte sich
die Händo und sagte, der Wirt wäre ein ganzer Mann und solange wir solche
hätten, tue es nicht not86!

- beim anschliessenden Mittagessen jedoch verteidigt der Darsteller
des Teil seine eigenen Interessen mit solcher Vehemenz, dass dem
jungen Heinrich Lee «das unverhohlene Verfechten des eigenen
Vorteiles » Zweifel an seinen idealistischen Vorstellungen vom Wesen des
Staates erweckt. Was für den Moment des Spiels verklärt wurde,
macht sich nun, nach der Euphorie der Selbstbestätigung, doppelt
schneidend bemerkbar.

Für den Funktionswandel des Volkstheaters symptomatisch ist
die Tatsache, dass während des 18. Jahrhunderts in der ganzen
Innerschweiz Saalbühnen entstehen. Verliess einst das geistliche Drama
den sakralen Rahmen der Messfeier und den geschlossenen Kirchenraum

und nahm, mit immer mehr weltlichen Zügen angereichert, in
einzelnen Fällen sogar den Charakter eines bürgerlichen Festes an

se Gottfried Keller, Sämtliche Werke. Hrsg. v. Jonas Fränkel. Bd. 4,
Zürich/München 1926, S. 177.

308



(Luzerner Osterspiele!), so zieht sich nun das bürgerliche Theater,
wie anderthalb Jahrhunderte früher das Jesuitentheater in einen
vom öffentlichen Leben getrennten Raum zurück und verfällt seinerseits

einer säkularisierten Liturgie. (Von den weiterhin bestehenden
Freilichtaufführungen wird noch zu sprechen sein.) Damit ging die
Brisanz der alten Spiele, die 1592 die Berner Regierung veranlasste,
für das Saanenland ein Verbot, neue Spiele zu verfassen «oder Spiele,
die aus Bibel und Historien ellbereit gedichtet worden wären, ohne
Erlaubniss wieder hervor zu ziehen87», auszusprechen, endgültig
verloren. Und wenn die Gnädigen Herren von Bern gegen die
Schweizergeschichte Johannes von Müllers einwandten, «man müsse den
alten Mist (die Siege von Morgarten und Sempach, das französische
Pensionenwesen, den waldmannischen Auflauf usw.) nicht
aufrühren88!», waren von Jubelfeiern keine unbequemen Emotionen zu
befürchten.

Trotzdem bleibt die geschichtliche Situation kurz vor dem
Zusammenbruch der Alten Eidgenossenschaft aus den Stanser Spielen
nicht ganz ausgeklammert. Das Bürgerspiel führt die gefährdete
römische Republik und die nicht minder gefährdete Eidgenossenschaft

des Jahres 1481 vor und wirft damit indirekt die Frage auf,
wie es denn mit der Eidgenossenschaft von 1781 und den in Niklaus
von Flüe verkörperten Tugenden bestellt sei. Den Zuschauern muss
auch bewusst geworden sein, wie wenig Hoffnungen in beiden
Parallelaktionen auf die institutionellen Kräfte gesetzt werden: im
Bruder-Klaus-Spiel gelingt es den Tagsatzungsabgeordneten sowenig,
die Eidgenossenschaft zu retten wie im «Corioloan» den Abgesandten
des Senats. Statt dessen appelliert eine ausserhalb des politischen
Geschehens stehende Person an menschliche Gefühle, an Sohnes-
und Bruderhebe, und dieser Appell wird nicht etwa reflektiert,
sondern bewirkt eine lediglich emotionell motivierte Sinnesänderung.
Die familiäre Versöhnung anstelle eines Staatsaktes und die bewusste
Ausklammerung historischer Kontinuität manifestieren zugleich die

87 Karl Victor von Bonstetten, Briefe über ein schweizerisches Hirtenland.

In: K. v. B., Schriften. Hrsg. v. F. v. Matthisson, 2. Ausg., Zürich
1824, S. 112.

88 Zit. nach Eugen Teucher, Die schweizerische Auf klärung als Wegbereitung
der sozialen Emanzipation, 1712-1789. Diss. Basel 1935, S. 17.

309



Hoffnung auf eine ähnlich wunderbare Wendung zum Guten in der
Gegenwart wie die Unmöglichkeit, sich eine solche konkret
vorzustellen.

Daneben nimmt sich das Spiel der Schüler ziemhch harmlos aus.
Die biblische Parallele entspricht gängigen Mustern und verhindert
jene Spiegelung, die im Bürgerspiel wenigstens mittelbar die Gegenwart

mit einbezieht. Passten sich die Kapuziner, indem sie dem
modischen Verlangen nach historischen Stücken nachgaben, lediglich

äusserhch den Strömungen der Zeit an, so findet im Bürgerspiel
zugleich ihr gesellschaftlicher und geistiger Hintergrund seinen
Ausdruck. Vielleicht ist darin auch ein Indiz für das Erlöschen der lebendigen

geistlichen Spieltradition am Ende des 18. Jahrhunderts zu
sehen. Die Themenwahl der folgenden Jahre lässt eine solche
Interpretation mindestens zu: 1782 Winkelried, 1783 Pater Konrad Scheu -

ber89 - beides wohlbekannte lokale Stoffe ohne aktuellen Bezug,
beide in Anlehnung an die neue bürgerliche Aufführungspraxis
gefolgt von einem thematisch verwandten Singspiel, dem jedoch die
reduphzierende Wirkung abgeht.

* **

Die Idee, mit Hilfe von Literatur patriotischen Ideen zum Durchbruch

zu verhelfen, scheint am Ende des 18. Jahrhunderts in der
Luft zu hegen. 1784 jedenfalls entwickelte Schüler in seiner
Mannheimer Rede «Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich
wirken ?» seine Konzeption einer Nationalliteratur. Während Goethe
der Ansicht war, Nationalhteratur entstehe nur als Höhepunkt einer

langen national-kulturellen Entwicklung, schreibt Schiller ihr wie
Lavater und die Helvetische Gesellschaft eine integrierende Kraft zu
und redet einem Theater das Wort, welches imstande sei, einen

«Nationalgeist» des Volkes zu schaffen, das heisst

die Ähnlichkeit und Übereinstimmung semer Meinungen und Neigungen bei
Gegenständen, worüber eine andere Nation anders meint und empfindet. Nur
der Schaubühne ist es möglich, diese Übereinstimmung in einem hohen Grad

89 Periochen bei Jann, Geschichte des Kollegiums, S. 135-143, 144-154.

310



zu bewirken. Wenn in allen unsern Stücken ein Hauptzug herrschte,
wenn unsre Dichter unter sich einig werden und einen festen Bund zu diesem
Endzweck errichten wollten - wenn strenge Auswahl ihre Arbeiten leitete, ihr
Pinsel nur Volksgegenständen sich weihte - mit einem Wort, wenn wir es
erlebten, eine Nationalbühne zu haben, so würden wir auch eine Nation90.

Den «Oberhäuptern und Vormündern des Staats» empfiehlt Schiller

das Theater auch gleich als probates Medium,
die Meinungen der Nation übor Regierung und Regenten zurechtzuweisen.
Die gesetzgebende Macht spräche hier durch fremde Symbolen zu dem Untertan,

verantwortete sich gegen seine Klagen, noch ehe sie laut werdon, imd
bestäche some Zweifelsucht, ohne es zu Schemen91.

Ähnliche Tendenzen, das Theater als Instrument nationaler
Integration einzusetzen, finden sich auch bei den führenden Ästheten
und Literaten der Schweiz. Johann Georg Sulzer verbreitet sich in
den Artikeln «Politisches Trauerspiel», «Schauspiel» und «Musik»
seiner «Allgemeinen Theorie der schönen Künste» ausführlich über
die Wünschbarkeit ausladend argumentierender Lesedramen im
Sinne Bodmers sowie über die Einführung patriotischer Festtage.
Vom institutionalisierten Theater will er derartige Veranstaltungen
ausdrücklich unterschieden wissen. Ihr Ziel ist nicht Zerstreuung,
sondern Erhebung und patriotische Begeisterung. Zum «Andenken
grosser Staatsbegebenheiten», wie zum Beispiel dem Eintritt jedes
Kantons in den Bund, sollen regelmässig wiederkehrende Festlichkeiten

veranstaltet werden, die als öffentliche Einrichtung zu
betrachten und aus allgemeinen Mitteln zu finanzieren wären.

Man stehe sich bey den römischen Säcularfesten das ganze römische Volk,
den Herren der halben Welt mit dem Gericht und dem Adel an semer Spitze,
in foyeriichem Aufzuge vor, denn zwey Chöre der edelsten Jünglinge und
Jungfrauen, dio abwechselnd singen; so wird man begreifen, dass nichts möglich

ist, wodurch der wahre patriotische Geist in stärkere Flammen könne
gesetzt werden, als hier durch Musik und damit verbundene Poesie geschehen
kann92.

90 Friedrich Schiller, Sämtliche Werke. Hrsg. v. G. Fricke und H.
Göffert. Bd. 5, 3. Aufl., München 1962, S. 830.

oi Schiller, Sämtliche Werke, Bd. 5, S. 829.
92 Johann George Sulzer, Allgemeine Theorie der Schönen Künste. 2.TeU.

Leipzig 1773, S. 271.

311



Sulzer denkt dabei an patriotische Feiern im Freien. Aber trotz
des scheinbaren Gegensatzes bewirkt das Freilichttheater dasselbe

wie die Aufführung in einem eigens dafür reservierten Saal, nämlich
ihre Isolierung vom alltäglichen Leben. Im 16. Jahrhundert wurde
auf dem Marktplatz Theater gespielt, also dort, wo sich das Netz der
Kommunikation am stärksten verdichtet und wo wie an keinem
anderen Ort auch architektonisch die Beziehung zur Gemeinschaft

gegeben war. Sulzer plädiert dagegen für ein Freilichttheater, das

ausserhalb des dörflichen oder städtischen Weichbildes situiert ist
und nur nach einer der inneren Sammlung dienenden Wanderung
erreicht werden kann. Die räumliche Entfernung soll zu den Problemen

der Gegenwart Distanz schaffen. Dazu kommt, dass sich die

Beziehung zur Natur in der Zwischenzeit völlig verändert hat. Das

ausgehende Mittelalter kannte Natur zunächst als Objekt, als Widerstand

und wertneutralen Aktionsraum; im 18. Jahrhundert wird sie

hingegen allmählich zum autonomen, dem Menschen unmittelbar
korrespondierenden »Subjekt, das völlig zu erfühlen gerade den
Verzicht auf zwischenmenschhche Kommunikation fordert. Der isolierten

Spielhandlung entspricht die Isolierung des einzelnen Zuschauers,

der eine Art Kreuzweg zu absolvieren hat, ehe er in weihevoller

(und das heisst: nicht-dialogischer) Stimmung der Kulthandlung
folgt93.

Vergleichbare Tendenzen kennzeichnen die Erneuerung alter
Volksfeste zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Am 17. August 1805

wurde unter begeisterter Anteilnahme des Berner Patriziates und
erlauchter Gäste (anwesend waren u. a. Madame de Stael, der Kronprinz

von Bayern, Madame Recamier) das erste Unspunnenfest
gefeiert - nicht ohne verschiedene Nebenabsichten:

Ideale, politische und wirtschaftliche Bedürfnisse hatten sich bei dieser
etwas theatralischen Schaustellung schweizerischen Volkslebens zu einem
nicht durchaus einheitlichen Bundo zusammengeschlossen, imd os stand dor

Empfindsamkeit dor Zeit nicht gar wohl an, dass sie sich zum Vorspann rem
geschäftlicher Interessen hergeben musste. Dio Herren von Bern wollton sich

nicht nur an naiven Volksaufführungon erfreuon, sondern auch durch gnädige

93 Zahlreiche Materialien biotot Klaus Vondung, Magie und Manipulation.

Ideologischer Kult und politische Religion des Nationalsozialismus.
Göttingen 1971.

312



Herablassung die Bevölkerung des Oberlandes, das die Verfassung der
Helvetik als einen besonderen Kanton von Bern abgetrennt hatte, aufs neue
ongor an dio Stadt ketten. Dazu sollte durch don Reiz der Volkstrachten und
Festspiele der Touristenverkehr im Berner Oberland bolebt werden94.

i
Wie die Festspiele lenkten die folkloristisch-konservierenden

Hirtenfeste in eine fremd gewordene Vergangenheit ab. So konnte auch

Philipp Albert Stapfer, Minister für Künste und Wissenschaften der
Helvetischen Repubhk, sich für «die Abschaffung der eben eingeführten

Feste der Französischen Revolution und die Erneuerung der
althergebrachten Volksfeste aussprechen mit der Begründung, dass

jenen «die Patina der Zeit fehlt. Kein mystischer Umzug umgibt sie

mit seinem feenhaften Zauber95». Er brauchte nicht zu befürchten,
damit Widerstandskräfte gegen die französische Oberherrschaft zu
mobilisieren.

Wurden die 1815 auf ähnhch künsthche Weise restaurierten
politischen Einrichtungen nach 1830 und besonders 1848 gezwungener-
massen den neuen Lebensumständen angepasst, gewann das
historische Spiel nie mehr seine einstige Offenheit zurück. Die ausser-
parlamentarische politische Diskussion hatte im frühen 19. Jahrhundert

ein neues Forum gesucht und (wenigstens bis 1848) in den
Schützenfesten auch gefunden. In den immer zahlreicheren und
aufwendigeren Festspielen hingegen feierte ein in neuem Selbstbewusst-
sein erstarktes Bürgertum sich selber. Das moderne Festspiel, wie es

sich seit der 500-Jahr-Feier der Schlacht von Sempach darbietet96,
bleibt statisch und vergangenheitsbezogen. Zwar wurde Gottfried
Kellers Vision eines monumentalen, feierlich getragenen oratorien-
haften Nationalspiels, das er alle fünf Jahre als Ausdruck eines

gefestigten patriotischen Bewusstseins aufgeführt zu sehen wünschte97,
in dieser Form nie verwirklicht. Dennoch haben sich seine Anregungen

in der Choreographie der schweizerischen Festspiele nieder-

94 Emil Ermatinger, Dichtung und Geistesleben der deutschen Schweiz.
München 1933, S. 548.

95 Zit. nach Stadler, Landschaftstheater, S. 164.
98 Bericht über den Ablauf bei Hodel, Volkstheater, S. 47-49.
97 Gottfried Keller, Am Mythenstein. In: G. K., Sämtliche Werke, Bd.

XXII, S. 121-157, bes. 141-157.

313



geschlagen. Einzelne Bilder werden aneinandergereiht; die Darbietung

von Fahnen, Wappen, Musik, lebenden Bildern in möglichst
heroischer Stellung tritt gegenüber dem Wort in den Vordergrund.
«Im Szene gesetzte Bilder» sollen nun
durch Hervorhebung dor Tugonden und Fehler unserer Väter erziohend wirken

und durch poetische Darstellung die Zuschauer und Hörer in ge-
hobono Stimmung versetzen, sio mit Mut und Vertrauen erfüllen, dass der
Patriotismus sich entzündot und dos Spiel zu einem lebendigen Akt dor
Beteuerung und Erneuerung der Hingabo ans Vaterland hinaufwächst98.

Eine Reihe formaler Übereinstimmungen und Ähnlichkeiten
zwischen politischen Spielen des 16. Jahrhunderts und Festspielen des
19. verleiten Hodel zum Schluss, «dass die Volksschauspiele des

XVI. Jahrhunderts und die Festspiele am Ausgang des XIX.
Jahrhunderts nach Stoff, Form, Zweck und Darstellung sich decken99».
Unsere Untersuchung hat gezeigt, dass er damit dem Gehalt der
alten Spiele in keiner Weise gerecht wird.

Als Beispiel für die Inkongruenz der Intentionen von altem und
neuem «Volkstheater» mag das Programm der 600-Jahr-Feier der
Bundesgründung in Schwyz dienen 10°. Zunächst werden historische
Situationen vorgeführt, bezeichnenderweise die traditionellen
Höhepunkte der Schweizergeschichte: 200 v. Chr. (erste Besiedlung) /
1291 /1315 /1476 /1481 /1798 (hier nur Pestalozzis Wirken in Stans,
und auch dies in verklärender Verzeichnung!); im letzten Bild wird
schliesslich in die «Gegenwart» übergeblendet, jedoch einzig
allegorisch beziehungsweise mythisch in idealtypischer Fortsetzung der
im historischen Teil konstruierten Linie. Von dem kritischen Geist,
der sympathischen Naivität und dem realpohtischen Bewusstsein,
wie sie im Urner Teilenspiel, im «Spiel von den alten und jungen
Eidgenossen» und anderen Texten zum Ausdruck kommen, ist nichts
mehr zu spüren.

Die Aufführung der Stanser Bürger von 1781 bezeichnet einen
Markstein in der Entwicklung vom pohtischen Volkstheater zum
historischen Festspiel: den Punkt, wo Interaktion in Repräsentation

98 Hodel, Volkstheater, S. 45.
99 Hodel, Volkstheater, S. 81.
100 Hodel, Volkstheater, S. 49-52.

314



umschlägt, der Dialog in kultische Zelebrierung. Noch ist beides
vorhanden, doch wird durch den Vergleich mit dem Kapuzinerspiel, mit
alten Texten des 16. Jahrhunderts und neuen aus dem 19. und 20. die
enthistorisierende Tendenz deuthch. Durch die Projektion auf ein
dogmatisiertes Ideal gerinnt die Historie zum Mythos und stellt sich
dadurch der Reahtät entgegen, jedoch nicht im Sinne eines
Gegenentwurfs, sondern lediglich als Krücke für ein bröckhges
Eigenstereotyp. Die Wiedererweckung des historischen Volkstheaters ist
auch bereits der erste Schritt zu dessen endgültiger Aufhebung.

Literarische Formen bestehen nicht isohert, sondern sind stets
einem gesellschaftlichen Kontext und einem politischen Klima
verhaftet ; werden sie in veränderten Konstellationen wieder aufgenommen,

verheren sie nicht nur ihre einstige Funktion, sondern erstarren
auch in formaler und geistiger Reproduktion. Das erwies sich, als vor
und während des Zweiten Weltkriegs noch einmal die gemeinschaftsbildende

Kraft des Volkstheaters herhalten musste, um dem Zugriff
deutschen Volkstums zuvorzukommen. Nun handelte es sich
endgültig um eine Flucht in eine heile Scheinwelt - besonders peinlich
deswegen, weil die Waffen, deren man sich bediente, dem Arsenal
des Gegners entnommen waren; nicht nur Äusserlichkeiten der
Inszenierung, sondern die geistige Grundeinstellung. In den zahlreichen
Apologien des Volkstheaters aus dem Kreis um Oskar Eberle erhält
«das Volk» eine mythische Quahtät per se zugesprochen:

Die Bedeutung der Fostspiolo beruht darauf, dass das Volk, ohne an materielle

Gewinne zu denken, mit Einsatz seiner Leistung und Spielfreude selber
die Bühne betritt, in ein höheres Wesen sich verwandelt und sich als gläubig,
als kämpfend, als heroisch erlobt101.

Den primitiven Optimismus des Volkstheaters in den dreissiger
Jahren nennt Eberle «die Urkraft die ein Volk aus dem
zermürbenden Tagewerk heraus ans Licht reisst102». Mit dieser
Konzeption war dem Festspiel als staatspolitische Arena das Todesurteil
gesprochen.

101 Oskar Eberle, Wege zum schweizei-ischen Theater. I: Grundlagen und
Volkstheater. Elgg 1943 (XIII. Jb. d. Ges. f. Schweiz. Theaterkultur), S. 144.

182 Eberle, Wege, S. 143.

315



Setter
Kr Ijeforttfcfjen «Staaten /

eilt

Srauerfptel
in

fcrepeit gttffftgen.
SorgeftcUe

<wf äflfentftc&em STJeafcu

!¦
@tdn)

In Unterwolben unter bern Äetnwalbe
ben 27(len SBitUecmona« 1781.

¦#&•

•^^VPW^
#

tflic 23cxciUtcjimrt beg hoben Senate Untertraten«
unter bem «Bernwalbe.

flebtueff Jep ^fofep^ 2nor>* @arjmttiiir.

316



au freu $ttl)xttn £efcr*

>uni>ere man ftd> nid)t, fca£ Vlv
folauö t>on §hie fcf)Ott foieberum auf
fcem Sfjeater erfc&eint 2>er ^m^dUfge
€ntfcj)Utf3, fo i>er \)t\)t ©cttat abcjefctf^

fet, auf i>a$ fcvttfe 3aHutt&<** fcer $u
&tan& QtvztUUn ©f>$genojrenfd)aft &ie*

fem ptelfetigen Zantic feoerlicl) ein
SDanffefJ su ^Iteit/ mar frer Sfolaß,
nxmtm einige löete^ver tiefes ttnt>er*
öefjftc^en Patrioten auf ten <$5e*

kanten serjtelen, Vlitolanm nod) etn^
mal auf i>er (Sc&aubu&ne auftreten $u
Jafien: £>anfgefuf)l alfo $egen unfern
tf)euevften San&eSmann, n\$t
<&tQl$, leitete um Sie £ank

317



93 e r f o tt e n.

tTtfölaue t?on ^lüe, ein ©nfieMer.

»Semrict? ^mtjrunb, «Pfarret ju (Stanj»

©efanbte »on

¦Bund): -^einrict? Äueß, $3ütcjetmetftet.

25em: HiEolaue von £)ief?bad?, ©d}iiuT;eijj,.

Jttjetn: &afpar von *oertenfiem, ©cfyultljeijj,

U«: 3o^ann jum Brunnen, ßanbammamu

•Scfyroeij: Äonrab ab 3Rbertj, ganböftattljaltero

Unteiwalben: *oemrtd> Selber, recu'ctenbet £anb*

ammann untet bern «Äernroalbe«.

3«cj: t&emrid? €3d)mib/ SCmmann»

©latus: <oeinrtd? gföubt, 2anb£5ftattf;altep»

grepbutg: 3a£ob X>altj, Getutet,

<5oIott)utn: Ulrich £yfo, ©cf>ultl)ei^

©taatöbebiente»

SDie'öatettänbtfdje ©efdjtdjte bebatf feinet (gx$f)lM$*

SDet ©djauplafc ift im etften unb btttten 9fafju<)e ju
(Stans; im jwegten al3et im üianfte»

¦v.
tt

=»

318

Saö
[Im Original folgt eine kurze Inhaltsangabe des Singspiels]



ERSTER CHOR.
Personen: Coriolan, zween Abgesandte aus der Priesterschaft.

ERSTER AUFTRITT.
Coriolan allein.

Coriolan. Nein! nein! dein' wiederholte Bitt',
O Vaterstadt! bewegt mich nit.

Es soll dio Stolze noch tiefor sich beugen,
Ich weiche kern' Sylbe von meinem Entschluß',
Ich word' ihr den mächtigen Arm bald zeigen,
Vor dem auch der Kühnste erzitteren muß.
Jodermann fühle mein rasendes Eisen
Stammelnde Kinder und zitternde Greisen,
Alles verheeret und Alles im Schutt',
Dioses ers&ttiget einzig mein' Wuth.

ZWEYTER AUFTRITT.
Coriolan, zwoon Abgesandte aus dor Priesterschaft.

Coriolan. Wer kömmt? Wen sucht ihr hier?

Ister Abg. Erlaub', Coriolan! ein Wort zu dir.

Hat dio Vaterlandesliebe
Für dich keine heißon Triebe,

Stillet sie nicht deinen Grimm:
Ey so lasse unserm Flehen,
Götter wünschens, Gnad' geschehen,

Ehr' in uns derselben Stimm!

2ter Abg. Laß durch Großmuth dich besiegen,
Laß die Rachgier unterliegen,

Tugend sey dem Eigenthum!
Lasso die Oliven blühen,
Laß dein Heer von Rom abziehen,

Diesos ist der grüßte Ruhm.

Ister Abg. Laß dein'n Mund uns Fried' verkünden,

2ter Abg. Laß dich ausgesühnet finden,
Beede. Schenk' uns dieses thourste Gut!

Ister Abg. So wirst Rom ganz überwinden,

319



2ter Abg. Ewig selbes du verbinden,
Beede. Lorbeer brechen ohne Blut.
Coriolan. Will Rom gerettet seyn,

So geh' es das Bedingniß ein!
Und trete jene Lander ab,
Die ihm kein Recht nie gab!

Gott muß ja, was unrecht, hassen,
Nicht nur ruhig und gelassen

Beym Triumph' der Lastern seyn.
Nein! wenn er laßt Waffen schmieden,
So sind sio für Ort' beschieden

Wo die Bosheit nistet ein.

Rom schärft sich schon lang die Waffen
Durch sein'n Stolz zu vielen Strafen;

Steht es nicht von Unrecht ab,
So wird Mars es Selbsten schlagen
Mit den derbsten Kriogesplagen

Staub und Schutt wird ihm zum Grab'.

Vor dem zwoyten Chore wird ein Zwischenspiel aufgeführt.

ZWEYTER CHOR.
Personen: Coriolan, Veturia seine Mutter, Volomnia seine Gomahlinn.

ERSTER AUFTRITT.
Coriolan allein.

Coriolan. Freu'dich Coriolan!
Die Rachzeit rücket an,
Bald wird dor Römer Blut
Sattigen deine Wuth.

Auf meine Befehle folgt plötzliches Bebon,
Und will sich das stolze Rom nicht gleich ergeben

So soll es empfinden mein' rächende Wuth!
Ich werd' es beladen mit sklavischen Ketten,
Es werde zerquetschet, es werde getreten,

Es schwimme ersäufet im strömenden Blut'!
Mit vielem Vergnügen wird es mein Aug' sehen,
Wio Alles erfüllet mit Jammer und Flehen,

Sein Untergang bringt mir entzückende Lust,
Allseitiges Aechzen, ertönende Klagen,
Sein äußerstes Wehthum und tödtende Plagen

Erquicken und laben mein' innerste Brust.

320



ZWEYTER AUFTRITT.
Coriolan, Veturia, Volomnia.

Veturia. Mein Sohn Coriolan!
Daß wir im Lager kommen an,
Erheischt die Lieb' zur Vaterstadt,
Die dich und uns gozeugot hat.

Sieh'! dieses treue Mutterherz,
Wie es erfüllt mit bangem Schmerz',

Und steck' das Rachschwert ein!
So wüd, o Sohn! mein altes Haupt
Mit Lorbeern um und um belaubt,

Mein Ruhm wird ewig seyn.
Doch kann ich dem Herz nicht beugen,
Willst du kein Erbarmen zeigen,

Wisse! daß ich sterben kann,
Willst dein Vaterland nicht retten,
So mußt meine Leiche treten,

Eh' das Siegen fanget an.

Volomnia. Ach! wie lang wirst Haß der Liebe
Rachgier dom so edeln Triebe

Aufzuschlachten noch anstehn?
Wie? soll ich und deine Kinder
Wie die Sklaven nicht gelinder

Im Elend' zu Grunde gehn

Durch Jupiters erhabnen Thron
Beschwör' ich dich, o Herr! verschon,

Was hindert domo Wahl?
Gedenk' an jene treue Brust!
Sie war ja eh'mals deine Lust,

Wie marternd ihre Qual?

Veturia. Knechtschaft oder frohe Tage,

Volomnia. Froyheit oder Niederlage,

Beyde. Hangen einzig von dir ab:

Veturia. Ey so laß dieß unser Flohen

Volomnia. Dir recht tief zu Herzen gehen,

Boyde. Rett' uns Alle von dem Grab'!

Coriolan. So dringend immer dieses Flehn,
So muß ich ihm doch widerstehn:
Denn wo die Götter sagen: Nein!
Darf ich nicht gütig seyn.

321



Haß, Verachtung, Räch' und Liebe,
Diese so verwirrten Triebe,

Und ein' höchstbetrübte Wahl,
Schlagen mü so tiefe Wunden,
Die kein Römer nie empfunden,

Ich allem fühl' diese Qual.

Bey so gehäufter Pein
Muß ich doch sagen: Nein!

Veturia. Wenn des Jupiters Ansehen
Und der Vaterstadt ihr Flehen

Dir, o Sohn! nicht heilig sind,
Sieh'! so fall' ich dir zu Füßen,
Jenen zärtlichest zu küssen,

Den ich nährte als ein Kind.
Coriolan. O was empfind' ich, welche Triebe!

Du siegest, süße Mutterliebe!

Coriolan. Ich müßt' die Natur verkennen,
Man müßt' mich ein Unthier nennen

Wenn ich immer sagte: Nom!

Veturia. Seht! was kann die Mutterliebe!

Volomnia. Seht! wie rührend ihre Triebe!

Alle. O wie mächtig muß sie seyn!

Veturia. Wo die Schwüre, wo das Flehen,

Volomnia. Wo der Götter ihr Ansehen

Beyde. Auch das Herz nicht nahmen ein,

Veturia. Seht es durch sie überwunden!

Volomnia. Durch sie hat Rom HeU gefunden,

Alle. Nur sie triumphirt allein.

DEN BESCHLUSS

macht ein Jubelgesang, angestimmt von dem Genius der Eidsgenossonschaft
und dem Genius der Freyheit, von dem Chore aber bogleitet.

Genius der Eidsgenossenschaft. Dreymal beglückter Tag I

Ganz heiter ohne Plag'!
Genius der Freyheit. Durch dieses neue Band

Wird die Eidsg'nossenschaft
Wieder mein Vaterland.

322



Apollo.

Genius der Eidsgenossenschaft.

Genius der Freyheit.

lster Knabe.

2ter Knabe.

Gen. der Fr.

Gen. d. Eidsg.

Alle.

Gen. der Fr.

Gen. d. Eidsg.

AUe.

Ister Knabe.

2ter Knabe.

Gen. d. Eidsg.

Gen. der Fr.

AUe.

Gen. d. Eidsg.

Gen. der Fr.

AUe.

Stimmt diesem theuern Mann'
Im frohen Ton' ein Danklied an.

Nicht künstüches Gewehr,
Nicht ungoheure Heer',

Nik'laus allem
Besiegt dio stärksten Feind',
Verwandelt sie in Freund',

Aerndt Lorbeer ein.

Der Stolz und Uebermuth,
Die Raserey und Wuth

Sind hin. O Glück!
Die Väter sind gerührt,
Die Liebe triumphirt,

Fried' kömmt zurück.

Weicht ihr, Helden von Athen!

Viel erhabner ist die Seen',

Da wir einen Held besingen,

So die Herzen kann bezwingen,

Dem das Innerste bekannt.

Ehrt in ihm der Gottheit Finger,

Ehrt ihn mehr als Weltbezwinger,

Von der Flüe wird or genannt.

Glänzend, wie dio Sonn' anbricht,

So erschien sein Angesicht,

Da er die entzweyten Väter,

Als ein Vaterlandesretter,

Zu dem theuern Frieden mahnt,

Haß verändert sich in Liebo,

Räch' in warme Bruderstriebe,

Alles UnheU wird vorbannt.

ANMERKUNG.

Man nehme es uns nicht übel auf, daß wir den Eingang über das Theater
Niemand gestatten: der gar zu kleine Raum desselben fasset kaum die noth-
wendigen Personen.

323


	Vom politischen Theater zum Festspiel

