Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 26 (1976)

Heft: 3

Artikel: Karl der Grosse und Mustair

Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARL DER GROSSE UND MUSTAIR

Von Iso MULLER

Grundlegend fiir das Verhiltnis von Karl dem Grossen zu Chur-
ratien ist die Urkunde von 772/74, worin er Bischof Constantius zum
Rektor machte. Uberraschend war freilich diese Ernennung insofern
nicht, weil die Bischéfe schon frither neben der ditzesanen Lei-
tung auch die Préseswiirde innehatten. Indem er aber den Episcopus
Curiensis zum zivilen Verwalter machte, wollte er fiir die 773 einge-
leitete Eroberung des Langobardenreiches sich fiir alle Fille die
Pésse nach Stiden sichern!. Um seine Eroberung zu festigen, ver-
lieh Karl dem Martinskloster in Tours 774 die Val Camonica und
die Insel Sermione im Gardasee, ebenso bekam St. Denis in Paris
775 Besitzungen im Veltlin?2.

Hat nun auch der Herrscher in dieser Zeit das Kloster Miistair ins
Leben gerufen, wie eine spitmittelalterliche Tradition und wie die
Literatur, besonders die kunstgeschichtliche, heute noch mehr oder
weniger deutlich behauptet?

Zuerst die Frage, ob klosterliche Griindungen in erster Linie
politische und wirtschaftliche Aktionen oder religitse Erscheinungen
sind. Man wird antworten, dass beide Elemente sich dabei be-
teiligen. Es braucht eine monastische Ziindung und eine materielle
Ausstattung, einen geistlichen und einen weltlichen Griinder. Ein
Schema gibt es da freilich nicht. Im allgemeinen neigt man jedoch
gerne dazu, Klostergriindungen einfach als herrschaftlich-politische
Unternehmungen zu interpretieren und die religiésen Impulse zu un-
terschiitzen. Im Churritien des 8. Jahrhunderts entstanden nicht

 MGH DD Karolinorum 1 (Neudruck 1956) Nr. 78 = Biindner Urkunden-
buch 1 (1955) Nr. 19.

2 MGH DD Karolinorum 1 (Neudruck 1956) Nr. 81 und 94.

273



weniger als fiinf Kléster, drei Ménnerkloster: Pfafers, Disentis und
Miistair, dazu zwei Frauenkloster: Cazis und Mistail. Sie wiesen
eine stattliche Zahl von Mitgliedern im ausgehenden Sikulum auf,
so Miistair an die 30, Pfifers an die 50 und Disentis an die 703. In
andern Klostern, besonders in italienischen, ging die Zahl noch we-
sentlich hoher. Woher kam dies? Man nahm nicht nur junge Leute
auf, wie heute, sondern auch betagte, deshalb die hohe Sterblich-
keitsziffer. Vor allem aber war es der jetzt erwachte religiose Kifer,
der ansteckend wirkte. Es ist beinahe, als ob damals die Idee
herrschte, ein voller Christ miisse auch Moénch sein.

Priifen wir nun zuerst die entfernteren Hinweise. Neue Forschung
glaubte, Karl sei 780 iiber Konstanz und weiter iiber die «Pésse des
heutigen Miinstertales» nach Italien gezogen, also iiber den Ofen-
und den Umbrailpass®. Die Nachricht vom Aufenthalt in Konstanz
stammt vom St. Galler Ménch Ratpert im 9. Jahrhundert, aber ge-
rade dieser Passus ist wegen der damit verbundenen Mitteilungen
iiber die Steinachabtei unglaubwiirdig5. Auch wenn der Herrscher in
der Bodenseestadt geweilt hitte, so wire damit noch kein Besuch in
Miistair erwiesen, weil viele Wege von dort nach Italien fiihrten.

Ulrich Campell (1 1584) berichtet, Karl sei nach seiner Kronung
zum Kaiser in Miistair als Augustus begriisst worden und beruft
sich dabei auf die Tradition der Nonnen®. Aber Karl kam iiber
Ivrea nach dem Frankenlande zuriick, was auf den Weg iiber den
Grossen St. Bernhard schliessen lisst?.

3 J. MOLLER, Die Anfdnge des Klosters Disentis, Chur 1931, 8. 30. Fr. PERr-
RET, Aus der Friihzeit der Abtei Pfdfers. St. Gallen 1958, 8. 16. Die Erfor-
schung der frithmittelalterlichen Konvente ist freilich nicht abgeschlossen.
Siehe D. GrUENICH in: Friihmittelalterliche Studien 9 (1975) 226-252.

4W. SipLER im Jahrbuch fiir Schweizerische Geschichte 31 (1906)
323-324.

5 St. Galler Mitteilungen 13 (1872) 12/13. E. OBHLMANN, Die Alpen-
pdasse vm Mittelalter in: Jahrbuch f. Schweiz. Geschichte 3 (1878) 242 und 4
(1879) 306. Dazu BOEMER-MUHLBACHER, Die Regesten des Kaiserreiches
unter den Karolingern. Innsbruck 1908, S. 96/97, Nr. 230/31.

8 . Campelli Raetiae Alpestris Topographica Descriptio, ed. C. J. KIND,
Basel 1884, S. 268 (Quellen zur Schweizer Geschichte, Bd. 7).

7 QOEHLMANN im Jahrbuch 3 (1878) 242 und 4 (1879) 306. Die Wege der
Romfahrten erwidhnt nicht A. GAUERT, Zum Itineral Karls d. Gr. in: Karl
d. Gr. 1 (1965) 307-321.

274



Bis in die neueste Zeit wurde der Name Scarl als Beleg ange-
fithrt. Das Scarltal verbindet das Miinstertal mit Schuls. Die Be-
zeichnung kommt bereits als Scharles Ende des 11. und Mitte des
12. Jahrhunderts vor®. Deshalb kann der Name nicht auf den grossen
Karl zuriickgefiihrt werden, der ja erst 1165 kanonisiert wurde, wie
schon E. Poeschel bemerkte®. Die Ortsnamenforscher pflichten dem
bei, sind jedoch nicht einig, ob hier eine frinkische oder gallische
Wortwurzel vorliegt 0.

Ein weiterer Hinweis wurde darin gesehen, dass in einer Urkunde
von 1193, die Egino von Matsch dem Kloster Marienberg aus-
stellte, ein Zeuge namens Karolus unter den Leuten von Miistair
(de Monasterio) figuriert'’. Er gilt als Ahnherr der sogenannten
Karle von Hohenbalken, deren Burg auf einem Felskopf der siid-
lichen Talseite gegeniiber dem Kloster war!2. Der Name war nach
Robert Durrer, «im ganzen Mittelalter so singulir, wie heute der
Name Napoleon». Das ist ihm ein Hinweis, dass die Tradition von
der Griindung durch Karl dem Grossen diesen Vorzugsnamen der
Familie veranlasste13,

Heute, wo viel mehr Quellen veréffentlicht sind als noch zu An-
fang unseres Sidkulums, sind wir iiber die Verbreitung des Namens
weit besser orientiert. Schon die Stammtafel des karolingischen
Hauses im 9. und 10. Jahrhundert weist bereits neun Mitglieder
dieses Namens auf'4, Und wenn schon die oberen Schichten diese
Bezeichnung hiufig gebrauchten, so war dies fiir die unteren ein
Beispiel, das nachgeahmt werden musste. Daher ist der Name auch
im 11. und 12. Jahrhundert keine Seltenheit. Karl, Graf im Schwa-

8 Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 170, 272, Nr. 214 und Nr. 363 zu
1089-1095 und 1164-1167: Scharles.

® E. PoEscHEL, Die Kunstdenkmidler des Kantons Graubtinden 3 (1940)
481/82.

10 A. ScHORTA, Ritisches Namenbuch 2 (1964) 833/34.

11 Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 354, 519, Nr. 461 zum 5. Februar
119 (3).

12 Bundner Monatsblatt 1937, S. 219.

13 J. Zemp-R. DURRER, Das Kloster St. Johann zu Miinster in Grou-
biinden. Genf 1906-1910, S. 8.

14 MUHLBACHER-LECHNER, Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karo-
lingern 751-918. Innsbruck 1908, Stammtafel am Ende des Buches.

275



bengau, starb 101415, Ein Domherr von Magdeburg dieses Namens
bestieg 1070 den Bischofsstuhl von Konstanz, trat aber schon 1071
zuriick1®, Karl 1., der Gute, Graf von Flandern, gestorben 1127,
wird als Mértyrer verehrt1?. Karolus von Stein kommt in den Schen-
kungen an das Kloster Viktring in Kérten 1143-1147 und 1147-1154
vor!8, Bei Ubereignungen von 1170-1180 an das Augustiner Chor-
herrenstift bei Brixen tritt als Zeuge auf «Karolus de Saerentiny,
also Karl von Sarnstein bei Bozen!®, Karl von Villers (Brabant)
trat als junger Ritter um 1184/85 in Himmerode ein, spiter er-
scheint er als Abt (f ca. 1215)20, Im Jahre 1186 ist ein Carolus de
Pontega und ein Carolus de Bondo in Como nachweisbar. Pontega
liegt in der Gemeinde Chiavenna, Bondo im Bergell®. Nachdem wir
also nicht nur in Randgebieten wie Flandern, Schwaben, Kéarnten,
sondern auch an Siidabhingen der Alpen, in Bozen und Brixen,
Como und Chiavenna den Namen Karl finden, so ist fiir unseren
Karolus de Monasterio, unsern Karl aus Miistair, nicht ein beson-
derer Anlass anzunehmen. Freilich wire es moglich, dass er erst nach
der Kanonisation von 1165 geboren worden wire, denn im Mittel-
alter waren die S6hne friiher reif22. Dann wire er aber nur ein Zeuge
fiir den jetzt beginnenden Kult, nicht fiir die Anwesenheit oder per-
sonliche Griindung Karls des Grossen. Aber auch dies ist nicht ohne
Zweifel, denn dann wire diese Namensgebung das einzige Zeugnis
fiir den Karlskult vor dem Ende des 14. Jahrhunderts, wie noch
auszufithren sein wird.

Als einen Hinweis auf die Griindung durch den grossen Karl
werden gerne die zwanzig Felder der karolingischen Wandmale-
reien angefiihrt, welche die Geschichte von David und Absalom
erzihlen. Wenn dann schon das Neue Testament in den iibrigen

15 W. ScHLAUG, Die altsdchsischen Personennamen vor dem Jahre 1000.
Lund-Kopenhagen 1962, S. 68.

16 K. HAUCK, Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 726, 728, 740, 987.

17 Lexikon f. Theologie und Kirche 5 (1960) 1352.

18 Tiroler Urkundenbuch I. 1 (1937) Nr. 212, 228.

18 Tiroler Urkundenbuch I. 1 (1937) Nr. 321.

20 Lexikon f. Theologie und Kirche 5 (1960) 1362.

21 Biindner Urkundenbuch 1 (1955) Nr. 434.

22 U. HELFENSTEIN, Beitrige zur Problematik der Lebensalter in der matt-
leren Geschichte, Zurich 1952, S. 7-27.

276



62 Bildern geniigend zur Darstellung kommt, und zwar mit aus-
fithrlicher Darstellung der Geschichte von St. Stephanus, St. Petrus
und St. Paulus, warum sollte dann die Heilsgeschichte nur nach
vorwirts, nicht aber nach riickwarts aufgerollt werden. Und David
als Ahne und Vorbild Christi hat da eine bevorzugte Stellung.
Schon Augustinus betonte diese Linie. So ist die Geschichte Da-
vids im Quedlinburger Italafragment des 4./5. Jahrhunderts und in
byzantinischen Bildern des 6. Jahrhunderts, ndmlich im Codex
Rossanus und dem Evangelienfragment von Sinope, dargestellt.
Kirchenvéter und Pipste sahen daher auch die Herrscher als neue
Davide an, so den Theodosius im 4. und Konstantin IV. im be-
ginnenden 7. Sdkulum. So wurde freilich auch Karl der Grosse
seit der Frankfurter Synode von 794 als neuer David bezeichnet.
Aber der gleiche David wird in Psalterien des 8. und 9. Jahrhun-
derts im Titelbild dargestellt, nicht als Ko6nig, sondern als Psalmen-
dichter. Dann findet sich der Name im gleichen Zeitalter in etwa
einem Dutzend Klostern. Uberhaupt waren alttestamentliche Na-
men wie Abraham, Absalom, David, Gabriel, Joseph, Isak, Michael,
Salomon und Samuel gebrduchlich. Selbst Miistair hatte einen
Benjamin 23,

Das Thema war viel zu verbreitet, als dass man es auf Karl und
Tassilo deuten kénnte. Ganz abgesehen davon, dass die Griindung
von Miistair kaum auf die Besiegung der Baiern im Gebiete
von Bozen im Jahre 784 und auf die Unterwerfung Tassilos im
Jahre 788 zuriickgefiihrt werden muss. Das waren fiir das bischof-
liche Chur zu entferntere Ereignisse?t. Hétte man ein Kloster in
dieser Hinsicht griinden wollen, dann wire ein solches im mitt-
leren und vor allem im unteren Vintschgau eher am Platze ge-

2 H. SteEGER, David, Rex et Propheta. Nurnberg, 1961, S. 1, 107-110,
127, 129, 154/55, 157/58. Dazu Ergénzungen in der Schweizerischen Zeit-
schrift fiir Geschichte 19 (1969) 320-322 und Zeitschrift f. Schweizerische
Kirchengeschichte 50 (1956) 14, 27/28. Zur Darstellung von David und
Goliath in frinkischen Handschriften (1. Viertel 9. Jh.) siehe JEAN PORCHER
in: Frithzeit des Miittelalters, Miunchen 1968, S. 197, 199, 207 (= Universum
der Kunst). :

24 R. HEUBERGER, Ritien tm Altertum und Friihmdittelalter, Innsbruck
1932, S. 205-210, 285-289.

277



wesen. Das Tal gehorte ja seit dem Ende des 6. Jahrhunderts
zum Churer Sprengel?s. Die Eroberung des Langobardenreiches
konnte eher einen Anhaltspunkt geben, sofern die klosterliche Sied-
lung eines politischen Hintergrundes bedarf.

Nachdem wir schon von den karolingischen Malereien sprechen,
sei sogleich hinzugefiigt, dass sie nicht nach der Palastschule in
Aachen ausgerichtet sind, sondern auf Gebiete zwischen Venedig
und Mailand, Florenz und Rom hinweisen2?6. In gleicher Weise
sind die Stukkaturen auf Kunststdtten zwischen Cividale und
Pavia, ja iiberhaupt nach Siiden orientiert?”. Schon gar nicht
zeigt der Grundriss der Dreiapsidenkirche nach Norden, sondern
nach Osten?8.

Deutlich sprechen aber die Handschriften fiir Chur und nicht
fiir Aachen. Da sie bislang nur paldographisch, nicht inhaltlich
erfasst wurden, miissen wir hier weiter ausgreifen. Das dlteste
Zeugnis sind Fragmente von Canones aus der 2. Hilfte des 8. Jahr-
hunderts. Jakob Kropfl, Vikar in Taufers, hatte sie 1437 in Be-
sitz genommen, die dann auf Umwegen zuletzt in die Bayerische
Staatsbibliothek zu Miinchen (Clm 29 168a) gelangten?. Da die

25 H. BUTTNER, Friihmittelalterliches Christentum wund frinkischer Staat
zwischen Hochrhein und Alpen. Darmstadt 1961, S. 130.

26 I.. BIRCHLER in: Friihmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern, Olten
1954, S. 179-243, bes. 239-241. Derselbe, Miistair-Miinster, Kunstfiihrer.
8. Aufl. 1970, S. 13.

27 E. PomscHEL, Die Kunstdenkmdler des Kt. Graubiinden 5 (1943)
306-310. Die Fragmente der Chorschranken weisen Tierornamente nach
angelséchsischen Vorbildern auf, éhnlich wie am Eucharistiekéistchen von
Chur (2. H. 8. Jh.), dem Deckel des Evangeliars von Lindau und dem
Tassilokelch (777). Dariiber J. WERNER in Germania 37 (1959) 183/84.

28 A. REINLE, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968) 121-130.

29 B. BiscHory in: Karl der Grosse 2 (1965) 245 Anm. Zur Datierung
A. Bruckner: «Ich schitze 1. Drittel des 9. Jhs., mit dem stark tber-
wiegenden cc-a. Eine merkwirdige Schrift, die m. E. unter halbunzialem
Einfluss steht. Von anderen ritischen Produkten ist sie stark distanziert
und doch kénnte sie ritisch sein.» (Brief vom 3. Juli 1975.) Uber die
Herkunft der Hs. Mitteilungen der Bayerischen Staatsbibliothek vom
20. Marz 1974. Jakob Kropfl stammte aus Taufers und ist um 1441 als
Pfarrer in Tschengels (Vintschgau) nachzuweisen. A. Thaler, Die Pfarr-
gemeine Taufers im Vinschgau, Taufers 1912, S. 34.

278



ungelenke Schrift im wenig klassischen Latein nicht leicht zu lesen
war, brachte ein karolingischer Leser seine Korrekturen an (obtenuit
zu obtinuit, diacono zu diaconus). Der Inhalt bietet Vorschriften
fiir die Hierarchie, besonders iiber das Verhalten und die Kompe-
tenzen der Bischofe, ferner auch liturgische Hinweise (Credo,
Fastenzeit). Von monastischer Gesetzgebung ist wenigstens in den er-
haltenen Teilen nichts zu entdecken. Schon dies weist auf das
bischofliche Chur hin und belegt die innige Lebensgemeinschaft des
Bistumszentrums mit der Abtei3®.

Das Kostbarste, was Miistair besass, war ein um 800 geschrie-
benes Evangelistar, das die fiir das ganze Kirchenjahr notwendigen
Perikopen aus den Evangelien enthielt. In der Schrift wie in einigen
Initialen hat A. Bruckner den Einfluss des Churer Scriptoriums
erkannt. Im iibrigen weisen die zablreichen Zierbuchstaben all-
gemein auf das ritisch-alemannische Randgebiet hin, zuletzt noch
auf eine dusserste Einflusszone, die im frinkischen Westen durch
Tours und Strassburg, im bayerischen Osten durch Freising, Tegern-
see und Mondsee abgegrenzt wird. Die Handschrift, von der nur

30 Die Fragmente (vier beschnittene Doppelblitter) zitieren die Texte
nicht immer wortlich. Davon einige Beispiele: Nullus episcopus alienum
clericum sine consensum episcopi suscipiat, wozu das Konzil von Clermont
von 535, Kanon XI, zu vergleichen ist: Nullus episcopus alterius clericum
contra voluntatem episcopi sui suscepere audeat aut sacerdotium pro-
rogare. MGH Concilia aevi merovingici 1 (1893) 68. Nullus ad episcopatum
ueniat nisi per grados, wozu die Breviatio Canonum des karthagischen
Diakons Ferrandus von 523-546, Canon 2, zu vergleichen ist: Vt quicumque
laicus ad episcopatum eligitur, prius annum in ministerio ecclesiastico per
omnes gradus transeat. Concilia Africae 345-525 ed. C. Munier, Turnholti
1974, S. 287. (= Corpus Christianorum, Ser. Lat. 259.) Ut non quis cleri-
corum a suo episcopo fuerit excommunicatus. Dazu vgl. Can. 85 des Kon-
zils von Antiochia von 341: Si quis a proprio episcopo fuit excommuni-
catus, ne prius ab aliis suscipiatur, quam ete. PL 67 Sp. 62. Gleich-
lautend sind die Canones 24-26 des Konzils von Orléans von 511, ent-
halten in MGH Concilia 1. c. 8. 8. Mehrfach erwiéhnen die Fragmente
von Miistair auch die Frage der Lapsi in den Verfolgungen. Besonders
zitiert wird diejenige des Licinius in den Jahren 314-325 (in nouissima
persecutione Licini placuit sancto coneilioli).

279



noch 18 Blétter erhalten sind, diirfte in Miistair selbst geschrieben
sein, aber unter Churer Einfluss31, :

Unmittelbar auf die jiingere churrétische Schriftprovinz um 800
weisen biblische Fragmente hin, so auch ein Text aus dem Levitikus
(Kap. 4-6, 15-18). Die Stiicke verraten einen sorgfiltigen Schrei-
ber32, Dann sind auch Fragmente von Homilien Gregors des Gros-
sen vorhanden (zum Beispiel Lib. I. Kap. 17/18). Die gleiche Hand
lasst sich in einem Zurzacher Bibelkodex feststellen. Damit sind
néhere Verbindungen zu dem spitestens um 800 gegriindeten Mén-
nerkloster in Zurzach gegeben, die uns erkliren, warum St. Verena,
von Zurzach in der Weihe-Inschrift von 1087 in der Kirche von
Miistair erwdhnt wird, eine Inschrift, die aller Wahrscheinlich-
keit nach grosstenteils ein karolingisches Vorbild kopierte 33,

Robert Durrer hat in Miistair Fragmente entdeckt, die sechs
Vergabungsurkunden an die Kirchen St. Hilarius in Chur und St.
Carpophorus in Trimmis bei Chur darstellen und in die Zeit zwi-
schen 768 und 814 datieren. Sie sind eine wichtige Quelle fiir die
Geschichte des karolingischen Ritiens. Da sie inhaltlich nichts mit
Miistair zu tun haben, ist deren Verbleib ein Problem, das schon
verschiedene Losungen erfahren hat. Wie man dies auch erkliren
will, immer belegen die Handschriftenstiicke die innige Verbindung
des Klosters mit der ritischen Bischofsstadt3?.

31 Handschrift XX 48 Nr. 1 des Stiftsarchivs Miistair, ausfithrlich be-
handelt von Kr. GamBEr-S. REHLE, Das Evangelistar von Miistair. Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 67 (1973) 258-269 und von
I. MULLER, Die Initialen des Evangelistars von Miistair. Zeitschrift fir
Schweizerische Archéologie und Kunstgeschichte 32 (1975) 129-134.

32 Handschrift XX 48 Nr. 16/17 des Stiftsarchivs Miistair, besprochen
in Albert Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 81.

8 Handschrift XX 48 Nr. 9 des Stiftsarchivs Miistair, besprochen in
Bruckner 1. ¢. 1. S. 80, dazu wichtig A. HANGGI-A. SCHONHERR, Sacramen-
tarium Rhenaugiense, Freiburg 1970, 8. 60-62.

34 Letzte Edition im Biindner Urkundenbuch 1 (1955) Nr. 24-29, dazu
O. P. CLAVADETSCHER in: Zeitschrift fiir Rechtsgeschichte, Germ. Abt. 70
(1953) 46/47 und H. BUTTNER in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchen-
geschichte 53 (1959) 13. Zur Schrift BRuokNER 1. ¢. I. S. 81 und E. A. Lows,
Codices Latint Antiquiores 7 (1956) Nr. 891, ferner B. BiscHor in: Karl der
Grosse 2 (1965) 245.

280



Auf eine Griindung durch das bischofliche Chur weist auch die
Lage der Abtei hin, denn das Gebiet der spiteren Dorfer Miistair
und Taufers gehorte dem Bischof, deren Ansiedler meist Gottes-
hausleute waren35. Nie vernehmen wir davon, dass das Kloster
ein Konigskloster war. Erst als Karl der Grosse 806 die geistliche
und weltliche Gewalt, Bistum und Grafschaft trennte, da musste
sich Bischof Victor ITI. im Jahre 823 oder 824/25 in seiner Ein-
gabe an Kaiser Ludwig den Frommen iiber die Wegnahme dreier
Ménnerkloster beklagen, die nur mit Pfifers, Disentis und Miistair
identifiziert werden kénnen. Der Bischof erinnerte noch den Kaiser
bald darauf durch ein von Vikar Verendar nach Aachen iiber-
brachtes Schreiben an seine Angelegenheit und schliesslich iiber-
brachte der gleiche Oberhirte noch persénlich dem Kaiser Ludwig
dem Frommen in Corbeny bei Laon eine erneute Eingabe3¢, Aber
einzig Miistair wurde nach einem Sikulum wieder an Chur zuriick-
gegeben, ndmlich am 4. Januar 881 durch Karl IT1.37, Von nun an
war Miistair nicht mehr kénigliche, sondern bischofseigene Abtei.

Der dritte Karl war damit ohne Zweifel ein grosser Wohltiter
des Johannes-Klosters im Miinstertal. Deshalb stellte man 1968
die These auf, der in der Benediktskapelle zu Mals gemalte
weltliche Stifter sei kein anderer als Karl III., der auch in der
Karlsfigur zu Miistair dargestellt sei3®. Die Malser Kapelle stammt
aus dem 9. Jahrhundert, wie schon kunstgeschichtlich feststeht 3.
Das Patrozinium des hl. Benedikt passt auch in diese Zeit, ist aber
von nahen Benediktinerkloster in Miistair inspiriert, jedoch ohne
dass man von einer rechtlichen Abhingigkeit sprechen kénnte. Im

38 OrTo STOLZ, Politisch-historische Landesbeschreibung von Sidtirol, Neu-
ausgabe Innsbruck 1971, 8. 70, 78-79, 83-84. W. SiprLER im Jahrbuch far
Schweizerische Geschichte 31 (1906) 270-272. E. MARTHALER im Jahres-
bericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 70
(1940) 80/81.

36 Biindner Urkundenbuch I. Nr. 46, 47, 49.

37 Biindner Urkundenbuch I. Nr. 75 zu 881 und Nr. 79 zu 888.

38 N. Grass in: Rechisgeschichte und Volkskunde. Festschrift Bielander,
1968, S. 45-50. ‘ - '

39 OSWALD-SCHAEFER-SENNHAUSER, Vorromanische Kirchenbauten, Min-
chen 1971, S. 198, dazu I. MULLER, Glanz des rdtischen Mittelalters. Chur
1971, 8. 31, 100.

281



Gegenteil, erst Bischof Egino hat die Kapelle dem Kloster um 1170
iibergeben 0. Als dessen Eigentum wird sie dann im Urbar um 1322
erwihnt?, Vorher war sie demnach bischofliche Eigenkirche. Des-
halb kénnte der geistliche Stifter ein Bischof oder ein Mitglied
seines Hofes sein, der weltliche Griinder ein Grossgrundbesitzer,
der den Bau ermdoglichte.

Mag nun auch Karl III. nicht in der Beneditskapelle zu Mals
dargestellt sein, auf alle Fille verlor sich die Erinnerung an seine
Befreiung des Klosters von der staatlichen Gewalt keineswegs, da
noch Ulrich Campell im 16. Jahrhundert ihn als Griinder der
Abtei ansah 2.

Nichts beleuchtet die Zugehorigkeit zu Chur besser als die Sorge
der Oberhirten fiir ihr Kloster. Bischof Norbert (1079-1088) er-
neuerte die ganze Abtei, wie die Weihe-Inschrift von 1087 belegt.
Fiir sich baute er die Doppelkapelle St. Ulrich und St. Nikolaus,
die er keineswegs dem Kloster schenkte, sondern fiir sich behielt.
Er war unberiihrt von Reformideen, wie er sich auch sein von ihm
gegriindetes Chorherrenstift Habach reservierte. In Miistair er-
richtete er noch anschliessend an seine Doppelkapelle einen Wohn-
trakt, einen bischéflichen Palazzo, den seine Nachfolger solange
benutzten, bis sie in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts im
Gebiete von Burgeis eine feste Burg bauten, die sie stolz «Fiirsten-
burg» nannten. Als dann das Kloster St. Johann an Kraft verlor,
rief Bischof Konrad von Biberegg (1123-1144) Nonnen in das alte
Gebiude, die Bischof Adalgott (1151-1160), der Schiiler des hl.
Bernhard von Clairvaux, innerlich festigte43.

Der Titigkeit der Bischofe fiir Miistair setzte Egino (1160 bis
1170) die Krone auf. In seiner grossen Schenkung von 1167-1170

40 Biindner Urkundenbuch I. Nr. 375.

41 B. ScHWITZER, Urbare der Stifte Marienberg und Miinster. Innsbruck
1891, S. 157, 187, 189.

42 U. Campelli Raetiae Alpestris Topographica Descriptio, ed. CH. J. KIND,
Basel 1884, S. 268 (= Quellen zur Schweizer Geschichte Bd. VII).

48 Naheres bei BUTrNER-MULLER, Das Kloster Miistair 9m Friih- und
Hochmittelalter. Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 50 (1956)
12-84, bes. 68ff. Dazu jetzt URBAN AFFENTRANGER, Die Bischofe von Chur
in der Zeit von 1122 bis 1250. Chur/Disentis 1975, S. 9-36 tber Bischof
Konrad I. von Biberegg und S. 40-54 iiber Bischof Adalgott.

282



iibermachte er viel vom bischéflichen Besitz in Miistair und im
Miinstertal, dann auch in Taufers und Schluderns, sogar auch in
Plars und Plaus im traubenreichen Meraner Gebiete seinem Nonnen-
stift. Dazu kamen noch sieben Kapellen, so die Doppelkapelle
St. Ulrich und St. Nikolaus sowie die Kreuzkapelle in Miistair selbst,
so dass die Abtissin nun erst Eigentiimerin des ganzen Gebaude-
komplexes wurde. Ohne die bischéflichen Herrschaftsrechte auszu-
schalten, gab Egino dem Kloster nun die besitzmiissige Uberlegen-
heit im Miinstertal44.

Bischof Egino beschenkte nicht nur die Nonnen, er besuchte
sie auch. So hielt er sich schon Ende 1162 oder Anfang 1163 in
Miistair als Elekt auf und bekriftigte mit seinem Siegel die Schen-
kung der Tarasper an das Kloster Miistair®. Wiederum war er
dort um 1165, als es um Schenkungen der Tarasper und um die
Klostervogtei iiber Marienberg ging. Die vielen Zeugen aus dem
Engadin und vor allem aus dem Vintschgau legen eine Urkunden-
Ausstellung in diesem Gebiete nahe 46,

Unser Episcopus Curiensis war zeitlebens ein treuer Freund des
Staufen Friedrich I. (1152-1190). Schon am 8. Mirz 1166 war er
bei ihm am Hoftage zu Ulm%’. Rotbart seinerseits wollte bereits
zu Beginn der Regierung den Glanz des fritheren deutschen Reiches
erneuern. 1155 bezeichnete er Karl den Grossen und Otto den Grossen
als divi nostri principest. In der Constitutio von 1165 werden in
einem Atemzuge nicht nur Konstantin und Justinian, sondern

44 Biindner Urkundenbuch I. Nr. 375.

45 Bindner Urkundenbuch I. Nr. 349, Urk. vom 9. Médrz 1163.

46 Biindner Urkundenbuch I. Nr. 363, Urk. datiert nach dem 9. Mirz
1164 und vor dem 7. Mérz 1167.

47 Biindner Urkundenbuch I. Nr. 361, Urk. zum 8. Mirz 1166. Uber
Egino jetzt AFFENTRANGER L. ¢. 8. 65-80.

48 MGH S8. rer. germ. Ottonis et Rahewini Gesta Friderici Imperatoris
ed. B. von Simson, 1912, 8. 137, 139, 158. Es sei hier darauf wver-
wiesen, dass die Disentiser Monche Friedrich I., als er in Rocanglia
Ende 1154 weilte, eine Urkunde présentierten, die angeblich von Pippin,
dem Vater Karls d. Gr., in der Zeit von 754/55 bestétigt worden sei, und
zwar in Aachen. Biindner Urkundenbuch I. Nr. 16 zu 754 und Nr. 331
zu 1154, Nov. 30. bis Dez. 5. Zu Asia = Aachen siche auch ebendort I.
Nr. 390 zu 1175.

283



auch Karl der Grosse und Ludwig der Fromme als praedecessores
nostri divi charakterisiert®. Im Kampf gegen Papst Alexander I1I.
(1159-1181) und Konig Ludwig VII. von Frankreich (1137-1180)
liess er dann als kaiserlicher Schirmherr der Kirche mit Zustimmung
seines erst im vorherigen Jahre 1164 zum Gegenpapst beférderten
Paschalis III. die Gebeine Karls am 29. Dezember 1165 erheben
und damit als Heiligen erkldren. Dies gab er dann am 8. Januar
1166 in einem feierlichen Privileg fir die Stadt Aachen bekannt.
Darin steigt die Linie von dem maximus et gloriosus imperator
Carolus zum sanctissimus Carolus?9.

In der Mitte des 12. Jahrhunderts herrschte noch vielfache Un-
sicherheit tiber die Heiligsprechungen. Auch hat der rechtméssige
damalige Papst Alexander III. diese Kanonisation ebenso wenig
verurteilt wie auch seine Nachfolger. Die sich daraus entwik-
kelnde Verehrung wurde gleichsam als Bestétigung angesehen®!.

Man koénnte nun erwarten, dass der kaiserfreundliche Churer
Bischof Egino schon bald den Kult des neuen Heiligen einfiihrte.
Dafiir stehen keine Belege ein. In keinem Churer Kalendar des 12.
bis 14. Jahrhunderts findet sich das Fest vom 28. Januar ein-
getragen, auch nicht in den Kalendarien der churischen Kloster
wie Pfifers, Disentis und Marienberg. Und doch liess der gleiche
Bischof in seinem Eigenkloster Miistair eine Statue Karls des
Grossen aufstellen. Warum in Miistair und nicht in Chur? Im Jo-
hanneskloster waren historische Pramissen dafiir vorhanden. Karl
III. hatte es 881 von den Fesseln der weltlichen Macht befreit und
dem Bischof wiedergegeben, was man im ganzen Mittelalter nicht
vergass. Und eben dieser Karl war der Urenkel des ersten abend-
landischen Kaisers, der auch dessen Grossreich fiir einige wenige
Jahre wieder erneuern konnte. Daher iibertrug man dann die un-
mittelbaren Beziehungen zu Miistair vom dritten auf den ersten

49 MGH Constitutiones et Acta publica Imperatorum et Regum 1 (1893)
322 Nr. 227.

% HuinrLarD-BrEHOLLES, Historia Diplomatica Friderici secundi VI. 1
(1860) 224, 226. Zum Ganzen Karl der Grosse 4 (1967) 54-60 (E. Meuthen)
und 100-112 (M. Zender).

51 R. Fovrz, Etudes sur le Culte liturgique de Charlemagne. Paris 1951,
S. VIII.

284



Karl. So war es auch beim Grossmiinster in Ziirich gewesen %2,
Ganz gleich ging es in Frankfurt am Main, dessen Kirche und
Stift zwei Urkunden Karls ITI. von 882 besassen, was zur Ver-
ehrung des grossen Karl fiihrte53.

Aber gehorte die Statue wirklich in diese Zeit zwischen der
Heiligsprechung Karls 1165 und dem Tode des Bischofs Egino
1170? Schon Josef Zemp und Erwin Poeschel haben diese Datie-
rung mit soliden Argumenten vertreten, denen sich der Gross-
teil der Kunsthistoriker anschloss3t. Aber es fehlte doch in letzter
Zeit an Zweiflern nicht, so Theodor Miiller (1961), Christian
Beutler (1964), Wolfgang Braunfels (1965) und letztlich Adolf
Reinle (1968), die eine Datierung ins 9. Jahrhundert, vor allem in
die Zeit unmittelbar nach der Kaiserkronung von 800, vorschlugen.
Es fallt auf, dass gerade der Hauptvertreter dieser Richtung,
Christian Beutler, sich grosse Miihe gibt, Miistair rein aus histori-
schen Indizien als Griindung Karls zu erweisen (Name Scarl,
Alpeniibergang, Kalendarium usw.). Bei niherem Zusehen hilt kein
einziger Hinweis kritischer Priiffung stand, zumal meist nur auf die
dltere Literatur zuriickgegangen wird, die aus Unkenntnis der Palédo-
graphie die Belege viel zu friih datierte?s.

Neu ist einzig der Hinweis auf die Inschrift auf der Rundung
hinter der Karlsstatue in der Kirche: « DIVVS CAROLVS MAGNVS
MONASTERII FVNDATOR A. 801.» Nach der Form der Buch-
staben zu schliessen, datiert die Inschrift erst aus dem ausgehenden
15. oder vielleicht sogar aus dem beginnenden 16. Jahrhundert.

52 K. Ecrorr, Der Standort des Monasteriums Ludwigs des Deutschen in
Ziirich, Zurich 1949, S. 115-127.

53 Karl der Grosse 4 (1967) 161/62.

5¢ ZeMp-DURRER, Das Kloster St. Johann zu Miinster in Graubiinden,
Genf 1906-1910, S. 54/55. E. PoEscHEL, Die Kunstdenkmaler des Kt. Grau-
biinden 5 (1943) 311/12. D. Korzscue in: Karl d. Grosse 4 (1967) 207-211.

55 CHRISTIAN BEUTLER, Bildwerke zwischen Antike und Mittelalter, Diissel-
dorf 1964, 8. 117-142, dazu 8. 101-104 tber «Die geschichtlichen Vor-
aussetzungen: Mistair als karolingische Griindung» mit vielfacher Zitierung
des Aufsatzes von W. Sidler von 1906. Dazu W. BRAUNFELS, Karl d. Grosse.
Werk und Wirkung. Katalog der Ausstellung von Aachen, Aachen 1965,
S. 34, 44. Aporr REINLE, Kunstgeschichie der Schweiz 1 (1968) 220-223 mit
Hinweis auf Theodor Miiller.

285



Wenn man nun auf eine #ltere Inschrift schliessen will, dann
miisste man ein Divus Carolus erwarten, weil gerade damals zur
Zeit Friedrichs I. das Adjektiv divus sehr gebrduchlich war, auch
im Sinne von sanctus. In der Zeit des 9. Jahrhunderts wire divae
memoriae wahrscheinlich. Zu Lebzeiten Karls wiire aber dies nicht
moglich gewesen, weil man ein Attribut divus = sanctus nicht einer
lebenden Person beilegte .

Das Altertiimliche an dem Denkmal erklért sich daraus, dass der
Plastiker ein Vorbild haben musste, wohl die bekannte Reiter-
statue Karls des Grossen aus dem Dom von Metz, die dem 9. Jahr-
hundert angehort. Wie frei unser Kiinstler vorging, zeigt schon der
Umstand, dass sein Karl statt des Schnurrbartes einen Vollbart
triagt. Er wollte einfach eine kaiserliche Herrschergestalt vorstellen,
kein naturtreues Bild. Schon Josef Zemp hat dies scharf beobachtet:
«Es ist der Kaiser, wie man sich ihn im 12. Jahrhundert dachte,
und Friedrich dem Rotbart kinnte diese Statue eher gleichen
als Karl dem Grossen®.»

Es ist nun aber merkwiirdig, dass sich Spuren der Verehrung
Karls erst etwa 200 Jahre nach der Errichtung der Statue fin-
den. In Aachen geschah dies schon um 1200, in Ziirich und Sitten
im 13. Jahrhundert, und zwar in liturgischer Form?3. Wer weiss,
ob nicht das Monument in Miistair mehr politischen Charakter
hatte? Auf alle Fille kam die Initiative nicht vom Nonnenkloster,
sondern vom bischéflichen Hofe.

Es ist auch nicht von ungefihr, dass die ersten Belege fiir den
Karlskult erst aus der Zeit nach 1360 stammen, denn vorher gab es
fast dreissig Jahre keine Abtissin; erst nachher blithte das Kloster
wieder auf. Erstmals erscheint im Urbar von 1394 Karl der Grosse
als fundator cenobii nostri und wird auch in reichlich kunstloser
Art zusammen mit Maria und Johann Baptist dargestellt. Um 1400

5% J. MULLER, Von Divus Constantinus bis Divus Thomas. Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 8 (1961) 241-253, bes. 244/45, 250,

57 Zemp-DURRER 55. Vgl. auch die Ahnlichkeit der Statue mit den roma-
nischen Bildern in Mistair. I. MULLER in: Zeitschrift fur Schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66) 156.

58 R. Forz, Btudes sur le Culte liturgique de Charlemagne, Paris 1951,
S. 1/2, 64, 90.

286



entstand das noch erhaltene Messformular: de sancto Karolo
Magno. Laut einer Urkunde vom 12. November 1404 wurde im
Kloster ein Altar zu Ehren des hl. Benedikt, Karls des Grossen
und des hl. Erasmus rekonziliiert, offenbar der Altar des Siid-
annexes der Kirche, wobei Karl nur als zweiter Altarpatron figu-
riert (sancti Karoli regis ac magni imperatoris). Im Hymnar des
Klosters aus der Zeit nach 1360 entdecken wir keinen Kult Karls,
wohl indes im einen Anhange dazu findet sich der Ympnus de
sancto Rege Kuralo, fundatore huius cenobii. Erst als der Umbau
der Kirche 1491/92 vollendet war, gedachte man an der Decke des
«serenissmus et iustissimus Karolus magnus Imperator?».

Von ungefihr kam diese spite Kultwelle nicht. Sie ist mit jener
grossen Bewegung fiir die Karls-Verehrung verbunden, die Kaiser
Karl IV. (1346-1378) im deutschen Reiche und Ké&nig Karl V.
(1364-1380) am franzoésischen Hofe einleitete. In der damaligen
Stimmung begannen Kloster wie Metten, Feuchtwangen und Neu-
stadt, Kirchen wie Frankfurt, Paderborn und Miinster in West-
falen Karl zu ihrem Griinder zu erheben. Die neuen Impulse
diirften um so leichter zu erkliren sein, als Bischof Peter I. Gelyto
(1356-1368) enge Beziehungen zu Karl IV. pflegte °.

Die spéteren Belege fiir den Karlskult in Miistair miissen hier
nicht beigefiigt werden, sie sind schon durch die bisherige Lite-
ratur bekannt®!. Selbst der sonst in den katholischen Biindner-
tédlern so verehrte Carlo Borromeo konnte die Hochschitzung des
grossen Kaisers nicht schmélern. So erhielt sich der Kult, freilich
mehr geduldet als geférdert, bis in die heutige Zeit. Wie im bischof-
lichen Aachen, so wird auch im benediktinischen Miistair das Karls-
fest in Ehren gehalten. Mehr als die Liturgie trigt freilich fiir die
weite Offentlichkeit die staufische Statue zur Festigung des An-
denkens an den grossen Karl bei.

% Dartiber I. MOLLER, Liturgie und Mystik im Frauenkloster Miistair
zur Zeit des Spdtmittelalters. Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte
69 (1975) 242-244.

60 Karl der Grosse 4 (1967) 78/79, Fovz, Etudes 8/9, 57/58.

61 A. THALER, Geschichte des Biindnerischen Miinstertales, St. Maurice
1931, S. 9/10.

287



	Karl der Grosse und Müstair

