
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 26 (1976)

Heft: 3

Artikel: Karl der Grosse und Müstair

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KARL DER GROSSE UND MÜSTAIR
Von Iso Müllee

Grundlegend für das Verhältnis von Karl dem Grossen zu
Churrätien ist die Urkunde von 772/74, worin er Bischof Constantius zum
Rektor machte. Überraschend war freilich diese Ernennung insofern
nicht, weil die Bischöfe schon früher neben der diözesanen
Leitung auch die Präseswürde innehatten. Indem er aber den Episcopus
Curiensis zum zivilen Verwalter machte, wollte er für die 773
eingeleitete Eroberung des Langobardenreiches sich für alle Fälle die
Pässe nach Süden sichern1. Um seine Eroberung zu festigen, verlieh

Karl dem Martinskloster in Tours 774 die Val Camonica und
die Insel Sermione im Gardasee, ebenso bekam St. Denis in Paris
775 Besitzungen im Veltlin2.

Hat nun auch der Herrscher in dieser Zeit das Kloster Müstair ins
Leben gerufen, wie eine spätmittelalterliche Tradition und wie die
Literatur, besonders die kunstgeschichtliche, heute noch mehr oder
weniger deutlich behauptet

Zuerst die Frage, ob klösterliche Gründungen in erster Linie
politische und wirtschaftliche Aktionen oder religiöse Erscheinungen
sind. Man wird antworten, dass beide Elemente sich dabei
beteiligen. Es braucht eine monastische Zündung und eine materielle
Ausstattung, einen geistlichen und einen weltlichen Gründer. Ein
Schema gibt es da freilich nicht. Im allgemeinen neigt man jedoch
gerne dazu, Klostergründungen einfach als herrschaftlich-politische
Unternehmungen zu interpretieren und die religiösen Impulse zu
unterschätzen. Im Churrätien des 8. Jahrhunderts entstanden nicht

1 MGH DD Karolinorum 1 (Neudruck 1956) Nr. 78 Bündner Urkundenbuch
1 (1955) Nr. 19.

3 MGH DD Karolinorum 1 (Neudruck 1956) Nr. 81 und 94.

273



weniger als fünf Klöster, drei Männerklöster: Pfäfers, Disentis und

Müstair, dazu zwei Frauenklöster: Cazis und Mistail. Sie wiesen

eine stattliche Zahl von Mitgliedern im ausgehenden Säkulum auf,

so Müstair an die 30, Pfäfers an die 50 und Disentis an die 703. In
andern Klöstern, besonders in italienischen, ging die Zahl noch
wesentlich höher. Woher kam dies? Man nahm nicht nur junge Leute

auf, wie heute, sondern auch betagte, deshalb die hohe
Sterblichkeitsziffer. Vor allem aber war es der jetzt erwachte religiöse Eifer,
der ansteckend wirkte. Es ist beinahe, als ob damals die Idee

herrschte, ein voller Christ müsse auch Mönch sein.

Prüfen wir nun zuerst die entfernteren Hinweise. Neue Forschung

glaubte, Karl sei 780 über Konstanz und weiter über die «Pässe des

heutigen Münstertales» nach Italien gezogen, also über den Ofen-

und den Umbrailpass4. Die Nachricht vom Aufenthalt in Konstanz
stammt vom St. Galler Mönch Ratpert im 9. Jahrhundert, aber
gerade dieser Passus ist wegen der damit verbundenen Mitteilungen
über die Steinachabtei unglaubwürdig5. Auch wenn der Herrscher in
der Bodenseestadt geweilt hätte, so wäre damit noch kein Besuch in
Müstair erwiesen, weil viele Wege von dort nach Italien führten.

Ulrich Campell (f 1584) berichtet, Karl sei nach seiner Krönung
zum Kaiser in Müstair als Augustus begrüsst worden und beruft
sich dabei auf die Tradition der Nonnen6. Aber Karl kam über
Ivrea nach dem Frankenlande zurück, was auf den Weg über den

Grossen St. Bernhard schliessen lässt7.

3 I. Mülleb, Die Anfänge des Klosters Disentis, Chur 1931, S. 30. Fe. Pebbet,

Aus der Frühzeit der Abtei Pfäfers. St. Gallen 1958, S. 16. Die
Erforschung der frühmittelalterlichen Konvente ist freihch nicht abgeschlossen.
Siehe D. Geuenich in: Frühmittelalterliche Studien 9 (1975) 226-252.

4W. Sidleb im Jahrbuch für Schweizerische Geschichte 31 (1906)
323-324.

5 St. Galler Mitteilungen 13 (1872) 12/13. E. Oehlmann, Die Alpenpässe

im Mittelalter in: Jahrbuch f. Schweiz. Geschichte 3 (1878) 242 und 4

(1879) 306. Dazu Böhmeb-Mühlbacheb, Die Regesten des Kaiserreiches

unter den Karolingern. Innsbruck 1908, S. 96/97, Nr. 230/31.
6 U. Campelli Raetiae Alpestris Topographica Descriptio, ed. C. J. Kind,

Basel 1884, S. 268 (Quellen zur Schweizer Geschichte, Bd. 7).

' Oehlmann im Jahrbuch 3 (1878) 242 und 4 (1879) 306. Die Wege der
Romfahrten erwähnt nicht A. Gauebt, Zum Itineral Karls d. Gr. in: Karl
d. Gr. 1 (1965) 307-321.

274



Bis in die neueste Zeit wurde der Name Scarl als Beleg
angeführt. Das Scarltal verbindet das Münstertal mit Schuls. Die
Bezeichnung kommt bereits als Scharles Ende des 11. und Mitte des
12. Jahrhunderts vor8. Deshalb kann der Name nicht aufden grossen
Karl zurückgeführt werden, der ja erst 1165 kanonisiert wurde, wie
schon E. Poeschel bemerkte9. Die Ortsnamenforscher pflichten dem
bei, sind jedoch nicht einig, ob hier eine fränkische oder gallische
Wortwurzel vorliegt10.

Ein weiterer Hinweis wurde darin gesehen, dass in einer Urkunde
von 1193, die Egino von Matsch dem Kloster Marienberg
ausstellte, ein Zeuge namens Karolus unter den Leuten von Müstair
(de Monasterio) figuriert11. Er gilt als Ahnherr der sogenannten
Karle von Hohenbalken, deren Burg auf einem Felskopf der
südlichen Talseite gegenüber dem Kloster war12. Der Name war nach
Robert Durrer, «im ganzen Mittelalter so singulär, wie heute der
Name Napoleon». Das ist ihm ein Hinweis, dass die Tradition von
der Gründung durch Karl dem Grossen diesen Vorzugsnamen der
Familie veranlasste13.

Heute, wo viel mehr Quellen veröffentlicht sind als noch zu
Anfang unseres Säkulums, sind wir über die Verbreitung des Namens
weit besser orientiert. Schon die Stammtafel des karolingischen
Hauses im 9. und 10. Jahrhundert weist bereits neun Mitglieder
dieses Namens auf14. Und wenn schon die oberen Schichten diese
Bezeichnung häufig gebrauchten, so war dies für die unteren ein
Beispiel, das nachgeahmt werden musste. Daher ist der Name auch
im 11. und 12. Jahrhundert keine Seltenheit. Karl, Graf im Schwa-

8 Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 170, 272, Nr. 214 und Nr. 363 zu
1089-1095 und 1164-1167: Scharles.

9 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 3 (1940)
481/82.

10 A. Schobta, Rätisches Namenbuch 2 (1964) 833/34.
11 Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 354, 519, Nr. 461 zum 5. Februar

119 (3).
12 Bündner Monatsblatt 1937, S. 219.
13 J. Zemp-R. Dubbeb, Das Kloster St. Johann zu Münster in

Graubünden. Genf 1906-1910, S. 8.
14 Mühlbacheb-Lechneb, Die Regesten des Kaiserreiches unter den

Karolingern 751-918. Innsbruck 1908, Stammtafel am Ende des Buches.

275



bengau, starb 101415. Ein Domherr von Magdeburg dieses Namens

bestieg 1070 den Bischofsstuhl von Konstanz, trat aber schon 1071

zurück16. Karl L, der Gute, Graf von Flandern, gestorben 1127,

wird als Märtyrer verehrt17. Karolus von Stein kommt in den
Schenkungen an das Kloster Viktring in Karten 1143-1147 und 1147-1154
vor18. Bei Übereignungen von 1170-1180 an das Augustiner Chor-

herrenstift bei Brixen tritt als Zeuge auf «Karolus de Saerentin»,
also Karl von Sarnstein bei Bozen19. Karl von Villers (Brabant)
trat als junger Ritter um 1184/85 in Himmerode ein, später
erscheint er als Abt (f ca. 1215)20. Im Jahre 1186 ist ein Carolus de

Pontega und ein Carolus de Bondo in Como nachweisbar. Pontega
liegt in der Gemeinde Chiavenna, Bondo im Bergell21. Nachdem wir
also nicht nur in Randgebieten wie Flandern, Schwaben, Kärnten,
sondern auch an Südabhängen der Alpen, in Bozen und Brixen,
Como und Chiavenna den Namen Karl finden, so ist für unseren
Karolus de Monasterio, unsern Karl aus Müstair, nicht ein besonderer

Anlass anzunehmen. Freilich wäre es möglich, dass er erst nach
der Kanonisation von 1165 geboren worden wäre, denn im Mittelalter

waren die Söhne früher reif22. Dann wäre er aber nur ein Zeuge

für den jetzt beginnenden Kult, nicht für die Anwesenheit oder
persönliche Gründung Karls des Grossen. Aber auch dies ist nicht ohne

Zweifel, denn dann wäre diese Namensgebung das einzige Zeugnis
für den Karlskult vor dem Ende des 14. Jahrhunderts, wie noch
auszuführen sein wird.

Als einen Hinweis auf die Gründung durch den grossen Karl
werden gerne die zwanzig Felder der karolingischen Wandmalereien

angeführt, welche die Geschichte von David und Absalom
erzählen. Wenn dann schon das Neue Testament in den übrigen

15 W. Schlaug, Die altsächsischen Personennamen vor dem Jahre 1000.

Lund-Kopenhagen 1962, S. 68.
18 K. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 726, 728, 740, 987.

« Lexikon f. Theologie und Küche 5 (1960) 1352.
is Tiroler Urkundenbuch I. 1 (1937) Nr. 212, 228.
« Tüoler Urkundenbuch I. 1 (1937) Nr. 321.
20 Lexikon f. Theologie und Kirche 5 (1960) 1362.
ai Bündner Urkundenbuch 1 (1955) Nr. 434.
22 U. Hel:fenstein, Beiträge zur Problematik der Lebensalter in der

mittleren Geschichte, Zürich 1952, S. 7-27.

276



62 Bildern genügend zur Darstellung kommt, und zwar mit
ausführlicher Darstellung der Geschichte von St. Stephanus, St. Petrus
und St. Paulus, warum sollte dann die Heilsgeschichte nur nach
vorwärts, nicht aber nach rückwärts aufgerollt werden. Und David
als Ahne und Vorbild Christi hat da eine bevorzugte Stellung.
Schon Augustinus betonte diese Linie. So ist die Geschichte
Davids im Quedlinburger Italafragment des 4./5. Jahrhunderts und in
byzantinischen Bildern des 6. Jahrhunderts, nämlich im Codex
Rossanus und dem Evangelienfragment von Sinope, dargestellt.
Kirchenväter und Päpste sahen daher auch die Herrscher als neue
Davide an, so den Theodosius im 4. und Konstantin IV. im
beginnenden 7. Säkulum. So wurde freilich auch Karl der Grosse
seit der Frankfurter Synode von 794 als neuer David bezeichnet.
Aber der gleiche David wird in Psalterien des 8. und 9. Jahrhunderts

im Titelbild dargestellt, nicht als König, sondern als Psalmendichter.

Dann findet sich der Name im gleichen Zeitalter in etwa
einem Dutzend Klöstern. Überhaupt waren alttestamentliche
Namen wie Abraham, Absalom, David, Gabriel, Joseph, Isak, Michael,
Salomon und Samuel gebräuchlich. Selbst Müstair hatte einen

Benjamin23.
Das Thema war viel zu verbreitet, als dass man es auf Karl und

Tassilo deuten könnte. Ganz abgesehen davon, dass die Gründung
von Müstair kaum auf die Besiegung der Baiern im Gebiete

von Bozen im Jahre 784 und auf die Unterwerfung Tassilos im
Jahre 788 zurückgeführt werden muss. Das waren für das bischöfliche

Chur zu entferntere Ereignisse24. Hätte man ein Kloster in
dieser Hinsicht gründen wollen, dann wäre ein solches im mittleren

und vor allem im unteren Vintschgau eher am Platze ge-

23 H. Stegeb, David, Rex et Propheta. Nürnberg, 1961, S. 1, 107-110,
127, 129, 154/55, 157/58. Dazu Ergänzungen in der Schweizerischen
Zeitschrift für Geschichte 19 (1969) 320-322 und Zeitschrift f. Schweizerische
Küchengeschichte 50 (1956) 14, 27/28. Zur Darstellung von David und
Goliath üi fränkischen Handschriften (1. Viertel 9. Jh.) siehe Jean Pobcheb
in: Frühzeit des Mittelalters, München 1968, S. 197, 199, 207 Universum
der Kunst).

24 R. Heubebgeb, Rätien im Altertum und Frühmittelalter, Innsbruck
1932, S. 205-210, 285-289.

277



wesen. Das Tal gehörte ja seit dem Ende des 6. Jahrhunderts
zum Churer Sprengel26. Die Eroberung des Langobardenreiches
könnte eher einen Anhaltspunkt geben, sofern die klösterliche Siedlung

eines politischen Hintergrundes bedarf.
Nachdem wir schon von den karolingischen Malereien sprechen,

sei sogleich hinzugefügt, dass sie nicht nach der Palastschule in
Aachen ausgerichtet sind, sondern auf Gebiete zwischen Venedig
und Mailand, Florenz und Rom hinweisen26. In gleicher Weise
sind die Stukkaturen auf Kunststätten zwischen Cividale und
Pavia, ja überhaupt nach Süden orientiert27. Schon gar nicht
zeigt der Grundriss der Dreiapsidenkirche nach Norden, sondern
nach Osten28.

Deutlich sprechen aber die Handschriften für Chur und nicht
für Aachen. Da sie bislang nur paläographisch, nicht inhaltlich
erfasst wurden, müssen wir hier weiter ausgreifen. Das älteste
Zeugnis sind Fragmente von Canones aus der 2. Hälfte des 8.
Jahrhunderts. Jakob Kröpfl, Vikar in Taufers, hatte sie 1437 in
Besitz genommen, die dann auf Umwegen zuletzt in die Bayerische
Staatsbibliothek zu München (Clm 29 168a) gelangten29. Da die

25 H. Büttneb, Frühmittelalterliches Christentum und fränkischer Staat
zwischen Hochrhein und Alpen. Darmstadt 1961, S. 130.

26 L. Bibchleb in: Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländem, Ölten
1954, S. 179-243, bes. 239-241. Derselbe, Müstair-Münster, Kunstführer.
8. Aufl. 1970, S. 13.

27 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 5 (1943)
306-310. Die Fragmente der Chorschranken weisen Tierornamente nach
angelsächsischen Vorbildern auf, ähnlich wie am Eucharistiekästchen von
Chur (2. H. 8. Jh.), dem Deckel des Evangeliars von Lindau und dem
Tassilokelch (777). Darüber J. Webneb üi Germania 37 (1959) 183/84.

28 A. Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968) 121-130.
29 B. Bischöfe in: Karl der Grosse 2 (1965) 245 Anm. Zur Datierung

A. Brückner: «Ich schätze 1. Drittel des 9. Jhs., mit dem stark
überwiegenden cc-a. Eine merkwürdige Schrift, die m. E. unter halbunzialem
Einfluss steht. Von anderen rätischen Produkten ist sie stark distanziert
und doch könnte sie rätisch sein.» (Brief vom 3. Juli 1975.) Über die
Herkunft der Hs. Mitteilungen der Bayerischen Staatsbibliothek vom
20. März 1974. Jakob Kröpfl stammte aus Taufers und ist um 1441 als
Pfarrer in Tschengels (Vintschgau) nachzuweisen. A. Thaler, Die
Pfarrgemeine Taufers im Vinschgau, Taufers 1912, S. 34.

278



ungelenke Schrift im wenig klassischen Latein nicht leicht zu lesen

war, brachte ein karolingischer Leser seine Korrekturen an (obtenuit
zu obtinuit, diacono zu diaconus). Der Inhalt bietet Vorschriften
für die Hierarchie, besonders über das Verhalten und die Kompetenzen

der Bischöfe, ferner auch liturgische Hinweise (Credo,

Fastenzeit). Von monastischer Gesetzgebung ist wenigstens in den
erhaltenen Teilen nichts zu entdecken. Schon dies weist auf das

bischöfliche Chur hin und belegt die innige Lebensgemeinschaft des

Bistumszentrums mit der Abtei30.
Das Kostbarste, was Müstair besass, war ein um 800 geschriebenes

Evangelistar, das die für das ganze Kirchenjahr notwendigen
Perikopen aus den Evangelien enthielt. In der Schrift wie in einigen
Initialen hat A. Brückner den Einfluss des Churer Scriptoriums
erkannt. Im übrigen weisen die zahlreichen Zierbuchstaben
allgemein auf das rätisch-alemannische Randgebiet hin, zuletzt noch

auf eine äusserste Einflusszone, die im fränkischen Westen durch
Tours und Strassburg, im bayerischen Osten durch Freising, Tegern-
see und Mondsee abgegrenzt wird. Die Handschrift, von der nur

30 Die Fragmente (vier beschnittene Doppelblätter) zitieren die Texte
nicht immer wörthch. Davon einige Beispiele: Nullus episcopus alienum
clericum sine consensum episcopi suscipiat, wozu das Konzil von Clermont
von 535, Kanon XI, zu vergleichen ist: Nullus episcopus alterius clericum
contra voluntatem episcopi sui suscepere audeat aut sacerdotium pro-
rogare. MGH Concilia aevi merovingici 1 (1893) 68. Nullus ad episcopatum
ueniat nisi per grados, wozu die Breviatio Canonum des karthagischen
Diakons Ferrandus von 523-546, Canon 2, zu vergleichen ist: Vt quicumque
laicus ad episcopatum eligitur, prius annum in ministerio ecclesiastico per
omnes gradus transeat. Concilia Africae 345-525 ed. C. Munier, Turnholti
1974, S. 287. Corpus Christianorum, Ser. Lat. 259.) Ut non quis cleri-

corum a suo episcopo fuerit excommunicatus. Dazu vgl. Can. 85 des Konzils

von Antiochia von 341: Si quis a proprio episcopo fuit excommunicatus,

ne prius ab aliis suscipiatur, quam etc. PL 67 Sp. 62.
Gleichlautend sind die Canones 24-26 des Konzils von Orleans von 511,
enthalten in MGH Conciha 1. c. S. 8. Mehrfach erwähnen die Fragmente
von Müstair auch die Frage der Lapsi in den Verfolgungen. Besonders
zitiert wird diejenige des Licinius in den Jahren 314-325 (in nouissima

persecutione Licini placuit sancto concilioli).

279



noch 18 Blätter erhalten sind, dürfte in Müstair selbst geschrieben
sein, aber unter Churer Einfluss31.

Unmittelbar auf die jüngere churrätische Schriftprovinz um 800
weisen biblische Fragmente hin, so auch ein Text aus dem Levitikus
(Kap. 4-6, 15-18). Die Stücke verraten einen sorgfältigen Schreiber32.

Dann sind auch Fragmente von Homilien Gregors des Grossen

vorhanden (zum Beispiel Lib. I. Kap. 17/18). Die gleiche Hand
lässt sich in einem Zurzacher Bibelkodex feststellen. Damit sind
nähere Verbindungen zu dem spätestens um 800 gegründeten
Männerkloster in Zurzach gegeben, die uns erklären, warum St. Verena
von Zurzach in der Weihe-Inschrift von 1087 in der Kirche von
Müstair erwähnt wird, eine Inschrift, die aller Wahrscheinlichkeit

nach grösstenteils ein karolingisches Vorbild kopierte33.
Robert Durrer hat in Müstair Fragmente entdeckt, die sechs

Vergabungsurkunden an die Kirchen St. Hilarius in Chur und St.
Carpophorus in Trimmis bei Chur darstellen und in die Zeit
zwischen 768 und 814 datieren. Sie sind eine wichtige Quelle für die
Geschichte des karolingischen Rätiens. Da sie inhaltlich nichts mit
Müstair zu tun haben, ist deren Verbleib ein Problem, das schon
verschiedene Lösungen erfahren hat. Wie man dies auch erklären
will, immer belegen die Handschriftenstücke die innige Verbindung
des Klosters mit der rätischen Bischofsstadt34.

31 Handschrift XX 48 Nr. 1 des Stiftsarchivs Müstair, ausführlich
behandelt von Kl. Gambeb-S. Rehle, Das Evangelistar von Müstair.
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 67 (1973) 258-269 und von
I. Mülleb, Die Initialen des Evangelistars von Müstair. Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 32 (1975) 129-134.

32 Handschrift XX 48 Nr. 16/17 des Stiftsarchivs Müstair, besprochen
in Albert Brückner, Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 81.

33 Handschrift XX 48 Nr. 9 des Stiftsarchivs Müstair, besprochen in
Brückner 1. c. I. S. 80, dazu wichtig A. Hänggi-A. Schönherr, Sacramentarium

Rhenaugiense, Freiburg 1970, S. 60-62.
34 Letzte Edition im Bündner Urkundenbuch 1 (1955) Nr. 24-29, dazu

O. P. Clavadetscheb üi: Zeitschrift für Rechtsgeschichte, Germ. Abt. 70
(1953) 46/47 und H. Büttneb in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 53 (1959) 13. Zur Schrift Brückner 1. c. I. S. 81 und E. A. Lowe,
Codices Latini Antiquiores 7 (1956) Nr. 891, ferner B. Bischof in: Karl der
Grosse 2 (1965) 245.

280



Auf eine Gründung durch das bischöfliche Chur weist auch die
Lage der Abtei hin, denn das Gebiet der späteren Dörfer Müstair
und Taufers gehörte dem Bischof, deren Ansiedler meist
Gotteshausleute waren35. Nie vernehmen wir davon, dass das Kloster
ein Königskloster war. Erst als Karl der Grosse 806 die geistliehe
und weltliche Gewalt, Bistum und Grafschaft trennte, da musste
sich Bischof Victor III. im Jahre 823 oder 824/25 in seiner
Eingabe an Kaiser Ludwig den Frommen über die Wegnahme dreier
Männerklöster beklagen, die nur mit Pfäfers, Disentis und Müstair
identifiziert werden können. Der Bischof erinnerte noch den Kaiser
bald darauf durch ein von Vikar Verendar nach Aachen über-
brachtes Schreiben an seine Angelegenheit und schliesslich
überbrachte der gleiche Oberhirte noch persönlich dem Kaiser Ludwig
dem Frommen in Corbeny bei Laon eine erneute Eingabe36. Aber
einzig Müstair wurde nach einem Säkulum wieder an Chur
zurückgegeben, nämlich am 4. Januar 881 durch Karl III.37. Von nun an
war Müstair nicht mehr königliche, sondern bischofseigene Abtei.

Der dritte Karl war damit ohne Zweifel ein grosser Wohltäter
des Johannes-Klosters im Münstertal. Deshalb stellte man 1968
die These auf, der in der Benediktskapelle zu Mals gemalte
weltliche Stifter sei kein anderer als Karl III., der auch in der
Karlsfigur zu Müstair dargestellt sei38. Die Maiser Kapelle stammt
aus dem 9. Jahrhundert, wie schon kunstgeschichtlich feststeht39.
Das Patrozinium des hl. Benedikt passt auch in diese Zeit, ist aber
von nahen Benediktinerkloster in Müstair inspiriert, jedoch ohne
dass man von einer rechtlichen Abhängigkeit sprechen könnte. Im

35 Otto Stolz, Politisch-historische Landesbeschreibung von Südtirol,
Neuausgabe Innsbruck 1971, S. 70, 78-79, 83-84. W. Sidleb im Jahrbuch für
Schweizerische Geschichte 31 (1906) 270-272. E. Marthaler im Jahresbericht

der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 70
(1940) 80/81.

36 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 46, 47, 49.
37 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 75 zu 881 und Nr. 79 zu 888.
38 N. Grass in: Rechtsgeschichte und Volkskunde. Festschrift Bielander,

1968, S. 45-50.
39 Oswald -Schaeeeb-Sennhauseb, Vorromanische Kirchenbauten, München

1971, S. 198, dazu I. Mülleb, Glanz des rätischen Mittelalters. Chur
1971, S. 31, 100.

281



Gegenteil, erst Bischof Egino hat die Kapelle dem Kloster um 1170

übergeben40. Als dessen Eigentum wird sie dann im Urbar um 1322

erwähnt41. Vorher war sie demnach bischöfliche Eigenkirche. Deshalb

könnte der geistliche Stifter ein Bischof oder ein Mitglied
seines Hofes sein, der weltliche Gründer ein Grossgrundbesitzer,
der den Bau ermöglichte.

Mag nun auch Karl III. nicht in der Beneditskapelle zu Mals

dargestellt sein, auf alle Fälle verlor sich die Erinnerung an seine

Befreiung des Klosters von der staatlichen Gewalt keineswegs, da
noch Ulrich Campell im 16. Jahrhundert ihn als Gründer der
Abtei ansah42.

Nichts beleuchtet die Zugehörigkeit zu Chur besser als die Sorge
der Oberhirten für ihr Kloster. Bischof Norbert (1079-1088)
erneuerte die ganze Abtei, wie die Weihe-Inschrift von 1087 belegt.
Für sich baute er die Doppelkapelle St. Ulrich und St. Nikolaus,
die er keineswegs dem Kloster schenkte, sondern für sich behielt.
Er war unberührt von Reformideen, wie er sich auch sein von ihm
gegründetes Chorherrenstift Habach reservierte. In Müstair
errichtete er noch anschliessend an seine Doppelkapelle einen Wohntrakt,

einen bischöflichen Palazzo, den seine Nachfolger solange
benutzten, bis sie in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts im
Gebiete von Burgeis eine feste Burg bauten, die sie stolz «Fürstenburg»

nannten. Als dann das Kloster St. Johann an Kraft verlor,
rief Bischof Konrad von Biberegg (1123-1144) Nonnen in das alte
Gebäude, die Bischof Adalgott (1151-1160), der Schüler des hl.
Bernhard von Clairvaux, innerlich festigte43.

Der Tätigkeit der Bischöfe für Müstair setzte Egino (1160 bis

1170) die Krone auf. In seiner grossen Schenkung von 1167-1170

40 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 375.
41 B. Schwitzeb, Urbare der Stifte Marienberg und Münster. Innsbruck

1891, S. 157, 187, 189.
42 U. Campelli Raetiae Alpestris Topographica Descriptio, ed. Ch. J. Kind,

Basel 1884, S. 268 Quellen zur Schweizer Geschichte Bd. VII).
43 Näheres bei Büttneb-Mülleb, Das Kloster Müstair im Früh- und

Hochmittelalter. Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 50 (1956)
12-84, bes. 68 ff. Dazu jetzt Ubban Affentbangeb, Die Bischöfe von Chur
in der Zeit von 1122 bis 1250. Chur/Disentis 1975, S. 9-36 über Bischof
Konrad I. von Biberegg und S. 40-54 über Bischof Adalgott.

282



übermachte er viel vom bischöflichen Besitz in Müstair und im
Münstertal, dann auch in Taufers und Schluderns, sogar auch in
Plars und Plaus im traubenreichen Meraner Gebiete seinem Nonnenstift.

Dazu kamen noch sieben Kapellen, so die Doppelkapelle
St. Ulrich und St. Nikolaus sowie die Kreuzkapelle in Müstair selbst,
so dass die Äbtissin nun erst Eigentümerin des ganzen
Gebäudekomplexes wurde. Ohne die bischöflichen Herrschaftsrechte
auszuschalten, gab Egino dem Kloster nun die besitzmässige Überlegenheit

im Münstertal44.
Bischof Egino beschenkte nicht nur die Nonnen, er besuchte

sie auch. So hielt er sich schon Ende 1162 oder Anfang 1163 in
Müstair als Elekt auf und bekräftigte mit seinem Siegel die Schenkung

der Tarasper an das Kloster Müstair45. Wiederum war er
dort um 1165, als es um Schenkungen der Tarasper und um die
Klostervogtei über Marienberg ging. Die vielen Zeugen aus dem
Engadin und vor allem aus dem Vintschgau legen eine Urkunden-
Ausstellung in diesem Gebiete nahe46.

Unser Episcopus Curiensis war zeitlebens ein treuer Freund des

Staufen Friedrich I. (1152-1190). Schon am 8. März 1166 war er
bei ihm am Hoftage zu Ulm47. Rotbart seinerseits wollte bereits
zu Beginn der Regierung den Glanz des früheren deutschen Reiches
erneuern. 1155 bezeichnete er Karl den Grossen und Otto den Grossen
als divi nostri principes48. In der Constitutio von 1165 werden in
einem Atemzuge nicht nur Konstantin und Justinian, sondern

44 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 375.
45 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 349, Urk. vom 9. März 1163.
46 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 363, Urk. datiert nach dem 9. März

1164 und vor dem 7. März 1167.
47 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 361, Urk. zum 8. März 1166. Über

Egino jetzt Affentbangeb 1. c. S. 65-80.
48 MGH SS. rer. germ. Ottonis et Rahewini Gesta Friderici Imperatoris

ed. B. von Simson, 1912, S. 137, 139, 158. Es sei hier darauf
verwiesen, dass die Disentiser Mönche Friedrich I., als er in Rocanglia
Ende 1154 weilte, eme Urkunde präsentierten, die angeblich von Pippin,
dem Vater Karls d. Gr., in der Zeit von 754/55 bestätigt worden sei, und
zwar in Aachen. Bündner Urkundenbuch I. Nr. 16 zu 754 und Nr. 331

zu 1154, Nov. 30. bis Dez. 5. Zu Asia Aachen siehe auch ebendort I.
Nr. 390 zu 1175.

283



auch Karl der Grosse und Ludwig der Fromme als praedecessores
nostri divi charakterisiert49. Im Kampf gegen Papst Alexander III.
(1159-1181) und König Ludwig VII. von Frankreich (1137-1180)
liess er dann als kaiserlicher Schirmherr der Kirche mit Zustimmung
seines erst im vorherigen Jahre 1164 zum Gegenpapst beförderten
Paschalis III. die Gebeine Karls am 29. Dezember 1165 erheben
und damit als Heiligen erklären. Dies gab er dann am 8. Januar
1166 in einem feierlichen Privileg für die Stadt Aachen bekannt.
Darin steigt die Linie von dem maximus et gloriosus imperator
Carolus zum sanctissimus Carolus30.

In der Mitte des 12. Jahrhunderts herrschte noch vielfache
Unsicherheit über die Heiligsprechungen. Auch hat der rechtmässige
damalige Papst Alexander III. diese Kanonisation ebenso wenig
verurteilt wie auch seine Nachfolger. Die sich daraus entwik-
kelnde Verehrung wurde gleichsam als Bestätigung angesehen51.

Man könnte nun erwarten, dass der kaiserfreundliche Churer
Bischof Egino schon bald den Kult des neuen Heiligen einführte.
Dafür stehen keine Belege ein. In keinem Churer Kalendar des 12.

bis 14. Jahrhunderts findet sich das Fest vom 28. Januar
eingetragen, auch nicht in den Kalendarien der churischen Klöster
wie Pfäfers, Disentis und Marienberg. Und doch liess der gleiche
Bischof in seinem Eigenkloster Müstair eine Statue Karls des

Grossen aufstellen. Warum in Müstair und nicht in Chur? Im
Johanneskloster waren historische Prämissen dafür vorhanden. Karl
III. hatte es 881 von den Fesseln der weltlichen Macht befreit und
dem Bischof wiedergegeben, was man im ganzen Mittelalter nicht
vergass. Und eben dieser Karl war der Urenkel des ersten
abendländischen Kaisers, der auch dessen Grossreich für einige wenige
Jahre wieder erneuern konnte. Daher übertrug man dann die
unmittelbaren Beziehungen zu Müstair vom dritten auf den ersten

49 MGH Constitutiones et Acta publica Imperatorum et Regum 1 (1893)
322 Nr. 227.

60 Huillabd-BbIsholles, Historia Diplomatica Friderici secundi VI. 1

(1860) 224, 226. Zum Ganzen Karl der Grosse 4 (1967) 54-60 (E. Meuthen)
und 100-112 (M. Zender).

51 R. Folz, Etudes sur le Culte liturgique de Charlemagne. Paris 1951,
S. VIII.

284



Karl. So war es auch beim Grossmünster in Zürich gewesen52.
Ganz gleich ging es in Frankfurt am Main, dessen Kirche und
Stift zwei Urkunden Karls III. von 882 besassen, was zur
Verehrung des grossen Karl führte53.

Aber gehörte die Statue wirklich in diese Zeit zwischen der
Heiligsprechung Karls 1165 und dem Tode des Bischofs Egino
1170? Schon Josef Zemp und Erwin Poeschel haben diese Datierung

mit soliden Argumenten vertreten, denen sich der Grossteil

der Kunsthistoriker anschloss54. Aber es fehlte doch in letzter
Zeit an Zweiflern nicht, so Theodor Müller (1961), Christian
Beutler (1964), Wolfgang Braunfels (1965) und letztlich Adolf
Reinle (1968), die eine Datierung ins 9. Jahrhundert, vor allem in
die Zeit unmittelbar nach der Kaiserkrönung von 800, vorschlugen.
Es fällt auf, dass gerade der Hauptvertreter dieser Richtung,
Christian Beutler, sieh grosse Mühe gibt, Müstair rein aus historischen

Indizien als Gründung Karls zu erweisen (Name Scarl,
Alpenübergang, Kalendarium usw.). Bei näherem Zusehen hält kein
einziger Hinweis kritischer Prüfung stand, zumal meist nur auf die
ältere Literatur zurückgegangen wird, die aus Unkenntnis der
Paläographie die Belege viel zu früh datierte55.

Neu ist einzig der Hinweis auf die Inschrift auf der Rundung
hinter der Karlsstatue in der Kirche: «DIVVS CAROLVS MAGNVS
MONASTERII FVNDATOR A. 801.» Nach der Form der
Buchstaben zu schliessen, datiert die Inschrift erst aus dem ausgehenden
15. oder vielleicht sogar aus dem beginnenden 16. Jahrhundert.

62 E. Egloff, Der Standort des Monasteriums Ludwigs des Deutschen in
Zürich, Zürich 1949, S. 115-127.

53 Karl der Grosse 4 (1967) 161/62.
54 Zemp-Durbeb, Das Kloster St. Johann zu Münster in Graubünden,

Genf 1906-1910, S. 54/55. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kt.
Graubünden 5 (1943) 311/12. D. Kötzsche in: Karl d. Grosse 4 (1967) 207-211.

55 Christian Beutler, Bildwerke zwischen Antike und Mittelalter, Düsseldorf

1964, S. 117-142, dazu S. 101-104 über «Die geschichtlichen
Voraussetzungen: Müstaü als karolingische Gründung» mit vielfacher Zitierung
des Aufsatzes von W. Sidler von 1906. Dazu W. Braunfels, Karl d. Grosse.
Werk und Wirkung. Katalog der Ausstellung von Aachen, Aachen 1965,
S. 34, 44. Adolf Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968) 220-223 mit
Hinweis auf Theodor Müller.

285



Wenn man nun auf eine ältere Inschrift schliessen will, dann
musste man ein Divus Carolus erwarten, weil gerade damals zur
Zeit Friedrichs I. das Adjektiv divus sehr gebräuchlich war, auch
im Sinne von sanctus. In der Zeit des 9. Jahrhunderts wäre divae
memoriae wahrscheinlich. Zu Lebzeiten Karls wäre aber dies nicht
möglich gewesen, weil man ein Attribut divus sanctus nicht einer
lebenden Person beilegte56.

Das Altertümliche an dem Denkmal erklärt sich daraus, dass der
Plastiker ein Vorbild haben musste, wohl die bekannte Reiterstatue

Karls des Grossen aus dem Dom von Metz, die dem 9.

Jahrhundert angehört. Wie frei unser Künstler vorging, zeigt schon der
Umstand, dass sein Karl statt des Schnurrbartes einen Vollbart
trägt. Er wollte einfach eine kaiserliche Herrschergestalt vorstellen,
kein naturtreues Bild. Schon Josef Zemp hat dies scharf beobachtet:
«Es ist der Kaiser, wie man sich ihn im 12. Jahrhundert dachte,
und Friedrich dem Rotbart könnte diese Statue eher gleichen
als Karl dem Grossen57.»

Es ist nun aber merkwürdig, dass sich Spuren der Verehrung
Karls erst etwa 200 Jahre nach der Errichtung der Statue
finden. In Aachen geschah dies schon um 1200, in Zürich und Sitten
im 13. Jahrhundert, und zwar in liturgischer Form58. Wer weiss,
ob nicht das Monument in Müstair mehr politischen Charakter
hatte Auf alle Fälle kam die Initiative nicht vom Nonnenkloster,
sondern vom bischöflichen Hofe.

Es ist auch nicht von ungefähr, dass die ersten Belege für den
Karlskult erst aus der Zeit nach 1360 stammen, denn vorher gab es

fast dreissig Jahre keine Äbtissin; erst nachher blühte das Kloster
wieder auf. Erstmals erscheint im Urbar von 1394 Karl der Grosse
als fundator cenobii nostri und wird auch in reichlich kunstloser
Art zusammen mit Maria und Johann Baptist dargestellt. Um 1400

561. Mülleb, Von Divus Constantinus bis Divus Thomas. Freiburger
Zeitschrift für Phüosophie und Theologie 8 (1961) 241-253, bes. 244/45, 250.

57 Zemp-Dubbeb 55. Vgl. auch die Ähnlichkeit der Statue mit den
romanischen Bildern in Müstair. I. Müller in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66) 156.

58 R. Folz, Etudes sur le Culte liturgique de Charlemagne, Paris 1951,
S. 1/2, 64, 90.

286



entstand das noch erhaltene Messformular: de sancto Karolo
Magno. Laut einer Urkunde vom 12. November 1404 wurde im
Kloster ein Altar zu Ehren des hl. Benedikt, Karls des Grossen
und des hl. Erasmus rekonziliiert, offenbar der Altar des
Südannexes der Kirche, wobei Karl nur als zweiter Altarpatron figuriert

(sancti Karoli regis ac magni imperatoris). Im Hymnar des
Klosters aus der Zeit nach 1360 entdecken wir keinen Kult Karls,
wohl indes im einen Anhange dazu findet sich der Ympnus de
sancto Rege Kuralo, fundatore huius cenobii. Erst als der Umbau
der Kirche 1491/92 vollendet war, gedachte man an der Decke des
«serenissmus et iustissimus Karolus magnus Imperator59».

Von ungefähr kam diese späte Kultwelle nicht. Sie ist mit jener
grossen Bewegung für die Karls-Verehrung verbunden, die Kaiser
Karl IV. (1346-1378) im deutschen Reiche und König Karl V.
(1364-1380) am französischen Hofe einleitete. In der damaligen
Stimmung begannen Klöster wie Metten, Feuchtwangen und
Neustadt, Kirchen wie Frankfurt, Paderborn und Münster in Westfalen

Karl zu ihrem Gründer zu erheben. Die neuen Impulse
dürften um so leichter zu erklären sein, als Bischof Peter I. Gelyto
(1356-1368) enge Beziehungen zu Karl IV. pflegte60.

Die späteren Belege für den Karlskult in Müstair müssen hier
nicht beigefügt werden, sie sind schon durch die bisherige
Literatur bekannt61. Selbst der sonst in den katholischen Bündnertälern

so verehrte Carlo Borromeo konnte die Hochschätzung des

grossen Kaisers nicht schmälern. So erhielt sich der Kult, freilich
mehr geduldet als gefördert, bis in die heutige Zeit. Wie im bischöflichen

Aachen, so wird auch im benediktinischen Müstair das Karlsfest

in Ehren gehalten. Mehr als die Liturgie trägt freilich für die
weite Öffentlichkeit die staufische Statue zur Festigung des
Andenkens an den grossen Karl bei.

59 Darüber I. Mülleb, Liturgie und Mystik im Frauenkloster Müstair
zur Zeit des Spätmittelalters. Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte
69 (1975) 242-244.

s0Karl der Grosse 4 (1967) 78/79, Folz, Etudes 8/9, 67/58.
61 A. Thalee, Geschichte des Bündnerischen Münstertales, St. Maurice

1931, S. 9/10.

287


	Karl der Grosse und Müstair

