
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 25 (1975)

Heft: 4

Artikel: Die Entstehung des christlichen Churrätien

Autor: Helbling, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ENTSTEHUNG
DES CHRISTLICHEN CHURRÄTIEN

Von Bareara Helbling

Wie für das gesamte Gebiet der heutigen Schweiz gilt auch für
Rätien, dass die Ausbreitung des Christentums eng zusammenhängt
mit dem Prozess der Romanisierung. Die besonderen geographischen
Gegebenheiten der Alpentäler haben aber diesem Prozess ein
anderes Gepräge gegeben als im Mittelland; und die römische Provinz

Raetia I hat bis zur Karolingerzeit eine ganz eigene
Entwicklung durchgemacht.

Der grosse Alpenfeldzug des Jahres 15 v. Chr. brachte die Römer
erstmals in nähere Berührung mit den inneralpinen Stämmen, die
ihnen wild und wenig vertrauenswürdig erschienen. So liess
Augustus gleichzeitig mit den ersten wichtigen Stützpunkten im
Mittelland auch am Westausgang des Walensees einige Wachttürme
errichten, die das Mittelland vor Einfällen dieser Alpenstämme
schützen sollten1. Wenige Jahre später kann dann freilich Strabo
feststellen, dass die Räter gar nicht so wild seien, wie man
angenommen hatte2, und unter Claudius wird das völlig befriedete

1 E. Meyeb, Neuere Forschungsergebnisse zur Geschichte der Schweiz in
römischer Zeit, Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Ur- und
Frühgeschichte (JbSGU) 54 (1968/69) S. 79. Debs. in: Der heutige Stand der
Räterforschung in geschichtlicher, sprachlicher und archäologischer Sicht,
Schriftenreihe des Rätischen Museums Chur, Heft 10, Basel 1971, S. 5f.
H. R. Wiedemeb, Die Walenseeroute in frührömischer Zeit, in: Helvetia
antiqua, Festschrift Emil Vogt, Zürich 1966, S. 167. D. van Bebchem, La
conquete de la Rhitie, Museum Helveticum 25 (1968) S. 1-10.

2 Strabo, IV 6, 6.

469



Rätien zur römischen Provinz mit ziviler Verwaltung3. Dabei waren
die Römer hauptsächlich an den Alpenübergängen interessiert, die

ja auch unter Claudius zum Teil zu fahrbaren Strassen ausgebaut
wurden (zum Beispiel der Grosse St. Bernhard); das rauhe Klima
der Gebirgstäler konnte sie jedoch kaum dazu verlocken, sich hier
niederzulassen. Während im Mittelland zahlreiche Funde aus der
frühen Kaiserzeit stammen, sind die bis heute in Rätien entdeckten
römischen Siedlungsspuren recht selten. Die wichtigste Ausnahme
bildet Chur: hier haben die intensiven Grabungen der letzten Jahre
im «Welschdörfii» einen Vicus nachgewiesen, eine grössere römische
Siedlung, die schon in früher Kaiserzeit das Verwaltungszentrum
des bündnerischen Rheintals und seiner Nebentäler gewesen sein
muss4. Churs Bedeutung ergab sich natürlich vor allem aus seiner

Verkehrslage. Hier treffen die grossen Strassenzüge über die Bündner

Alpen zusammen: die Route über den Septimer, beziehungsweise

Maloja-Julier und die Lenzerheide, diejenige über den Splügen
und den San Bernardino und zudem die West-Ostverbindung über
Furka-Oberalp. Entsprechend wichtig sollte die Rolle sein, welche
die Stadt im Christianisierungsprozess spielte.

Die einheimische Bevölkerung, mit der die Römer auf ihren
Märschen über die Pässe in Berührung kamen, war sehr heterogen.
Nur wenige römische Quellen berichten über die einzelnen hier
sesshaften Stämme: über die keltischen Lepontier, die im Livinental,
im Vorderrheintal und in seinen Seitentälern lebten - das Lugnez,
romanisch Lumnezia heisst nach ihnen - und sich im Rheintal mit
rätischen Elementen mischten; und über die Räter in den
Südalpentälern vom Piavetal bis zum Comersee, im Engadin und im
Rheintal5. Viel ergiebiger als diese schriftlichen Zeugnisse sind die

3 E. Meyeb, Neuere Forschungsergebnisse, S. 85.
4 Debs. in: Neue römische Inschriften und Kleinfunde aus dem Engadin

und aus Chur, Schriftenreihe des Rätischen Museums Chur, Heft 2, Basel
1966, S. 9f. und JbSGU 57 (1972/73) S. 301 f.

5 B. Feei, Urgeschichtliche Räter im Engadin und Rheintal? in: Der heutige
Stand der Räterforschung, S. 22ff. E. Meyeb, ebenda S. 6ff. Debs., Zur
Frage des Volkstums der Eisenzeit, in: Ur- und frühgeschichtliche Archäologie
der Schweiz IV, Die Eisenzeit, Basel 1974, S. 199-201. In den römischen
Quellen ist nicht die Rede von dem recht starken keltischen Element, das

470



zahlreich gewordenen und sich jährlich noch mehrenden
Ausgrabungsbefunde, die uns Einblicke in die verschiedenen prähistorischen

Kulturkreise des Alpengebietes vermitteln. Aus dieser Vielfalt

können wir nur ein paar in unserem Zusammenhang wichtige
Aspekte herausgreifen.

Da fällt zunächst auf, dass günstige Lagen in den Tälern oft
schon in der mittleren Bronzezeit und dann durch Jahrhunderte
konstant besiedelt waren: so häufen sich in neuerer und neuster
Zeit die Siedlungsfunde im Vorderrheintal (Trin, Motta bei Fellers,
Ruschein bei Frundsberg, Jörgenberg bei Waltensburg, Grepaulta/
Darvella bei Trun) und im Lugnez (Crestaulta bei Lumbrein)6, im
Hinterrheintal und im Oberhalbstein (Cresta bei Cazis, Alvaschein,
Motta Vallac bei Salouf, Caschligns bei Cunter, Mot la Cresta/
Patnal bei Savognin7) und im Unterengadin (Susch, Scuol, Mottata
bei Ramosch8). Für die Wahl des Standortes konnten Wasser, guter
Ackerboden und sichere Verteidigungslage auf einem Hügel den

üi zahlreichen Ausgrabungsbefunden und Ortsnamen Graubündens fassbar
wird.

6 R. Wyss, Siedlungswesen und Verkehrswege, in: Ur- und frühgeschichtliche

Archäologie der Schweiz III, Die Bronzezeit, Basel 1971, S. 111-119,
dazu die Siedlungskarte S. 121 und Literaturnachweise S. 122. M.Lichabdus-
Itten, Die frühe und mittlere Bronzezeit im alpinen Raum, ebenda S. 91-101.
W. Bubkart, Crestaulta. Eine bronzezeitliche Hügelsiedlung bei Surin im
Lugnez, Monographien zur Ur- und Frühgeschichte der Schweiz 5, Basel
1946. A. Tanner, Archäologische Forschungen in Truns im Vorderrheintal,
Helvetia archaeologica 1 (1970) Heft 3, S. 57-68. M. Primas, Die Latinezeit
im alpinen Raum, Ur- und frühgeschichtliche Archäologie der Schweiz IV,
Die Eisenzeit, S. 100. A. Tanner, Siedlung und Befestigung der Eisenzeit,
ebenda S. 143f. und 149f.

7 Zu Cresta bei Cazis und Hohenrätien R. Wyss, Siedlungswesen und
Verkehrswege, S. 114r-117. Zu den Ausgrabungen auf Motta Vallac bei
Salouf 81. und 82. Jahresbericht des Schweizerischen Landesmuseums (1972
und 1973) S. 72-74, bzw. S. 73-76. J. Raoeth, Die bronzezeitliche Siedlung
Padnal bei Savognin, 102. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen
Gesellschaft von Graubünden (JHGG) (1972) S. (5)-(ll). Debs. in: JbSGU 58
(1974/75) S. 41 f.

8 B. Frei, Die späte Bronzezeit im alpinen Raum, in: Ur- und
frühgeschichtliche Archäologie der Schweiz III, Die Bronzezeit, S. 91-96. Debs.»
Die Ausgrabungen auf der Mottata bei Ramosch im Unterengadin, JbSGU 47
(1958/59) S. 34-43.

471



Ausschlag geben; die Nähe von begangenen Wegen, die Verkehrslage
bestimmte sie nicht allein. An diesen alten Siedlungsplätzen oder

in ihrer Umgebung werden wir auf besonders frühe Spuren des

Christentums stossen, so auch in dem scheinbar so abgelegenen

Lugnez.
Verkehrsgeographische Gesichtspunkte treten aber auch wieder

in den Vordergrund, wenn wir überblicken, wie sich die Siedlungen
in die prähistorischen Kulturkreise einordnen lassen: Die Ausgrabungen

von Scuol/Russonch zum Beispiel haben Funde aus der

Hallstatt- und Latenezeit (500-450 v. Chr.) ergeben und zeigen
Einflüsse, die von den Este-Kulturen aus dem Vintschgau, von Gola-

secca aus dem Bergell, aber auch von Hallstatt innaufwärts
gekommen sein müssen9. Nicht die verschiedenen Kulturmerkmale
interessieren uns hier, sondern die Tatsache, dass die Alpenpässe
schon Jahrhunderte vor der römischen Herrschaft begangen waren
und wohl weniger einen ausgeprägten Fernverkehr als eher
Kontakte von Tal zu Tal und so auch den Kulturaustausch
ermöglichten. Das Inntal aufwärts ins Engadin, vom Vintschgau über
den Reschenpass und eventuell den Ofenpass ins Engadin und
weiter nordwärts über den Flüela ins Rheintal; Septimer, Maloja
und Julier, aber auch der Splügen und der San Bernardino: es sind

dieselben Wege, die Süd-Nord- und Ost-West-Verbindungen, die
auch beim Vordringen des Christentums eine Rolle spielen werden.

Nicht aufgehoben wurde durch diese Kontaktmöglichkeiten
die kulturelle Vielfalt in den Bergtälern, die sich offenbar auch im

Sprachlichen spiegelte10.
Die Einrichtung der römischen Provinz Rätien änderte zunächst

kaum etwas an der Lebensweise der alpinen Bevölkerung11. Der

Romanisierungsprozess scheint langsam angelaufen zu sein; die

vielen römischen Gutshöfe, die im Mittelland das Landschaftsbild

geprägt haben, fehlen in den Alpentälern fast völlig12. Römische

» N. Bischof in: JbSGU 48 (1960/61) S. 138-141.
10 E. Risch, Die Räter als sprachliches Problem, in: Der heutige Stand der

Räterforschung, 1971, S. 14ff.
11 E. Meyeb in: Handbuch der Schweizer Geschichte I, Zürich 1972, S. 70.
12 Ders., ebenda S. 78f. Römische Gutshöfe finden sich dagegen in den-

472



Siedlungsspuren finden sich einerseits im Ausstrahlungsbereich von
Chur, wie zum Beispiel drei römische Gräber bei Tamins, anderseits

an den Alpenstrassen, die ja durch Wegstationen gesichert
wurden13. Intensivere Kontakte ergaben sich in der Folgezeit, da
Räter in zunehmender Zahl im römischen Heer dienten1*. Nun
tauchen auch einzelne römische Schmuckstücke, Keramikreste und
Münzen in rätischen Siedlungen auf15. Kontinuierliche römische
Funde vom 1. bis 4. Jahrhundert n. Chr., das heisst bis zum Ende
der römischen Herrschaft, haben wir aber nur aus Chur, und so

erstaunt zunächst die Tatsache, dass die Romanisierung schliesslich
in keinem andern Teil der Schweiz so intensiv nachgewirkt hat
wie gerade in Rätien.

Die schweren Erschütterungen der beginnenden Völkerwanderung

waren auch in Rätien zu spüren. Diokletian teilte die ursprüngliche

Provinz Rätien auf in die Raetia I mit Verwaltungszentrum
in Chur und die Raetia II mit der alten Hauptstadt Augsburg.
Hier in Augsburg hatte der Dux, der militärische Befehlshaber
über beide Provinzen, seinen Sitz, während zwei Praesides in Chur
und Augsburg die Zivilgewalt ausübten. Wichtig wurde in der Folge
der Umstand, dass diese beiden Provinzen der Diözese und
Präfektur Italien zugeteilt waren, weil diese Zuordnung wenig später
von der Kirche übernommen wurde: Die beiden Rätien gehörten
zum Erzbistum Mailand. Während die Raetia II im zweiten An¬

nördlichen Teilen der Provinz, in der Nordostschweiz und im Rheintal bis
Chur, hier aber weniger häufig als in der Westschweiz.

13 H. Erb, Bau- und Grabfunde aus christlicher Frühzeit in Schiers,
Bündnerisches Monatsblatt (BM) 1962, S. 80. Der Sicherung der Passstrasse
könnten die neuerdings ausgegrabene befestigte Anlage auf dem Crep da
Caslac bei Vicosoprano und auch der spätantike Wehrturm auf der Motta
Vallac bei Salouf gedient haben. Vgl. R. Fellmann, Die Grabungen auf
dem Crep da Caslac bei Vicosoprano, JbSGU 58 (1974/75) S. 115-125, und 81.
Jahresbericht des Schweizerischen Landesmuseums (1972) S. 73ff.

14 E. Meyeb in: Der heutige Stand der Räterforschung, S. 10.
15 H. Conrad, Kurzbericht über die Ausgrabungen Scuol-Russonch, BM

1961, S. 200. A. Zürcheb, La Tenezeitliche Glasarmringe und Ringperlen aus
Graubünden, BM 1974, S. 21: in Bot da Loz bei Lenz, emer 1969/70
untersuchten Siedlung aus der Eisenzeit, ist auch eine datierte römische Münze
gefunden worden.

473



stürm der Alemannen Ende des 4. Jahrhunderts dem Reiche
verloren ging und die Römer um 400 auch das Mittelland
aufgeben mussten, wurde die Raetia I wohl am Rande, aber nicht im
Kern getroffen. Das ursprünglich rätische Bodenseegebiet und der
untere Teil des Rheintals gingen an die Alemannen verloren, die
Alpentäler aber und Chur konnten sich halten und blieben von der

grossen Zerstörung, die das Mittelland heimgesucht hatte,
verschont16. Die Kontakte mit dem nördlichen Nachbargebiet brachen
ab, und Churrätien war nun allein auf die Verbindungen nach
Süden und Osten, nach Italien und Aquileia angewiesen17.

Die hier sehr knapp skizzierte, immerhin zwei Jahrhunderte
umfassende Epoche bringt für die spätere Entwicklung grundlegende
Umschichtungen. In den äusserst spärlichen schriftlichen Zeugnissen
sind sie freilich kaum zu fassen; um so wichtiger werden die
archäologischen Befunde. Dass die von Kämpfen erfüllte Zeit
Churrätien zwar grössere Zerstörungen ersparte, wohl aber eine ständige
Bedrohung für die Bevölkerung brachte, zeigen die Siedlungsspuren:

So wie im Mittelland die schutzlosen Gutshöfe und
Siedlungen aufgegeben werden müssen und das Leben sich hinter die
Mauern der Kastelle und festen Plätze zurückzieht - wie neben
dem zerstörten Augusta Rauracorum Kaiseraugst entsteht - so
wird auch das Zentrum von Chur aus dem römischen Vicus «Welsch-
dörfli» auf den leicht zu verteidigenden Felssporn, auf den «Hof»
hinauf verlegt, wo in jüngster Zeit römische Reste gefunden worden

sind18; doch erfolgt der Wechsel nicht so früh (im «Welsch-

16 E. Meyeb-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter. Eine verfassungsrechtliche

Studie, Beiheft der Zeitschrift für Schweizer Geschichte 7 (1948)
S. llf. F. Wagner, Das Ende der römischen Herrschaft in Rätien, Bayerische
Vorgeschichtsblätter 18/19 (1951) S. 31 u. 39. - Die Christianisierung des
Walenseegebietes und des Bodenseeraums soll in einer späteren Studie
behandelt werden.

17 Während im 2. Jahrhundert n. Chr. in Chur-Welschdörfli Keramik aus
der Auvergne, dem Elsass und der Pfalz, im 3. Jahrhundert auch Geschür aus
Baden gebraucht wurde, stammen die letzten Sigillatafunde der 2. Hälfte
des 4. Jahrhunderts aus Nordafrika und müssen über Aquileia nach Chur
gelangt sein; vgl. E. Ettlinger in: Neue römische Inschriften und Kleinfunde

aus dem Engadin und aus Chur, S. 23 ff.
18 JbSGU 57 (1972/73) S. 301.

474



dörfli» finden sich noch Terra Sigillata aus der zweiten Hälfte
des 4. Jahrhunderts). Die Alemannen drangen zwar verschiedentlich
in bedrohliche Nähe von Chur vor, so ist der römische Gutshof
bei Sargans schon im 3. Jahrhundert aufgegeben worden19, und
aus dem 5. Jahrhundert berichten die Quellen von einigen alemannischen

Vorstössen über die Bündnerpässe nach Oberitalien20. Sie

unternahmen aber offenbar nie den Versuch, sich in den Alpentälern

festzusetzen.
So kann der Romanisierungsprozess in Churrätien ungestört

weitergehen und nach fünf Jahrhunderten auch zu einem gewissen
Abschluss gelangen, der viel weniger in archäologischen Funden
fassbar wird als in der Tatsache, dass die Räter wohl etwa gleichzeitig

die lateinische Sprache und das Christentum angenommen
haben21. Bezeichnend für diese Entwicklung ist die Bestallungsformel

aus dem Jahr 507 zur Einsetzung des «Dux» in Rätien,
in der Cassiodor im Namen Theoderichs des Grossen Rätien den

Schutzwall Italiens nennt und den Dux auffordert, die Barbaren
aufzuhalten und so dem römischen Volk den Frieden zu wahren22.

Die Frage, wie eng die beiden wichtigen Schritte zur neuen
Sprache und zum neuen Glauben miteinander zusammenhangen,
wird uns noch beschäftigen müssen. Sicher haben die Umstände
beide Entwicklungen begünstigt. Das Christentum konnte sich im
römischen Reich erst wirksam ausbreiten, nachdem es 312 durch
Konstantin den Grossen zur bevorzugten Religion geworden war.
Konstantin selber hat den Christengott immer wieder verherrlicht
als den Gott, «der seinen Gläubigen in den Zeiten der Verfolgung
die Kraft zum Martyrium und die Kraft zum Sieg verliehen habe23».

Es ist denkbar, dass gerade dieser Gedanke auch den Rätern den

19 A. Lambert und E. Meyeb, Führer durch die römische Schweiz, Zürich
1972, S. 58.

20 Sidonius Apollinaeis, Paneg. V, 373ff. berichtet vom Zug der
Alemannen über das «Rätergebirge» und vom Siege Maiorians über sie bei
Bellinzona im Jahre 457.

21 IL Ebb, Bau- und Grabfunde in Schiers, S. 79f.
22 Bündner Urkundenbuch, hg. von E. Meyer-Mabthaleb und F. Pebbet,

Band I, Chur 1947 (BUB I) Nr. 3, S. 4.
23 J. Vogt, Der Niedergang Roms, Zürich 1965, S. 185.

475



neuen Glauben näher brachte in einer Zeit, da sie sich von den
Alemannen bedroht fühlen mussten und auf den Kontakt mit
Italien besonders angewiesen waren.

* *

Die frühste schriftliche Nachricht zum Christentum in Rätien
datiert von 451. In diesem Jahr unterschreibt Bischof Abundantius
von Como in seinem Namen und im Namen des abwesenden
Bisehofs Asinio von Chur einen Synodalbrief des Mailänder Bischofs
Eusebius an Papst Leo, in dem die Beschlüsse des Konzils von
Chalcedon akzeptiert werden24. Dass Chur schon Mitte des 5.
Jahrhunderts Sitz eines Bischofs und dass dieser Mailand unterstellt ist,
kann nach dem bisher Gesagten nicht überraschen. Asinio, der
älteste uns bekannte, muss nicht der erste Churer Bischof gewesen
sein. Sehr viel weiter zurück wird man aber die Gründung des
Bistums kaum datieren: im noch um 400 bewohnten römischen
Vicus ist bis heute kein Fund gemacht worden, der mit dem neuen
Glauben in Verbindung zu bringen wäre25. Der Sitz des Bischofs
befand sich offenbar von Anfang an im spätrömischen Kastell auf
dem «Hof», dem Zentrum des neuen Chur der Völkerwanderungszeit.

In dem Text ist Asinio als Bischof der Churer Kirche und der

24 BUB I, Nr. 2, S. 3. Zu den ältesten Bischofslisten vgl. Helvetia sacra,
hg. von A. Beuckneb, Abt. I, I, Bern 1972, S. 466ff.

25 In einem Vortrag über die Ausgrabungen in der Churer Regulaküche
(Resume im Bündner Tagblatt 19./21. März 1968) hat H. R. Sennhauser die
Vermutung geäussert, es könnte in Chur/Welschdörfli schon eine älteste
Gemeinde- und Bischofskirche existiert haben, wenn nämlich die im 9.
Jahrhundert als Pfäferser Klosterbesitz genannte Salvatorküche in Welschdörfh"
auf ein spätantikes Patrozinium zurückginge. I. Müllee greift in seinem
Aufsatz Zur churrätischen Kirchengeschichte im Frühmittelalter, 99. JHGG
(1969) S. 30ff. diesen Gedanken auf, vermutet aber eine spätantike Petruskirche:

«Es überrascht doch, dass in unserer so alten Bischofsstadt und in
dem doch nicht unbedeutenden Administrationsmittelpunkt keine Petruskirche

sein soll ...» Tatsächlich wird 769-813 in einer Schenkungsurkunde
(BUB I, Nr. 27, S. 29) an die nördlich des Welschdörfh gelegene St. Hilarius-
küche eine Peterskirche als Angrenzerin erwähnt (ebenda S. 33). Aber
frühere Hinweise - archäologische oder urkundliche - fehlen bis heute.

476



Raetia I genannt26. Das zur offiziellen Religion gewordene
Christentum lehnte sich, wie schon erwähnt, beim Aufbau seiner kirchlichen

Organisation möglichst eng an die römische Verwaltung an:
Die ältesten Bischofssitze sind in den römischen Städten entstanden
und der Umfang ihrer Kirchensprengel sollte an manchen Orten
dem der Provinzen und Diözesen entsprechen. Dabei ist diese

Einteilung in der frühen Phase wohl eher als Rahmen zu verstehen,
der auch manche noch gar nicht wirklich christianisierte Gebiete

umspannte. Die meisten Bistümer im Alpen-/Donauraum haben
denn auch den Rückzug der römischen Truppen und der
römischen Verwaltung nicht lange überlebt. Eine ungebrochene
Kontinuität von der Antike ins Mittelalter hat in diesem Gebiet nur
Chur aufzuweisen, wie es auch in dem Text von 451 als einziges
Bistum unter mailändischer Hoheit nördlich der Alpen genannt
wird27.

Noch deutlicher spricht diese Kontinuität aus den archäologischen

Befunden: Grabungen in der Kathedrale von Chur, die ja
innerhalb des spätrömischen Kastells steht, haben vom ältesten
Kirchenbau eine genau halbkreisförmige Apsis und den Ansatz zu
einem Querschiff nachgewiesen. Erwin Poeschel hat das nach römischer

Weise noch sorgfältig gearbeitete Mauerwerk in die erste
Hälfte des 5. Jahrhunderts datiert28. Die zeitliche Übereinstimmung
mit der frühsten schriftlichen Notiz ist so auffällig, dass man
Asinio als Erbauer der ersten Bischofskirche genannt hat29. Unser

26 BUB I, Nr. 2, S. 3: «Ego Abundantius pro absente sancto fratre
meo Asinione ecclesiae Curiensis primae Rhaetiae episcopo subscripsi ...»

27 K. Reindel, Die Bistumsorganisation im Alpen-Donau-Raum in der
Spätantike und im Frühmittelalter, Mitteilungen des Instituts für
österreichische Geschichte 72 (1964) S. 286ff. H. Büttneb, Die Entstehung der
Churer Bistumsgrenzen, Zeitschrift für Schweizerische Küchengeschichte
(ZSK) 53 (1959) S. 81ff.

28 E. Poeschel, Die Kunstdenkmaler des Kantons Graubünden VII, Basel
1948, S. 39f. B. Ita, Antiker Bau und frühmittelalterliche Kirche, Zürich
1961, S. 45f.

29 W. Sulseb und H. Claussbn, Die St. Stephanskirche zu Chur, in:
Beiträge zur Kunstgeschichte und Archäologie des Frühmittelalters, Akten zum
VII. Internationalen Kongress für Frühmittelalterforschung, hg. von H. Fil-
litz, Graz/Köln 1962, S. 156.

477



spärliches Material lässt diesen Schluss kaum zu, doch genügt uns
die Bestätigung, dass die Churer Kirche zwischen 400 und 450
entstanden sein muss.

Ins 5. Jahrhundert weisen auch die Reste der Stephanskirche;
sie stand nahe dem «Hof» und dem heutigen Luzistift in einem
alten Friedhofsbezirk, der römischer Sitte entsprechend extra muros
angelegt war: unter der um 500 oder anfangs des 6. Jahrhunderts
erbauten Oberkirche liegt eine ältere, sorgfältig gemauerte und
ausgeschmückte grosse Grabkammer30. In den Gräbern sind nur männliche

Skelette und - charakteristisch für christliche Bestattungen -
praktisch keine Grabbeigaben gefunden worden. Ein kleiner Stollen
in der Ostwand kann nach Walther Sulsers Ansicht nur als

Reliquienbehälter interpretiert werden; hier sind möglicherweise schon
im 5. Jahrhundert Stephansreliquien aufbewahrt und verehrt
worden31. Die gesamte Anlage scheint einer seit dem 4. Jahrhundert
bei vornehmen Christen besonders beliebten Bestattungsform zu
entsprechen: das aus spätantiker Tradition übernommene Mausoleum

wird durch die Gegenwart der Reliquien besonders geheiligt:
wird zur «sepultura ad sanctos». In der Grabkammer von St.
Stephan wurden ohne Zweifel die ältesten Churer Bischöfe beigesetzt.
Ihre ursprünglich reiche Ausstattung lässt sich aus Malerei- und
Mosaikspuren noch erahnen, und unverkennbar ist hier die
künstlerische Verwandtschaft mit ravennatischen Bauten32. Nennen wir
gleichzeitig eine architektonische Merkwürdigkeit in der um 500 oder

wenig später erbauten Oberkirche: eine halbkreisförmige,
freistehende Priesterbank in der Apsis. Poeschel hat sie in Zusammenhang

mit ähnlichen frühchristlichen Anlagen im Noricum gebracht,
vor allem mit der Kirche von Sähen33. Architektonische Vorbilder

30 W. Sulseb und H. Claussen, Die St. Stephanskirche, S. 156ff.
31 Zur Frage, welcher Heilige hier verehrt wurde, vgl. W. Sulser und

H. Claussen, ebenda, S. 163f. Dass es sich nicht um den Churer Heiligen
Lucius gehandelt haben kann, weist auch H. Lieb nach in: Lexicon topo-
graphicum der römischen und frühmittelalterlichen Schweiz I, Bonn 1967,
S. 71. Zum Stephanskult vgl. R. Bauerreiss, Stefanskult und frühe Bischofsstadt,

Veröffentlichungen der bayerischen Benediktinerakademie 2, München
1963, S. 63.

32 W. Sulser und H. Claussen, Die St. Stephanskirche, S. 160f.
33 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden VII, S. 274.

478



werden nicht zufällig gewählt: sie bestätigen hier, dass das Christentum

aus Italien gekommen ist, und weisen zugleich auf enge
Kontakte mit der östlichen Nachbarprovinz hin.

Der direkte Weg nach Osten führt über den Flüela ins Engadin
und von da einerseits das Inntal abwärts, anderseits über Ofen-
pass und Münstertal ins Vintschgau. Während noch Poeschel dem
Flüelapass nur lokale Bedeutung zuschrieb34, haben neuere und
neuste Funde seine wichtige Rolle in prähistorischer und römischer
Zeit erkennen lassen: In Zernez ist vor kurzem römisches Mauerwerk

entdeckt worden, und besonders aufschlussreich sind die
Ausgrabungen in Schiers, wo Mauerreste und Münzfunde eine römische
Siedlung für die späte Kaiserzeit bezeugen35.

Hier in Schiers hat sich offenbar auch schon im 5. Jahrhundert
eine christliche Gemeinde zusammengefunden, denn aus dieser Zeit
stammen die Reste der ältesten, über einem spätrömischen
Kalkbrennofen errichteten Kirche. Dicht daneben stand ein zweiter, ins
5. oder 6. Jahrhundert zurückgehender Kirchenbau36, und beide
waren umgeben von einem grossen Gräberfeld, in dem die christlichen

Bestattungen möglichst nahe den heiligen Räumen
überwogen37. In dieselbe Phase des Christianisierungsprozesses, da in
einiger Distanz von Chur an wichtigen Passstrassen und auf römischer

«Unterlage» erste Gemeinden entstehen, gehört auch Zillis. In
seiner Nähe muss sich die römische Strassenstation Lapidaria be-

34 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden II, S. 57.
35 Auf Zernez hat uns freundlicherweise Herr Dr. H. R. Sennhauser

aufmerksam gemacht. Zu Schiers vgl. H. Ebb, Bau- und Grabfunde in Schiers,
S. 81ff.

36 Diese Datierung folgt H. R. Sennhauser in Vorromanische Kirchenbauten.

Katalog der Denkmäler bis zum Ausgang der Ottonen III, München
1971, S. 304. H. Erb, Bau- und Grabfunde in Schiers, S. 85 und 88, setzte die
Bauten ins 4. respektive 5. Jahrhundert an, korrigiert in seinem neusten
Bericht über die Ausgrabungen im JbSGU 57 (1972/73) S. 392-395, ins 4./5.
beziehungsweise 5./6. Jahrhundert.

37 Ein schmaler Anbau an der Nordseite der jüngeren Kirche könnte das
Grab des Stifters enthalten haben. H. Erb, ebenda S. 395. I. Mülleb
und H. Büttneb, Frühes Christentum im schweizerischen Alpenraum,
Einsiedeln 1967, S. 55.

479



funden haben38, und die Grabungen in der karolingischen Kirche
St. Martin haben ergeben, dass hier um 500 die Räume einer
villa rustica in eine Kirche umgebaut wurden39. Ein Anbau an der
Nordseite der Kirche, der in der Art römischer Baderäume mit
einem hellroten Verputz ausgekleidet war, wird von Poeschel als

Baptisterium gedeutet. Frühchristliche Baptisterien müssen
ursprünglich in Rätien recht häufig gewesen sein40, haben sich aber nur
in wenigen Spuren erhalten - um so wertvolleren Spuren freilich,
weil wir hier schon christliche Zentren annehmen dürfen, die
bewusst zu Ausgangspunkten der Mission unter der Landbevölkerung
gewählt wurden41. Die Kirche St. Peter im spätrömischen Kastell
von Schaan, die ins 5. Jahrhundert zurückgeht42, bietet dazu ein
besonders schönes Beispiel, das ausserhalb Rätiens auch seine

Parallelen in Zurzach und Kaiseraugst hat.
Poeschel hat vermutet, dass auch zur kleinen Pankratiuskirche

innerhalb der mächtigen Burganlage Crap Sogn Parcazi bei Trin ein

primitives Baptisterium der selben Bauart und Entstehungszeit wie

38 Zur Frage, ob Lapidaria in Zillis oder Andeer zu suchen sei, vgl.
Chr. Simonett, Ist Zillis die Römerstation Lapidaria? BM 1938, S. 321ff.
H. Lieb, Lexicon topographicum, S. 91 f. Über den Verlauf der römischen
Strasse bei Zillis Chr. Simonett, Die Viamala. Alte und neue Ergebnisse zu
ihren geschichtlichen Problemen, BM 1954, S. 209-232.

39 E. Poeschel, Die Baugeschichte von St. Martin in Zillis, Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte (ZAK) 1 (1939) S. 25. Ders.,
Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden V, S. 222. B. Ita, Antiker Bau
und frühmittelalterliche Kirche, S. 119 f.

40 Im Jahr 823 beklagt sich der Churer Bischof, dass ihm nur sechs
Baptisterien geblieben seien, die übrigen seien ihm weggenommen worden. Dass
demnach die Zahl der Baptisterien viel grösser gewesen sein muss, betont
I. Müller, Frühes Christentum im Schweiz. Alpenraum, S. 47. Das
Baptisterium der Churer Kathedrale hat Chr. Simonett, Wo war das Baptisterium
des Churer Doms? BM 1963, S. 8-13, lokalisiert und wohl auch das grosse
Taufbecken für die Immersionstaufe gefunden: Dees., Ein rätselhaftes
Brunnenbecken in Chur, BM 1969, S. 310ff.

411. Müller, Die Patrozinien des Fürstentums Liechtenstein, Jahrbuch des
Historischen Vereins des Fürstentums Liechtenstein 59 (1959) S. 303f. und
312.

42 D. Beck, Ausgrabung St. Peter in Schaan 1958, Jahrbuch des Historischen

Vereins des Fürstentums Liechtenstein 58 (1958) S. 288f., und
H. R. Sennhauser in: Vorromanische Kirchenbauten III, S. 303f.

480



desjenigen von Zillis gehört haben könnte43. Heute lässt sich dieses

Baptisterium leider nicht mehr gültig nachweisen44, doch ist für uns

wichtig, dass wir hier der ersten Kirche begegnen, die nicht auf
sichtbar spätrömischer Grundlage steht, sondern Teil einer rätischen

Kirchenburg ist. Als zweites, ebenso frühes Beispiel kann neuerdings

St. Lorenz auf dem steilen befestigten Felssporn über Paspels

gelten. Hier ist zwar die älteste Kirchenanlage noch nicht gefunden

worden, doch birgt die heutige Kirche noch die ursprüngliche

Altarplatte, die ins 5. bis 6. Jahrhundert datiert werden kann
und einen entsprechend frühen Ansatz für die erste Kirche
erlaubt45. Diese grossen frühmittelalterlichen Wehranlagen Rätiens -
zu denen auch Jörgenberg bei Waltensburg, Grepault bei Truns
und Schiedberg bei Sagens im Vorderrheintal, im Hinterrheintal
Hohenrätien gehören - bringen bis heute die Historiker in einige

Verlegenheit, weil der Mangel an schriftlichen Quellen und an
zuverlässigen Grabungsberichten keine fundierte Beurteilung zu-
lässt46: Sind es ursprünglich von der Bevölkerung in unruhigen
Zeiten erbaute Fluchtburgen oder schon damals Wohnsitze
rätischer adliger Grundherren47? Wie sollen wir uns dementspre-

43 E. Poeschel, Die Baugeschichte von St. Martin in Zillis, S. 27, und
R. Fellmann, Frühchristliche Kultbauten in der Schweiz, Urschweiz 19

(1955) S. 95f.
44 Es fehlt ein brauchbarer Grabungsbericht über die schon 1931

durchgeführte Untersuchung: vgl. H. Erb, Von der Burgenromantik zur
archäologischen Burgenforschung in Graubünden, in: Bündner Burgenarchäologie und
Bündner Burgenfunde, Schriftenreihe des Rätischen Museums, Heft 9, Chur
1970, S. 6.

45 W. Sulser, Zur Baugeschichte der Kirche St. Lorenz bei Paspels, ZAK
23 (1963/64) S. 62-68. Zu der ältesten Kirche gehörte offensichtlich der
frühmittelalterliche Friedhof, dessen Gräber nach Osten orientiert sind und keine

Beigaben enthielten. Auch die noch erhaltenen Reliquienbehälter weisen sehr

weit zurück: ein silbernes Reliquienkästchen stammt wohl aus einer
oberitalienischen Werkstatt des beginnenden 5. Jahrhunderts, ein Zinnkruzifix
aus dem langobardischen Kunstkreis des 6./7. Jahrhunderts: vgl. W. F.
Volbach, Silber-, Zinn- und Holzgegenstände aus der Kirche St. Lorenz bei

Paspels, ebenda S. 76 ff.
46 H. Ebb, Von der Burgenromantik zur archäologischen Burgenforschung,

S. 6.
47 Von einer Fluchtburg, welche die Bevölkerung des Unterengadins zum

481



chend die Funktion der Kirchen innerhalb der Burganlagen
vorstellen? Auffallend ist immerhin, dass sie alle auf mächtigen
prähistorischen Siedlungsschichten errichtet sind, die bis in die
Bronzezeit zurückgehen: dass hier also im Frühmittelalter eine
alte Siedlungsform von den Rätern weitergeführt oder wieder
aufgenommen wurde. Die Kirchenbauten in ihnen weisen zugleich darauf

hin, dass nun im 6. und 7. Jahrhundert die rätische
Landbevölkerung vom Christentum erreicht worden ist.

Auf die Frage, wer die Verkünder des neuen Glaubens waren
und wie sie wirkten, gibt die Archäologie keine Antwort. Iso Müller
spricht von «Beamten und Boten, Kaufleuten und Soldaten», die
das Christentum ins Land brachten: «Das war die erste anonyme
Christianisierung (Auf sie) folgte dann die offizielle, bischöflich-
churische Organisation48.» Wohl sind aus späterem frommem
Bedürfnis auch in Rätien lokale Heilige verehrt worden, die in dieser
Frühzeit gewirkt haben sollen. Am bekanntesten ist der heilige
Lucius, dessen Vita aus karolingischer Zeit Iso Müller einer
kritischen Würdigung unterzogen hat49. Nichts von dem, was sich auf
die persönlichen Lebensumstände des Heiligen bezieht, ist historisch
haltbar, doch gibt auch diese Vita einige interessante Details, die
zwar nicht wörtlich zu nehmen, ihrerseits möglicherweise Topoi
sind, aber gerade als solche die üblichen, mit etwas Lokalkolorit
angereicherten Christianisierungsvorgänge schildern. So erzählt die
Vita, wie der heilige Lucius Chur verlässt, um ein heidnisches Tier-

Schutz vor den heidnischen Breonen erbaut habe, berichtet zum Beispiel die
Vita Florini, cap. III, hg. von I. Mülleb, 88. JHGG (1958) S. 7f. Als
«Volksburgen» Interpretiert auch W. Sulseb, zur Baugeschichte der Kirche
St. Lorenz bei Paspels, S. 62, die Anlagen, während H. Büttneb, Frühes
Christentum im Schweiz. Alpenraum, S. 6, die zweite Ansicht vertritt.

48 I. Mülleb, Die Patrozinien des Fürstentums Liechtenstein, S. 312.
49 Ders., Zur karolingischen Hagiographie. Kritik der Luciusvita. Schweizer

Beiträge zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) S. 5-28. H. Lieb, Lexicon
topographicum, S. 69.

482



opfer im «Marswald» - auf der heutigen Luziensteig - zu
verhindern. Die empörten Heiden werfen ihn in einen trockenen Brunnen

und wollen ihn steinigen, doch können ihn seine Gefährten
rechtzeitig retten. Bei seiner Rückkehr wird er von den christlichen
Einwohnern Churs stürmisch gefeiert50. Zum «Lokalkolorit» rechnen
wir hier die heiligen Kälber und den Ort der Handlung, an dem
in karolingischer Zeit tatsächlich eine Luciuskirche stand. Historisch

richtig hält die Vita die Situation fest, da der schon
mehrheitlich christlichen Stadt Chur eine heidnische Landbevölkerung
gegenübersteht. Dass der Text den Bischof von Chur nicht
erwähnt, besagt nichts, weil ja der Heilige allein als der grosse
Missionar der Stadt erscheinen soll. Aus andern, freilich nicht rätischen
Quellen wissen wir, dass während der Völkerwanderungszeit gerade
Bischöfe und Priester in die Rolle der Verteidiger alter römischer
Stützpunkte und Institutionen und damit in eine neue Autorität
hineinwuchsen, die auch die Missionsarbeit förderte51.

In dieser Missionsarbeit treten private und offiziell-kirchliche, das
heisst bischöfliche Initiative gleichzeitig auf: Die älteste Kirche von
Schiers ist wohl als Eigenkirche von einer einflussreichen Familie
erbaut worden52, die damit auch den Anstoss zur frühen Entstehung
der christlichen Gemeinde an dem Ort gegeben haben könnte.
Anderseits lassen die Baptisterien in Zillis und Schaan vermuten,
dass der Bischof diese Gründungen begünstigte, weil das Taufrecht
nicht allen Kirchen zustand und in den späteren Urkunden als

Privileg jeweils speziell erwähnt wird53. Von Zillis und Schaan,
aber auch von Schiers aus, wo dicht neben der erwähnten Eigenkirche

wenig später die Kirche St. Johann erbaut wurde, müssen
die ersten Pfarrer dieser Talschaften gewirkt haben. Dabei ist zu
berücksichtigen, dass «zu Anfang der Christianisierung überhaupt
keine Pfarreien in unserem Sinn gegründet (wurden), also mit
genauer Grenzziehung sondern man errichtete nur christliche Zen-

50 I. Mülleb, Die karolingische Luciusvita, 85. JHGG (1955) S. 16-20.
51 Vgl. Eugippius, Vita Severini, hg. von R. Noll, Linz 1947, passim.
52 H. Ebb, Bau- und Grabfunde in Schiers, S. 86: «Dass ein Geschlecht

seine Totengruft aussen direkt an die Altarwand anfügen durfte, spricht für
seine durch Geburt oder Amt hervorragende Stellung.»

53 I. Mülleb, Frühes Christentum im Schweiz. Alpenraum, S. 46ff.

483



tren, die langsam ausstrahlten und anzogen Man wies diesen

religiösen Mittelpunkten am Anfang oder später in globo et confuso
ein gewisses Hinterland zu. Diese pauschale Zuteilung erkennen
wir erst aus der späteren Zugehörigkeit von Siedlungen und
Dörfern54.»

Der entscheidende Durchbruch ist dem Christentum offenbar im
6./7. Jahrhundert gelungen. Einige «Urpfarreien» an wichtigsten
Punkten führt Iso Müller in diese Zeit zurück: St. Georg in
Rhäzüns55 im Vorderrheintal und die Kirche von Pleif (Villa)56 im
Lugnez stehen als Talkirchen im offenen Gelände. Seltener erlangten
die Burgkirchen diese Bedeutung; das Kirchlein von Grepault aus
dem 6./7. Jahrhundert ist zum Beispiel im 7. Jahrhundert von
St. Martin in Truns57, jenes auf dem Burghügel bei Brigels wohl
von der Marienkirche58 abgelöst worden. Die wichtigsten
Ausnahmen sind St. Pankratius auf Crap Sogn Parcazi, das zur
Pfarrkirche für Trins-Tamins erweitert wurde59, St. Lorenz bei Paspels,
die Mutterkirche für die rechte Talseite des Domleschg60, und
St. Johann auf der mächtigen Burganlage Hohenrätien, dem später
der ganze Heinzenberg zugeteilt war61. Schon früh muss sich am

54 I. Mülleb, Frühes Christentum, S. 63. Müller hat die Entstehung der
Pfarreien in den Alpentälern besonders gründlich erforscht; auf seine
Darlegungen stützt sich auch das Folgende.

66 I. Mülleb, Die rätischen Pfarreien des Frühmittelalters, Schweizerische
Zeitschrift für Geschichte (SZG) 12 (1962) S. 451 f. und I. Mülleb, Frühes
Christentum im Schweiz. Alpenraum, S. 127. Vorromanische Kirchenbauten III,
S. 269. A. Wyss, Die Kirche St. Georg von Rhäzüns. Kunstführer hg. von der
Gesellschaft für Schweiz. Kunstgeschichte, 1963.

56 I. Mülleb, Die rätischen Pfarreien, S. 467 ff. Der Weilername Pleif ist
entstanden aus «ecclesia plebeia», das heisst Talkirche. Vorromanische
Kirchenbauten III, S. 363.

57 I. Mülleb, Die rätischen Pfarreien, S. 470. Zu Grepault vgl. Vorromanische

Kirchenbauten I, S. 350 f.
58 I. Müller, Der Gotthard-Raum in der Frühzeit (7.-13. Jahrhundert),

SZG 7 (1957) S. 436.
69 Debs., Die rätischen Pfarreien, S. 462.
60 Ebenda S. 453.
61 Ebenda S. 545, und Debs., Frühes Christentum im Schweiz. Alpenraum,

S. 130. F. Hauswieth, Burgen und Schlösser der Schweiz 8: Graubünden 1,

Kreuzungen 1972, S. 61.

484



Schnittpunkt der Julier-Lenzerheide-Route und der Schynstrasse
in Tiefenkastei ein christliches Zentrum gebildet haben, denn das

dortige - seltene - Patrozinium St. Ambrosius weist auf das 6.
Jahrhundert zurück. Seine Ausstrahlungskraft beweisen die neu
entdeckte frühmittelalterliche Friedhofskirche in der Nähe von
Alvaschein62, die ins 6./7. Jahrhundert zurückgehenden Kirchen von
Obervaz und S. Cassian bei Lenz am Südhang der Lenzerheide
sowie St. Läurentius von Reams im Oberhalbstein63.

An der Petruskirche von Ramosch im Unterengadin soll nach der
Legende der heilige Florinus als Pfarrer gewirkt haben. Weil sein
Kult schon für den Beginn des 8. Jahrhunderts in Chur bezeugt
ist, setzt Iso Müller seine Lebenszeit ins 7. Jahrhundert an; die
Petruskirche dürfte noch etwas älter sein64. Die aus dem 12.
Jahrhundert stammende Vita S. Florini erzählt von dem Dorfheiligen,
dessen Grab später zum Wallfahrtsort wurde65, doch ist die Vita
zu spät abgefasst, als dass eine detaillierte Interpretation noch
sinnvoll erscheinen könnte. Dass die frommen Eltern des Heiligen
den Knaben aus dem Vintschgau zur Erziehung nach Ramosch
gebracht haben sollen66, spricht immerhin für die besondere
Orientierung des Unterengadins: In diese Gegend ist das Christentum
zuerst nicht von Chur her, sondern vom Vintschgau und das
Inntal aufwärts gekommen. Eine Bestätigung dafür liefert die
Sprachforschung.

Der Flurname San Marteila, der in Rätien nur im Umkreis des

Unterengadins und des Münstertals einige Male vorkommt, geht auf
lateinisch «Ad sanctum Martyrium» zurück. «Martyrium» muss
ursprünglich die «Kapelle auf dem Grab eines Märtyrers», später «die
einem Märtyrer geweihte Kapelle» und schliesslich einfach «Kapelle»

62 I. Müllee, Zur churrätischen Kirchengeschichte im Frühmittelalter, 99.
JHGG (1969) S. 44ff. Neben der Küche war ein kreuzförmiges Mausoleum
angelegt, in dem möglicherweise der Herr der Eigenküche beigesetzt war.

63 I. Mülleb, ebenda S. 50-52 und 57. Zu San Cassian vgl. H. Erb,
Archäologische Untersuchungen und Entdeckungen in Graubünden, Terra
Grischuna 23 (1964) S. llOff.

64 I. Mülleb, Die Florinusvita des 12. Jahrhunderts, 88. JHGG (1958)
S. 37, 41 und 57.

65 I. Mülleb, ebenda S. 6-13.
68 Kap. 2, S. 7.

485



bedeutet haben67. Die Beispiele, die Andrea Schorta zusammengestellt

hat, lassen frühchristliche Wegkapellen vermuten: so San
Marteila bei Ardez, Chant San Marteila an der Strasse Scuol-Müstair

bei S-charl und San Martairi am Ofenpass oberhalb Tschierv.
Entsprechend ist in der alten Grafschaft Tirol für «Wegkreuz»
noch «Marterl» gebräuchlich68. Das kirchliche Ausstrahlungszentrum

war im Frühmittelalter Aquileia, der wichtige Sitz des Metro-
politanbisehofs für den östlichen Teil Oberitaliens. Von hier aus muss
über die Etschroute die Namensform «San Marteila» ins Engadin
eingedrungen sein, wobei die Träger ja nicht nur den Namen,
sondern vor allem den Brauch, solche Kapellen zu bauen, und wohl
das Christentum überhaupt brachten.

Während das damals noch schwach besiedelte Oberengadin vom
Christentum später erreicht worden ist - St. Peter in Samaden
könnte ins 7. oder 8. Jahrhundert zurückgehen69 -, bietet das

Bergell ein Gegenstück zur Entwicklung im Unterengadin. Nossa
Donna, die älteste Talkirche des Bergells, dürfte auch aus dem 6.

oder 7. Jahrhundert stammen und steht innerhalb der seit römischer

Zeit stark befestigten Talsperre Castelmur70. Etwas weiter
talaufwärts, wo von der Malojastrasse der Weg zum Septimer
abzweigt, sind noch heute die Ruinen der spätgotischen Wallfahrtskirche

St. Gaudentius von Casaccia zu sehen. Von dem heiligen
Gaudentius, dessen Reliquien hier verehrt wurden, wissen wir
nichts: Nur sein Name ist als Patrozinium der Kirche erhalten und
auch schon für die Mitte des 9. Jahrhunderts bezeugt71. Der Ver-

67 P. Aebischer, Sur les martyria et les martyreta en giniral et les «Mar-
tereys» Fribourgeois en particulier, in: Linguistique romane et histoire
religieuse. Bibliotecafilologica historica 24, Barcelona 1968, S. 138ff. A. Schorta,
Ziele der Ortsnamenkunde in der Schweiz mit besonderer Berücksichtigung der
Kartennomenklatur, in: Schweizerische Sprachforschung, Bern 1943, S. 23.

68 A. Schobta, Rätisches Namenbuch, begr. von R. v. Planta, Bd. 2, Bern
1964, S. 200.

691. Mülleb, Frühes Christentum im Schweiz. Alpenraum, S. 65 und 132.
70 I. Müller, Die rätischen Pfarreien, S. 457f. und E. Poeschel, Die

Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden V, S. 400 und 412.
711. Müller, St. Gaudentius von Casaccia, in: Mdanges offerts ä M. Paul-

E. Martin, Genf 1961, S. 145. Der Titulus S. Gaudentii erscheint erstmals im
Reichsgutsurbar von 842 unter den Gütern des Klosters Pfäfers (BUB I,
S. 386).

486



such, hinter dem Namen eine historische Missionarspersönlichkeit
des 6. oder 7. Jahrhunderts aufzubauen72, muss im Hypothetischen
stecken bleiben, doch ist das Patrozinium an sich interessant genug.
Der Name ist im Frühmittelalter in Oberitalien verbreitet, wo wir
um 400 als bekannteste Vertreter je einen Bischof in Brescia und
in Novara finden73. Ob der Heilige wirklich selbst oder ob nur sein
Kult aus Oberitalien nach Casaccia gekommen ist: der Anteil ist
jedenfalls bezeichnet, den die Lombardei an der Christianisierung
dieses südlichen Alpentals hat.

Das Beispiel Casaccia zeigt, was die Patrozinienforschung zur
Erhellung frühchristlicher Zusammenhänge beitragen kann. Die einzelnen

Völker, Gruppen und Gegenden, auch die verschiedenen Epochen

hatten ihre bevorzugten Heiligen, denen die Gotteshäuser
geweiht wurden. Weil Wechsel des Patroziniums zwar vorkommen74,

aber eher selten sind, können die Patrozinien Hinweise
auf die Entstehungszeit und eventuell auch auf die Stifter einer
Kirche enthalten. Dass bei der Auswertung freilich höchste
Vorsicht geboten ist, weil der Kult eines Heiligen zu verschiedenen
Zeiten aufkommen konnte75, lässt sich gerade an Gaudentius
zeigen. Im 8. und 9. Jahrhundert muss die Kultstätte in
Casaccia, zu der wohl schon damals ein Hospiz gehörte, bei der
Bevölkerung beliebt gewesen sein, denn seit der Zeit erscheinen in den
Urkunden mehrfach Personen dieses Namens, das Patrozinium
bleibt aber vereinzelt. Erst im 14. und 15. Jahrhundert hat der
Kult einen neuen Aufschwung genommen: Die spätgotische Kirche
in Casaccia entstand, und das Patrozinium wurde nun auch in Chur,
im Lugnez und im Oberhalbstein aufgegriffen76.

In dem Masse, wie das Christentum in den Tälern Rätiens

72 I. Mülleb, St. Gaudentius von Casaccia, S. 143f. und I. Müller, Die
churrätische Wallfahrt im Mittelalter, Schriften der Schweizerischen Gesellschaft

für Volkskunde 43 (1964) S. 26.
73 I. Müller, St. Gaudentius von Casaccia, S. 147f.
74 In Ramosch ist zum Beispiel die alte Petrusküche zur Florinusküche

geworden. Vgl. I. Müller, Die Florinsvita, S. 37 f.
75 I. Müller, Frühes Christentum im Schweiz. Alpenraum, S. 58ff.
76 Vgl. die Zusammenstellung bei I. Müller, St. Gaudentius von Casaccia,

S. 153: 1330 ist Gaudentius ein Altar in der Churer Kathedrale geweiht; es

folgen Küchen im Lugnez und in Mulegus im Oberhalbstein.

487



Fuss fasste, muss sich der Kampf gegen heidnische Bräuche
verschärft haben. Die vorchristliche Bevölkerung verehrte offenbar
ihre Götter vor allem in auffälligen Naturerscheinungen77, nicht in
Tempeln. Von dem üblichen Vorgehen der Missionare, die
heidnische Tempel zerstörten und an ihrer Stelle christliche Kirchen
bauen liessen, hören wir in Rätien nichts. Mit Gewalt war den
verehrten Quellen, Bergen und Felsblöcken nicht beizukommen; auch
den merkwürdigen «Schalensteinen» nicht, die an vielen Orten des

Bündnerlandes wohl als Opferplätze benützt wurden. Wie sich die
Kirche dennoch bemühte, für die alten Kultplätze und -Vorstellungen

christlichen Ersatz zu schaffen, ist an einigen Beispielen
noch erkennbar. Das oben genannte San Marteila bei Ardez liegt zum
Beispiel dicht neben der «Platta da las Strias»: hier sollte eine
frühe Wegkapelle den Kult am prähistorischen Opferstein, der zur
«Hexenplatte» degradiert wurde, ablösen78. In den «Crap de la
Gneida» bei Oberkasteis sind zwischen die Schalen zwei Kreuze zur
Entsühnung eingeritzt79, und ein Opferstein bei Schleuis ist zum
«Crap Sogn Sein», zum «Stein des heiligen Zeno» umgedeutet
worden80. Die Kirche hat ja auch manchen besonders populären
und daher nicht zerstörbaren heidnischen Brauch integriert und in
christlicher Umdeutung bis heute weiterleben lassen. Aus dem
Lugnez berichtet Walo Burkart von einer gottesdienstlichen Sitte,
die an den seit der Bronzezeit in Rätien herrschenden Brauch
anknüpft, den Toten Holzkohlestückchen mit ins Grab zu geben81.

**
77 Ch. Caminada, Die verzauberten Täler: die urgeschichtlichen Kulte und

Bräuche im alten Rätien, Ölten 1961. P. Aebischee, Survivances du culte des

eaux en pays Fribourgeois, in: Linguistique romane et histoüe religieuse,
Biblioteca fllologica historica 24, Barcelona 1968, S. lOOff. Zu den Quell-
opfem H. Beetogg, Zum alträtischen Heidentum, 82. JHGG (1952) S. 21f.
A. Zürcher, Funde aus der Bronzezeit aus St. Moritz, Helvetia archaeologica
3 (1972) S. 21-28.

78 A. Schorta, Ziele der Ortsnamenkunde in der Schweiz, Schweizerische
Sprachforschung, Bern 1943, S. 23.

79 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden IV, S. 204.
80 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden IV, S. 104.
81 «Zur Frühmesse am Karsamstag in der St. Laurentiusküche auf dem

Burghügel (Surcasti) bringt jeder Kirchgänger, der auf dem Gottesacker

488



Bringen wir schliesslich den grössern politischen Rahmen in
Erinnerung, in dem sich die Christianisierung Rätiens vollzog. Seit
537, da die von Byzanz bedrängten Ostgoten ihre Ansprüche
nördlich der Alpen an die Franken abgetreten hatten, mischten
sich diese immer nachdrücklicher in Oberitalien ein82. Auch Rätien
muss bald nach 537 unter ihre Kontrolle gekommen sein, wobei es
den Franken vor allen Dingen um die ungehinderte Benützung der
Pässe ging. Nach jahrelangen wechselvollen Kämpfen gegen die
Byzantiner und seit 568 gegen die Langobarden regelte schliesslich der
Friede von 591 die Besitzverhältnisse zwischen Langobarden und
Franken. Heinrich Büttner hat nachgewiesen, dass der damalige
fränkische Besitz in den südlichen Alpentälern vom Vintschgau
bis zum Bergell dem Bestand des Bistums Chur genau entspricht83.
Churrätien wurde politisch und kirchlich dem Frankenreich
angegliedert, die offiziellen Verbindungen zum Erzbistum Mailand lösten
sich, und 614 nahm Bischof Viktor von Chur an der fränkischen
Synode von Paris teil84.

Angehörige liegen hat, etwas Holz mit Vor Beginn des Gottesdienstes
wüd durch Entzünden am «ewigen Licht» ein Feuer entfacht und das Holz
verbrannt. Nach der Messe segnet der Pfarrer das niedergebrannte Feuer,
dann legen die Küchenbesucher einzelne Kohlestücke auf die Gräber der
Angehörigen, wo sie das ganze Jahr liegen bleiben.» W. Burkart, Beitrag
zur Urgeschichte des Lugnez, BM 1947, S. 104. Holzkohlestückchen als
Grabbeigaben fanden sich zum Beispiel in den frühmittelalterlichen Gräbern von
Schiers und St. Lorenz bei Paspels; vgl. H. Erb, JbSGU 57 (1972/73)
S. 393, und W. Sulser, Zur Baugeschichte der Kirche St. Lorenz bei Paspels,
ZAK 23 (1963/64) S. 64.

82 Vgl. zum gesamten Komplex G. Löhlein, Die Alpen- und Italienpolitik
der Merowinger im 6. Jahrhundert, Erlanger Abhandlungen zur mittleren und
neueren Geschichte 17 (1932). H. Büttner, Die Entstehung der Churer
Bistumsgrenzen. Ein Beitrag zur fränkischen Alpenpolitik des 6.-8. Jahrhunderts,
ZSK 53 (1959) S. 81-104 und 191-212. Ders., Die Alpenpolitik der Franken
im 6. und 7. Jahrhundert, Historisches Jahrbuch 79 (1960) S. 62-88, und
Die Bündner Alpenpässe im frühen Mittelalter, in: Beiträge zur Wirtschaftsund

Stadtgeschichte. Festschrift für Hektor Ammann, Wiesbaden 1965,
S. 242-252.

83 H. Büttner, Die Alpenpolitik der Franken, S. 82, und Die Entstehung
der Churer Bistumsgrenzen, S. 102.

84 Im sogenannten Dreikapitelstreit löste sieh das Bistum Como von Mai-

489



Diese Neuorientierung bedeutete für Churrätien weniger das
Abbrechen der alten Beziehungen zu Italien als vielmehr neue
Kontakte und Einflüsse vom Frankenreich her. Belege dafür aus der

Kirchensprache hat Jakob Jud zusammengestellt: Während zum
Beispiel in christlichen Texten Italiens seit dem 6. Jahrhundert
für «Glocke» stets «campana» verwendet wird, kennt Frankreich
nur «signum», woraus in Rätien «zen» geworden ist85. Wesentlich
für die weitere Entwicklung war jedoch, dass die Merowinger ihre
politische Herrschaft über Rätien kaum je zu realisieren vermochten.

Dank dem Mitte des 7. Jahrhunderts einsetzenden Zerfall
der merowingischen Zentralgewalt wurde Rätien praktisch
unabhängig, die politische und kirchliche Macht konzentrierte sich in
einer einheimischen Familie, den Viktoriden, die offenbar während
Generationen die beiden höchsten Amtsträger stellten, nämlich den

Bischof und den Provinzvorsteher, der weiterhin den spätrömischen
Titel Präses führte86. Bis in karolingische Zeit dauerte die Viktori-
denherrschaft und mit ihr auch die Selbständigkeit Churrätiens:
Als Tello, wahrscheinlich der letzte des Geschlechts, der noch beide
Ämter auf sich vereinigt hatte, starb (zwischen 765 und 772),
leitete Karl der Grosse die allmähliche Eingliederung Rätiens ins
fränkische Reich ein87. In der Zeit der Viktoriden ist die Christianisierung

zum Abschluss gekommen; wie sie in die frühe
Kirchengeschichte Rätiens mündete und wie sich mit ihr auch politische
Interessen der herrschenden Familie verbanden, soll noch kurz skizziert

werden.

land und schloss sich Aquileia an. Dadurch waren auch die direkten Verbindungen

Churs zu Mailand unterbrochen. H. Büttneb, Die Entstehung der

Churer Bistumsgrenzen, S. 104. BUB I, Nr. 7, S. 6.
85 J. Jud, Zur Geschichte der bündnerromanischen Kirchensprache, 49.

JHGG (1919) S. 18f.
88 Zur Stellung der Viktoriden vgl. I. Mülleb, Rätien im 8. Jahrhundert,

SZG 19 (1939), S. 339ff. E. Meyeb-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter.

Eine verfassungsgeschichtliche Studie. Beiheft der SZG 7 (1948) S. 21 ff.
O. P. Clavadetscher, Die Verfassungsentwicklung im karolingischen Rätien,
BM 1954, S. 399f.

87 O. P. Clavadetscher, Die Einführung der Grafschaftsverfassung in
Rätien. Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 70, Kan. Abt.
39 (1953) S. 78ff.

490



Dass die Machtstellung der Viktoriden unter anderem auf
ausgedehntem Grundbesitz beruhte, veranschaulicht gleichsam aus dem

Rückblick das «Tellotestament», die erste umfangreiche
Schenkungsurkunde Rätiens, in der 765 der schon erwähnte Präses und
Bischof einen grossen Teil der Familiengüter dem Kloster Disentis
vermacht hat88. Ein Schwerpunkt der viktoridischen Herrschaftsbildung

lag im bevorzugten alten Siedlungsgebiet des Vorderrheintals,

in der Nachbarschaft der Kirchenburgen89. Hier sind unter
anderem die drei Haupthöfe Sagens, Ilanz und Brigels dem Kloster
geschenkt worden. Die Kirchen, die ursprünglich zu den drei Höfen
gehörten, verdankten ihre Entstehung sicher der Initiative der

Grundherren; sie gehen alle ins 7. Jahrhundert zurück und sind
auch zum Mittelpunkt der ältesten Pfarreien der Gegend geworden:
so St. Martin in Brigels, St. Martin in Ilanz und die Marienkirche in
Sagens90. Noch etwas älter scheint die im Tellotestament mehrmals

genannte Kolumbanskirche in Sagens zu sein91. Kolumban,
der irische Missionar und Gründer des Klosters Luxeuil in den

Vogesen, hat seine letzten Jahre in Oberitalien verlebt, wo er 615

in dem gleichfalls von ihm gegründeten Kloster Bobbio gestorben
ist. Sein Kult war im Frühmittelalter nördlich der Alpen wenig
verbreitet, bekannter hingegen in Oberitalien, wo er neben dem
heiligen Gaudentius mehrmals als Schutzherr von Pilgerherbergen er-

88 BUB I, Nr. 17, S. 13-23. Zu der in unserem Zusammenhang nicht
zentralen Frage, ob in der Urkunde eine ältere, auf Praeses Viktor
zurückgehende Schenkung erhalten sei oder ob der Text durch spätere
Zusätze verunechtet worden sei, vgl. I. Mülleb, Zur rätisch-alemannischen
Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts, SZG 2 (1952) S. 21ff., und Zur Raetia
Curiensis im Frühmittelalter, SZG 19 (1969) S. 296ff. E. und B. Meyeb-
Mabthaleb, Untersuchungen zum Tellotestament, ZSK 40 (1946) S. 161ff.

89 Im Tellotestament ist bei der Beschreibung des Hofes Sagens ein
castrum genannt, womit die grosse Wehranlage von Schiedberg gemeint sein

könnte: vgl. H. Ebb in Bündner Burgenarchäologie und Bündner Burgenfunde,

S. 8.
90 I. Mülleb, Zur Raetia Curiensis, S. 282ff. und 288f. Entsprechend

hat sich auch St. Andreas von Ruis entwickelt, das ebenfalls im Tellotestament

erwähnt wüd: vgl. I. Mülleb, ebenda S. 293.
w Ebenda, S. 293ff.

491



scheint92. Dass die Viktoriden das seltene Kolumbanspatrozinium
für die Kirche eines ihrer Haupthöfe gewählt haben, ist bisher
stets mit ihren Beziehungen zum Kloster St. Gallen erklärt
worden93. Diese Beziehungen bestanden zwar im 8. Jahrhundert, doch
existierte das Kloster St. Gallen im 7. Jahrhundert noch nicht und
hätte auch schwerlich Ausstrahlungszentrum für einen Kult sein
können, der nicht einmal den eigenen Heiligen betraf94. Eher käme
Luxeuil als Ausgangspunkt der Kolumbansverehrung in Frage,
wahrscheinlicher jedoch Bobbio, das geographisch näher liegt und
den Kult seines Gründers offenbar intensiver verbreitete95. Wie
Gaudentius und vielleicht Kolumban sind im Frühmittelalter noch
andere seltene Patrozinien aus Italien nach Rätien gekommen;
zu ihnen gehört das oben genannte Beispiel der Ambrosiuskirche
in Tiefenkastei, die im 9. Jahrhundert genannt wird, aber eine
wesentlich ältere Gründung des Churer Bischofs gewesen sein
dürfte96.

Entsprechend der charakteristischen Lage von Rätien war auch
die Politik der Viktoriden auf Ausbau und Kontrolle der
Alpenübergänge ausgerichtet. Ein Beleg dafür findet sich im churrätischen

Reichsgutsurbar97 des Jahres 842, das an den Strassen vom
Walensee über Chur bis ins Engadin und ins Bergell wichtige
Stationen und Unterkünfte nennt, auch die Schiffahrt auf dem

92 B. und H. Helbling, Der heilige Gallus in der Geschichte, SZG 12

(1962) S. 56f.
93 I. Mülleb, Zur Raetia Curiensis, S. 290.
94 In Rätien gibt es kein eüiziges Galluspatrozinium, das ins Frühmittelalter

datiert werden könnte.
95 Von Luxeuil beeinflusst erscheint auf Schweizer Gebiet Spiez, dessen

Kolumbanspatrozinium schon 761 nachzuweisen ist.
96 Siehe oben S. I. Mülleb, Zur churrätischen Kirchengeschichte im

Frühmittelalter, 99. JHGG (1969) S. 44f.
97 BUB I, S. 375ff. Zur Datierung vgl. O. P. Clavadetscheb, Das chur-

rätische Reichsgutsurbar als Quelle zur Geschichte des Vertrags von Verdun,
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 70, Germ. Abt. (1953)
S. Iff. Ders., Die Herrschaftsbildung in Rätien, in: Die Alpen in der
europäischen Geschichte des Mittelalters, Vorträge und Forschungen 10 (1965)
S. 143. W. Metz, Das karolingische Reichsgut. Eine verfassungs- und
verwaltungsgeschichtliche Untersuchung, Berlin 1960, S. 63ff.

492



Walensee mit Zollstation bei Walenstadt, zwei Fähren über den
Rhein bei Schaan und Maienfeld und eine Zollstation bei Castelmur
aufzählt. All diese Einrichtungen waren so wichtig, dass sie bei der
Eingliederung Rätiens ins karolingische Reich in königlichen Besitz

übergeführt wurden; früher hatten sie ohne Zweifel den
Viktoriden unterstanden98. Dass älteste Kirchen mit Vorzug an
verkehrsgünstigen Orten erbaut wurden, ist uns schon mehrfach
begegnet - hier sei nur noch einmal an das eine Beispiel Lenz
erinnert, wo das Urbar eine taberna (Herberge) nennt und wo auch
die Cassianskirche ins 6./7. Jahrhundert zurückgeht. Die Viktoriden
haben als Grundherren und Churer Bischöfe diese Tradition sicher
weitergeführt99, eine viel wichtigere Rolle in der «Strassenpolitik»
dachten sie jedoch den Klöstern zu, die von ihnen wesentlich
gefördert wurden.

Von den drei uns bekannten rätischen Klöstern, die den Viktoriden

ihre ökonomische Grundlage verdankten, ist das Frauenkloster

Cazis das älteste; es liegt in der dicht besiedelten und
früh christianisierten untersten Talstufe des Hinterrheintals und
wurde nach der Klostertradition, die auch mit dem Baubefund
seiner Kirche St. Martin übereinstimmt, um 700 vom Churer Bischof
Viktor II. gestiftet100. Das kleine Kloster konnte nie die Bedeutung

der beiden etwas jüngeren Männerklöster Pfäfers und Disentis
erlangen; von ihm ging Ende des 8. Jahrhunderts die
Tochtergründung «Impetinis» aus, besser bekannt unter dem späteren
Namen Mistail (von Monasterium101). Cazis an der viel begangenen

Strasse Richtung Splügen und San Bernardino und Mistail am
98 O. P. Clavadetscher, Verkehrsorganisation in Rätien zur Karolingerzeit,

SZG 5 (1955) S. lOff.
99 Bei der Eingliederung Rätiens ins Karolingerreich sind die Besitzverhältnisse

gewaltsam so stark verändert worden, dass der frühere Zustand
schwer auszumachen ist.

100 E. Meyer-Marthaler, Zur Frühgeschichte der Frauenklöster im Bistum
Chur, Festgabe Hans Nabholz zum 70. Geburtstag, Aarau 1944, S. 2ff.
Vorromanische Kirchenbauten I, S. 49.1. Müller, Zur churrätischen

Kirchengeschichte, S. 62 ff.
101 E. Meyer-Marthaler, Zur Frühgeschichte der Frauenklöster, S. 15f.

Vorromanische Kirchenbauten II, S. 221. I. Müller, Zur churrätischen
Kirchengeschichte, S. 93 ff.

493



alten Schyn in der Nähe von Tiefenkastei waren offensichtlich
neben den geistlichen Aufgaben auch Funktionen zugedacht, die
im Frühmittelalter den Klöstern an wichtigen Routen überall
zukommen: Unterhalt der Strassen und Unterkunft für die Reisenden,

damit auch eine gewisse Kontrolle des Verkehrs. Zu viel
grösserem Besitz und Wirkungskreis ist das wohl gegen die Mitte
des 8. Jahrhunderts gegründete Kloster Pfäfers gelangt. Zwar ist die

Frage, wer den ersten Anstoss zu der Gründung gab, noch offen102;
einleuchtend führt aber Franz Perret den Nachweis, dass auch dieses

Kloster die erste grosse Ausstattung von den Viktoriden
erhalten hat103. Die Hauptmasse der Schenkung liegt am Walensee
und im Sarganserland, wo ebenso wie in den früher erwähnten
Gebieten des Vorder- und Hinterheintals auffallend viele Kirchen
und Pfarreien dem 6. und 7. Jahrhundert zugerechnet werden
können104. Nach dem Pfäferser Urbar waren zu Beginn des 9.

Jahrhunderts auch eine «cella» in Splügen und St. Gaudentius in
Casaccia der Obhut der Mönche anvertraut105.

Ganz kurz nach Pfäfers, um 750, muss auch das Kloster Disentis
gegründet worden sein. Die ökonomische Grundlage erhielt die
Benediktinerabtei unter ihrem ersten Abt Ursicinus durch die weiter oben
erwähnte Schenkung Tellos106. Im Gegensatz zu Cazis und Pfäfers
lag diese Gründung, wie ihr Name «Desertinas» ausdrückt, in der

102 Die Ansicht, dass Pfäfers von der Reichenau aus gegründet worden
und deshalb in den Kreis der Pirminsklöster einzureihen sei, vertreten
I. Müller, Zur rätisch-alemannischen Kirchengeschichte, S. 9ff. und H. Büttneb,

Zur frühen Geschichte der Abtei Pfäfers. Ein Beitrag zur rätischen
Geschichte des 8./9. Jahrhunderts, ZSK 53 (1959) S. 4ff. F. Perret, Aus der
Frühzeit der Abtei Pfävers, 98. Neujahrsblatt hg. vom Historischen Verein des

Kantons St. Gallen (1958) S. 4ff., glaubt eine rein rätische Gründung
annehmen zu können.

103 y. Pebbet, Aus der Frühzeit der Abtei Pfävers, S. 9ff.
1041. Mülleb, Die rätischen Pfarreien, S. 479ff.
105 O. P. Clavadetscheb, Verkehrsorganisation in Rätien, S. 25. H. Lieb,

Lexicon topographicum, S. 141.
108 Zu Ursicinus als erstem Abt des Benediktinerkonvents vgl. I. Mülleb,

Die Anfänge des Klosters Disentis. Quellenkritische Studien, 61. JHGG (1931)
S. 16 ff. Debs., Zur rätisch-alemannischen Kirchengeschichte, S. 2 ff. und
zuletzt: Zur Raetia Curiensis, S. 305f.

494



«Einöde» der höchsten Talstufe des Vorderrheins. Die Mönche
übernahmen in der Folge die Erschliessungsarbeit, die ihnen
offensichtlich zugedacht war: Sie machten das oberste Vorderrheintal
und das Medelsertal zugänglich und öffneten den Oberalp und den
Lukmanier für den Verkehr107.

In einem merkwürdigen Kontrast zum Tellotestament, das den
Bischof und seinen Vater Viktor als Gönner des Klosters nennt,
steht die Legende von den Heiligen Placidus und Sigisbert, deren

Reliquien das Kloster Disentis hütet. Nach dieser Tradition baute
sich Sigisbert, ein fränkischer Missionar und ehemaliger Gefährte
des Kolumban und des Gallus, eine Zelle am Ort des späteren
Klosters. Der Räter Placidus setzte sich für ihn ein und wurde
deshalb von Präses Viktor, dem heidnischen Tyrannen, ermordet108.

Trotz chronologischen Unstimmigkeiten ist offensichtlich, dass die

Legende den selben Präses Viktor zum blutrünstigen Christenverfolger

macht, den die Urkunden als Gönner des Klosters nennen109.

Diesen Widerspruch suchen einige Historiker mit der Erklärung zu
lösen, dass sich Viktors Zorn nicht gegen die Christen an sich

gerichtet habe - er war ja selber Christ -, sondern gegen den
Versuch, auf seinem Territorium ein fränkisches Kloster zu
gründen110. Die nachträgliche Schenkung an das Kloster wäre dann als

Sühnehandlung zu verstehen. Nun enthält, wie auch Iso Müller
betont, das älteste Dokument zur Klostergeschichte, die Telloschen-

kung, nicht die leiseste Anspielung auf eine solche Gewalttat111;

1071. Mülleb, Der Gotthardraum in der Frühzeit (7.-13. Jh.), SZG 7

(1957) S. 448ff. Ders., Disentiser Klostergeschichte I, Einsiedeln 1942, S. 56ff.
108 Eme Zusammenstellung der ältesten Belege zu dieser Tradition gibt

I. Müller, Zur Raetia Curiensis, S. 301 ff.; vgl. auch I. Mülleb, Rätien im
8. Jahrhundert, S. 352. Debs., Rätische Sequenzen aus der Notkerschule, BM
1959, S. 264. Aus dem 12. Jahrhundert stammt die Passio Placidi, hg. von
P. Rousset, SZG 18 (1938) S. 249-267.

109 Dass Sigisbert zum Beispiel kein Gefährte Kolumbans sein konnte,
macht I. Müller, Die Anfänge des Klosters Disentis, S. 122ff., klar.

110 H. Büttneb, Zur frühen Geschichte der Abtei Pfäfers, S. 11.1. Mülleb,
Der Gotthardraum in der Frühzeit, S. 444ff. Ders., Die churrätische Wallfahrt
im Mittelalter, Schriften der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde 43 (1964)
S. 29.

111 I Mülleb, Zur Raetia Curiensis, S. 298ff.

495



und die Legende um die Heiligen Placidus und Sigisbert hat
sich offenbar erst im Lauf des 10. Jahrhunderts ausgebildet112. Der
fränkisch-rätische Gegensatz, den man hier in Analogie zu den
fränkisch-alemannischen Spannungen annehmen will113, scheint
doch weniger ins beginnende als ins späte 8. Jahrhundert und in
den Anfang des 9. zu passen114. Auch würde er nicht erklären, warum
Viktor den Räter Placidus, nicht aber den Franken Sigisbert
verfolgt hätte. Das Bild vom Tyrannen Viktor, wie es die Legende
und mit ihr manche Historiker zeichnen, ist wohl viel eher von der
St. Galler Klostertradition als von der Realität seiner Zeit
bestimmt.

Vom spätrömischen Chur musste unser Versuch, die Anfänge
und die Konsolidierung des Christentums in Rätien nachzuzeichnen,

112 Die verschiedenen Entwicklungsstufen gibt I. Mülleb, Zur Raetia
Curiensis, S. 301 ff., von der ältesten Erwähnung in einer St. Galler Sequenz
nach Notker aus der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts «tu confessor Sigis-
berte ...» bis zur Passio Placidi des 12. Jahrhunderts. Die Fassungen
weichen zum Teil beträchtlich voneinander ab; so sind bei Ekkehard IV.
(980-1060) die beiden Heiligen Jünger Kolumbans und werden am Bodensee
von Räubern getötet. - Im Tellotestament von 765 sind schon drei Klosterkirchen

genannt: St. Peter, St. Martin und die Marienküche. Die in ihrer
Anlage einmalige Krypta unter St. Martin I dürfte wohl gleichzeitig mit dieser
Kirche errichtet worden sein, das heisst schon vor 765: vgl. I. Mülleb und
O. Steinmann, Zur Disentiser Frühgeschichte, in: Frühmittelalterliche Kunst
in den Alpenländern, Akten zum III. internationalen Kongress für
Frühmittelalterforschung, Ölten und Lausanne 1954, S. 135ff. Wenn hier schon
damals die Reliquien der Heiligen Placidus und Sigisbert verehrt wurden, ist
freilich merkwürdig, dass keine der Kirchen ihren Namen trägt und dass die
Klosterheiligen - im Gegensatz etwa zum Kult am Gallusgrab in derselben
Epoche - in der ältesten Urkunde zur Klostergeschichte überhaupt nicht
erwähnt werden.

113 H. Büttner, Zur frühen Geschichte der Abtei Pfäfers, S. 11.1. Müller,
Der Gotthardraum in der Frühzeit, S. 444 ff.

114 Vgl. O. P. Clavadetscher, Die Einführung der Grafschaftsverfassung
in Rätien, S. 87 ff.: Die schrittweise Eingliederung Rätiens ins karolingische
Reich beginnt nach dem Aussterben der Viktoriden mit dem Schutzdiplom
Karls des Grossen für Bischof Constantius (772-774) und führt zur «Divisio»,
zur Aussonderung des bischöflichen vom königlichen Besitz, um 806. Dass dies
üi Rätien Spannungen erzeugte, zeigen besonders die Klageschriften Bischof
Viktors III. um 823/24 über die Verluste des Bistums. BUB I, Nr. 45-47
und 49, S. 38-42.

496



ausgehen; und das Bild wäre nicht vollständig ohne einen Hinweis

auf das kulturelle Zentrum eigener Prägung und
Ausstrahlungskraft, zu dem Chur im 8. Jahrhundert geworden ist. Beachtlich

sind zunächst die Bauten: Während der ersten Hälfte dieses
Jahrhunderts liess Präses Viktor die in ihrer Anlage ausserge-
wöhnliche Luciuskirche errichten. Sie gehört neben St. Peter in
Mistail zu den frühsten Beispielen jener Saalkirchen mit drei
Apsiden, die im 8. und 9. Jahrhundert in Rätien und nur hier so
beliebt waren, dass von einem eigenen rätischen Typus gesprochen
wird115. Die ringförmige Krypta sollte das Grab des heiligen Lucius
bergen, dessen Kult nun zu voller Entfaltung kam. Zugleich diente
der neue Bau als Begräbniskirche für die Familie der Viktoriden116.
Unter Bischof Tello wurde wenig später die Kathedrale von Chur
durch einen Neubau ersetzt; zur selben Zeit ist offenbar auch
St. Martin entstanden117. Von der ursprünglichen reichen
Ausstattung der beiden Kirchen haben sich nur wenige Fragmente er-

115 Küchen dieses Typus sind St. Maria und St. Martin II in Disentis,
St. Vinzenz in Pleif, St. Martin in Zillis, St. Johann in Müstair und St.
Benedikt üi Mals. Die Diskussion über die Herkunft der Dreiapsidenküchen
ist noch nicht abgeschlossen. Auf oberitalienische Einflüsse weist H. Sedl-
mayer, Probleme der Kunst in den Alpen am Paradigma des karolingischen
Mailand, in: Die Alpen in der europäischen Geschichte des Mittelalters,
Vorträge und Forschungen 10 (1965) S. 51, hin. Vgl. auch E. Poeschel,
Frühchristliche und frühmittelalterliche Architektur in Currätien, in: Frühmittelalterliche

Kunst in den Alpenländern, S. 123ff., und A. Reinle,
Kunstgeschichte der Schweiz I, Frauenfeld 1968, S. 121ff.

116 W. Sulser, Die St. Luziuskirche in Chur, in: Frühmittelalterliche
Kunst in den Alpenländern, S. 160. Vorromanische Kirchenbauten I, S. 51f.
H. Lieb, Lexicon topographicum, S. 71 f. - Präses Viktor liess zwei Grabplatten

für seine Ahnen aus den Marmorbrüchen des Vintschgau nach Chur
kommen; die eine Grabplatte mit der Inschrift Viktors ist kürzlich wieder
gefunden worden: vgl. F. de Qubbvain, Herkunft und Beschaffenheit des
steinernen Werkstoffes kulturhistorisch bedeutsamer Bau- und Bildwerke in
Graubünden, Schriftenreihe des Rätischen Museums Chur, Heft 13 (1972) S. 10.
A. Wyss, Zum Fund eines Grabsteines aus dem 8. Jahrhundert in Chur, BM
1972, 300-306. I. Mülleb, Zum neu aufgefundenen Victoridenstein, ebd.
S. 307-321.

117 Vorromanische Kirchenbauten I, S. 50ff. I. Mülleb, Zur churrätischen
Kirchengeschichte, S. 7f. vermutet, dass ein älterer Bau vorausging.

497



halten, unter ihnen einige mit Flechtband verzierte Schrankenplatten

aus weissem Vintschgauer Marmor, die oberitalienischen
Vorbildern nachgeformt sind. Diese Ornamenttechnik war zur
Karolingerzeit in Rätien beliebt und fand besonders reiche
Verwendung in den beiden wenig später entstandenen Klosterkirchen
von St. Johann in Müstair und von Schanis118.

Im selben Zeitraum war der bischöfliche «Hof» das geistige
Zentrum Churrätiens, an dem sich erstaunlich lang bewahrte
spätrömische, langobardische und fränkische Elemente in origineller
Weise mischten. Besonders deutlich hat Elisabeth Meyer-Marthaler
diese Mischung dargestellt am Beispiel der reichhaltigen iuristischen
Literatur, die von der bischöflichen Kanzlei ausging: vor allem an
der Lex Romana Curiensis und an den Urkunden der Zeit, deren

Verankerung im römischen Recht noch viel stärker ist als bei den

vergleichbaren fränkischen Gesetzestexten119. Einflüsse aus
Norditalien charakterisieren die rätische Schrift, in der die Urkunden
und Handschriften des 8. Jahrhunderts abgefasst sind120. Sie wurde
in der Churer Schreibschule gelehrt und von den Mönchen der
Klöster Pfäfers, Disentis und St. Gallen bis ins 9. Jahrhundert
weitergepflegt. Noch deutlicher ist von der Ausstrahlung Churs in
der Vita des heiligen Otmar die Rede: Der junge Alemanne
erhält seine Erziehung und Ausbildung zum Priester in Chur,
wo er viele Jahre «im Dienste Viktors» steht, bis er schliesslich von
Waltram zurückgeholt und als erster Abt über das Kloster St. Gallen

gesetzt wird121. Der in Rätien schon längst abgeschlossene Christia-
nisierungsprozess kann nun in das alemannische Gebiet
übergreifen.

118 A. Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz I, S. 205ff.
119 E. Meyee-Maethalee, Römisches Recht in Rätien im frühen und hohen

Mittelalter, Beiheft SZG. 13 (1968). Vgl. auch I. Müller, Zur Geistigkeit des

frühmittelalterlichen Churrätiens, Schweizer Beiträge zur Allgemeinen
Geschichte 17 (1959) S. 40f.

120 I. Müller, Zu rätischen Handschriften des 9.-11. Jahrhunderts, BM
1959, S. 231, und E. A. Lowe, Codices Latini antiquiores VII: Switzerland,
Oxford 1957, S. IX.

121 Vita S. Otmari cap. I, hg. von J. Duft, Bibliotheca Sangallensis 4,
Zürich 1959, S. 22ff.

498


	Die Entstehung des christlichen Churrätien

