
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 25 (1975)

Heft: 3

Buchbesprechung: Individuum und Gesellschaft im Mittelalter [Walter Ullmann]

Autor: Wieser, Constant

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gehend zusammenfassen, dass «die Bauern» als Gruppe erst im 11. Jahrhundert

fassbar werden - chronologisch bereits ausserhalb des Rahmens des

Reallexikons. In den Quellen ist immer wieder festzustellen, dass die
nichtlateinischen Begriffe sehr stark von den klassischen Vorlagen beeinflusst
werden, und zu Recht warnen die Philologen davor, Glossen unbesehen als
besonders wirklichkeitsnahe zu interpretieren. Wenn jedoch in diesem
Zusammenhang wiederholt von einem «Bauernstand» in vielen Beiträgen
gesprochen wird, so muss man vor der Verwendung dieses Begriffes warnen,
eines Begriffes, der im Mittelalter zwar zuweilen einen Sinn haben kann (zum
Beispiel in Tirol), sonst aber notwendig zu Missverständnissen führen muss.
(Der Ordo-Gedanke, der alle laboratores unter dem Begriff eines «ordo»

zusammenfasste, und bezeichnenderweise ebenfalls seit dem ausgehenden
10. Jahrhundert bezeugt ist, ist keinesfalls mit einem «Bauernstand»
gleichzusetzen.)

Zwei Beiträge berühren in besonderem Ausmass die klassischen Fragen
der mittelalterlichen Geschichte: der Beitrag des Volkskundlers Kurt Ranke
(Agrarische und bäuerliche Denk- und Verhaltensweisen im Mittelalter, S.

207-221), in der er auf das typisch bäuerliche Verhalten, das in den
Quellen seit dem 12. Jahrhundert zu belegen sei hinweist (allerdings muss
ich dabei auf den älteren Begriff der rusticitas und besonders auf den
Unibos hinweisen) und darauf aufmerksam macht, dass die Grenze zwischen
Ritter und Bauer im Alltagsleben oft bis in das Spätmittelalter hinein
fliessend blieb. Ähnliches stellt auch der Historiker J. Fleckenstein fest (Zur
Abgrenzung von Bauer und Ritter, S. 246-253), der - behutsamer
formulierend - eine Konsolidierung der Abgrenzung in der ersten Hälfte des 13.

Jahrhunderts feststellt, wobei aber Übergänge (sowohl sozialer Aufstieg als
auch Abstieg) nach dieser Zeit immer noch festzustellen sind.

Der Band bringt in Einzelheiten eine Fülle von Angaben, die
dankenswerterweise durch ein Register (bearbeitet von M. Brühl und Kl. Grinda)
erschlossen werden. Sehr zu begrüssen ist, dass sich die Aufmerksamkeit
der Forscher nun auch Bevölkerungsschichten zuwendet, die in der älteren
Frühmittelalterforschung (und noch viel weniger in der Fachforschung des

Hochmittelalters) nicht gerade beliebt waren. Begreiflicherweise sind es bisher

nur Sonden, die einen Einblick in die Thematik ermöglichen; mit Spannung

wird man daher den von den Herausgebern angekündigten weiteren
Veranstaltungen, die dem Dorf und dem Agrarsektor gewidmet sein sollen,
entgegensehen.

Basel Frantisek Graus

Walteb UixMAiosr, Individuum und Gesellschaft im Mittelalter. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1974. 143 S. (Kleine Vandenhoeck-Reihe.
1370.)

Das Büchlein bietet die Übersetzung von drei Gastvorlesungen, welche
der bekannte Cambridger Mediävist 1965 an der Johns-Hopkins-Universität

393



in Baltimore hielt und in erweiterter Form 1966 dort sowie 1967 in London
unter dem Titel «The Individual and Society in the Middle Ages»
veröffentlichte. In den Anmerkungen auf Seiten 108-140 wurde die Literatur
bis 1972 mitberücksichtigt.

Der erste Vortrag (Seiten 10-39) behandelt die «Theokratische Theorie»,
die sich im Mittelalter aus hellenistischen, römischen und christlichen
Ansätzen entwickelte. Demnach ist der einzelne der Vormundschaft von Papst
und König, welche von Gott als Treuhänder des Volkes erwählt sind,
unterstellt. Die aus dieser Anschauung entstandene Lehre und Praxis der
absteigenden Herrschergewalt, die hierarchische Gliederung der Gesellschaft
und der scheinbare Widerspruch zur Rechtsstaatlichkeit werden eingehend
erörtert. Eingeflochten sind bemerkenswerte Exkurse über Rechtgläubigkeit
und Inquisition sowie über den Vorrang des öffentlichen Wohles und der
Illegalität des Widerstandes gegen die öffentliche Gewalt. Diese
mittelalterlichen Auffassungen entziehen sich unserem Verständnis, sobald wü
versuchen, an sie moderne Massstäbe anzulegen.

Im zweiten Vortrag über die «Lehnsrechtliche Praxis» (Seiten 40-73)
versucht der Verfasser, die Hintergründe der gesellschaftlichen Veränderungen
besonders im England des ausgehenden 13. Jahrhunderts aufzuzeigen. Diese
leiten nach ihm bereits die sogenannte Neuzeit ein. Ullmann sieht die
Ursache dieser Entwicklung im ausgeprägten Lehnsrecht, das über die Magna
carta zur Ausbildung des «Common Law» führte. Besonders anhand der
«Year Books» kann die Entwicklung des Gebrauchs-Rechtes zur eigentlichen

Verfassungs-Grundlage in England verfolgt werden.
Die Mitwirkung von Laien-Richtern setzte ein gesellschaftliches und

soziales Pflichtbewusstsein und einen Grad von Integration des einzelnen
voraus, das bei der These von der absteigenden Herrschergewalt nur
schwer denkbar ist. (Wir finden etwas analoges in der Entwicklung der
Freiheit im Spätmittelalter in der Urschweiz und in Graubünden.) Der
Verfasser ist überzeugt, dass die spätere Entwicklung einer Theorie von den
Grundrechten des Staatsbürgers geschichtlich im lehnsrechtlich geprägten
England mitbegründet war. Die naturrechtlichen Lehren des 17. und 18.
Jahrhunderts lieferten hintendrein die theoretische Rechtfertigung für eine
jahrhundertealte Praxis.

Anders die Entwicklung beispielsweise in Frankreich, wo die theokratische
Theorie zum Absolutismus führte. Als 1789 die französische verfassungsgebende

Versammlung die Unveräusserlichkeit der Menschen-Rechte
verkündete, war der Boden für die Verwirklichung dieser begeistert aufgenommenen

Lehre nicht vorbereitet. Unter dem Einfluss der vorangegangenen
Ideologie entstanden daraus die Werkzeuge für die blutige und ansteckende
Revolution. Auch die russische Revolution zeigt schmerzlich, wie wesentlich
eine praktische und nicht nur theoretische Vorbereitung auf diese Rechte ist.

Die dritte Vorlesung über «Das humanistische Ziel» (Seiten 74-107)
legt ausführlich dar, wie die lehnsrechtlich inspirierte Freiheit des einzelnen

394



den fruchtbaren Boden für jene Theorien bildeten, die zum modernen
Staatsbürgertum führten. Das Lehnsrecht ist aber nicht die einzige Brücke
dazu. Wichtig für diese Entwicklung war ebenfalls der gleichzeitig in
Erscheinung tretende «Naturalismus». Das Natürliche wird nunmehr um seiner
selbst willen ernst genommen. In diesem Zusammenhang betont Ullmann
ebenfalls die Bedeutung der darstellenden Kunst des 13. Jahrhunderts, die
gleichzeitige Zunahme der volkssprachlichen Literatur in ganz Europa, die
Bedeutung der Volkssprache im Rechtsleben, die Entwicklung der
Geschichtsschreibung, welche in ihrer inneren Haltung vom Geschichtsbild des
klassischen Altertums abweicht und besonders auf das Aufkommen der
Naturwissenschaften. Die Bedeutung der politischen Entwicklung der
norditalienischen Städte, deren Bewohner Vollbürger im modernen Sinne waren,
wird nieht übersehen.

Die Beschäftigung mit dem natürlichen Menschen war die Geburtsstunde

des «Humanismus». Ein wesentliches Element bildete die Ablösung
des christlichen Piatonismus durch einen christlichen Aristotelismus. Durch
all die vorher genannten Faktoren war das Feld für den Humanismns
vorbereitet. Aber erst die elastische Anpassung der aristotelischen
Begriffe an das mittelalterliche christo-zentrische Denken durch Thomas von
Aquin und besonders dessen Lehre der zweifachen Ordnung der Dinge
erklären die rasche Ausbreitung des Aristotelismus in ganz Europa. Man
kann die theoretische Leistung des Thomas von Aquin auch für die
Entstehung der Politologie, Soziologie und Individual-Ethik kaum überschätzen.

Wie revolutionär diese Lehren damals waren, beweist wohl am
eindrücklichsten die Bulle Bonifaz' VIII. «Unam sanctam», in der die
traditionelle theokratische Theorie und die kirchliche Machtstellung verteidigt
werden. Ullmann zeigt, dass die Bulle - was bisher kaum beachtet wurde -
eine eigentliche Apotheose der Ideologie des Homo spiritualis gegenüber
dem neuen Begriff der Humanitas darstellt. Auf der Basis des neuen
Aristotelismus verfasste Magister Johannes von Paris eine Abhandlung «Über die
königliche und päpstliche Gewalt», die wie eine Vorwegnahme der Lehre
Lockes vom Naturrecht anmutet. Wie aktuell ist beispielsweise der Satz,
dass «die Einsicht der Bürger in die Bedürfnisse des Staates dessen
Wohlergehen garantiere». (Die neueste Entwicklung unserer schweizerischen
Referendums-Demokratie erbringt den negativen Beweis dafür.)

Vielleicht der konsequenteste Vertreter des neu aufgebrochenen humanistischen

Denkens ist Dante. Für ihn sind Humanitas und Christianitas zwei
völlig verschiedene Begriffe. Als Bürger hat der Mensch ein diesseitiges natürliches,

als Christ ein jenseitiges, übernatürliches Ziel. Kaum jemand hat vor
ihm so leidenschaftlich an den freien menschlichen Willen und an die Freiheit,

die in der menschlichen Natur verankert ist, geglaubt. Dantes humanistische

Anschauungen werden gut ergänzt durch die reife politische und
rechtstheoretische Philosophie von Marsilius von Padua.

Ein Ausfluss dieser geistesgeschichtlichen Entwicklung ist die humani-

395



stische Renaissance. Sie darf nicht aus ihrem historischen Zusammenhang
herausgelöst gesehen werden. Dessen Reduktion auf rein kulturelle und
literarische Aspekte ergibt nach Ullmann ein unhistorisches Bild.

Andererseits führte die zunehmende Verantwortungs-Bereitschaft des
einzelnen im 15. Jahrhundert auch zur Stärkung des religiösen Lebens, dessen
schönste Frucht die Devotio moderna war.

Die Ausmündung beider in die Glaubensspaltung kann Verfasser nur
mehr andeuten. Die Durchsetzung der neuen Lehre stiess bekanntlich auf
starke Gegenkräfte und führte zu blutigen Konflikten. Der Widerstand
der traditionell-konservativen Macht gegen den Versuch, die Lehre vom
Aufbau der öffentlichen Gewalt von unten her in die Praxis zu
übertragen, bewirkte schlussendlich die französische und die russische Revolution.

Anders im angelsächsischen Raum. Das Zusammenfliessen lehnsrecht-
licher Kultur und Praxis mit naturrechtlichen Theorien führte nicht nur zur
Menschenrechts-Erklärung von 1776, sondern auch zu einer evolutionären
Entfaltung der Demokratie. So schliesst das Buch mit dem erstaunlichen
Satz von C. L. Becker: «Der Geist der amerikanischen Unabhängigkeits-
Erklärung wurde nicht aus Frankreich importiert. Und er war auch nicht
einmal neu, sondern entsprach einer guten alten englischen Denkweise, die
für einen konkreten Fall neu formuliert worden war.»

Insoweit haben die Vereinigten Staaten Anteil am mittelalterlichen Erbe.
Das Buch stellt in mehrfacher Beziehung erhöhte Anforderungen an den

Leser. Die Lektüre wird aber nicht nur den Liebhaber der Geistesgeschichte

im Mittelalter fesseln. Ich kann sie auch den Historikern anderer
Fachrichtungen - und unter ihnen besonders den Mittelschullehrern -
wärmstens empfehlen. Jedem an geistesgeschichtlichen Zusammenhängen,
aber auch an der Entstehung und Entwicklung unserer modernen Gesellschaft

Interessierten vermittelt besonders die dritte Vorlesung neue, zum
Teil überraschende Erkenntnisse, deren Grundlagen in den beiden
vorangegangenen Kapiteln erarbeitet worden sind.

Chur Constant Wieser

Antonio Rotondö, Studi e ricerche di storia ereticale italiana dei Cinque¬
cento I. Turin, Giappichelli, 1974. In-8°, 584 pp. (Pübblicazioni del-
Flstituto dei scienze politiche dell'Universitä di Torino, vol. 31).

Man sieht es diesem Buch nicht gleich an, dass es (neben anderem)
eine der solidesten und gedankenreichsten Arbeiten zur schweizerischen
Kultur- und Religionsgeschichte der Spätrenaissance ist. Der Titel weist
eher auf eine italienische Thematik hin, und die ersten drei der acht
Aufsätze, die in dem Band vereinigt sind, verraten keine spezifisch
schweizergeschichtliche Fragestellung. Vom vierten Aufsatz an bietet Rotondö
indessen insgesamt etwa 250 Seiten, die zum Besten gehören, was über das
Denken und Leben im späthumanistischen Basel geschrieben worden ist.

396


	Individuum und Gesellschaft im Mittelalter [Walter Ullmann]

