Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 25 (1975)

Heft: 3

Artikel: Historische Vorlesungen : zu drei neuen Blchern
Autor: Vischer, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80731

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTORISCHE VORLESUNGEN

Zu drei neuen Biichernt

Von Epvarp ViSscHER

Wer auf die Geschichte historischen Bemiihens zuruckblickt, dem bietet
sich mit einer gewissen Notwendigkeit eine dreifache Moglichkeit an: die Ge-
schichte der Forschung, der Geschichtsschreibung, der Lehre. Geschichte der
Geschichtsschreibung wird seit den Zeiten des alten Wachler bis in unsere
Tage in umfassenden Werken immer neu geschrieben, notwendig neu ge-
schrieben. Forschungsgeschichte gibt es vor allem in Gestalt von Forschungs-
berichten fiir beschriinkte zeitliche oder sachliche Bereiche: ich denke etwa an
die Berichte, die nach 1918 und nach 1945 verfasst worden sind oder etwa
an die Geschichte der MGH von Harry Bresslau und den in weitere Zu-
sammenhinge und Probleme hinausfithrenden Aufsatz von W. Kaegi «Ge-
schichtswissenschaft und Staat in der Zeit Rankes» (1943, spéter in: Histo-
rische Meditationen Bd. II, 1946, 121-177). Aber Geschichte der Lehre?
Wihrend Forschungsarbeit sich an den engeren oder weiteren Kreis der
Fachgenossen wendet, Geschichtsschreibung aber grundsétzlich an die ganze
Zeitgenossenschaft, ist Lehre etwas sozusagen Internes, etwas beinah Esote-
risches, das sich nur an einen beschrinkten, geschlossenen Kreis, sei es der
Klasse, sei es des Auditoriums wendet. Wohl gibt es auch gewisse Uber-
schneidungen: es gibt akademische Lehrer, die ihre fertigen Biicher dem
akademischen Publikum vorlesen, um sie dann gleich nach Ende des Seme-
sters an die Buchdruckerei zuhanden der vollen Offentlichkeit abzuliefern.
Aber es gibt auch mehrere Nuancen anderer, bei denen von solcher Uber-
schneidung nicht die Rede sein kann, einmal die, die ihre Vorlesungen ebenso
peinlich ausformulieren und bis zum letzten Komma ausschreiben, sie aber,
wenn sie gehalten sind, beiseite legen, da sie dem Vorsatz huldigen, jedes
Semester eine neue Vorlesung vorzutragen; dann jene anderen, die dreissig
oder vierzig Jahre lang die gleichen Hefte sozusagen unveréndert vorlesen;
es gibt sodann den Typus derjenigen, die stindig an ihren Stoffen fortarbei-
ten, dergestalt, dass sie das gleiche jedesmal anders und neu formuliert frei
vortragen konnen, weil es einen Teil, ja, den Hauptteil ihrer geistigen
Lebensanstrengung bildet ; endlich ist der Gelehrte und Dozent mit dem uner-

1 WeRNER KAEGI, Jacob Burckhardtf, eine Biographie. Band 5, Basel 1973; ERNST
ZIBGLER, Jacob Burckhardts Vorlesung iiber die Geschichie des Revolutionszeitaliers in den
Nachschriffen seiner Zuhorer. Rekomstruklion des gesprochenem Wortlaules, Basel 1974;
LEOPOLD VON RANKE, Uber die Epochen der neueren Geschichie. Herausgegeben von
THEODOR SCHIEDER und HELMUT BERDING (= Aus Werk und Nachlass Bd. II), Miinchen
1971.

347



messlichen Gedéchtnis nicht zu vergessen, in dessen Nachlass sich nur Zettel-
chen mit den Stichworten finden, die ihm erlaubt haben, vollig frei Stréme
von Bildern der Vergangenheit zu evozieren, eine Anstrengung, die ihn im
Moment ihres Vollzugs bis zur Erschépfung ermiidet hat. Hier bleiben einzig
und allein die Nachschriften, wenn die Nachfahren von diesen Vortrigen eine —
wenn auch notgedrungen blasse — Vorstellung bekommen wollen. Gewiss gibt
es unendliche Abwandlungen der genannten Typen, gewiss auch noch an-
dere, die uns nicht begegnet sind, genug: Es ist Niebuhr, der uns an letzter,
J. Burckhardt, der uns an zweitletzter Stelle vorgeschwebt hat.

Wir haben zunichst die Freude, den 5. Band von Werner Kaegis Jacob-
Burckhardt-Biographie, leider etwas verspiitet, anzuzeigen. In diesem 5.
Bande hat W. Kaegi eine reiche Ernte eingebracht, zu der man ihn wahr-
haft begliickwiinschen darf. Manche Teile lassen zwar noch die iiberaus
grosse Mithe und Arbeit erkennen, die erforderlich war. In andern hat der
Autor sie ganz hinter sich gelassen und weiss seine Ausfithrungen in einem
schlackenlosen, gehobenen Tone vorzutragen. Es ist ein Buch, das man in
einem Zuge durchliest und bei dem man, um manches niher zu bedenken,
gleich wieder von vorne beginnt, und zwar nicht nur der Rezensent, nicht
nur die Fachgenossen im In- und Ausland, sondern auch mancher Gebildete
schlechthin, Leute von der Art derjenigen, mit denen Burckhardt einst bei
einem Glase Markgriéfler oder Veltliner oder auf einem Spaziergange konver-
sierte oder mit denen er Briefe wechselte. Nach dem etwas miihsamen
4. Bande, den wir vor sieben Jahren in dieser Zeitschrift angezeigt haben,
darf dieser 5. Band als besonders wohlgelungener Teil dieses Lebenswerkes
bezeichnet werden. Der biographische Zusammenhang, der schon im 4. Bande
nicht mehr durchgehalten war, ist nun allerdings hier vollends gesprengt,
wenn auch der lebensgeschichtliche Gesichtspunkt nie aus dem Auge ver-
loren wird.

Dieser 5. Band stellt Jacob Burckhardt als historischen Dozenten dar,
und zwar fiir die Jahre seines Basler Ordinariats, also fiir die Jahre 1858 bis
1886, nachdem schon im 4. Bande das Institutionelle dieser Lehrtitigkeit
(Vorlesungen, Ubungen, Priifungen usw.) dargelegt worden ist, sowie Burck-
hardts Erlebnis der Gegenwart (1858-1871; 1871-1888) und damit die Stim-
mung, aus der seine stille Arbeit in der Studierstube wie sein Lehren er-
wuchsen. Der Rezensent kann ein leises Bedauern nicht ganz unterdriicken,
dass — ungeachtet, dass wir dann wohl einen Band von gegen 900 Seiten vor
uns haben wiirden - die Griechische Kulturgeschichte und die Weltge-
schichtlichen Betrachtungen, die doch auch historische Vorlesungen waren
und die in der ndmlichen Zeitspanne gehalten worden sind, nicht in den
vorliegenden Band miteinbezogen worden sind. Nur ihr Einbezug hitte ein

348



wirklich volles Bild von Burckhardts weltgeschichtlichem Arbeiten, Denken
Lesen, Lehren gewinnen lassen. Der Kunsthistoriker, der Burckhardt im
letzten Jahrzehnt seiner Professur, 1882-1893, auch noch war, wire ohnehin
dem letzten Bande vorbehalten worden.

Rezensent und Leser haben des Autors anderen Entscheid zu respek-
tieren und sich nun der Sache zuzuwenden. Als Quellen fiir den ersten Teil
dienten ihm Tausende von Blittern — sie sind im Jacob-Burckhardt-Archiv,
das im Basler Staatsarchiv liegt, aufbewahrt — mit Notizen und Exzerpten,
mit Auseinandersetzungen mit &lteren und allerneuesten Autoren, mit. par-
tiellen Niederschriften und mit Ubersichtsblittern fiir die einzelnen Vor-
lesungsstunden.

Man wird sich erinnern, dass manche Rosinen aus diesem papierenen
Kuchen bereits vor einem halben Jahrhundert von Emil Diirr heraus-
gesucht und — zum Teil in etwas geglitteter Form — in Bd. 7 der Werke
(Stuttgart 1929), einem Bande, dessen erster Teil die Weltgeschichtlichen
Betrachtungen enthalt, als «Historische Fragmente» herausgegeben worden
sind. Der Verfasser der vorliegenden Biographie hat im Jahre 1957, ebenfalls
in einem Stuttgarter Verlag, eine Neuausgabe herausgebracht. Kaegi ver-
weist in dem vor uns liegenden 5. Bande seiner «Biographie» zwar héufig auf
die laufenden Nummern der Fragmente, zieht gelegentlich den Wortlaut bei,
legt aber in der tiberwiegenden Mehrzahl der Fille den authentischen Wort-
laut der Manuskripte zugrunde, bei deren Benutzung er zudem weit iiber
die «Fragmente» hinausgeht. Diese Nachlasspapiere untersucht er jedesmal
zuniéchst mit der Kunst und dem Spiirsinn des Paldographen auf ihr Alter,
auf verschiedene Schichten, auf ihren Charakter. Aussere Griinde (Farbe der
Tinte, Charakter der Schrift, Wasserzeichen) wie innere (Beispiel: die
Blitter zur Vorlesung iiber die Franzésische Revolution, auf denen Taine
zitiert ist, liegen 1875 oder spiiter, da in jenem Jahre die «Origines» zu er-
scheinen begannen) fallen fiir seine Untersuchungen ins Gewicht.

Es ergibt sich zunichst, dass Burckhardt keine durchgehenden, ausge-
arbeiteten Kolleghefte besass. Er hatte Notizen, Exzerpte, partielle Formu-
lierungen usw., die er unermiidlich erweiterte, modifizierte, bereicherte,
sténdig auch neue Quellenausgaben — Archive benutzte er in der grosseren
zweiten Lebenshélfte nie — und Literatur beiziehend. Er «las» iiber den glei-
chen Gegenstand bis zu dreizehnmal in seinem Basel, wo er der Erkenntnis
mehr als der Wissenschaft — hat er doch seit 1860 fast nichts mehr publi-
ziert ! -lebte, indem er seine neuen Erkenntnisse jedesmal neu und frei vortrug.

Kaegi gibt uns auf Burckhardts Spuren, oft aber weit dariiber hinaus,
sehr viele historiographische Einzelhinweise, die wir in keiner allgemeinen
Geschichte der Historiographie finden, dergestalt, dass der Band weit iiber
seinen Gegenstand hinaus Wert bekommt, besonders, wenn er einmal durch
ein Register noch besser erschlossen sein wird, als durch die allerdings sehr
ausfiihrlichen Inhaltsverzeichnisse.

Aber mit Bezug auf Jacob Burckhardt gehdrt dieser 5. Band doch zu-

349



niichst weder der Geschichte der Forschung noch der der Geschichtsschrei-
bung an, letzterer jedenfalls nur insofern, als er aus den Vorlesungspapieren
das in den gedruckten Werken nicht enthaltene Gesamtgeschichtsbild Burck-
hardts erschliesst. In solcher Hinsicht liuft sein Ziel demjenigen der Erlanger
Dissertation (1968) von Gunter Berg — iiber L. v. Ranke als akademischer
Lehrer. Studien zu seinen Vorlesungen und zu seinem Geschichtsdenken —
parallel, doch wiire es unbillig, das iberlegene Alterswerk eines Gelehrten mit
dem an sich zwar sehr bedeutenden eines Anféngers ohne weiteres ver-
gleichen zu wollen.

Studentische Nachschriften allerdings stellen fiir Kaegi nur eine subsi-
diéire Quelle dar, eine Nebenquelle, von der wir seit kurzem ein gedrucktes
Muster besitzen (siehe unten sub II). Der Raum verbietet es, jene Stelle her-
zusetzen, an der Kaegi das Verhéltnis von Burckhardts schriftlich erhal-
tenen Formulierungen zu der Spiegelung der Schiilernachschrift lichtvoll
umreisst.

Sollte man nun in allen Fillen, in denen der Nachlass so reich oder
Nachschriften in guter Qualitit vorhanden sind, verpflichtet sein, diese
Materialien auszuwerten und die sozusagen private Vorlesung in offentliche
Geschichtsschreibung zu verwandeln? Fernziel in solchem Sinne wire eine
umfassende Darstellung des Geschichtsunterrichts an den schweizerischen,
oder gar europiiischen Schulen und Universitéiten des 19. Jahrhunderts.
Ich denke doch nicht. Ob man es tue, wird in jedem Falle von der bereits
anderweitig feststehenden ausserordentlichen Bedeutung des betreffenden
Lehrers oder Dozenten abhéngen.

Kaegi breitet den Hauptinhalt der Vorlesungen Burckhardts und sein
Urteil vor uns aus, und wir miissen versuchen, von diesemn Burckhardt in
Kaegischer Brechung einen Begriff zu geben. Da kénnen wir denn nicht um-
hin, gleich etwas vorauszuschicken, worauf wir mdglichst wenig zuriick-
kommen méchten, nimlich, dass unseres bescheidenen Erachtens beim
Historiker, trete er nun als Lehrer oder als Geschichtsschreiber auf, das
Verstehen dem Raisonnieren vorangehen sollte und dass es in solcher Hin-
sicht Burckhardt oft etwas fehlen lisst. Wenden wir uns nun den einzelnen
Vorlesungen zu, so gehen wir iiber die von Kaegi relativ kurz skizzierten
Spitmittelaltervorlesungen hinweg gleich zu der Vorlesung iiber das 16. Jahr-
hundert iiber. Burckhardt gibt in dieser Vorlesung Weltgeschichte, nicht
Kirchengeschichte, darin seinem Lehrer Ranke folgend, der das Entspre-
chende als Geschichtsschreiber («Deutsche Geschichte im Zeitalter der Re-
formation» 1839ff.) als erster getan hatte. Aber Ranke kannte die Kirchen-
geschichte, kannte insbesondere Luther, was schon die Fragmente aus seiner
Frithzeit klar erkennen lassen, sehr genau. Anders Burckhardt. Er las,
was aus seinem Werdegang leicht zu verstehen ist, ungern Theologisches
(wobei immerhin an den ausgesprochenen Agnostiker Eduard Fueter erin-
nert werden darf, der zeitlebens auch in theologicis sehr belesen war) und
kannte zum Beispiel Luther, fiir den er doch eine leise Bewunderung nicht

3560



verhehlen konnte, abgesehen von seinen Briefen und zwei kleinen Schriften,
nur aus zweiter Hand. Er kann nicht damit entschuldigt werden, dass damals
die Romerbriefvorlesung usw. noch nicht gedruckt gewesen seien ; in der Aus-
gabe von Walch lag ihm genug Gedrucktes vor. So aber musste manch
Eigentliches gerade der Reformation, die einen der wichtigen Aspekte des
16. Jahrhunderts bildet, zu kurz kommen. Der deutsche Bauernkrieg ist
zwar in seiner Bedeutung erwithnt, Luthers aufschlussreiche Aufrufe dazu
aber und die Auseinandersetzung mit ihnen fehlen. Seine Calvinkritik, die
sich auf neue Genfer Forschungen stiitzt, hat gewiss viel Richtiges ge-
troffen, aber der positive Untergrund des Verstehens, von dem sie sich ab-
heben miisste, fehlt eben gerade hier. Er iibt nicht nur Kritik, nein, Calvin
ist ihm geradezu verhasst, stirker, als das einem Historiker erlaubt ist.
‘Wiire Burckhardt verstehen wollend an Calvin herangetreten, so hétte er sich
vielleicht sogar zu ihm einen Vers machen kénnen, der weniger zeitbedingt
als seine Urteile gewesen wiire. Ich denke an den Fall Servet wie an die
Pridestinationslehre. Schwingt im ersten Fall nicht etwas fast «Okumeni-
sches» mit, wenn Calvin Servet in Vienne anzeigt, in Genf verhaften und
verurteilen lésst (wobei iiber die Mittel des Kampfes gegen ihn, das Ver-
brennen bei lebendigem Leibe, natiirlich noch nichts gesagt ist)? Es ging
um die Trinitét, die Vienne und Genf gleich teuer war. Und die Pridesti-
nation ist doch nicht so singulir kalvinisch, wenn wir Zwinglis Providentia,
auf der einen, Luthers De servo arbitrio auf der andern Seite als Punkte,
die zu Calvins Lehre hinfiihren konnten, miteinbeziehen. Hier blieb Burck-
hardt seinen Horern sicher viel schuldig. Bedenkenswerter bleiben auch dem
heutigen Leser seine Notizen, wenn sich Burckhardt an die Gegenreforma-
tion (in deren Zusammenhang, wofiir rein chronologisch gewiss viel spricht,
er iibrigens Calvin behandelt), an die neueren Jahrhunderte und gar an die
Revolution heranmacht. Noch sei beachtet, dass Kaegi das Gegenreforma.-
tionskapitel iiberschreibt « Die Gegenreformation und das konfessionelle Zeit-
alter. — Calvin». Kaegi setzt voraus, dass der Leser weiss, dass diese tref-
fende Bezeichnung eines Zeitalters, die doch merkwiirdigerweise P. Stadler in
dem entsprechenden Abschnitt des «Handbuches der Schweizergeschichte»
(Zirich 1972) noch nicht anwenden zu sollen glaubte, aus der Schule
Troeltschs stammt. Er verwendet sie denn auch fast nur in der Uber-
schrift, dusserst selten im Text. Im Text ist bemerkenswert die hohe Wert-
schitzung, die Burckhardt Carlo Borromeo entgegenbringt. Und hier wie be-
reits bei den Reformatoren ist Kaegi unermiidlich, uns zu zeigen, dass
Burckhardts «Katholisieren» nicht etwa, wie «man» — Kaegi vermeidet auch
in diesemn Bande jegliche persénliche wissenschaftliche Auseinandersetzung —
gemeint hat, auf J. Janssen zuriickgeht, was schon bibliographisch ausge-
schlossen ist, wenn er auch, als er bereits nicht mehr iiber das 16. Jahr-
hundert las, Janssen, dessen Deutsche Geschichte nun erst zu erscheinen
begann, mit freudiger Zustimmung gelesen hat.

«Das 17. und 18. Jahrhundert. Die Idee Europas», so iiberschreibt Kaegi

351



sein 3. Kapitel. Die entsprechende Vorlesung las J. Burckhardt zuerst 1869
als solche, aber die Anfinge gehen viel weiter zuriick, wohl, wie Kaegi dar-
zutun vermag, bis 1846, wenn sich auch bis jetzt keine diesbeziiglichen
grosseren Manuskripte mehr gefunden haben. Einzig ein bibliographisches
Blatt zum Dreissigjahrigen Krieg mit Literatur von 1843 und frither ist da
und, wie sich im folgenden (150f.) zeigt, lassen sich auch noch einzelne
Blattfolgen feststellen. Die schonsten und besten Formulierungen finden sich
auch hier in den vollausgefiihrten Einleitungen, namentlich von jenem ¢«Eu-
ropa als alter und neuer Herd vielartigen Lebens» ist hier in mannigfacher
Variation die Rede. Ein solches Europa gab es nach J. Burckhardt am Ende
des 16. Jahrhunderts, es wiirde also den Ausgangspunkt fiir das 17. und 18.
Jahrhundert darstellen (S. 155ff., 168). Was dann im einzelnen von Kaegi aus
den burckhardtischen Materialien ausgezogen werden kann, ist doch immer
wieder relativ wenig. Hier begegnet die Verachtung, der Zorn, das Er-
schrecken iiber Cromwell, der fiir ihn «Robespierre und Napoleon in einer
Person» ist. Kaegi bewundert dieses Erschreckenkénnen, distanziert sich
aber hier doch deutlich von Burckhardt (S. 190). Der Leser, der, sei es am
Gymnasium, sei es an der hohen Schule iiber englische Revolution zu be-
richten hat, wird Burckhardt kaum rezipieren, er wird ihm aber mit dem,
was er hier aus Kaegis Buch erstmals kennen lernt, als Anregung, als Denk-
anstoss wichtig sein, samt Kaegis behutsamem Begleittext und Kommentar,
und die historiographischen Beitriige, die sich bis zu Churchill erstrecken,
wird er nicht minder schétzen.

«Das Ganze ist ein dramatischer Aufbau. Es stellt einen Dialog dar, dann
ein Duell zwischen Frankreich und England. Allméhlich nimmt ganz Europa
an ihm teil. Schliesslich steht Russland da als die neue Macht des Zeit-
alters» (S. 202). So umreisst Kaegi das burckhardtische Siécle de Louis 14e.
Deutlich geht aus den ihm gewidmeten Ausfiihrungen u.a. hervor, dass
J. Burckhardt, dem «man» solchen Sinn hat absprechen wollen (vgl. S. 267),
durchaus Sinn hatte fiir die wirtschaftsgeschichtlichen Komponenten des Ge-
schichtsablaufes. Kaegis dusserst knappe Notizen iiber die Kultur dieser Zeit,
die offensichtlich ebensolcher Knappheit in B.s. Papieren entsprechen, mogen
andeuten, was weiter nicht erstaunlich ist, dass Burckhardt zum Beispiel
mit einem Pascal gar wenig anfangen konnte (209). Ubrigens diirfte er nach
Kaegis Feststellung Sainte Beuves Port Royal kaum gelesen, sondern sich
hier mit Ranke begniigt haben. Anderwiirts weiss er aber die ihm besonders
gemiisse Literatur zu finden, so die bedeutenden Biicher des heute fast ver-
schollenen C. van Noorden.

Sehr grosse Aufmerksamkeit hat Burckhardt dem aufstrebenden Russ-
land geschenkt. Gegen Friedrich II. von Preussen war er kritisch gestimmt.
Gerne las er hier Onno Klopp, einen Historiker, der erst in den Geschichten
der Historiographie von Srbik und von Tompson wieder Beachtung findet;
standig bleibt er im Gesprich mit Johannes von Miiller, Ranke, Sybel,
Arneth.

352



Der Siebenjahrige Krieg war Burckhardt kein zufilliger Schlusspunkt.
Denn hier sah er das alte Europa, an dem sein Herz hing, in die Briiche
gehen. Jacob Burckhardts glanzvollste Vorlesung war nach vieler Urteil
diejenige liber Die Franzosische Revolution. Kaegi widmet ihr denn auch
die drei zentralen Kapitel seines Buches (4-6), die ganz auf Burckhardts
Exzerpten und Notizen aufbauen; daneben ist seither das Buch erschienen,
das aufgrund von Nachschriften das gesprochene Wort iiber den némlichen
Gegenstand wiederzugeben versucht (s. u.). Burckhardt war nun sicher kein
Spezialist der Revolutionsgeschichte. Dazu kannte er schon offensichtlich
viel zu wenig Quellen. Aber es war ein Thema, das ihm auf der Seele brannte;
er fihlte sich personlich an diesern Geschehen beteiligt: es in der Vor-
lesung sachgeméss zu behandeln, war ihm ein geradezu existentielles An-
liegen, so sehr er jedesmal mit Furcht und Zittern an das grosse Thema
heranging.

Wie schon in der Vorlesung iiber das 16. Jahrhundert (Reformation)
wandte er sich auch hier gegen die Auffassung von einer Notwendigkeit
des Geschehens. Vieles sei durch persénliche Schuld oder durch Zufall er-
folgt. Er distanziert sich damit wie mit der Auffassung, dass anno 1815
keineswegs alles zu Ende gewesen noch damals eine Wiederherstellung der
Pentarchie der grossen Michte erfolgt sei, von Ranke.

«Die Auffassung Burckhardts, die aus den seit 1867 erhaltenen Ein-
leitungen [die fritheren hat er kassiert und vernichtet] spricht», lesen wir bei
Kaegi (258), «ist eine wesentlich andere. Er ist der Meinung, dass das Zeit-
alter der Revolution mit den Friedensschliissen von 1815 weder abgeschlossen
noch tiberwunden sei. Er sah die Krifte der Revolution weiterwirken, an
Macht zunehmen, latent stirker werden als die beharrenden Kriifte, die der
Revolution von 1830 und 1848 scheinbar Herr geworden waren. Der Aus-
gang der jlingsten Kriege [1859, 1864, 1866] war fiir ihn nicht ein Moment
der Beruhigung, sondern ein Grund zu verstirkter Besorgnis. Krieg und Re-
volution sind ihm immer deutlicher verschwisterte Méachte. Indem sie sich
bekédmpfen, férdern sie #hnliche Resultate» (258). « Burckhardt war der Mei-
nung, dass sich im innern Leben Europas seit 1789 etwas grundsitzlich ge-
dndert habe, was nicht mehr zu eliminieren sei. Mit den alten Ideen von
Staatensystem und Gleichgewicht konne man der neuen Lage nicht mehr ge-
recht werden. Sich selbst hat er nicht als immun und unberiihrt vom revolu-
tionéiren Strom gefiihlt. Er war ehrlich genug zuzugeben, dass einige der per-
sénlichsten Entschliisse seiner Jugend, zum Beispiel Kirche und Theologie
gegeniiber, im Zusammenhang der grossen Emanzipationsbewegung gestan-
den hétten. In seiner Einleitung vom 6. November 1867 bekannte er sich
zu diesem Faktum: (Vor allem hat die Revolution Resultate gehabt, welche
uns selber schon véllig bedingen und integrierende Teile unsres Rechts-
gefiihls und Gewissens ausmachen, die wir also nicht mehr ausscheiden kon-
neny» (269, vgl. ferner 274). Er konfrontiert in diesen einleitenden Bemer-
kungen mehrfach das Einst und Jetzt und nennt einmal als «die wahren

353



Grossméichte der neuen Situation» «den neuen Begriff des Staates, sein Ver-
hiltnis zu den Nationalititen, die 6ffentliche Meinung, Erwerb und Ver-
kehr», modern ausgedriickt nach Kaegi: Militarismus, Nationalismus, Presse,
Wirtschaft (261). «Dies sind die neuen Méchte», meint Kaegi im Sinne Burck-
hardts, «die stark genug geworden sind, um die Grossméichte der Pentarchie
Rankes aus den Angeln zu heben, sie aufzulésen oder zu verwandeln» (261).
Was die Wirtschaft betrifft, so konnte wohl Burckhardt gar nicht von «indu-
strieller Revolution» sprechen, da dieser Terminus vor 1884 nicht existiert
zu haben scheint?. Erst in der Fassung von 1869 fillt das wichtige neue
Stichwort (Caesarismus), wihrend zwei Jahre zuvor fiir das entsprechende
Phénomen noch von dem etwas verwaschenen (Despotismus) die Rede ge-
wesen sei. Auch von der (neuen Gesellschaft), die aus der Revolution hervor-
geht, ist erst da die Rede.

1871 und spiter aber liegen Worte wie die folgenden: «Es konnen Zeiten
des Schreckens und des tiefsten Elendes kommen» (270) und: «Alles bis auf
unsere Tage ist im Grunde lauter Revolutionszeitalter und wir stehen viel-
leicht erst relativ an den Anfiéingen oder im zweiten Akt» (276).

Es ist die Zeit, da Burckhardt von neueren philosophisch-weltanschau-
lichen Ideen stérker beriihrt ist, wenn auch ohne allzu griindliche Beschéfti-
gung mit ihnen — K. Joel, den Kaegi hier zitiert, nennt einmal die Jahre
1868-1873 das philosophische Lustrum J. Burckhardts (S. 495) —, von
Schopenhauer, E. v. Hartmann, Darwin. Was Darwin betrifft, so sei be-
merkt, dass Burckhardt schon vor dem Erscheinen des von Kaegi ge-
nannten Buches de Candolles (1872) und auch vor der «Philosophie des
Unbewussten» E. von Hartmanns (1868) von seinem bedeutenden Basler
Kollegen L. Riitimeyer, einem Mann, der sich, wie seine «Kleinen Schriften»
erweisen, sehr selbstindig mit Darwin auseinandergesetzt hat, schon sehr viel
iiber den neuen Mann gehért haben diirfte. Uber diese Beziehung zu dem
ebenso bedeutenden wie besonnenen Paliontologen, der eine Rektoratsrede
tiber «Naturgeschichte) gehalten hat, scheinen keine Dokumente? zu be-
stehen, indessen weiss die Enkelin Ritimeyers aus direktester Familien-
iiberlieferung, dass ihr Grossvater oft von J. Burckhardt zum Spaziergang
oder ins Wirtshaus abgeholt worden ist.

Im einzelnen lidsst sich sehr schwer die Analyse einer Analyse geben.
Immerhin sei bemerkt, dass uns Kaegi im zweiten Teil seines 4. Kapitels
einlisslich einen Begriff zu geben weiss von der «Vorhalle», die Burckhardt
seiner «Revolution» vorangestellt habe. Wohl kann er hier Tocqueville fol-
gen, aber es zeugt fiir seine Unabhingigkeit, dass er sein «Ancien régime...»
so rasch als wesentlich fir seine Zwecke erkannt hat. Er spricht hier von

2 Nach [Paul] Mantoux, La rév. ind. ... [1908], S. 1, vernehmen wir bei K, Schib (und
R. Gnade), U. J. Fischer, 1954, 123, Anm. 1, stammt der Ausdruck von Arnold Toynbee
[1852-18831, dessen 1884 posthum verdffentlichtes Buch «Lectures on the industrial revolu-
tion in England» betitelt war.

3 Kin einziger Brief Burckhardts an Riitimeyer aus der Spitzeit ist erhalten, wie wir
von Max Burckhardt nach der Abfassung dieser Besprechung erfahren haben.

354



der Machtkonzentration und dem Zentralismus der absolutistischen Staaten,
die geradezu der Revolution vorgearbeitet hitten, und von Amerika und
seinem Kampfum die Unabhiingigkeit. Ist schon frither von manchen historio-
graphischen Zusammenhéngen lichtvoll die Rede gewesen, so mogen hier
namentlich die Ausfithrungen tber Buckle, der in Basel iibrigens nicht nur
von Burckhardt gelesen und geschétzt wurde, sondern auch von unbe-
rithmten Gebildeten (das ererbte Expl. des Rezensenten mit dem Namens-
eintrag eines Grossoheims zeigt es) und iiber Bancroft in der in Basel ge-
schriebenen Zusammenfassung Heinrich Thierschs interessieren. Auch von
den Parlamentsreden Burkes ist hier die Rede, mehr als spiter von Burke
als dem Kritiker der franzdsischen Revolution.

Im 5. Kapitel erhalten wir zunichst eben so reiche wie iiberlegene Be-
trachtungen iiber die Revolutionsgeschichtsschreibung, vor und nach 1852.
Burckhardts Ausgangspunkt, wie er seine Revolutionsvorlesung auszuarbei-
ten unternahm, lag zwischen Tocqueville und Edg. Quinet. Viel entnahm er
der Chassinschen Edition der Cahiers de doléances, einiges Mortimer Ter-
naux, endlich schétzte er recht hoch J. Mallet Du Pan, der sehr frith den
notwendigen Ubergang der Revolution in die Militirdespotie voraussah.
Als er seine Vorlesung schon neunmal gehalten hatte, erschien der erste
Band von Taine, dem «Fortsetzer von Quinet auf der Bahn der revolu-
tiondr-republikanischen Selbstbesinnung». Aber auch deutsche Darstellungen
wie die Sybels und Héussers hat er benutzt und sich mit ihnen auseinander-
gesetzt. Seine Exzerpte mit ihren Randbemerkungen haben etwas Bohrendes.
«Es ergibt sich aus ihnen», schreibt Kaegi, «kein geschlossener Gedanken-
gang, sondern eine Folge von Bildern, in deren Wechsel sich nicht nur die
Antinomie des Geschehens, sondern auch die offene Lebendigkeit von Burck-
hardts Urteil spiegelt» (334).

Man kann stellenweise den Eindruck bekommen, Burckhardts Ausfithrun-
gen widersprichen seiner eigenen Einleitung, indem allzuviel antirevolutio-
nire Affekte, wie er sie seit der frithen Jugend in Basel in sich genihrt, in
den Vorlesungsblattern zum Ausdruck kommen, namentlich indem er mehr
und mehr den Notizen aus Taine und Mallet Du Pan Raum gibt. Doch
trigen diese Eindriicke wohl, oder sie sind nur vordergrundig. Was Burck-
hardt abzulehnen nicht miide wird, ist die gute Menschennatur Rousseaus,
ist der darauf gegriindete Optimismus. Was er erstrebt, ist die Einsicht in
das Wesen der revolutiondren Vorginge. Der Jakobiner und die von ihm
goiibte Terreur interessieren ihn ganz besonders, und dabei die indivi-
duelle Verantwortung mehr als die kollektive, dann die Technik der revolu-
tiondren Machtbildung, iiber die er sich bemerkenswert #dussert (356), mit
Worten, mit denen er weit tiber Taine hinausgewachsen ist. Aber auch die
Vorgénge selbst werden von ihm minutiés studiert. So gelten in den Ex-
zerpten mehr als hundert Seiten den Vorgingen, die vom 10. August zu den
Septembermorden von 1792 fithren. Auch noch der Untergang Robespierres
und der Aufstieg Bonapartes sind in dieses Kapitel einbezogen.

365



Burckhardt hat seine Exzerpte und Niederschriften auch iiber die ganze
napoleonische Zeit hin ausgedehnt, und Kaegi folgt ihm im 6. Kapitel seines
Buches (Caesarismus und Katastrophe) mit unermiidlichem Fleiss und
Scharfsinn. In der Vorlesung kam Burckhardt effektiv nie bis zur Kata-
strophe, selten bis zum Anfang des russischen Feldzuges, meist nur bis
1806. Aber er selbst wollte sich Klarheit verschaffen bis zum Schluss, auch
fiir den Fall, dass er doch einmal in der Vorlesung zeitlich so weit vor-
stossen kénnte. Zundchst wollte er «den Aufstieg der Militdrdespotie und
die Vorbedingungen dieser Herrschaftsform im allgemeinen Zustand der
Gesellschaft Frankreichs» (S. 400) zeigen, wobei er als «einen grossen Helfer
und Gefidhrten seiner Gedankengéinge» nochmals A. de Tocqueville in einem
nachgelassenen Aufsatze begegnete. Wie seine Gedanken des weiteren den
unerbittlichen Machtmenschen Napoleon begleitet haben, kénnen wir nicht
mehr verfolgen.

Wer die im Jahre 1922 im Druck erschienenen Briefe Burckhardts an
Preen mit ihren vielen zeitkritischen, ja, griesgramigen Urteilen und Aus-
blicken kennt, begriisst es, dass W. Kaegi in den beiden letzten Kapiteln
seines Buches es unternimmt, Burckhardts «Erlebnis der Gegenwart» und
damit den Gegenwartshindergrund seiner historischen Vorlesungen im Zu-
sammenhang darzustellen. In einem ersten Abschnitt (Kap. 7) wird die Zeit,
von 1858-1871 daraufhin angesehen, in einem umfangreicheren zweiten
(Kap. 8) diejenige von 1871-1888, wihrend das letzte Lebensjahrzehnt
dem noch ausstehenden letzten Bande vorbehalten ist.

Die ersten dreizehn Jahre von Burckhardts Basler Professur waren welt-
politisch gekennzeichnet durch eine nicht abbrechende Kette von Kriegen.
Burckhardts Ausserungen dazu sind vornehmlich in seinen Briefen nieder-
gelegt, eine ganz andere Quellengattung also wird hier beigezogen als in
den fritheren Kapiteln. Diese Ausserungen werden uns auch im Zusammen-
hang mit den damaligen Vorlesungen und Vortrigen vorgefithrt und von
iiberlegener Warte interpretiert. Wir kénnen aus dem zweitletzten Kapitel
des Bandes nur einen Punkt herausheben: Burckhardts Abwendung von
Deutschland, das ihm in seiner Studienzeit das «heilige Deutschland» ge-
wesen war, vollendet sich jetzt. Als er von der Versailler Kaiserprokla-
mation hérte, soll er ausgerufen haben: Das ist der Untergang Deutsch-
lands. Er kénnte damit den Untergang jenes Deutschlands, das er liebte, ge-
meint haben, meint Kaegi. Es gibt aber auch die psychologische Deutung
C. G. Jungs, der in dem Ausspruch, der nur durch ihn tiberliefert ist — er
kann ihn durch Albert Oeri vernommen haben —, ein Beispiel echter Pro-
phetie sieht. Wire das ominése Wort damals bekannt geworden, es wire
den einen als Blasphemie, den andern als Widersinn erschienen (501). Burck-
hardt stand damals in vielem allein. Erst nach Jahrzehnten wurden manche
seiner zeitkritischen Ausserungen, die auch die Zukunft miteinbezogen, in
ihrem Wahrheitsgehalt erkannt und geschétzt.

Im letzten Kapitel werden nun zuniichst allerlei kritische Ausserungen

356



gesammelt, die sich iibrigens weit in Burckhardts Leben zuriickverfolgen
lassen, und mit allgemeineren Phinomenen in Zusammenhang zu bringen
gesucht. Ein Grundgefiihl ist auch jetzt dasjenige, das sich gegen Rousseaus
gute Menschennatur richtet, gegen den falschen Optimismus so vieler Zeit-
genossen. Mannigfach sind die Beobachtungen, die dieses Grundgefiihl be-
stirken. Dann beschiftigt ihn die Abnahme der geistigen Spontaneitit, das
Aufsteigen der Massen ..., Beobachtungen, die manches gemeinsam haben
mit der systematischen Massenpsychologie Le Bons: «Es muss ein gemein-
sames iiberm#chtiges Zeiterlebnis gewesen sein, das beide beseelte» (573).
ADb und zu kann nun aber Kaegi nicht mehr ganz mitgehen und muss, echt
burckhardtisch, seinen Helden tadeln, dass er allzu zugeknopft gewesen sei,
wenn auch gelegentlich ein wahrer Kern, eine tiefere Einsicht in seinen Aus-
setzungen etwa an einer iibertriebenen Schulbildung stecken konne. Un-
burckhardtisch meint der Rezensent, vielleicht wiire Burckhardt, wie er nun
als #lter Werdender zu betrachten ist, besser nicht von einem heutigen
Konsens aus betrachtet worden, sondern noch etwas stérker im Zusammen-
hang der baslerischen Konservativen seiner alten Tage gesehen worden, wo-
bei aber zu betonen gewesen wire, dass sich Burckhardt nur mit dem Wort,
ja, fast nur mit dem vertraulichen Wort (Brief, Gespréch), nicht durch die
politische Tat gedussert hat. Ein gelegentliches unwirsches Ausspucken —
Kaegi berichtet davon nach Klebs —, jener Protest gegen die Erbauung der
hisslichen Wettsteinbriicke waren das dusserste, was die blosse Kritik hinter
sich liess. Im Zusammenhang damit hitte vielleicht auch konstatiert wer-
den kénnen, dass Burckhardts momentbedingte Urteile nicht so recht auf
einen Nenner gebracht werden kénnen mit den tieferen Einsichten der Ein-
leitungen zu der Vorlesung iiber das Revolutionszeitalter hinsichtlich des fort-
dauernden revolutionéren Charakters der Zeit und dass sie vollends zuriick-
bleiben hinter den Einsichten Tocquevilles, der doch die immer weitere Aus-
gestaltung der Egalité fiir eine Notwendigkeit angesehen hat, der man sich
nicht entziehen diirfe, nachdem man einmal diese Bahn betreten habe. Indes
sei dag nicht im Sinne der Kritik gesagt. Der Leser darf vielmehr Werner
Kaegi dankbar sein, dass er ihm weiterfithrende Anregungen vermittelt,
die zu Ergebnissen fithren kénnen, zu denen er ohne Kaegis Darstellung
nicht gelangt wire.

Beachtenswert sind Burckhardts Ausserungen iiber den Kulturkampf und
iiber das Judentum. Burckhardt war iiberzeugt (1873), «dass die romische
Kirche innerlich viel stiérker sei, als man dies bei ihren deutschen und
schweizerischen Kritikern annahmy». Dem Altkatholizismus gab Burckhardt
nur geringe Chancen. Geschichtliche Kenntnis sowohl des frithen Christen-
tums wie des gegenreformatorischen Kirchentums bildeten die Grundlage
solcher Urteile.

Trotz den zahlreichen antijiidischen Ausserungen sollte man Burckhardt
besser nicht einen Antisemiten nennen, eine durch Parallelen unterstiitzte
Meinung Kaegis, der Rezensent nur beipflichten kann, stimmt doch, was

357



folgt, gerade auch fiir einen Mann wie Niebuhr. Denn es ist eben zu schei-
den zwischen einer traditionellen, mehr oder weniger lissigen Judenfeind-
schaft ... und dem System eines militanten, sozusagen zoologisch moti-
vierten Antisemitismus, der eine neue Erscheinung darstellt und eine Vor-
geschichte besitzt, die sich erst seit 1870 recht entwickelt hat. In seinem
Kollektivbewusstsein steht Burckhardt in der #lteren Tradition einer habi-
tuellen Geringschétzung der Juden, in seinen wissenschaftlichen Ausserungen,
in seinen Freundschaften, in seiner Zusammenarbeit mit jiidischen Gelehrten
erhebt er sich weit {iber sie. Burckhardts Voraussagen — in den Briefen an
Preen - iiber eine mogliche Austreibung, ja, Katastrophe der allzusehr eman-
zipierten Juden entsprangen nicht einer Judenfeindschaft, sondern der Ein-
sicht in die Realitdten. Die Voraussagen brauchten linger zur Realisierung,
als Burckhardt dachte, aber bekanntlich tibertraf das Eingetretene jegliche
Voraussage.

In einem weiteren Abschnitt stellt Kaegi Burckhardts Ausserungen iiber
den kommenden Krieg zusammen. Sie sind sehr zahlreich und nur in zeit-
licher, nicht jedoch in substantieller Hinsicht falsch. Dabei begann Burck-
hardt seit dem Beginn der achtziger Jahre den Herd der Gefahren mehr in
Russland zu sehen als in Deutschland oder Frankreich (550). «Die Wendung
zu einem gewissen Vertrauen Bismarck gegeniiber», lesen wir in Anm. 149 zu
S. 552, «ldsst sich mit Burckhardts Verhiltnis zu Richelieu vergleichen.
Was er an beiden bewundert, ist die Kraft, in den Erfolgen innehalten zu
kénnen.» Die Bemerkung bildet zugleich den Auftakt zu einem Abschnitt,
in dem Burckhardts Ausserungen iiber Bismarck zusammengestellt sind (die
innere Politik Deutschlands, wie sie Burckhardt sah, ist nach seinen Reise-
eindriicken bereits im 4. Bande dargestellt). In Bismarcks wie in Cavours
Stellung sieht Kaegi «ein neues Hausmeiertum, gestiitzt auf die Armee und
auf die Sympathie der Massen ... beim alten Bismarck fehlen die Ansitze
zur Dynastiebildung keineswegs, Napoleon III. hatte sogar seine Familie ...
an die Stelle der legitimen Dynastie zu setzen vermocht» (554). Wichtiger ist
die «Kunst des Herrschens», in der fiir Burckhardt lange Napoleon III.
seinen preussischen Gegenspieler zu iiberragen schien. Erst nach dem Sieb-
ziger Krieg begann das Bild Bismarcks fiir Burckhardt ganz eigene Gestalt
anzunehmen. «Das sind die zwei Gesichter, die Burckhardt an Bismarck
wahrnahm: der junge [?] Demagoge, der die Meuten des Kulturkampfs und
des Nationalhasses loszulassen wagt und der greise Kanzler, der die Fraktur-
schrift der Autoritdt zu handhaben versteht» (560).

Es folgen Bemerkungen iiber das Frankreich der 3. Republik, in denen
die Ausserungen iiber bildende Kunst und Literatur gewiss am meisten In-
teresse bieten. Doch wir kommen hier in den Bereich des Geschmackes, und
da wird man Burckhardt seine Abneigung gegen den Impressionismus, die
Kaegi — und gewiss die meisten seiner Leser — verfehlt findet, doch viel eher
durchgehen lassen diirfen als diejenige gegen Michelangelo und Rembrandt,
die in fritheren Bénden beriihrt worden ist. Besonders hingewiesen sei auf

3568



die Ausfithrungen, die sich an die zwei «herrlichen Artikel» Zolas im «Figaro»
anschliessen. Folgen noch Bemerkungen iiber Italien, und auch hier ist der
Darsteller seinem Helden gegeniiber nicht unkritisch. Aber so eigentlich
horcht der Leser, jedenfalls der schweizerische Leser, erst wieder auf beim
7. Abschnitt, der nochmals von der Schweiz handelt. Wie wir schon fest-
zustellen Anlass hatten, hat Burckhardt die praktische Politik andern tber-
lassen; wenigstens seine Stimmpflicht hat er im Sinne einer ernsten Verant-
wortung immer wieder erfiillt. Er war kein Freund der Revision von 1874.
Wenn er an den «Radikalen» seiner Vaterstadt, die er gelegentlich sogar
Jakobiner nennt, Kritik iibt, so heisst das, dass er bei aller Unabhéngigkeit,
die er in Anspruch nahm, sich doch in seinen alten Tagen eher zu den Kon-
servativen zihlte, wiewohl er auch von diesen nicht alles unbesehen hin-
nahm. Wir bedauern, dass gerade hier Kaegi nicht ein wenig weiter hat aus-
holen kénnen.

Nach Bemerkungen iiber Burckhardts Stellung zu den Weltméchten
Russland und England und ihrer Begegnung schliesst Kaegi mit einem all-
gemeineren Abschnitt, in dem, nachdem so viele Voraussagen Burckhardts —
mehr, als erwidhnt werden konnten — berithrt worden sind, das prophetische
Element in seinem Wesen als solches untersucht wird. Hier ist auch seine
Stellung zum Sozialismus ins Auge gefasst (610ff.). Zum «ersten Klassen-
kampf in Basel» (1868/69) liegen keine Ausserungen vor. Erst in den sieben-
ziger Jahren, als Preen vom Gesprichspartner im nahen Lérrach zum Brief-
partner geworden ist, beginnen sie zu fliessen. Es sind Ausserungen eines
einzelnen Mannes, nicht die Meinung einer «Klasse», was uns vorliegt, auf
keinen Fall aber solche eines Basler « Patriziers», eine Erscheinung, die es nur
im Kopfe reichsdeutscher Literaten gegeben hat. Ja, Burckhardts Lebensart
war geradezu drmlich. Dass Burckhardt wie ein Proletarier gelebt habe (623),
sollte indes doch vielleicht besser nicht gesagt werden: Er hatte gewiss eine
Aufwirterin, die ihm sein Bett machte, seine Stuben fegte ... Seiner Her-
kunft nach gehorte er der Basler Oberschicht an, aber eine « Klasse» war das
nicht. Er fiihlte sich nicht zum vornhinein mit den Unternehmern solidarisch,
sprach sogar mit einer gewissen Verachtung von den Erwerblingen (Indu-
strielle), aber auch von «geschreilustigen Schichten der Volksmassen». Dass es
auch sozial verantwortungsvolle Fabrikanten aus der fithrenden Schicht gab -
der jetzige Regierungsrat Edm. Wyss hat ihnen ja seine Doktorarbeit ge-
widmet —, nahm Burckhardt nicht zur Kenntnis, jedenfalls gibt es keine
Zeugnisse von solcher Kenntnisnahme. Diesen Ausschnitt seiner néchsten
baslerischen Umgebung hat er etwas iibersehen. Von einer Altersweitsichtig-
keit glaubt Kaegi sprechen zu miissen; er meint mit Recht, die affektiven
Augenblicksiusserungen der Briefe sollte man hier nicht zu sehr pressen.
Jedenfalls ist zu beachten, dass Burckhardts Ausserungen iiber zeitgendssi-
schen Sozialismus und Demokratie von Anfang an im Zusammenhang stehen
mit seiner Vision einer kiinftigen Gewaltherrschaft, das heisst einem poli-
tisch und sozial dirigierten Militérstaate, und den Siebenziger Krieg als

359



Hintergrund haben. Vgl. an Preen vom 26. April 1872. Im Jahre 1879 #ussert
er sich demselben Freund gegeniiber, einmal wiirden der entsetzliche Kapi-
talismus von oben und das begehrliche Treiben von unten wie zwei Schnell-
ziige auf demselben Geleise gegeneinanderprallen, ein Ausblick, meint Kaegi,
auf die Katastrophen, die nicht ausgeblieben sind (628).

Folgen noch Ausblicke auf die Zukunft Europas im allgemeinen, die schon
in den vierziger Jahren beginnen, sich zwischen 1867 und 1872 verdichten
und bis zum Ende nicht abreissen. Sie sind aus den Briefen bekannt, sie
sind mehr als einmal auch in diesem 5. Bande beriithrt worden. Man muss
das selbst nachlesen. «Das letzte Ende», heisst es einmal, «kénnte doch wie-
der — freilich erst, wenn wir tot sind — ein Imperium Romanum sein, nach-
dem es zuerst mehrere Assur, Medien, Persien gewesen sein werden», 1881
dann: «Zeiten, da alle Stadien des Durcheinanders miissen durchlaufen wer-
den, bis endlich irgendwo ... sich eine wirkliche neue Gewalt bildet, welche
mit Stimmrecht, Volkssouversnitit, materiellem Wohlergehen, Industrie usw.
verzweifelt wenig Umsténde macht ...» Es waren nicht Vermutungen oder
Berechnungen, sondern Gesichte, die ihn bedréingten. Thnen gegeniiber ver-
sucht Kaegi bei Burckhardt auch einige zuversichtlichere Téne zu ver-

nehmen.

LI,

W. Kaegi, der eben noch E. Zieglers Manuskript hat beniitzen koénnen
(nicht so umgekehrt), gibt in dem eben besprochenen 5. Bande seiner Bio-
graphie eine eindringende Vergleichung von geschriebenem und gesprochenem
Wort bei Burckhardt (250, 436ff.). Er meint in dem Geleitwort zu Zieglers
Buch, Marcus Niebuhrs Feststellung im Vorwort zu B. G. Niebuhrs, seines
Vaters, «Zeitalter der Revolution», das er 1845 aufgrund von Nachschriften
aus dem Jahre 1829 herausgegeben hat, «Das Buch soll ein Beitrag zu Nie-
buhrs Leben sein, nicht eine Geschichte der Revolution» kénne — abgewan-
delt — auch auf J. Burckhardt Anwendung finden. Die Unterschiede sind
doch betrachtlich. Niebuhr, der von 1776 bis 1831 lebte, hat das ganze
Revolutionszeitalter in leidenschaftlicher Teilnahme aus der Ferne vor sich
gehen sehen, er erlebte den preussischen Zusammenbruch sus nichster Nihe
mit, floh bis Memel und hat zwei Jahre danach in monatelangem Aufent-
halt das durch die Umwilzung hindurchgegangene Holland kennen gelernt,
dort hollindische und spiiter, 1813, englische Anleihens- beziehungsweise
Subsidienverhandlungen fithrend. Er hat manche, die das Revolutions-
geschehen in seinem Zentrum erlebten, kennen gelernt, andere, wie Mirabeau,
aus der Ferne bewundert. So konnte er iiber die «Geschichte der letzten
vierzig Jahre» vortragen, indem er sich nicht zuletzt auf seine eigene Er-
innerung stiitzte. Die Vorlesung hat ihn bis ins Innerste erschiittert, ja, er-
schopft. Burckhardt dagegen lernte, abgesehen von den Erinnerungen, die
in der Familie fortlebten, den ganzen Stoff aus Biichern und gedruckten

360



Quellensammlungen kennen. Indem er der Uberzeugung lebte, die Revolu-
tion sei etwas Unabgeschlossenes und gehe in seiner eigenen Lebenszeit
weiter, ohne auch nur von ferne am Ende zu sein, ist seine Revolutions-
darstellung allerdings auch ein Beitrag zu seinem Leben. Und noch aus einem
Grunde: Da er im historischen Unterricht, in der historischen Vorlesung die
Erfillung seines Lebens fand, ist es auch von biographischem Interesse, was
er denn eigentlich seinen Zuhérern erziahlt hat. Und hier begegnen wir wie-
derum Niebuhr: «Diese Vortrige», heisst es im Vorwort zu den (Vortrigen
iiber romische Altertiimer) von 1858, «sind nur fiir den der Offentlichkeit
iibergeben worden, der den Verfasser auch in diesem Teile seiner Lehr- und
Lebenstatigkeit kennen lernen ... will.»

Wir kénnen nicht verhehlen, dass uns der vorliegende Band ein gewisses
Unbehagen erweckt. Wohl lesen sich weite Partien in leichtem Fluss, in andern
sind doch die Anstésse, die der kritische Leser nimmt, zu héufig. Zichen wir
auch die Textiiberlieferung mit in Betracht (woriiber unten noch zwei Worte
gesagt seien), so kommen wir zu der Auffassung, diese an sich sehr verdienst-
liche Entzifferung wire besser, wie es dem urspriinglichen Plane des Bearbei-
ters entsprochen hiétte, auf zwei oder drei Instituten als ungedrucktes Archiv-
exemplar fiir Burckhardt-Spezialisten hinterlegt worden. Wollte man aber
nun einmal vom Drucke nicht abgehen, so hétten doch wenigstens einige
Bemerkungen den Leser auf die volle Problematik dieses Textes aufmerksam
machen sollen.

Den jetzt vorliegenden Band wird niemand wegen seines Gegenstandes
zur Hand nehmen. Wird er aber seine Aufgabe, zu einer vertiefteren Er-
kenntnis Burckhardts zu verhelfen, erfiillen kénnen? Wir mochten sagen,
damit solche Aufgabe Erfilllung finden kénnte, wiire es nétig gewesen, an
zahlreichen Stellen etwas stérker redigierend einzugreifen. Die Spezialisten
sagen uns nun, hinter allen, wirklich allen — wie sie sagen, scheinbaren —
Fehlern konne sich eine tiefere burckhardtische Weisheit verstecken, die
sich vielleicht dereinst offenbare. Fiur den einen oder andern Fall kann das
natiirlich nicht geradezu ausgeschlossen werden, fiir die Grosszahl der von
mir angemerkten Fille kann ich aber von meinen Vorbehalten nicht ab-
gehen. Die Herausgeber von Niebuhrs Bonner Vorlesungen haben jeden-
falls keine fraglichen Stellen stehen lassen. Sie haben einen lesbaren, vollig
unanstdssigen Text redigiert. Stellen in den Nachschriften, die keinen Zu-
sammenhang ergeben wollten, haben sie weggelassen, ohne dies im einzelnen
bemerklich zu machen. Sicherlich wird ein behutsamer Redaktor ja auch
niemals burckhardtsche Dikta zurechtbiegen wollen, sondern einzig die fehler-
haften Notizen seiner Nachschreiber.

E. Ziegler verzichtet, wofiir angesichts der Linge des Textes vieles
spricht, auf einen durchgehenden Textkommentar. Dafiir gibt er uns am
Textbeispiel des Bastillesturmes ein Schema (8. 516-527), das das Zustande-
kommen des schliesslichen Buchtextes von Stenogrammen und Nachschriften
her iiber die verschiedenen Zwischenstufen hinweg erklirt. Nicht nur in der

361



Wortfolge, sondern auch im Wortlaut ist es schon in diesem Musterbeispiel
nicht ohne redaktionelle Eingriffe abgegangen. Dazu kommt, dass in den
Schlusstext nicht jede Notiz der Nachschriften und Stenogramme sich hat
einfiigen lassen. Manche solcher Stellen, mag noch so viel fiir ihr direktes Zu-
riickgehen auf Burckhardt sprechen, erscheinen nun als «Varianten» in dem
dem Vorlesungstext beigegebenen Apparat, in dem entgegen der editorischen
Tradition ubrigens Textkommentar und Sachkommentar bunt gemischt
sind, ein Vorgehen, bei dem sich der Herausgeber allerdings auf sehr kom-
petente Basler Vorgéinger stiitzen kann.

Manche Partien sind in der Nachschrift der Studenten sachlich tberaus
dirftig herausgekommen, so diirftig, dass sie nicht als burckhardtisch aner-
kannt werden koénnen. Man muss fast annehmen, dass die Nachschreiber
zeitweise Uiber den Rhein ins Wiesental hinausgeschaut haben, statt wirklich
bei der Sache zu sein, und das ist nicht unverstéindlich, denn auf weite
Strecken, namentlich des ersten Drittels, muss diese glanzvollste aller Vor-
lesungen nicht eben kurzweilig gewesen sein: allzuviel ist doch von allerlei
Staatsaktionen die Rede, noch kaum trat Burckhardt damals als wirklicher
Kulturhistoriker auf.

Dem Leser des jetzt vorliegenden Textes werden die sehr zahlreichen
Zwischentitel auffallen, die doch auf keinen Fall auf den Vortragenden zu-
riickgehen koénnen. In der Tat sind sie von Ziegler, zum grossen Teil in An-
lehnung an eine Nachschrift, beigesteuert worden. Wohl erleichtern diese
Zwischentitel die Ubersicht. Sind aber, wie wir sahen, die darunterstehenden
Abschnitte allzukurz, so tragen diese Zwischentitel geradezu dazu bei, das
sachliche Ungeniigen solcher Abschnitte zu ersehen. Diese allzukurzen Ab-
schnittchen bilden iibrigens ein letztes Indiz zu der Feststellung, dass die uns
hier vorliegenden 454 Seiten in grossen Lettern und mit reichlicher Spatio-
nierung niemals den vollen Umfang einer fiinfstiindigen Wintersemester-
Vorlesung représentieren kénnen. Man kann zu dieser Feststellung auch aus
dem einfachen Vergleich mit den 238 Seiten der «Epochen» Rankes in
Doves Ausgabe kommen, die ganze 16 Vorlesungsstunden wiedergeben. Noch
exakter kann man zu dem gleichen Ergebnis mit ganz gewohnlichen, exakten
Rechenkiinsten gelangen, wie sie von Fachgenossen angestellt worden sind.

Orthographie und Satzzeichen sind modernisiert, was durchaus zu bil-
ligen ist. Runde Klammern weisen auf die Fragwiirdigkeit oder Unsicherheit
des betreffenden Wortes, der betreffenden Passage hin. Wollte man nicht
stérker redigierend eingreifen, so wird man doch sicher wenigstens den
Wunsch des Rezensenten verstehen, es wiren sehr viel mehr solcher runden
Klammern verwendet worden. Drei Punkte in eckigen Klammern geben die
Stellen an, die sich einer Entzifferung iiberhaupt entzogen haben. Was aber
bedeutet der Kursivdruck einzelner Partien ? Der Rezensent hat in den Richt-
linien (8. 514f.) und auch sonst leider nicht finden kénnen, worauf diese
Druckart hinweisen soll, und doch findet sich der Hinweis gewiss an einer
von ihm Ubersehenen Stelle.

362



Der Rezensent durfte diese seine Aussetzungen nicht einfach unter-
schlagen, so ungern er sie auch gemacht hat, weiss er doch, dass der ge-
schétzte und kundige Herausgeber dieser Vorlesung manches Jahr seines
Lebens dieser Sache geopfert hat, wohlausgefiillte, uberaus fleissige Jahre.
Es ist ihm lieb, zum Schluss noch einige fruchtbare Ergebnisse dieser
seiner Miihsale notieren und hervorheben zu kénnen, und zwar sowohl, was
das Nachwort — E. Ziegler bezeichnet dieses als Kommentar — als was den
Inhalt der Vorlesung anbetrifft.

Besonders sei zunéichst hingewiesen auf die sehr dankenswerte Zusammen-
stellung aller Universitatsvorlesungen Burckhardts (mit Ausnahme also der-
jenigen, die 1855-1858 am eidgendssischen Polytechnikum in Ziirich gehalten
worden sind) von 1844-1892/93, verfasst aufgrund der Semesterberichte des
Dozenten (8. 563—568), in denen nicht unterlassen ist, auch die Hérerzahl der
einzelnen Vorlesungen zu notieren, sowie auf das Verzeichnis der erhaltenen
Nachschriften (568-571). Wertvoll ist auch die Liste der Fremdworter
{572-574), die allerdings vielleicht noch an Aussagekraft gewonnen hétte,
wenn die Seiten, auf denen sie begegnen, notiert worden wiiren; nur so be-
kéime man einen rechten Begriff von der effektiven Héufigkeit der Fremd-
worter in Burckhardts Sprechstil, wie ihn seine Horer verstanden. In dem
lingeren Abschnitt iiber «J. B. und seine Vorlesungen» (541-561) findet sich,
sorgfiltig erarbeitet, manches Neue. Bei den gewissenhaft gesammelten No-
tizen Uber Kleidung und Gestalt des Dozenten findet sich u. a. ein Zeugnis
von Hermann Wartmann, der 1856 in Ziirich Burckhardt gehért hat und
ihm auch ausserhalb des Auditoriums begegnet ist. Es folgen Zeugnisse iiber
Burckhardts Auftreten, iber die Darbietung der Vorlesung, iiber deren Ge-
staltung. Wichtiger als all das dirfte doch die Untersuchung iiber «Sprache
und Stil» der «Vorlesung iiber das Revolutionszeitalter» sein. Ziegler ist sich
dabei sehr bewusst, dass Unzuverldssigkeiten und Vereinfachungen der
Nachschriften als Fehlerquellen hingenommen werden miissen.

Nun aber endlich noch einiges zum Inhalt der Vorlesung selbst, wie sie
aus den Nachschriften von Hérern ersteht. Da fallt zunéchst auf, dass wir,
den drei Kapiteln (4-6) im 5. Bande der Biographie entsprechend, drei an-
nihernd gleich lange Hauptabschnitte (Vorgeschichte, Die franzdsische Revo-
lution, Napoleon Bonaparte [bis 1808]) vor uns haben, denen eine relativ
knappe Einleitung vorangeht. Diese ist gegeniiber dem, was Kaegi aus den
Einleitungen, die seit eben diesem Wintersemester 1867/68 an alle erhalten
sind, an Gewichtigem beibringen kann, eher durftig. Bei der Vorgeschichte
fallt auf, dass der Tocquevillesche Gedanke, dass der Absolutismus mit seiner
Straffung der Staatsmacht und deren Zentralisation der Revolution vorge-
arbeitet habe, der in Kaegis Interpretation der handschriftlichen Materialien
eine wichtige Stelle einnimmt, sich in den Nachschriften nicht findet. War
dieser Gedankengang fiir die Nachschreiber zu schwierig? oder wollte es
Burckhardt diesen absichtlich leichter machen, indem er das beste fur sich
behielt? Erst im weiteren Verlauf des Textes findet sich einmal beildufig

363



ein Verweis auf Tocqueville. Es ist vorwiegend Staatengeschichte des 18.
Jahrhunderts, was im ersten Hauptabschnitt geboten wird, immerhin mit
einigen literargeschichtlichen Abschnitten durchsetzt, fast, wie wenn doch
Rankes «Primat der Aussenpolitik» noch etwas nachwirkte, nicht als Theorie,
aber in der Praxis des Darzubietenden. Die Schweiz begegnet in dieser Vor-
geschichte tiberhaupt nicht. Der Rezensent hétte sich in der entsprechenden
Heidelberger Vorlesung, die er im W.S. 1924/25 bei Prof. W. Andreas horte,
uber dieses Fehlen vielleicht weniger aufgehalten, wenn er gewusst hitte,
dass nach einer wohl mit Ranke anhebenden hundertjdhrigen Tradition
dieses Eliminieren der neutralen Eidgenossenschaft aus dem Konzert der
Michte selbstverstdndlich geworden war. Das Kapitel tiber Nordamerika
fallt durch seine besondere Qualitit auf. Interessieren mag, dass Burke als
Parlamentsredner in diesem Zusammenhange — im Gegensatze zu den Aus-
fiilhrungen bei Kaegi — nicht vorkommt. In der Folge sind dann die Giron-
disten nicht so abféllig beurteilt, wie nach Kaegi erwartet werden miisste.
Der Kult der Vernunft, dann des Hochsten Wesens, die beginnende Zer-
storung der Kathedralen, Dinge, die in Kaegis Paraphrasen nicht begegnen,
kommen in der gesprochenen Vorlesung dagegen vor. Im Zusammenhang
der Revolutionskriege erscheint hier Burckhardt geradezu als angloman.

Endlich habe ich mir etwa ein Dutzend Glanzstellen notiert, bei denen
es 80 gut wie sicher ist, dass die Nachschreiber fasziniert waren und wirklich
wortlich notiert haben. Drei solcher Stellen mogen unserer Besprechung
einen etwas positiveren Abschluss geben:

(Vom Konvent) «Das Gliick fand man doch nicht, weil man die Hélle in
sich hatte» (263).

(Zur helvetischen Umwilzung) «Balthasar de Schauenburg, ein kriftiger
Elsésser, eine gebietende Gestalt und Natur, eine riesenhafte Oberinstruktors-
figur, stahl auch, war aber nicht ein so gemeiner Dieb wie Brune und so
uneigenniitzig, als man es damals erwarten durfte» (353).

(Suworow) «Wenn auch von wenigen erduldet, blieben diese Leiden doch
unsterblich, denn was wenige gelitten haben, kann so unvergesslich sein, als
was viele gelitten. Vgl. Anabasis» (358).

IIT1.

Auch Rankes « Epochen» waren urspriinglich eine Vorlesung, eine Reihe von
Vortriigen, eine Rhapsodie, wie Ranke selbst sie gerne nannte. Sie wurden
allerdings nicht vor Studenten vorgetragen, sondern vor einer Majestét, vor
Koénig Max II. von Bayern, und zwar in den Tagen vom 25. September
bis 13. Oktober 1854 in Berchtesgaden und seiner Umgebung. Sie wurden
nach Rankes Tode von Alfred Dove herausgegeben und sind nun gegen hun-
dert Jahre lang in dieser Doveschen Ausgabe im 2. Halbband des 9. Bandes
der Rankeschen Weltgeschichte gelesen worden, ohne dass jemand auf den

364



Gedanken gekommen wiire, dass sich hinter diesem Text ein bisher nicht be-
achtetes textkritisches Problem verberge. Wenn solche kritische Zweifel
nicht erwacht sind, so liegt das ohne Zweifel an der Trefflichkeit des Textes,
den wir vor uns haben. Anstésse der Art und Zahl, wie sie Burckhardts «Revo-
lution» hervorruft, finden sich hier eben nicht. Bei Rankes «Epochen» steht es
insofern gleich wie bei Burckhardts «Revolutionsgeschichte», als beide auf
Vorlesungsnachschriften beruhen, wobei bei Burckhardt immerhin hand-
schriftliche Materialien des Autors vorhanden sind, die da und dort Hilfe oder
Kontrollméglichkeit bieten, withrend bei Ranke nicht die geringste Notiz des
Autors existiert. Der rekonstruierte Text Burckhardts bietet zahlreiche An-
stosse, wihrend Doves Ausgabe sich fliessend lesen ldsst. Erst im Zusam-
menhang der Reihe «Aus Werk und Nachlass» hat man sich nun auch mit
den Uberlieferungsproblemen, die jeder Text, der nicht auf ein Manuskript
des Autors zuriickgeht, stellt, des Naheren abgegeben. Ergebnis: Die vollig
frei gesprochenen Vortrige sind durch einen juristisch ausgebildeten Mini-
sterialsekretér, Franz Seraph Leinfelder, der das Alt-Gabelsberger Steno-
graphiesystem vollkommen beherrschte und bereits mehrmals die anspruchs-
volle Funktion eines Parlamentsstenographen versehen hatte, nachstenogra-
phiert worden. Er hat aber diese Nachschriften gleich nach deren Aufnahme
in gewdhnliche Schrift umgesetzt und dabei manches, sei es nach dem ihm im
Ohr Nachklingenden, sei es nach seinem Stilgefiihl, sei es aus noch andern, ver-
borgeneren Griinden modifiziert oder ergénzt, oft auch nach den von Gabels-
berger empfohlenen brachylogisch-syntaktischen Regeln den Wortlaut des
Stenogramms wesentlich gerafft. Diese «Reinschrifty (RM), die in der in der
Bayerischen Staatsbibliothek erhaltenen Form von der Hand eines Kanzlisten,
nicht von derjenigen Leinfelders, geschrieben ist, erhielt der konigliche Zu-
hérer schon nach ganz kurzer Frist, so dass er die Moglichkeit bekam, sie
sich im Anschluss an die gehaltenen Vortrige wochenlang innerlich anzu-
eignen und dariiber zu meditieren, wiihrend Ranke mehr als ein halbes Jahr
auf die ihm in Aussicht gestellte Abschrift der Reinschrift warten musste.
Nach dieser Abschrift der Abschrift der Reinschrift, die seither verloren ge-
gangen ist, hat A. Dove seine Ausgabe veranstaltet. Er folgte ihr, wie er
gegen den Schluss seines gehaltreichen Vorwortes bemerkt, «in allem Wesent-
lichen treu». «Nur einige wenige Irrtiimer, die auf Missverstéindnisse des
Stenographen oder Abschreibers, vielleicht auch einmal auf einem Versehen
oder Versprechen des Vortragenden beruhen, sind ohne Bedenken verbessert
worden. Irgend etwas fortzulassen, konnten wir uns nicht entschliessen.»

Dabei ist zu bedenken, dass A. Dove im Verhiltnis zu seinem Text in
ganz anderer Lage war als der durch mehr als zwei Menschenalter davon ge-
trennte E. Ziegler. A. Dove wie J. Oeri, der Herausgeber der «Griechischen
Kulturgeschichte) wie der <Weltgeschichtlichen Betrachtungen), waren ihres
Lehrers Geist und Stimme noch nahe. Aus solcher Niéhe vermochten sie zu
entscheiden, was im Zweifelsfalle rankisch beziehungsweise burckhardtisch
sei und dafiir einzustehen.

365



Zur Kritik von Doves Ausgabe stehen uns also das von der Miinchner
Landtagsstenographin Anny Schwarz, die sich in das von F. S. Leinfelder
angewandte Gabelsbergers Stenographiesystem einarbeitete, hergestellte «de-
chiffrierte» Stenogramm und die «kénigliche» Reinschrift (RM) zur Ver-
figung. (Nebenbei ldsst sich fiir uns ersehen, wie diirftig es um die hand-
schriftlichen beziehungsweise nachschriftlichen Grundlagen von Burckhardts
«Revolutionszeitalter» bestellt ist. Die beiden hier in Frage stehenden
Stenogramme sind von Studenten, die nebenbei auch etwas stenographieren
konnten, aufgenommen worden und auch die Entzifferung erfolgte durch
eine derartige Kraft, die sich dabei in das System Alt-Stolze einarbeitete,
und von einer — im Falle Rankes allerdings zum Teil fragwiirdigen — zeit-
genossischen «Redaktion» und «Reinschrift»y des entzifferten Stenogramms
ist vollends nicht die Rede. Es ging uns hier einzig darum, Unterschiede
festzuhalten. Dass man sich mit denjenigen Grundlagen behelfen muss, die
eben da sind, ist uns klar (es diirfte {ibrigens bei Burckhardt in dem Falle
des ¢«Revolutionszeitalters» insofern noch besser gestanden haben denn einst
bei der Herausgabe der Bonner Vortrige B. G. Niebuhrs, als die bei Burck-
bardt vorhandenen Nachlasspapiere bei Niebuhr ganz fehlten.)

Die Unterschiede zwischen dem jetzt entziffert vorliegenden Stenogramm
und der Reinschrift sind erheblich —, wie viel dabei den Abschreibern (die
Minchner Reinschrift ist ja nur in einer Abschrift der Leinfelderschen Rein-
schrift erhalten, und die verloren gegangene, die Ranke selbst und dann Dove
vorlag, war gar die Abschrift dieser Abschrift!) anzurechnen ist, ist nicht
mehr feststellbar. Beim heute bestehenden Stand der Uberlieferung fallen —
abgesehen von allfilligen Kopierfehlern — alle diese Unterschiede der «Re-
daktion» Leinfelders zur Last. Weisen wir zunichst nur auf einen Punkt
hin: Der berithmteste und am meisten zitierte Satz aus diesen Vor-
trégen: «Ich aber behaupte: jede Epoche ist unmittelbar zu Gott, und ihr
Wert beruht gar nicht auf dem, was aus ihr hervorgeht, sondern in ihrer
Existenz selbst, in ihrem eigenen Selbst» hatte im Stenogramm noch einen
Zusatz, «was aber nicht ausschliesst, dass aus ihr etwas anderes hervorging».
Dieser stenographisch tiberlieferte Zusatz, der u. E. eigentlich eine Tautologie
darstellt, ist in der «Redaktion» Leinfelders und damit auch in der Ausgabe
Doves an dieser Stelle unterdriickt, hingegen ihrem Sinne nach in den
nichstfolgenden Satz {ibernommen worden, der nun also lautet: «Wenn nun
aber auch jede Epoche an und fiir sich ihre Berechtigung und ihren Wert
hat, so darf doch nicht iibersehen werden, was aus ihr hervorging». Auch
sonst kénnen wir, gefiihrt von T'h. Schieders aufschlussreicher Einleitung und
noch in reicherem Masse durch die kritische Ausgabe selbst (S. 43-447 des
Bandes) starke Verénderungen gegeniiber dem Stenogramm feststellen. So
lesen wir im Stenogramm, dass Koénig Max eigentlich von dem «Fort-
schritty und von den «leitenden Ideen» im Geschichtsverlauf etwas Ge-
griindetes horen wollte, Ranke statt dessen aber lieber sprach von «Gang
und Bewegung des Menschengeschlechts» und statt von ¢«Ideen» lieber von

366



«Tendenzen». Auch sonst sind starke Veréinderungen gegeniiber dem Steno-
gramm festzustellen, manche kdnnen als einleuchtend und gut bezeichnte
werden, andere als unverstindlich und nicht gut, dritte als «diplomatischy,
letzteres, wenn unterschlagen wird, dass Ranke eines der Grundprinzipien des
preussischen Staates ein «protestantisches» nannte (S. 24). Christentum und
christliche Kirche werden in ihrem realen historischen Dasein von Ranke als
«Tendenzen» verstanden, aber Rankes durch das Stenogramm uberlieferter
Zusatz: «auf die religitse Begriindung gehen wir nicht ein» wird in der
Miinchner Reinschrift und so auch bei Dove unterschlagen. Gegen den
Schluss hin ist die Wendung des Stenogramms «einige Prinzipien haben wir
angegeben, diese leitenden Prinzipien liegen in den Dingen selbst» in Weg-
fall gekommen.

Endlich der Titel des Ganzen! Nach zwei verschiedenen Fassungen im
Stenogramm lesen wir in der Reinschrift «Versuch, die welthistorischen
Epochen der neueren Zeit zu bestimmen und zu charakterisieren. Freie Vor-
trige vor seiner Majestit dem Konige wihrend Allerhéchst Dessen Land-
aufenthaltes in Berchtesgaden im Herbst 1854 gehalten von Leopold Ranke.
Nach stenographischen Aufzeichnungen». Erst bei Dove wurde daraus «Uber
die Epochen der neueren Geschichte», immerhin mit dem ganz in die Néhe
Leinfelders fithrenden Untertitel «Vortrige dem Konig Maximilian II. von
Bayern gehalten». Der Titel der «Weltgeschichtlichen Betrachtungeny», der be-
kanntlich von dem Herausgeber Jacob Oeri stammt, weicht unvergleichlich
viel stérker von dem urspriinglichen ab, ja, ist durchaus Oeris eigene Préagung.

Th. Schieder schreibt auch von der «fast véllig gegliickten Einheitlich-
keit des Stils, der kaum irgendwo die Bahnen Rankes verldsst, wenn sich
auch gelegentlich bei niherem Zusehen stilfremde Elemente finden» (S. 16).
Leider, ohne dass dafiir Belege gegeben wiirden.

Bemerken wir endlich, dass Th. Schieder in einem 3. Teil seiner eindring-
lichen Einleitung u. a. das Verhiltnis des K6nigs zu dem alten Schelling unter-
sucht und dartun kann, dass eine gewisse Polemik gegen die Geschichts-
philosophie, die sich auch hier, und zwar zugunsten der Empirie der Ge-
schichte, feststellen lisst, sich in diesem Falle gegen Schelling richtet.

Zum Schluss bleibt uns noch anzugeben, wie die neue kritische Aus-
gabe angelegt ist. Als Haupttext dient der Wortlaut der Miinchner Rein-
schrift, wihrend die geringfiigigen Abweichungen Doves und die sehr be-
tréchtlichen des Stenogramms als Varianten unter dem Strich in Kleindruck
angefiihrt sind. Dieser Variantenapparat ist gelegentlich so umfangreich, dass
nur noch zwei Zeilen iiber dem Strich Platz haben. Es ist also eine von Seite
zu Seite interessante Ausgabe entstanden, eine brauchbare doch wohl kaum,
das heisst eine, die der Geschichtsfreund lesen mag. Man wird sich zu sol-
chem Zwecke also weiterhin der Ausgabe Doves (aus dem Jahre 1888, und
seither oft nachgedruckt) bedienen, oder aber es miissen sich die Heraus-
geber entschliessen, eine Editio minor auszuarbeiten, in der alle Varianten,
die sie fiir rankisch halten, in den Text eingearbeitet sind. Dazu sei noch be-

367



merkt, dass, zumal vom Standpunkt des Liebhabers aus, vielleicht doch
besser der bekannte Text Doves zugrundegelegt wiirde als der bisher ganz
unbekannte, dazu gar nicht einmal sehr verschiedene Text der Miinchner
Reinschrift. — Bemerken wir endlich noch, das auf Schieders «Einleitung»
ein «Vorwort», betitelt «Zur Einrichtung der kritischen Ausgabe» (S. 41-43)
von Helmut Berding folgt und dass auch die Ausgabe selbst in erster Linie auf
der Miihewaltung Helmut Berdings beruhen diirfte.

LITERATUR ZUR GESCHICHTE DER
SCHWEIZERISCHEN NEUTRALITAT

Von KARL ScHIB

Als der deutsche Reichskanzler Otto von Bismarck im Jahre 1889 sich fiir
seinen Polizeispitzel Wohlgemut einsetzte und unter Missachtung der
schweizerischen Souverénitit dem Bundesrat unter Berufung auf die schwei-
zerische Neutralitit das Recht absprach, einen Ausweisungsbefehl zu er-
lassen, griff der Ziircher Historiker Paul Schweizer zur Feder, um den Nach-
weis zu leisten, dass die schweizerische Neutralitdt ein Staatsgrundgesetz
sei, das seit dem 16. Jahrhundert heranwuchs, seine Entstehung keiner
auswirtigen Macht verdanke und deshalb die schweizerische Souverinitit
nicht einschrinke. Das in mehreren Artikeln der Neuen Ziircher Zeitung
verfasste Gutachten Paul Schweizers wuchs zu einer Geschichte der schwei-
zerischen Neutralitit heran, zu einem Werk, das dank der umfassenden vél-
kerrechtlichen und geschichtlichen Kenntnisse des Verfassers zu einem Pfeiler
der neuesten schweizerischen Geschichtsschreibung wurdel.

Wihrend des Ersten und Zweiten Weltkrieges erlebte der Grundsatz der
Neutralitit ungleich hértere Anfechtungen als zur Zeit Bismarcks. Von der
Konferenz zu San Franzisko blieben die Neutralen ausgeschlossen. Die Wert-
schitzung der Neutralitédt schien einem Tiefstand entgegenzugehen. In die-
ser Zeit griff der Basler Historiker Edgar Bonjour das alte Thema wieder
auf und schrieb eine neue Geschichte der Neutralitét, die sich nicht nur wie
das Werk Paul Schweizers «an den Fachgelehrten», sondern «vor allem an
den geschichtlich interessierten Laien» wandte2. Die Darstellung reichte bis

1 PAUL SCHWEIZER, Geschichle der schweizerischen Neutralitif, Frauenfeld 1893-1895.
1032 8.

? EDGAR BONJOUR, Geschichie der schweizerischen Neutralitit. Drei Jahrhunderte eid-
gendssischer Aussenpolitik. Basel 1946, 434 S.

368



	Historische Vorlesungen : zu drei neuen Büchern

