
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 25 (1975)

Heft: 3

Artikel: Historische Vorlesungen : zu drei neuen Büchern

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTORISCHE VORLESUNGEN
Zu drei neuen Büchern1

Von Eduabd Vischeb

Wer auf die Geschichte historischen Bemühens zurückblickt, dem bietet
sich mit einer gewissen Notwendigkeit eine dreifache Möglichkeit an: die
Geschichte der Forschung, der Geschichtsschreibung, der Lehre. Geschichte der
Geschichtsschreibung wird seit den Zeiten des alten Wachler bis in unsere
Tage in umfassenden Werken immer neu geschrieben, notwendig neu
geschrieben. Forschungsgeschichte gibt es vor allem in Gestalt von Forschungsberichten

für beschränkte zeitliche oder sachliche Bereiche: ich denke etwa an
die Berichte, die nach 1918 und nach 1945 verfasst worden sind oder etwa
an die Geschichte der MGH von Harry Bresslau und den in weitere
Zusammenhänge und Probleme hinausführenden Aufsatz von W. Kaegi
«Geschichtswissenschaft und Staat in der Zeit Rankes» (1943, später in: Historische

Meditationen Bd. II, 1946, 121-177). Aber Geschichte der Lehre?
Während Forschungsarbeit sich an den engeren oder weiteren Kreis der
Fachgenossen wendet, Geschichtsschreibung aber grundsätzlich an die ganze
Zeitgenossenschaft, ist Lehre etwas sozusagen Internes, etwas beinah
Esoterisches, das sich nur an einen beschränkten, geschlossenen Kreis, sei es der
Klasse, sei es des Auditoriums wendet. Wohl gibt es auch gewisse
Überschneidungen: es gibt akademische Lehrer, die ihre fertigen Bücher dem
akademischen Publikum vorlesen, um sie dann gleich nach Ende des Semesters

an die Buchdruckerei zuhanden der vollen Öffentlichkeit abzuliefern.
Aber es gibt auch mehrere Nuancen anderer, bei denen von solcher
Überschneidung nicht die Rede sein kann, einmal die, die ihre Vorlesungen ebenso

peinlich ausformulieren und bis zum letzten Komma ausschreiben, sie aber,
wenn sie gehalten sind, beiseite legen, da sie dem Vorsatz huldigen, jedes
Semester eine neue Vorlesung vorzutragen; dann jene anderen, die dreissig
oder vierzig Jahre lang die gleichen Hefte sozusagen unverändert vorlesen;
es gibt sodann den Typus derjenigen, die ständig an ihren Stoffen fortarbeiten,

dergestalt, dass sie das gleiche jedesmal anders und neu formuliert frei
vortragen können, weil es einen Teil, ja, den Hauptteil ihrer geistigen
Lebensanstrengung bildet; endlich ist der Gelehrte und Dozent mit dem uner-

1 Werner Kaegi, Jacob Burckhardt, eine Biographie. Band 5, Basel 1973; Ernst
Ziegler, Jacob Burckhardts Vorlesung über die Geschichte des Revolutionszeitalters in den

Nachschriften seiner Zuhörer. Rekonstruktion des gesprochenen Wortlautes. Basel 1974;
Leopold von Ranke, Über die Epochen der neueren Geschichte. Herausgegeben von
Theodor Sohieder und Helmut Berding Aus Werk und Nachlass Bd. II), München
1971.

347



messlichen Gedächtnis nicht zu vergessen, in dessen Nachlass sich nur Zettelchen

mit den Stichworten finden, die ihm erlaubt haben, völlig frei Ströme
von Bildern der Vergangenheit zu evozieren, eine Anstrengung, die ihn im
Moment ihres Vollzugs bis zur Erschöpfung ermüdet hat. Hier bleiben einzig
und allein die Nachschriften, wenn die Nachfahren von diesen Vorträgen eine-
wenn auch notgedrungen blasse - Vorstellung bekommen wollen. Gewiss gibt
es unendliche Abwandlungen der genannten Typen, gewiss auch noch
andere, die uns nicht begegnet sind, genug: Es ist Niebuhr, der uns an letzter,
J. Burckhardt, der uns an zweitletzter Stelle vorgeschwebt hat.

Wir haben zunächst die Freude, den 5. Band von Werner Kaegis Jacob-
Burckhardt-Biographie, leider etwas verspätet, anzuzeigen. In diesem 5.
Bande hat W. Kaegi eine reiche Ernte eingebracht, zu der man ihn wahrhaft

beglückwünschen darf. Manche Teile lassen zwar noch die überaus
grosse Mühe und Arbeit erkennen, die erforderlich war. In andern hat der
Autor sie ganz hinter sich gelassen und weiss seine Ausführungen in einem
schlackenlosen, gehobenen Tone vorzutragen. Es ist ein Buch, das man in
einem Zuge durchliest und bei dem man, um manches näher zu bedenken,
gleich wieder von vorne beginnt, und zwar nicht nur der Rezensent, nicht
nur die Fachgenossen im In- und Ausland, sondern auch mancher Gebildete
schlechthin, Leute von der Art derjenigen, mit denen Burckhardt einst bei
einem Glase Markgräfler oder Veltliner oder auf einem Spaziergange konversierte

oder mit denen er Briefe wechselte. Nach dem etwas mühsamen
4. Bande, den wir vor sieben Jahren in dieser Zeitschrift angezeigt haben,
darf dieser 5. Band als besonders wohlgelungener Teil dieses Lebenswerkes
bezeichnet werden. Der biographische Zusammenhang, der schon im 4. Bande
nicht mehr durchgehalten war, ist nun allerdings hier vollends gesprengt,
wenn auch der lebensgeschichtliche Gesichtspunkt nie aus dem Auge
verloren wird.

Dieser 5. Band stellt Jacob Burckhardt als historischen Dozenten dar,
und zwar für die Jahre seines Basler Ordinariats, also für die Jahre 1858 bis
1886, nachdem schon im 4. Bande das Institutionelle dieser Lehrtätigkeit
(Vorlesungen, Übungen, Prüfungen usw.) dargelegt worden ist, sowie Burckhardts

Erlebnis der Gegenwart (1858-1871; 1871-1888) und damit die
Stimmung, aus der seine stille Arbeit in der Studierstube wie sein Lehren
erwuchsen. Der Rezensent kann ein leises Bedauern nicht ganz unterdrücken,
dass - ungeachtet, dass wir dann wohl einen Band von gegen 900 Seiten vor
uns haben würden - die Griechische Kulturgeschichte und die
Weltgeschichtlichen Betrachtungen, die doch auch historische Vorlesungen waren
und die in der nämlichen Zeitspanne gehalten worden sind, nicht in den
vorliegenden Band miteinbezogen worden sind. Nur ihr Einbezug hätte ein

348



wirklich volles Bild von Burckhardts weltgeschichtlichem Arbeiten, Denken
Lesen, Lehren gewinnen lassen. Der Kunsthistoriker, der Burckhardt im
letzten Jahrzehnt seiner Professur, 1882-1893, auch noch war, wäre ohnehin
dem letzten Bande vorbehalten worden.

Rezensent und Leser haben des Autors anderen Entscheid zu respektieren

und sich nun der Sache zuzuwenden. Als Quellen für den ersten Teil
dienten ihm Tausende von Blättern - sie sind im Jacob-Burckhardt-Archiv,
das im Basler Staatsarchiv liegt, aufbewahrt - mit Notizen und Exzerpten,
mit Auseinandersetzungen mit älteren und allerneuesten Autoren, mit
partiellen Niederschriften und mit Übersichtsblättern für die einzelnen
Vorlesungsstunden.

Man wird sich erinnern, dass manche Rosinen aus diesem papierenen
Kuchen bereits vor einem halben Jahrhundert von Emil Dürr
herausgesucht und - zum Teil in etwas geglätteter Form - in Bd. 7 der Werke
(Stuttgart 1929), einem Bande, dessen erster Teil die Weltgeschichtlichen
Betrachtungen enthält, als «Historische Fragmente» herausgegeben worden
sind. Der Verfasser der vorliegenden Biographie hat im Jahre 1957, ebenfalls
in einem Stuttgarter Verlag, eine Neuausgabe herausgebracht. Kaegi
verweist in dem vor uns liegenden 5. Bande seiner «Biographie» zwar häufig auf
die laufenden Nummern der Fragmente, zieht gelegentlich den Wortlaut bei,
legt aber in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle den authentischen Wortlaut

der Manuskripte zugrunde, bei deren Benutzung er zudem weit über
die «Fragmente» hinausgeht. Diese Nachlasspapiere untersucht er jedesmal
zunächst mit der Kunst und dem Spürsinn des Paläographen auf ihr Alter,
auf verschiedene Schichten, auf ihren Charakter. Äussere Gründe (Farbe der
Tinte, Charakter der Schrift, Wasserzeichen) wie innere (Beispiel: die
Blätter zur Vorlesung über die Französische Revolution, auf denen Taine
zitiert ist, liegen 1875 oder später, da in jenem Jahre die «Origines» zu
erscheinen begannen) fallen für seine Untersuchungen ins Gewicht.

Es ergibt sich zunächst, dass Burckhardt keine durchgehenden,
ausgearbeiteten Kolleghefte besass. Er hatte Notizen, Exzerpte, partielle
Formulierungen usw., die er unermüdlich erweiterte, modifizierte, bereicherte,
ständig auch neue Quellenausgaben - Archive benutzte er in der grösseren
zweiten Lebenshälfte nie - und Literatur beiziehend. Er «las» über den
gleichen Gegenstand bis zu dreizehnmal in seinem Basel, wo er der Erkenntnis
mehr als der Wissenschaft - hat er doch seit 1860 fast nichts mehr publiziert

- lebte, indem er seine neuen Erkenntnisse jedesmal neu und frei vortrug.
Kaegi gibt uns auf Burckhardts Spuren, oft aber weit darüber hinaus,

sehr viele historiographische Einzelhinweise, die wir in keiner allgemeinen
Geschichte der Historiographie finden, dergestalt, dass der Band weit über
seinen Gegenstand hinaus Wert bekommt, besonders, wenn er einmal durch
ein Register noch besser erschlossen sein wird, als durch die allerdings sehr
ausführlichen Inhaltsverzeichnisse.

Aber mit Bezug auf Jacob Burckhardt gehört dieser 5. Band doch zu-

349



nächst weder der Geschichte der Forschung noch der der Geschichtsschreibung

an, letzterer jedenfalls nur insofern, als er aus den Vorlesungspapieren
das in den gedruckten Werken nieht enthaltene Gesamtgeschichtsbild Burckhardts

erschliesst. In solcher Hinsicht läuft sein Ziel demjenigen der Erlanger
Dissertation (1968) von Gunter Berg - über L. v. Ranke als akademischer
Lehrer. Studien zu seinen Vorlesungen und zu seinem Geschichtsdenken -
parallel, doch wäre es unbillig, das überlegene Alterswerk eines Gelehrten mit
dem an sich zwar sehr bedeutenden eines Anfängers ohne weiteres
vergleichen zu wollen.

Studentische Nachschriften allerdings stellen für Kaegi nur eine subsidiäre

Quelle dar, eine Nebenquelle, von der wir seit kurzem ein gedrucktes
Muster besitzen (siehe unten sub II). Der Raum verbietet es, jene Stelle
herzusetzen, an der Kaegi das Verhältnis von Burckhardts schriftlich erhaltenen

Formulierungen zu der Spiegelung der Schülernachsehrift lichtvoll
umreisst.

Sollte man nun in allen Fällen, in denen der Nachlass so reich oder
Nachschriften in guter Qualität vorhanden sind, verpflichtet sein, diese

Materialien auszuwerten und die sozusagen private Vorlesung in öffentliche
Geschichtsschreibung zu verwandeln? Fernziel in solchem Sinne wäre eine
umfassende Darstellung des Geschichtsunterrichts an den schweizerischen,
oder gar europäischen Schulen und Universitäten des 19. Jahrhunderts.
Ich denke doch nicht. Ob man es tue, wird in jedem Falle von der bereits
anderweitig feststehenden ausserordentlichen Bedeutung des betreffenden
Lehrers oder Dozenten abhängen.

Kaegi breitet den Hauptinhalt der Vorlesungen Burckhardts und sein
Urteil vor uns aus, und wir müssen versuchen, von diesem Burckhardt in
Kaegischer Brechung einen Begriff zu geben. Da können wir denn nicht
umhin, gleich etwas vorauszuschicken, worauf wir möglichst wenig
zurückkommen möchten, nämlich, dass unseres bescheidenen Erachtens beim
Historiker, trete er nun als Lehrer oder als Geschichtsschreiber auf, das
Verstehen dem Raisonnieren vorangehen sollte und dass es in solcher
Hinsicht Burckhardt oft etwas fehlen lässt. Wenden wir uns nun den einzelnen
Vorlesungen zu, so gehen wir über die von Kaegi relativ kurz skizzierten
Spätmittelaltervorlesungen hinweg gleich zu der Vorlesung über das 16.
Jahrhundert über. Burckhardt gibt in dieser Vorlesung Weltgeschichte, nicht
Kirchengeschichte, darin seinem Lehrer Ranke folgend, der das Entsprechende

als Geschichtsschreiber («Deutsche Geschichte im Zeitalter der
Reformation» 1839ff.) als erster getan hatte. Aber Ranke kannte die
Kirchengeschichte, kannte insbesondere Luther, was schon die Fragmente aus seiner
Frühzeit klar erkennen lassen, sehr genau. Anders Burckhardt. Er las,

was aus seinem Werdegang leicht zu verstehen ist, ungern Theologisches
(wobei immerhin an den ausgesprochenen Agnostiker Eduard Fueter erinnert

werden darf, der zeitlebens auch in theologieis sehr belesen war) und
kannte zum Beispiel Luther, für den er doch eine leise Bewunderung nicht

350



verhehlen konnte, abgesehen von seinen Briefen und zwei kleinen Schriften,
nur aus zweiter Hand. Er kann nicht damit entschuldigt werden, dass damals
die Römerbriefvorlesung usw. noch nicht gedruckt gewesen seien; in der
Ausgabe von Walch lag ihm genug Gedrucktes vor. So aber musste manch
Eigentliches gerade der Reformation, die einen der wichtigen Aspekte des
16. Jahrhunderts bildet, zu kurz kommen. Der deutsche Bauernkrieg ist
zwar in seiner Bedeutung erwähnt, Luthers aufschlussreiche Aufrufe dazu
aber und die Auseinandersetzung mit ihnen fehlen. Seine Calvinkritik, die
sich auf neue Genfer Forschungen stützt, hat gewiss viel Richtiges
getroffen, aber der positive Untergrund des Verstehens, von dem sie sich
abheben musste, fehlt eben gerade hier. Er übt nicht nur Kritik, nein, Calvin
ist ihm geradezu verhasst, stärker, als das einem Historiker erlaubt ist.
Wäre Burckhardt verstehen wollend an Calvin herangetreten, so hätte er sich
vielleicht sogar zu ihm einen Vers machen können, der weniger zeitbedingt
als seine Urteile gewesen wäre. Ich denke an den Fall Servet wie an die
Prädestinationslehre. Schwingt im ersten Fall nicht etwas fast «ökumenisches»

mit, wenn Calvin Servet in Vienne anzeigt, in Genf verhaften und
verurteilen lässt (wobei über die Mittel des Kampfes gegen ihn, das
Verbrennen bei lebendigem Leibe, natürlich noch nichts gesagt ist)? Es ging
um die Trinität, die Vienne und Genf gleich teuer war. Und die Prädestination

ist doch nicht so singulär kalvinisch, wenn wir Zwinglis Providentia
auf der einen, Luthers De servo arbitrio auf der andern Seite als Punkte,
die zu Calvins Lehre hinführen konnten, miteinbeziehen. Hier blieb Burckhardt

seinen Hörern sicher viel schuldig. Bedenkenswerter bleiben auch dem
heutigen Leser seine Notizen, wenn sich Burckhardt an die Gegenreformation

(in deren Zusammenhang, wofür rein chronologisch gewiss viel spricht,
er übrigens Calvin behandelt), an die neueren Jahrhunderte und gar an die
Revolution heranmacht. Noch sei beachtet, dass Kaegi das Gegenreformationskapitel

überschreibt «Die Gegenreformation und das konfessionelle
Zeitalter. - Calvin». Kaegi setzt voraus, dass der Leser weiss, dass diese
treffende Bezeichnung eines Zeitalters, die doch merkwürdigerweise P. Stadler in
dem entsprechenden Abschnitt des «Handbuches der Schweizergeschichte»
(Zürich 1972) noch nicht anwenden zu sollen glaubte, aus der Schule
Troeltschs stammt. Er verwendet sie denn auch fast nur in der
Überschrift, äusserst selten im Text. Im Text ist bemerkenswert die hohe
Wertschätzung, die Burckhardt Carlo Borromeo entgegenbringt. Und hier wie
bereits bei den Reformatoren ist Kaegi unermüdlich, uns zu zeigen, dass
Burckhardts «Katholisieren» nicht etwa, wie «man» - Kaegi vermeidet auch
in diesem Bande jegliche persönliche wissenschaftliche Auseinandersetzung -
gemeint hat, auf J. Janssen zurückgeht, was schon bibliographisch
ausgeschlossen ist, wenn er auch, als er bereits nicht mehr über das 16.
Jahrhundert las, Janssen, dessen Deutsche Geschichte nun erst zu erscheinen
begann, mit freudiger Zustimmung gelesen hat.

«Das 17. und 18. Jahrhundert. Die Idee Europas», so überschreibt Kaegi

351



sein 3. Kapitel. Die entsprechende Vorlesung las J. Burckhardt zuerst 1869

als solche, aber die Anfänge gehen viel weiter zurück, wohl, wie Kaegi
darzutun vermag, bis 1846, wenn sich auch bis jetzt keine diesbezüglichen

grösseren Manuskripte mehr gefunden haben. Einzig ein bibliographisches
Blatt zum Dreissigjährigen Krieg mit Literatur von 1843 und früher ist da

und, wie sich im folgenden (150f.) zeigt, lassen sich auch noch einzelne

Blattfolgen feststellen. Die schönsten und besten Formulierungen finden sich

auch hier in den vollausgeführten Einleitungen, namentlich von jenem
«Europa als alter und neuer Herd vielartigen Lebens» ist hier in mannigfacher
Variation die Rede. Ein solches Europa gab es nach J. Burckhardt am Ende
des 16. Jahrhunderts, es würde also den Ausgangspunkt für das 17. und 18.

Jahrhundert darstellen (S. 155ff., 168). Was dann im einzelnen von Kaegi aus
den burckhardtischen Materialien ausgezogen werden kann, ist doch immer
wieder relativ wenig. Hier begegnet die Verachtung, der Zorn, das

Erschrecken über Cromwell, der für ihn «Robespierre und Napoleon in einer
Person» ist. Kaegi bewundert dieses Erschreckenkönnen, distanziert sich

aber hier doch deutlich von Burckhardt (S. 190). Der Leser, der, sei es am

Gymnasium, sei es an der hohen Schule über englische Revolution zu
berichten hat, wird Burckhardt kaum rezipieren, er wird ihm aber mit dem,

was er hier aus Kaegis Buch erstmals kennen lernt, als Anregung, als Denk-
anstoss wichtig sein, samt Kaegis behutsamem Begleittext und Kommentar,
und die historiographischen Beiträge, die sich bis zu Churchill erstrecken,
wird er nicht minder schätzen.

«Das Ganze ist ein dramatischer Aufbau. Es stellt einen Dialog dar, dann
ein Duell zwischen Frankreich und England. Allmählich nimmt ganz Europa
an ihm teil. Schliesslich steht Russland da als die neue Macht des

Zeitalters» (S. 202). So umreisst Kaegi das burckhardtische Siecle de Louis 14e.

Deutlich geht aus den ihm gewidmeten Ausführungen u. a. hervor, dass

J. Burckhardt, dem «man» solchen Sinn hat absprechen wollen (vgl. S. 267),
durchaus Sinn hatte für die wirtschaftsgeschichtlichen Komponenten des

Geschichtsablaufes. Kaegis äusserst knappe Notizen über die Kultur dieser Zeit,
die offensichtlich ebensolcher Knappheit in B.s. Papieren entsprechen, mögen
andeuten, was weiter nicht erstaunlich ist, dass Burckhardt zum Beispiel
mit einem Pascal gar wenig anfangen konnte (209). Übrigens dürfte er nach

Kaegis Feststellung Sainte Beuves Port Royal kaum gelesen, sondern sich

hier mit Ranke begnügt haben. Anderwärts weiss er aber die ihm besonders

gemässe Literatur zu finden, so die bedeutenden Bücher des heute fast
verschollenen C. van Noorden.

Sehr grosse Aufmerksamkeit hat Burckhardt dem aufstrebenden Russland

geschenkt. Gegen Friedrich II. von Preussen war er kritisch gestimmt.
Gerne las er hier Onno Klopp, einen Historiker, der erst in den Geschichten
der Historiographie von Srbik und von Tompson wieder Beachtung findet;
ständig bleibt er im Gespräch mit Johannes von Müller, Ranke, Sybel,
Arneth.

352



Der Siebenjährige Krieg war Burckhardt kein zufälliger Schlusspunkt.
Denn hier sah er das alte Europa, an dem sein Herz hing, in die Brüche
gehen. Jacob Burckhardts glanzvollste Vorlesung war nach vieler Urteil
diejenige über Die Französische Revolution. Kaegi widmet ihr denn auch
die drei zentralen Kapitel seines Buches (4-6), die ganz auf Burckhardts
Exzerpten und Notizen aufbauen; daneben ist seither das Buch erschienen,
das aufgrund von Nachschriften das gesprochene Wort über den nämlichen
Gegenstand wiederzugeben versucht (s. u.). Burckhardt war nun sicher kein
Spezialist der Revolutionsgeschichte. Dazu kannte er schon offensichtlich
viel zu wenig Quellen. Aber es war ein Thema, das ihm auf der Seele brannte;
er fühlte sich persönlich an diesem Geschehen beteiligt: es in der
Vorlesung sachgemäss zu behandeln, war ihm ein geradezu existentielles
Anliegen, so sehr er jedesmal mit Furcht und Zittern an das grosse Thema
heranging.

Wie schon in der Vorlesung über das 16. Jahrhundert (Reformation)
wandte er sich auch hier gegen die Auffassung von einer Notwendigkeit
des Geschehens. Vieles sei durch persönliche Schuld oder durch Zufall
erfolgt. Er distanziert sich damit wie mit der Auffassung, dass anno 1815
keineswegs alles zu Ende gewesen noch damals eine Wiederherstellung der
Pentarchie der grossen Mächte erfolgt sei, von Ranke.

«Die Auffassung Burckhardts, die aus den seit 1867 erhaltenen
Einleitungen [die früheren hat er kassiert und vernichtet] spricht», lesen wir bei
Kaegi (258), «ist eine wesentlich andere. Er ist der Meinung, dass das Zeitalter

der Revolution mit den Friedensschlüssen von 1815 weder abgeschlossen
noch überwunden sei. Er sah die Kräfte der Revolution weiterwirken, an
Macht zunehmen, latent stärker werden als die beharrenden Kräfte, die der
Revolution von 1830 und 1848 scheinbar Herr geworden waren. Der
Ausgang der jüngsten Kriege [1859, 1864, 1866] war für ihn nicht ein Moment
der Beruhigung, sondern ein Grund zu verstärkter Besorgnis. Krieg und
Revolution sind ihm immer deutlicher verschwisterte Mächte. Indem sie sich
bekämpfen, fördern sie ähnliche Resultate» (258). «Burckhardt war der
Meinung, dass sich im innern Leben Europas seit 1789 etwas grundsätzhch
geändert habe, was nicht mehr zu eliminieren sei. Mit den alten Ideen von
Staatensystem und Gleichgewicht könne man der neuen Lage nicht mehr
gerecht werden. Sich selbst hat er nicht als immun und unberührt vom
revolutionären Strom gefühlt. Er war ehrlich genug zuzugeben, dass einige der
persönlichsten Entschlüsse seiner Jugend, zum Beispiel Kirche und Theologie
gegenüber, im Zusammenhang der grossen Emanzipationsbewegung gestanden

hätten. In seiner Einleitung vom 6. November 1867 bekannte er sich
zu diesem Faktum: <Vor allem hat die Revolution Resultate gehabt, welche
uns selber schon völlig bedingen und integrierende Teile unsres Rechtsgefühls

und Gewissens ausmachen, die wir also nicht mehr ausscheiden
können)» (259, vgl. ferner 274). Er konfrontiert in diesen einleitenden
Bemerkungen mehrfach das Einst und Jetzt und nennt einmal als «die wahren

353



Grossmächte der neuen Situation» «den neuen Begriff des Staates, sein
Verhältnis zu den Nationalitäten, die öffentliche Meinung, Erwerb und
Verkehr», modern ausgedrückt nach Kaegi: Militarismus, Nationalismus, Presse,
Wirtschaft (261). «Dies sind die neuen Mächte», meint Kaegi im Sinne
Burckhardts, «die stark genug geworden sind, um die Grossmächte der Pentarchie
Rankes aus den Angeln zu heben, sie aufzulösen oder zu verwandeln» (261).
Was die Wirtschaft betrifft, so konnte wohl Burckhardt gar nicht von
«industrieller Revolution» sprechen, da dieser Terminus vor 1884 nicht existiert
zu haben scheint2. Erst in der Fassung von 1869 fällt das wichtige neue
Stichwort <Caesarismus), während zwei Jahre zuvor für das entsprechende
Phänomen noch von dem etwas verwaschenen (Despotismus) die Rede
gewesen sei. Auch von der (neuen Gesellschaft), die aus der Revolution hervorgeht,

ist erst da die Rede.
1871 und später aber liegen Worte wie die folgenden: «Es können Zeiten

des Schreckens und des tiefsten Elendes kommen» (270) und: «Alles bis auf
unsere Tage ist im Grunde lauter Revolutionszeitalter und wir stehen
vielleicht erst relativ an den Anfängen oder im zweiten Akt» (276).

Es ist die Zeit, da Burckhardt von neueren philosophisch-weltanschaulichen
Ideen stärker berührt ist, wenn auch ohne allzu gründliche Beschäftigung

mit ihnen - K. Joel, den Kaegi hier zitiert, nennt einmal die Jahre
1868-1873 das philosophische Lustrum J. Burckhardts (S. 495) -, von
Schopenhauer, E. v. Hartmann, Darwin. Was Darwin betrifft, so sei

bemerkt, dass Burckhardt schon vor dem Erscheinen des von Kaegi
genannten Buches de Candolles (1872) und auch vor der «Philosophie des

Unbewussten» E. von Hartmanns (1868) von seinem bedeutenden Basler
Kollegen L. Rütimeyer, einem Mann, der sich, wie seine «Kleinen Schriften»
erweisen, sehr selbständig mit Darwin auseinandergesetzt hat, schon sehr viel
über den neuen Mann gehört haben dürfte. Über diese Beziehung zu dem
ebenso bedeutenden wie besonnenen Paläontologen, der eine Rektoratsrede
über (Naturgeschichte) gehalten hat, scheinen keine Dokumente3 zu
bestehen, indessen weiss die Enkelin Rütimeyers aus direktester
Familienüberlieferung, dass ihr Grossvater oft von J. Burckhardt zum Spaziergang
oder ins Wirtshaus abgeholt worden ist.

Im einzelnen lässt sich sehr schwer die Analyse einer Analyse geben.
Immerhin sei bemerkt, dass uns Kaegi im zweiten Teil seines 4. Kapitels
einlässlich einen Begriff zu geben weiss von der «Vorhalle», die Burckhardt
seiner «Revolution» vorangestellt habe. Wohl kann er hier Tocqueville
folgen, aber es zeugt für seine Unabhängigkeit, dass er sein «Ancien regime...»
so rasch als wesentlich für seine Zwecke erkannt hat. Er spricht hier von

2 Nach [Paul] Mantoux, La r6v. ind. [1906], S. 1, vernehmen wir bei K. Schib (und
R. Gnade), U. J. Fischer, 1954, 123, Anm. 1, stammt der Ausdruck von Arnold Toynbee
[1852-1883], dessen 1884 posthum veröffentlichtes Buch «Lectures on the industrial revolution

in England» betitelt war.
3 Bin einziger Brief Burckhardts an Rütimeyer aus der Spätzeit ist erhalten, wie wir

von Max Burckhardt nach der Abfassung dieser Besprechung erfahren haben.

354



der Machtkonzentration und dem Zentralismus der absolutistischen Staaten,
die geradezu der Revolution vorgearbeitet hätten, und von Amerika und
seinem Kampfum die Unabhängigkeit. Ist schon früher von manchen
historiographischen Zusammenhängen lichtvoll die Rede gewesen, so mögen hier
namentlich die Ausführungen über Buckle, der in Basel übrigens nicht nur
von Burckhardt gelesen und geschätzt wurde, sondern auch von
unberühmten Gebildeten (das ererbte Expl. des Rezensenten mit dem Namenseintrag

eines Grossoheims zeigt es) und über Bancroft in der in Basel
geschriebenen Zusammenfassung Heinrich Thierschs interessieren. Auch von
den Parlamentsreden Burkes ist hier die Rede, mehr als später von Burke
als dem Kritiker der französischen Revolution.

Im 5. Kapitel erhalten wir zunächst eben so reiche wie überlegene
Betrachtungen über die Revolutionsgeschichtsschreibung, vor und nach 1852.
Burckhardts Ausgangspunkt, wie er seine Revolutionsvorlesung auszuarbeiten

unternahm, lag zwischen Tocqueville und Edg. Quinet. Viel entnahm er
der Chassinschen Edition der Cahiers de doleances, einiges Mortimer Ter-
naux, endlich schätzte er recht hoch J. Mallet Du Pan, der sehr früh den
notwendigen Übergang der Revolution in die Militärdespotie voraussah.
Als er seine Vorlesung schon neunmal gehalten hatte, erschien der erste
Band von Taine, dem «Fortsetzer von Quinet auf der Bahn der
revolutionär-republikanischen Selbstbesinnung». Aber auch deutsche Darstellungen
wie die Sybels und Häussers hat er benutzt und sich mit ihnen auseinandergesetzt.

Seine Exzerpte mit ihren Randbemerkungen haben etwas Bohrendes.
«Es ergibt sich aus ihnen», schreibt Kaegi, «kein geschlossener Gedankengang,

sondern eine Folge von Bildern, in deren Wechsel sich nicht nur die
Antinomie des Geschehens, sondern auch die offene Lebendigkeit von Burckhardts

Urteil spiegelt» (334).
Man kann stellenweise den Eindruck bekommen, Burckhardts Ausführungen

widersprächen seiner eigenen Einleitung, indem allzuviel antirevolutionäre

Affekte, wie er sie seit der frühen Jugend in Basel in sich genährt, in
den Vorlesungsblättern zum Ausdruck kommen, namentlich indem er mehr
und mehr den Notizen aus Taine und Mallet Du Pan Raum gibt. Doch
trügen diese Eindrücke wohl, oder sie sind nur vordergründig. Was Burckhardt

abzulehnen nicht müde wird, ist die gute Menschennatur Rousseaus,
ist der darauf gegründete Optimismus. Was er erstrebt, ist die Einsicht in
das Wesen der revolutionären Vorgänge. Der Jakobiner und die von ihm
geübte Terreur interessieren ihn ganz besonders, und dabei die individuelle

Verantwortung mehr als die kollektive, dann die Technik der
revolutionären Machtbildung, über die er sich bemerkenswert äussert (356), mit
Worten, mit denen er weit über Taine hinausgewachsen ist. Aber auch die
Vorgänge selbst werden von ihm minutiös studiert. So gelten in den
Exzerpten mehr als hundert Seiten den Vorgängen, die vom 10. August zu den
Septembermorden von 1792 führen. Auch noch der Untergang Robespierres
und der Aufstieg Bonapartes sind in dieses Kapitel einbezogen.

355



Burckhardt hat seine Exzerpte und Niederschriften auch über die ganze
napoleonische Zeit hin ausgedehnt, und Kaegi folgt ihm im 6. Kapitel seines

Buches (Caesarismus und Katastrophe) mit unermüdlichem Fleiss und
Scharfsinn. In der Vorlesung kam Burckhardt effektiv nie bis zur
Katastrophe, selten bis zum Anfang des russischen Feldzuges, meist nur bis
1806. Aber er selbst wollte sich Klarheit verschaffen bis zum Schluss, auch
für den Fall, dass er doch einmal in der Vorlesung zeitlich so weit vor-
stossen könnte. Zunächst wollte er «den Aufstieg der Militärdespotie und
die Vorbedingungen dieser Herrschaftsform im allgemeinen Zustand der
Gesellschaft Frankreichs» (S. 400) zeigen, wobei er als «einen grossen Helfer
und Gefährten seiner Gedankengänge» nochmals A. de Tocqueville in einem

nachgelassenen Aufsatze begegnete. Wie seine Gedanken des weiteren den
unerbittlichen Machtmenschen Napoleon begleitet haben, können wir nicht
mehr verfolgen.

Wer die im Jahre 1922 im Druck erschienenen Briefe Burckhardts an
Preen mit ihren vielen zeitkritischen, ja, griesgrämigen Urteilen und
Ausblicken kennt, begrüsst es, dass W. Kaegi in den beiden letzten Kapiteln
seines Buches es unternimmt, Burckhardts «Erlebnis der Gegenwart» und
damit den Gegenwartshindergrund seiner historischen Vorlesungen im
Zusammenhang darzustellen. In einem ersten Abschnitt (Kap. 7) wird die Zeit
von 1858-1871 daraufhin angesehen, in einem umfangreicheren zweiten
(Kap. 8) diejenige von 1871-1888, während das letzte Lebensjahrzehnt
dem noch ausstehenden letzten Bande vorbehalten ist.

Die ersten dreizehn Jahre von Burckhardts Basler Professur waren
weltpolitisch gekennzeichnet durch eine nicht abbrechende Kette von Kriegen.
Burckhardts Äusserungen dazu sind vornehmlich in seinen Briefen niedergelegt,

eine ganz andere Quellengattung also wird hier beigezogen als in
den früheren Kapiteln. Diese Äusserungen werden uns auch im Zusammenhang

mit den damaligen Vorlesungen und Vorträgen vorgeführt und von
überlegener Warte interpretiert. Wir können aus dem zweitletzten Kapitel
des Bandes nur einen Punkt herausheben: Burckhardts Abwendung von
Deutschland, das ihm in seiner Studienzeit das «heilige Deutschland»
gewesen war, vollendet sich jetzt. Als er von der Versailler Kaiserproklamation

hörte, soll er ausgerufen haben: Das ist der Untergang Deutschlands.

Er könnte damit den Untergang jenes Deutschlands, das er liebte,
gemeint haben, meint Kaegi. Es gibt aber auch die psychologische Deutung
C. G. Jungs, der in dem Ausspruch, der nur durch ihn überliefert ist - er
kann ihn durch Albert Oeri vernommen haben -, ein Beispiel echter Pro-
phetie sieht. Wäre das ominöse Wort damals bekannt geworden, es wäre
den einen als Blasphemie, den andern als Widersinn erschienen (501). Burckhardt

stand damals in vielem allein. Erst nach Jahrzehnten wurden manche
seiner zeitkritischen Äusserungen, die auch die Zukunft miteinbezogen, in
ihrem Wahrheitsgehalt erkannt und geschätzt.

Im letzten Kapitel werden nun zunächst allerlei kritische Äusserungen

356



gesammelt, die sich übrigens weit in Burckhardts Leben zurückverfolgen
lassen, und mit allgemeineren Phänomenen in Zusammenhang zu bringen
gesucht. Ein Grundgefühl ist auch jetzt dasjenige, das sich gegen Rousseaus

gute Menschennatur richtet, gegen den falschen Optimismus so vieler
Zeitgenossen. Mannigfach sind die Beobachtungen, die dieses Grundgefühl
bestärken. Dann beschäftigt ihn die Abnahme der geistigen Spontaneität, das

Aufsteigen der Massen Beobachtungen, die manches gemeinsam haben
mit der systematischen Massenpsychologie Le Bons: «Es muss ein gemeinsames

übermächtiges Zeiterlebnis gewesen sein, das beide beseelte» (573).
Ab und zu kann nun aber Kaegi nicht mehr ganz mitgehen und muss, echt
burckhardtisch, seinen Helden tadeln, dass er allzu zugeknöpft gewesen sei,

wenn auch gelegentlich ein wahrer Kern, eine tiefere Einsicht in seinen

Aussetzungen etwa an einer übertriebenen Schulbildung stecken könne. Un-
burckhardtisch meint der Rezensent, vielleicht wäre Burckhardt, wie er nun
als älter Werdender zu betrachten ist, besser nicht von einem heutigen
Konsens aus betrachtet worden, sondern noch etwas stärker im Zusammenhang

der baslerischen Konservativen seiner alten Tage gesehen worden, wobei

aber zu betonen gewesen wäre, dass sich Burckhardt nur mit dem Wort,
ja, fast nur mit dem vertraulichen Wort (Brief, Gespräch), nicht durch die

pohtische Tat geäussert hat. Ein gelegentliches unwirsches Ausspucken -
Kaegi berichtet davon nach Klebs -, jener Protest gegen die Erbauung der
hässlichen Wettsteinbrücke waren das äusserste, was die blosse Kritik hinter
sich liess. Im Zusammenhang damit hätte vielleicht auch konstatiert werden

können, dass Burckhardts momentbedingte Urteile nicht so recht auf
einen Nenner gebracht werden können mit den tieferen Einsichten der
Einleitungen zu der Vorlesung über das Revolutionszeitalter hinsichtlich des

fortdauernden revolutionären Charakters der Zeit und dass sie vollends zurückbleiben

hinter den Einsichten Toequevilles, der doch die immer weitere
Ausgestaltung der Egalite für eine Notwendigkeit angesehen hat, der man sich

nicht entziehen dürfe, nachdem man einmal diese Bahn betreten habe. Indes
sei das nicht im Sinne der Kritik gesagt. Der Leser darf vielmehr Werner
Kaegi dankbar sein, dass er ihm weiterführende Anregungen vermittelt,
die zu Ergebnissen führen können, zu denen er ohne Kaegis Darstellung
nicht gelangt wäre.

Beachtenswert sind Burckhardts Äusserungen über den Kulturkampf und
über das Judentum. Burckhardt war überzeugt (1873), «dass die römische
Kirche innerlich viel stärker sei, als man dies bei ihren deutschen und
schweizerischen Kritikern annahm». Dem Altkatholizismus gab Burckhardt
nur geringe Chancen. Geschichtliche Kenntnis sowohl des frühen Christentums

wie des gegenreformatorischen Kirchentums bildeten die Grundlage
solcher Urteile.

Trotz den zahlreichen antijüdischen Äusserungen sollte man Burckhardt
besser nicht einen Antisemiten nennen, eine durch Parallelen unterstützte
Meinung Kaegis, der Rezensent nur beipflichten kann, stimmt doch, was

357



folgt, gerade auch für einen Mann wie Niebuhr. Denn es ist eben zu scheiden

zwischen einer traditionellen, mehr oder weniger lässigen Judenfeindschaft

und dem System eines militanten, sozusagen zoologisch
motivierten Antisemitismus, der eine neue Erscheinung darstellt und eine
Vorgeschichte besitzt, die sich erst seit 1870 recht entwickelt hat. In seinem
Kollektivbewusstsein steht Burckhardt in der älteren Tradition einer
habituellen Geringschätzung der Juden, in seinen wissenschaftlichen Äusserungen,
in seinen Freundschaften, in seiner Zusammenarbeit mit jüdischen Gelehrten
erhebt er sich weit über sie. Burckhardts Voraussagen - in den Briefen an
Preen - über eine mögliche Austreibung, ja, Katastrophe der allzusehr
emanzipierten Juden entsprangen nicht einer Judenfeindschaft, sondern der
Einsicht in die Realitäten. Die Voraussagen brauchten länger zur Realisierung,
als Burckhardt dachte, aber bekanntlich übertraf das Eingetretene jegliche
Voraussage.

In einem weiteren Abschnitt stellt Kaegi Burckhardts Äusserungen über
den kommenden Krieg zusammen. Sie sind sehr zahlreich und nur in
zeitlicher, nicht jedoch in substantieller Hinsicht falsch. Dabei begann Burckhardt

seit dem Beginn der achtziger Jahre den Herd der Gefahren mehr in
Russland zu sehen als in Deutschland oder Frankreich (550). «Die Wendung
zu einem gewissen Vertrauen Bismarck gegenüber», lesen wir in Anm. 149 zu
S. 552, «lässt sich mit Burckhardts Verhältnis zu Richelieu vergleichen.
Was er an beiden bewundert, ist die Kraft, in den Erfolgen innehalten zu
können.» Die Bemerkung bildet zugleich den Auftakt zu einem Abschnitt,
in dem Burckhardts Äusserungen über Bismarck zusammengestellt sind (die
innere Politik Deutschlands, wie sie Burckhardt sah, ist nach seinen
Reiseeindrücken bereits im 4. Bande dargestellt). In Bismarcks wie in Cavours
Stellung sieht Kaegi «ein neues Hausmeiertum, gestützt auf die Armee und
auf die Sympathie der Massen beim alten Bismarck fehlen die Ansätze
zur Dynastiebildung keineswegs, Napoleon III. hatte sogar seine Familie
an die Stelle der legitimen Dynastie zu setzen vermocht» (554). Wichtiger ist
die «Kunst des Herrschens», in der für Burckhardt lange Napoleon III.
seinen preussischen Gegenspieler zu überragen schien. Erst nach dem
Siebziger Krieg begann das Bild Bismarcks für Burckhardt ganz eigene Gestalt
anzunehmen. «Das sind die zwei Gesichter, die Burckhardt an Bismarck
wahrnahm: der junge [?] Demagoge, der die Meuten des Kulturkampfs und
des Nationalhasses loszulassen wagt und der greise Kanzler, der die Frakturschrift

der Autorität zu handhaben versteht» (560).
Es folgen Bemerkungen über das Frankreich der 3. Republik, in denen

die Äusserungen über bildende Kunst und Literatur gewiss am meisten
Interesse bieten. Doch wir kommen hier in den Bereich des Geschmackes, und
da wird man Burckhardt seine Abneigung gegen den Impressionismus, die
Kaegi - und gewiss die meisten seiner Leser - verfehlt findet, doch viel eher
durchgehen lassen dürfen als diejenige gegen Michelangelo und Rembrandt,
die in früheren Bänden berührt worden ist. Besonders hingewiesen sei auf

358



die Ausführungen, die sich an die zwei «herrlichen Artikel» Zolas im «Figaro»
anschliessen. Folgen noch Bemerkungen über Italien, und auch hier ist der
Darsteller seinem Helden gegenüber nicht unkritisch. Aber so eigentlich
horcht der Leser, jedenfalls der schweizerische Leser, erst wieder auf beim
7. Abschnitt, der nochmals von der Schweiz handelt. Wie wir schon
festzustellen Anlass hatten, hat Burckhardt die praktische Politik andern
überlassen; wenigstens seine Stimmpflicht hat er im Sinne einer ernsten
Verantwortung immer wieder erfüllt. Er war kein Freund der Revision von 1874.

Wenn er an den «Radikalen» seiner Vaterstadt, die er gelegentlich sogar
Jakobiner nennt, Kritik übt, so heisst das, dass er bei aller Unabhängigkeit,
die er in Anspruch nahm, sich doch in seinen alten Tagen eher zu den
Konservativen zählte, wiewohl er auch von diesen nicht alles unbesehen
hinnahm. Wir bedauern, dass gerade hier Kaegi nicht ein wenig weiter hat
ausholen können.

Nach Bemerkungen über Burckhardts Stellung zu den Weltmächten
Russland und England und ihrer Begegnung schliesst Kaegi mit einem

allgemeineren Abschnitt, in dem, nachdem so viele Voraussagen Burckhardts -
mehr, als erwähnt werden konnten - berührt worden sind, das prophetische
Element in seinem Wesen als solches untersucht wird. Hier ist auch seine

Stellung zum Sozialismus ins Auge gefasst (610ff.). Zum «ersten Klassenkampf

in Basel» (1868/69) liegen keine Äusserungen vor. Erst in den sieben-

ziger Jahren, als Preen vom Gesprächspartner im nahen Lörrach zum
Briefpartner geworden ist, beginnen sie zu fiiessen. Es sind Äusserungen eines

einzelnen Mannes, nicht die Meinung einer «Klasse», was uns vorliegt, auf
keinen Fall aber solche eines Basler «Patriziers», eine Erscheinung, die es nur
im Kopfe reichsdeutscher Literaten gegeben hat. Ja, Burckhardts Lebensart

war geradezu ärmlich. Dass Burckhardt wie ein Proletarier gelebt habe (623),
sollte indes doch vielleicht besser nicht gesagt werden: Er hatte gewiss eine

Aufwärterin, die ihm sein Bett machte, seine Stuben fegte Seiner
Herkunft nach gehörte er der Basler Oberschicht an, aber eine «Klasse» war das

nicht. Er fühlte sich nicht zum vornhinein mit den Unternehmern solidarisch,

sprach sogar mit einer gewissen Verachtung von den Erwerbungen
(Industrielle), aber auch von «geschreilustigen Schichten der Volksmassen». Dass es

auch sozial verantwortungsvolle Fabrikanten aus der führenden Schicht gab -
der jetzige Regierungsrat Edm. Wyss hat ihnen ja seine Doktorarbeit
gewidmet -, nahm Burckhardt nicht zur Kenntnis, jedenfalls gibt es keine

Zeugnisse von solcher Kenntnisnahme. Diesen Ausschnitt seiner nächsten
baslerischen Umgebung hat er etwas übersehen. Von einer Altersweitsichtigkeit

glaubt Kaegi sprechen zu müssen; er meint mit Recht, die affektiven
Augenblicksäusserungen der Briefe sollte man hier nicht zu sehr pressen.
Jedenfalls ist zu beachten, dass Burckhardts Äusserungen über zeitgenössischen

Sozialismus und Demokratie von Anfang an im Zusammenhang stehen

mit seiner Vision einer künftigen Gewaltherrschaft, das heisst einem
politisch und sozial dirigierten Militärstaate, und den Siebenziger Krieg als

359



Hintergrund haben. Vgl. an Preen vom 26. April 1872. Im Jahre 1879 äussert
er sich demselben Freund gegenüber, einmal würden der entsetzliche
Kapitalismus von oben und das begehrliche Treiben von unten wie zwei Schnellzüge

auf demselben Geleise gegeneinanderprallen, ein Ausblick, meint Kaegi,
auf die Katastrophen, die nicht ausgeblieben sind (628).

Folgen noch Ausblicke auf die Zukunft Europas im allgemeinen, die schon
in den vierziger Jahren beginnen, sich zwischen 1867 und 1872 verdichten
und bis zum Ende nicht abreissen. Sie sind aus den Briefen bekannt, sie
sind mehr als einmal auch in diesem 5. Bande berührt worden. Man muss
das selbst nachlesen. «Das letzte Ende», heisst es einmal, «könnte doch wieder

- freilich erst, wenn wir tot sind - ein Imperium Romanum sein, nachdem

es zuerst mehrere Assur, Medien, Persien gewesen sein werden», 1881
dann: «Zeiten, da alle Stadien des Durcheinanders müssen durchlaufen werden,

bis endlich irgendwo sich eine wirkliche neue Gewalt bildet, welche
mit Stimmrecht, Volkssouveränität, materiellem Wohlergehen, Industrie usw.
verzweifelt wenig Umstände macht ...» Es waren nicht Vermutungen oder
Berechnungen, sondern Gesichte, die ihn bedrängten. Ihnen gegenüber
versucht Kaegi bei Burckhardt auch einige zuversichtlichere Töne zu
vernehmen.

TL

W. Kaegi, der eben noch E. Zieglers Manuskript hat benützen können
(nicht so umgekehrt), gibt in dem eben besprochenen 5. Bande seiner
Biographie eine eindringende Vergleichung von geschriebenem und gesprochenem
Wort bei Burckhardt (250, 436ff.). Er meint in dem Geleitwort zu Zieglers
Buch, Marcus Niebuhrs Feststellung im Vorwort zu B. G. Niebuhrs, seines
Vaters, «Zeitalter der Revolution», das er 1845 aufgrund von Nachschriften
aus dem Jahre 1829 herausgegeben hat, «Das Buch soll ein Beitrag zu
Niebuhrs Leben sein, nicht eine Geschichte der Revolution» könne - abgewandelt

- auch auf J. Burckhardt Anwendung finden. Die Unterschiede sind
doch beträchtlich. Niebuhr, der von 1776 bis 1831 lebte, hat das ganze
Revolutionszeitalter in leidenschaftlicher Teilnahme aus der Ferne vor sich
gehen sehen, er erlebte den preussischen Zusammenbruch aus nächster Nähe
mit, floh bis Memel und hat zwei Jahre danach in monatelangem Aufenthalt

das durch die Umwälzung hindurchgegangene Holland kennen gelernt,
dort holländische und später, 1813, englische Anleihens- beziehungsweise
Subsidienverhandlungen führend. Er hat manche, die das Revolutions-
geschehen in seinem Zentrum erlebten, kennen gelernt, andere, wie Mirabeau,
aus der Ferne bewundert. So konnte er über die «Geschichte der letzten
vierzig Jahre» vortragen, indem er sich nicht zuletzt auf seine eigene
Erinnerung stützte. Die Vorlesung hat ihn bis ins Innerste erschüttert, ja,
erschöpft. Burckhardt dagegen lernte, abgesehen von den Erinnerungen, die
in der Familie fortlebten, den ganzen Stoff aus Büchern und gedruckten

360



Quellensammlungen kennen. Indem er der Überzeugung lebte, die Revolution

sei etwas Unabgeschlossenes und gehe in seiner eigenen Lebenszeit
weiter, ohne auch nur von ferne am Ende zu sein, ist seine Revolutionsdarstellung

allerdings auch ein Beitrag zu seinem Leben. Und noch aus einem
Grunde: Da er im historischen Unterricht, in der historischen Vorlesung die
Erfüllung seines Lebens fand, ist es auch von biographischem Interesse, was
er denn eigentlich seinen Zuhörern erzählt hat. Und hier begegnen wir
wiederum Niebuhr: «Diese Vorträge», heisst es im Vorwort zu den (Vorträgen
über römische Altertümer) von 1858, «sind nur für den der Öffentlichkeit
übergeben worden, der den Verfasser auch in diesem Teile seiner Lehr- und
Lebenstätigkeit kennen lernen will.»

Wir können nicht verhehlen, dass uns der vorhegende Band ein gewisses
Unbehagen erweckt. Wohl lesen sich weite Partien in leichtem Fluss, in andern
sind doch die Anstösse, die der kritische Leser nimmt, zu häufig. Ziehen wir
auch die Textüberlieferung mit in Betracht (worüber unten noch zwei Worte
gesagt seien), so kommen wir zu der Auffassung, diese an sich sehr verdienstliche

Entzifferung wäre besser, wie es dem ursprünglichen Plane des Bearbeiters

entsprochen hätte, auf zwei oder drei Instituten als ungedrucktes
Archivexemplar für Burckhardt-Spezialisten hinterlegt worden. Wollte man aber
nun einmal vom Drucke nicht abgehen, so hätten doch wenigstens einige
Bemerkungen den Leser auf die volle Problematik dieses Textes aufmerksam
machen sollen.

Den jetzt vorliegenden Band wird niemand wegen seines Gegenstandes
zur Hand nehmen. Wird er aber seine Aufgabe, zu einer vertierteren
Erkenntnis Burckhardts zu verhelfen, erfüllen können? Wir möchten sagen,
damit solche Aufgabe Erfüllung finden könnte, wäre es nötig gewesen, an
zahlreichen Stellen etwas stärker redigierend einzugreifen. Die Spezialisten
sagen uns nun, hinter allen, wirklich allen - wie sie sagen, scheinbaren -
Fehlern könne sich eine tiefere burckhardtische Weisheit verstecken, die
sich vielleicht dereinst offenbare. Für den einen oder andern Fall kann das
natürlich nicht geradezu ausgeschlossen werden, für die Grosszahl der von
mir angemerkten Fälle kann ich aber von meinen Vorbehalten nicht
abgehen. Die Herausgeber von Niebuhrs Bonner Vorlesungen haben jedenfalls

keine fraglichen Stellen stehen lassen. Sie haben einen lesbaren, völlig
unanstössigen Text redigiert. Stellen in den Nachschriften, die keinen
Zusammenhang ergeben wollten, haben sie weggelassen, ohne dies im einzelnen
bemerklich zu machen. Sicherlich wird ein behutsamer Redaktor ja auch
niemals burckhardtsche Dikta zurechtbiegen wollen, sondern einzig die
fehlerhaften Notizen seiner Nachschreiber.

E. Ziegler verzichtet, wofür angesichts der Länge des Textes vieles
spricht, auf einen durchgehenden Textkommentar. Dafür gibt er uns am
Textbeispiel des Bastillesturmes ein Schema (S. 516-527), das das Zustandekommen

des schliesslichen Buchtextes von Stenogrammen und Nachschriften
her über die verschiedenen Zwischenstufen hinweg erklärt. Nicht nur in der

361



Wortfolge, sondern auch im Wortlaut ist es schon in diesem Musterbeispiel
nicht ohne redaktionelle Eingriffe abgegangen. Dazu kommt, dass in den
Schlusstext nicht jede Notiz der Nachschriften und Stenogramme sich hat
einfügen lassen. Manche solcher Stellen, mag noch so viel für ihr direktes
Zurückgehen auf Burckhardt sprechen, erscheinen nun als «Varianten» in dem
dem Vorlesungstext beigegebenen Apparat, in dem entgegen der editorischen
Tradition übrigens Textkommentar und Sachkommentar bunt gemischt
sind, ein Vorgehen, bei dem sich der Herausgeber allerdings auf sehr
kompetente Basler Vorgänger stützen kann.

Manche Partien sind in der Nachschrift der Studenten sachlich überaus
dürftig herausgekommen, so dürftig, dass sie nicht als burckhardtisch
anerkannt werden können. Man muss fast annehmen, dass die Nachschreiber
zeitweise über den Rhein ins Wiesental hinausgeschaut haben, statt wirklich
bei der Sache zu sein, und das ist nicht unverständlich, denn auf weite
Strecken, namentlich des ersten Drittels, muss diese glanzvollste aller
Vorlesungen nicht eben kurzweilig gewesen sein: allzuviel ist doch von allerlei
Staatsaktionen die Rede, noch kaum trat Burckhardt damals als wirklicher
Kulturhistoriker auf.

Dem Leser des jetzt vorliegenden Textes werden die sehr zahlreichen
Zwischentitel auffallen, die doch auf keinen Fall auf den Vortragenden
zurückgehen können. In der Tat sind sie von Ziegler, zum grossen Teil in
Anlehnung an eine Nachschrift, beigesteuert worden. Wohl erleichtern diese
Zwischentitel die Übersicht. Sind aber, wie wir sahen, die darunterstehenden
Abschnitte allzukurz, so tragen diese Zwischentitel geradezu dazu bei, das
sachliche Ungenügen solcher Abschnitte zu ersehen. Diese allzukurzen
Abschnittchen bilden übrigens ein letztes Indiz zu der Feststellung, dass die uns
hier vorliegenden 454 Seiten in grossen Lettern und mit reichlicher Spatio-
nierung niemals den vollen Umfang einer fünfstündigen Wintersemester-
Vorlesung repräsentieren können. Man kann zu dieser Feststellung auch aus
dem einfachen Vergleich mit den 238 Seiten der «Epochen» Rankes in
Doves Ausgabe kommen, die ganze 16 Vorlesungsstunden wiedergeben. Noch
exakter kann man zu dem gleichen Ergebnis mit ganz gewöhnlichen, exakten
Rechenkünsten gelangen, wie sie von Fachgenossen angestellt worden sind.

Orthographie und Satzzeichen sind modernisiert, was durchaus zu
billigen ist. Runde Klammern weisen auf die Fragwürdigkeit oder Unsicherheit
des betreffenden Wortes, der betreffenden Passage hin. Wollte man nicht
stärker redigierend eingreifen, so wird man doch sicher wenigstens den
Wunsch des Rezensenten verstehen, es wären sehr viel mehr solcher runden
Klammern verwendet worden. Drei Punkte in eckigen Klammem geben die
Stellen an, die sich einer Entzifferung überhaupt entzogen haben. Was aber
bedeutet der Kursivdruck einzelner Partien Der Rezensent hat in den Richtlinien

(S. 514f.) und auch sonst leider nicht finden können, worauf diese
Druckart hinweisen soll, und doch findet sich der Hinweis gewiss an einer
von ihm übersehenen Stelle.

362



Der Rezensent durfte diese seine Aussetzungen nicht einfach
unterschlagen, so ungern er sie auch gemacht hat, weiss er doch, dass der
geschätzte und kundige Herausgeber dieser Vorlesung manches Jahr seines
Lebens dieser Sache geopfert hat, wohlausgefüllte, überaus fleissige Jahre.
Es ist ihm lieb, zum Schluss noch einige fruchtbare Ergebnisse dieser
seiner Mühsale notieren und hervorheben zu können, und zwar sowohl, was
das Nachwort - E. Ziegler bezeichnet dieses als Kommentar - als was den
Inhalt der Vorlesung anbetrifft.

Besonders sei zunächst hingewiesen auf die sehr dankenswerte Zusammenstellung

aller Universitätsvorlesungen Burckhardts (mit Ausnahme also
derjenigen, die 1855-1858 am eidgenössischen Polytechnikum in Zürich gehalten
worden sind) von 1844-1892/93, verfasst aufgrund der Semesterberichte des
Dozenten (S. 563-568), in denen nicht unterlassen ist, auch die Hörerzahl der
einzelnen Vorlesungen zu notieren, sowie auf das Verzeichnis der erhaltenen
Nachschriften (568-571). Wertvoll ist auch die Liste der Fremdwörter
(572-574), die aherdings vielleicht noch an Aussagekraft gewonnen hätte,
wenn die Seiten, auf denen sie begegnen, notiert worden wären; nur so
bekäme man einen rechten Begriff von der effektiven Häufigkeit der Fremdwörter

in Burckhardts Sprechstil, wie ihn seine Hörer verstanden. In dem
längeren Abschnitt über «J. B. und seine Vorlesungen» (541-561) findet sich,
sorgfältig erarbeitet, manches Neue. Bei den gewissenhaft gesammelten
Notizen über Kleidung und Gestalt des Dozenten findet sich u. a. ein Zeugnis
von Hermann Wartmann, der 1856 in Zürich Burckhardt gehört hat und
ihm auch ausserhalb des Auditoriums begegnet ist. Es folgen Zeugnisse über
Burckhardts Auftreten, über die Darbietung der Vorlesung, über deren
Gestaltung. Wichtiger als all das dürfte doch die Untersuchung über «Sprache
und Stil» der «Vorlesung über das Revolutionszeitalter» sein. Ziegler ist sich
dabei sehr bewusst, dass Unzuverlässigkeiten und Vereinfachungen der
Nachschriften als Fehlerquellen hingenommen werden müssen.

Nun aber endlich noch einiges zum Inhalt der Vorlesung selbst, wie sie
aus den Nachschriften von Hörern ersteht. Da fällt zunächst auf, dass wir,
den drei Kapiteln (4^6) im 5. Bande der Biographie entsprechend, drei
annähernd gleich lange Hauptabschnitte (Vorgeschichte, Die französische
Revolution, Napoleon Bonaparte [bis 1808]) vor uns haben, denen eine relativ
knappe Einleitung vorangeht. Diese ist gegenüber dem, was Kaegi aus den
Einleitungen, die seit eben diesem Wintersemester 1867/68 an alle erhalten
sind, an Gewichtigem beibringen kann, eher dürftig. Bei der Vorgeschichte
fällt auf, dass der Tocquevillesche Gedanke, dass der Absolutismus mit seiner
Straffung der Staatsmacht und deren Zentralisation der Revolution
vorgearbeitet habe, der in Kaegis Interpretation der handschriftlichen Materialien
eine wichtige Stelle einnimmt, sich in den Nachschriften nicht findet. War
dieser Gedankengang für die Nachschreiber zu schwierig? oder wollte es
Burckhardt diesen absichtlich leichter machen, indem er das beste für sich
behielt? Erst im weiteren Verlauf des Textes findet sich einmal beiläufig

363



ein Verweis auf Tocqueville. Es ist vorwiegend Staatengeschichte des 18.

Jahrhunderts, was im ersten Hauptabschnitt geboten wird, immerhin mit
einigen literargeschichtlichen Abschnitten durchsetzt, fast, wie wenn doch
Rankes «Primat der Aussenpolitik» noch etwas nachwirkte, nicht als Theorie,
aber in der Praxis des Darzubietenden. Die Schweiz begegnet in dieser
Vorgeschichte überhaupt nicht. Der Rezensent hätte sich in der entsprechenden
Heidelberger Vorlesung, die er im W.S. 1924/25 bei Prof. W. Andreas hörte,
über dieses Fehlen vielleicht weniger aufgehalten, wenn er gewusst hätte,
dass nach einer wohl mit Ranke anhebenden hundertjährigen Tradition
dieses Eliminieren der neutralen Eidgenossenschaft aus dem Konzert der
Mächte selbstverständlich geworden war. Das Kapitel über Nordamerika
fällt durch seine besondere Qualität auf. Interessieren mag, dass Burke als
Parlamentsredner in diesem Zusammenhange - im Gegensatze zu den
Ausführungen bei Kaegi - nicht vorkommt. In der Folge sind dann die Girondisten

nicht so abfällig beurteilt, wie nach Kaegi erwartet werden musste.
Der Kult der Vernunft, dann des Höchsten Wesens, die beginnende
Zerstörung der Kathedralen, Dinge, die in Kaegis Paraphrasen nicht begegnen,
kommen in der gesprochenen Vorlesung dagegen vor. Im Zusammenhang
der Revolutionskriege erscheint hier Burckhardt geradezu als angloman.

Endlich habe ich mir etwa ein Dutzend Glanzstellen notiert, bei denen
es so gut wie sicher ist, dass die Nachschreiber fasziniert waren und wirklich
wörtlich notiert haben. Drei solcher Stellen mögen unserer Besprechung
einen etwas positiveren Abschluss geben:

(Vom Konvent) «Das Glück fand man doch nicht, weil man die Hölle in
sich hatte» (263).

(Zur helvetischen Umwälzung) «Balthasar de Schauenburg, ein kräftiger
Elsässer, eine gebietende Gestalt und Natur, eine riesenhafte Oberinstruktors-
figur, stahl auch, war aber nicht ein so gemeiner Dieb wie Brune und so

uneigennützig, als man es damals erwarten durfte» (353).
(Suworow) «Wenn auch von wenigen erduldet, blieben diese Leiden doch

unsterblich, denn was wenige gelitten haben, kann so unvergesslich sein, als

was viele gelitten. Vgl. Anabasis» (358).

III.
Auch Rankes «Epochen» waren ursprünglich eine Vorlesung, eine Reihe von

Vorträgen, eine Rhapsodie, wie Ranke selbst sie gerne nannte. Sie wurden
allerdings nicht vor Studenten vorgetragen, sondern vor einer Majestät, vor
König Max II. von Bayern, und zwar in den Tagen vom 25. September
bis 13. Oktober 1854 in Berchtesgaden und seiner Umgebung. Sie wurden
nach Rankes Tode von Alfred Dove herausgegeben und sind nun gegen hundert

Jahre lang in dieser Doveschen Ausgabe im 2. Halbband des 9. Bandes
der Rankeschen Weltgeschichte gelesen worden, ohne dass jemand auf den

364



Gedanken gekommen wäre, dass sich hinter diesem Text ein bisher nicht
beachtetes textkritisches Problem verberge. Wenn solche kritische Zweifel

nicht erwacht sind, so liegt das ohne Zweifel an der Trefflichkeit des Textes,
den wir vor uns haben. Anstösse der Art und Zahl, wie sie Burckhardts «Revolution»

hervorruft, finden sich hier eben nicht. Bei Rankes «Epochen» steht es

insofern gleich wie bei Burckhardts ((Revolutionsgeschichte», als beide auf
Vorlesungsnachschriften beruhen, wobei bei Burckhardt immerhin
handschriftliche Materialien des Autors vorhanden sind, die da und dort Hilfe oder

Kontrollmöglichkeit bieten, während bei Ranke nicht die geringste Notiz des

Autors existiert. Der rekonstruierte Text Burckhardts bietet zahlreiche
Anstösse, während Doves Ausgabe sich fliessend lesen lässt. Erst im
Zusammenhang der Reihe «Aus Werk und Nachlass» hat man sich nun auch mit
den Überlieferungsproblemen, die jeder Text, der nicht auf ein Manuskript
des Autors zurückgeht, stellt, des Näheren abgegeben. Ergebnis: Die völlig
frei gesprochenen Vorträge sind durch einen juristisch ausgebildeten Mini-
sterialsekretär, Franz Seraph Leinfelder, der das Alt-Gabelsberger
Stenographiesystem vollkommen beherrschte und bereits mehrmals die anspruchsvolle

Funktion eines Parlamentsstenographen versehen hatte, nachstenographiert

worden. Er hat aber diese Nachschriften gleich nach deren Aufnahme
in gewöhnliche Schrift umgesetzt und dabei manches, sei es nach dem ihm im
Ohr Nachklingenden, sei es nach seinem Stilgefühl, sei es aus noch andern,

verborgeneren Gründen modifiziert oder ergänzt, oft auch nach den von Gabeis-

berger empfohlenen brachylogisch-syntaktischen Regeln den Wortlaut des

Stenogramms wesentlich gerafft. Diese «Reinschrift» (RM), die in der in der

Bayerischen Staatsbibliothek erhaltenen Form von der Hand eines Kanzlisten,
nicht von derjenigen Leinfelders, geschrieben ist, erhielt der königliche
Zuhörer schon nach ganz kurzer Frist, so dass er die Möglichkeit bekam, sie

sich im Anschluss an die gehaltenen Vorträge wochenlang innerlich
anzueignen und darüber zu meditieren, während Ranke mehr als ein halbes Jahr
auf die ihm in Aussicht gestellte Abschrift der Reinschrift warten musste.

Nach dieser Abschrift der Abschrift der Reinschrift, die seither verloren

gegangen ist, hat A. Dove seine Ausgabe veranstaltet. Er folgte ihr, wie er

gegen den Schluss seines gehaltreichen Vorwortes bemerkt, «in allem Wesentlichen

treu». «Nur einige wenige Irrtümer, die auf Missverständnisse des

Stenographen oder Abschreibers, vielleicht auch einmal auf einem Versehen

oder Versprechen des Vortragenden beruhen, sind ohne Bedenken verbessert

worden. Irgend etwas fortzulassen, konnten wir uns nicht entschliessen.»

Dabei ist zu bedenken, dass A. Dove im Verhältnis zu seinem Text in

ganz anderer Lage war als der durch mehr als zwei Menschenalter davon
getrennte E. Ziegler. A. Dove wie J. Oeri, der Herausgeber der (Griechischen

Kulturgeschichte) wie der (Weltgeschichtlichen Betrachtungen), waren ihres

Lehrers Geist und Stimme noch nahe. Aus solcher Nähe vermochten sie zu

entscheiden, was im Zweifelsfalle rankisch beziehungsweise burckhardtisch
sei und dafür einzustehen.

365



Zur Kritik von Doves Ausgabe stehen uns also das von der Münchner
Landtagsstenographin Anny Schwarz, die sich in das von F. S. Leinfelder
angewandte Gabelsbergers Stenographiesystem einarbeitete, hergestellte
«dechiffrierte» Stenogramm und die «königliche» Reinschrift (RM) zur
Verfügung. (Nebenbei lässt sich für uns ersehen, wie dürftig es um die
handschriftlichen beziehungsweise nachschriftlichen Grundlagen von Burckhardts
«Revolutionszeitalter» bestellt ist. Die beiden hier in Frage stehenden
Stenogramme sind von Studenten, die nebenbei auch etwas stenographieren
konnten, aufgenommen worden und auch die Entzifferung erfolgte durch
eine derartige Kraft, die sich dabei in das System Alt-Stolze einarbeitete,
und von einer - im Falle Rankes allerdings zum Teil fragwürdigen -
zeitgenössischen «Redaktion» und «Reinschrift» des entzifferten Stenogramms
ist vollends nicht die Rede. Es ging uns hier einzig darum, Unterschiede
festzuhalten. Dass man sich mit denjenigen Grundlagen behelfen muss, die
eben da sind, ist uns klar (es dürfte übrigens bei Burckhardt in dem Falle
des «Revolutionszeitalters» insofern noch besser gestanden haben denn einst
bei der Herausgabe der Bonner Vorträge B. G. Niebuhrs, als die bei Burckhardt

vorhandenen Nachlasspapiere bei Niebuhr ganz fehlten.)
Die Unterschiede zwischen dem jetzt entziffert vorliegenden Stenogramm

und der Reinschrift sind erheblich -, wie viel dabei den Abschreibern (die
Münchner Reinschrift ist ja nur in einer Abschrift der Leinfelderschen
Reinschrift erhalten, und die verloren gegangene, die Ranke selbst und dann Dove
vorlag, war gar die Abschrift dieser Abschrift!) anzurechnen ist, ist nicht
mehr feststellbar. Beim heute bestehenden Stand der Überlieferung fallen -
abgesehen von allfälligen Kopierfehlern - alle diese Unterschiede der
«Redaktion» Leinfeiders zur Last. Weisen wir zunächst nur auf einen Punkt
hin: Der berühmteste und am meisten zitierte Satz aus diesen
Vorträgen: «Ich aber behaupte: jede Epoche ist unmittelbar zu Gott, und ihr
Wert beruht gar nicht auf dem, was aus ihr hervorgeht, sondern in ihrer
Existenz selbst, in ihrem eigenen Selbst» hatte im Stenogramm noch einen
Zusatz, «was aber nicht ausschliesst, dass aus ihr etwas anderes hervorging».
Dieser stenographisch überlieferte Zusatz, der u. E. eigentlich eine Tautologie
darstellt, ist in der «Redaktion» Leinfeiders und damit auch in der Ausgabe
Doves an dieser Stelle unterdrückt, hingegen ihrem Sinne nach in den
nächstfolgenden Satz übernommen worden, der nun also lautet: «Wenn nun
aber auch jede Epoche an und für sich ihre Berechtigung und ihren Wert
hat, so darf doch nicht übersehen werden, was aus ihr hervorging». Auch
sonst können wir, geführt von Th. Schieders aufschlussreicher Einleitung und
noch in reicherem Masse durch die kritische Ausgabe selbst (S. 43-447 des
Bandes) starke Veränderungen gegenüber dem Stenogramm feststellen. So
lesen wir im Stenogramm, dass König Max eigentlich von dem
«Fortschritt» und von den «leitenden Ideen» im Geschichtsverlauf etwas
Gegründetes hören wollte, Ranke statt dessen aber lieber sprach von «Gang
und Bewegung des Menschengeschlechts» und statt von «Ideen» lieber von

366



«Tendenzen». Aueh sonst sind starke Veränderungen gegenüber dem
Stenogramm festzustellen, manche können als einleuchtend und gut bezeichnte
werden, andere als unverständlich und nicht gut, dritte als «diplomatisch»,
letzteres, wenn unterschlagen wird, dass Ranke eines der Grundprinzipien des

preussischen Staates ein «protestantisches» nannte (S. 24). Christentum und
christliche Kirche werden in ihrem realen historischen Dasein von Ranke als

«Tendenzen» verstanden, aber Rankes durch das Stenogramm überlieferter
Zusatz: «auf die religiöse Begründung gehen wir nicht ein» wird in der
Münchner Reinschrift und so auch bei Dove unterschlagen. Gegen den
Schluss hin ist die Wendung des Stenogramms «einige Prinzipien haben wir
angegeben, diese leitenden Prinzipien liegen in den Dingen selbst» in Wegfall

gekommen.
Endlich der Titel des Ganzen! Nach zwei verschiedenen Fassungen im

Stenogramm lesen wir in der Reinschrift «Versuch, die welthistorischen
Epochen der neueren Zeit zu bestimmen und zu charakterisieren. Freie
Vorträge vor seiner Majestät dem Könige während Allerhöchst Dessen
Landaufenthaltes in Berchtesgaden im Herbst 1854 gehalten von Leopold Ranke.
Nach stenographischen Aufzeichnungen». Erst bei Dove wurde daraus «Über
die Epochen der neueren Geschichte», immerhin mit dem ganz in die Nähe
Leinfeiders führenden Untertitel «Vorträge dem König Maximilian II. von
Bayern gehalten». Der Titel der «Weltgeschichtlichen Betrachtungen», der
bekanntlich von dem Herausgeber Jacob Oeri stammt, weicht unvergleichlich
viel stärker von dem ursprünglichen ab, ja, ist durchaus Oeris eigene Prägung.

Th. Schieder schreibt auch von der «fast völlig geglückten Einheitlichkeit

des Stils, der kaum irgendwo die Bahnen Rankes verlässt, wenn sich
auch gelegentlich bei näherem Zusehen stilfremde Elemente finden» (S. 16).

Leider, ohne dass dafür Belege gegeben würden.
Bemerken wir endlich, dass Th. Schieder in einem 3. Teil seiner eindringlichen

Einleitung u. a. das Verhältnis des Königs zu dem alten Schelling untersucht

und dartun kann, dass eine gewisse Polemik gegen die
Geschichtsphilosophie, die sich auch hier, und zwar zugunsten der Empirie der
Geschichte, feststellen lässt, sich in diesem Falle gegen Schelling richtet.

Zum Schluss bleibt uns noch anzugeben, wie die neue kritische
Ausgabe angelegt ist. Als Haupttext dient der Wortlaut der Münchner
Reinschrift, während die geringfügigen Abweichungen Doves und die sehr
beträchtlichen des Stenogramms als Varianten unter dem Strich in Kleindruck
angeführt sind. Dieser Variantenapparat ist gelegentlich so umfangreich, dass

nur noch zwei Zeilen über dem Strich Platz haben. Es ist also eine von Seite

zu Seite interessante Ausgabe entstanden, eine brauchbare doch wohl kaum,
das heisst eine, die der Geschichtsfreund lesen mag. Man wird sich zu
solchem Zwecke also weiterhin der Ausgabe Doves (aus dem Jahre 1888, und
seither oft nachgedruckt) bedienen, oder aber es müssen sich die Herausgeber

entsehliessen, eine Editio minor auszuarbeiten, in der alle Varianten,
die sie für rankisch halten, in den Text eingearbeitet sind. Dazu sei noch be-

367



merkt, dass, zumal vom Standpunkt des Liebhabers aus, vielleicht doch
besser der bekannte Text Doves zugrundegelegt würde als der bisher ganz
unbekannte, dazu gar nicht einmal sehr verschiedene Text der Münchner
Reinschrift. - Bemerken wir endlich noch, das auf Schieders «Einleitung»
ein «Vorwort», betitelt «Zur Einrichtung der kritischen Ausgabe» (S. 41-43)
von Helmut Berding folgt und dass auch die Ausgabe selbst in erster Linie auf
der Mühewaltung Helmut Berdings beruhen dürfte.

LITERATUR ZUR GESCHICHTE DER
SCHWEIZERISCHEN NEUTRALITÄT

Von Kabl Schib

Als der deutsche Reichskanzler Otto von Bismarck im Jahre 1889 sich für
seinen Polizeispitzel Wohlgemut einsetzte und unter Missachtung der
schweizerischen Souveränität dem Bundesrat unter Berufung auf die
schweizerische Neutralität das Recht absprach, einen Ausweisungsbefehl zu
erlassen, griff der Zürcher Historiker Paul Schweizer zur Feder, um den Nachweis

zu leisten, dass die schweizerische Neutralität ein Staatsgrundgesetz
sei, das seit dem 16. Jahrhundert heranwuchs, seine Entstehung keiner
auswärtigen Macht verdanke und deshalb die schweizerische Souveränität
nicht einschränke. Das in mehreren Artikeln der Neuen Zürcher Zeitung
verfasste Gutachten Paul Schweizers wuchs zu einer Geschichte der
schweizerischen Neutralität heran, zu einem Werk, das dank der umfassenden
völkerrechtlichen und geschichtlichen Kenntnisse des Verfassers zu einem Pfeiler
der neuesten schweizerischen Geschichtsschreibung wurde1.

Während des Ersten und Zweiten Weltkrieges erlebte der Grundsatz der
Neutralität ungleich härtere Anfechtungen als zur Zeit Bismarcks. Von der
Konferenz zu San Franzisko blieben die Neutralen ausgeschlossen. Die
Wertschätzung der Neutralität schien einem Tiefstand entgegenzugehen. In dieser

Zeit griff der Basler Historiker Edgar Bonjour das alte Thema wieder
auf und schrieb eine neue Geschichte der Neutralität, die sich nicht nur wie
das Werk Paul Schweizers «an den Fachgelehrten», sondern «vor allem an
den geschichtlich interessierten Laien» wandte2. Die Darstellung reichte bis

1 Paul Schweizer, Geschichte der schweizerischen Neutralität. Frauenfeld 1893-1895.
1032 S.

2 Edgar Bonjour, Geschichte der schweizerischen Neutralität. Drei Jahrhunderte
eidgenössischer Aussenpolitik. Basel 1946. 434 S.

368


	Historische Vorlesungen : zu drei neuen Büchern

