
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 25 (1975)

Heft: 3

Artikel: Pestalozzi und die Politik

Autor: Dejung, Emanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Landleute bei den Fürsten wie bei Luther in Verruf gebracht habe. In bezug

auf Müntzer gingen die Ansichten denn auch besonders weit auseinander.

Die Meinungsverschiedenheiten betrafen vor allem die Frage, welches bei

Müntzer die Basis für seine chiliastischen Hoffnungen war: ein zugegebener-

massen von Luther abweichender Biblizismus oder ein schwärmerischer

Spiritualismus. Der dänische Lutherforscher Leif Grane wies mit guten
Gründen darauf hin, dass Müntzer zwar den Gegensatz zwischen Wort und

Geist immer wieder betont habe, aber eben doch nie etwas anderes

verkünden wollte, als was er in der Bibel fand. Wenn auch in der

abschliessenden Diskussion darüber kein Konsens erzielt werden konnte,
scheinen sich die beiden Standpunkte nicht grundsätzlich auszuschliessen,

denn auch in dieser Frage dürften die verschiedenartigen Nomenklaturen
eine Ursache für Verständigungsschwierigkeiten sein.

Wenn zum Schluss eine Erkenntnis des Kolloquiums in Reinhausen

hervorgehoben werden soll, dann diese, dass Günther Franz' «Deutscher Bauernkrieg»

trotz den seit der ersten Auflage verstrichenen vier Dezennien

immer noch das Standardwerk geblieben ist. Berichtigungen und

Ergänzungen im Detail sind zwar erfolgt, aber am Gesamtbild, das Franz
entworfen hat, hat sich kaum etwas geändert. Eine Forschungslücke wurde

allerdings auch in Reinhausen offenbar: die Jahre nach 1525 sind im
Vergleich zu jenen vor diesem Datum allzu wenig erforscht. Vorab wäre

nach einer Antwort auf die Frage zu suchen, weshalb sich die weiterhin

unbefriedigende Lage der Bauern nicht in einem neuerlichen Flächenbrand

entladen hat.

PESTALOZZI UND DIE POLITIK

Von Emanuel Dejung

Kürzlich erschien ein Sammelwerk, das sich mit Pestalozzi als Politiker
befasst:

Zur Diskussion - der politische Pestalozzi. (Redaktion: D. Krause-
Vilmab). Weinheim und Basel, Beltz, 1972. 223 S. (Marburger Forschungen

zur Pädagogik, hg. von L. Fboese und W. Klapki. IV.)

Darin sind Beiträge enthalten:

Leonhabd Fboese, Der apolitische Pestalozzi» - der Beginn einer Pestalozzi-

Renaissance, S. 1-19.

339



Geobg M. Rückeiem, Der politische Pestalozzi - progressiv oder konservativ?
Eine Auseinandersetzung mit Adalbert Rang. S. 21-61.

Hobst Messmeb, Grundpositionen der Gesellschaftstheorie J. H. Pestalozzis und
seine politische Programmatik (1782-1793). S. 63-106.

Dietfbid Keause-Vilmab, Zur Gesellschaftstheorie und politischen Praxis
J. H. Pestalozzis 1793-1797. S. 107-146.

Richaed Pippebt, Der «pädagogische Pestalozzi». Ein Beitrag zum Methode¬
problem der pädagogischen Historiographie. S. 147-195.

Dietmab Kampes, Revolutionäre Theorie und konservatives Denken. Ein Ver¬
such zur politischen Anthropologie Pestalozzis. S. 197-223.

Das Buch setzt sich zum Programm, Pestalozzi als Politiker neuartig zu
erfassen. Es sei versucht, der Gesamttendenz des Werkes zu folgen, wobei
nur teilweise die abweichenden Ansichten der sechs Autoren berücksichtigt
werden können.

Das Sammelwerk geht aus von dem neueren, verdienstlichen Buch:
A. Rang, Der politische Pestalozzi (Frankfurter Beiträge, Band 18), 1967,
besprochen in unserm Jahrgang 18, 1967, S. 389-392. Darin war erstmals eine
Zusammenfassung der ganzen Politik Pestalozzis versucht worden, mit der
Scheidung des progressiven Denkers der Frühzeit von einem mehr
konservativen Politiker der Spätjahre. Die heutigen Verfasser bejahen den
sozialgeschichtlichen Ansatz bei Rang, widersprechen seinem methodischen
Verfahren und machen ihm (S. 29f.) den Vorwurf einer unrichtigen Wertung
als liberaler und fortschrittlicher Politiker. Als neue Problemstellung rücken
sie die gesellschaftliche Struktur in den Vordergrund, geben (S. 56-60, 168)
in modernster Wortform eine sozialpersonale Untersuchung. Indem sie sich
selber zeitliche und sachliche Beschränkung auferlegen, erreichen sie jedoch
die Übersicht bei Rang nicht mehr. Ihr Buch musste eigentlich den Titel
haben: Pestalozzis Theorie der Politik, nach seinen Schriften der Frühzeit
und Revolutionsperiode, in gesellschaftskritischer Sicht.

Versuchen wir, zunächst die Vorzüge des neuen Buches darzutun, so
liegen diese gerade in einer genaueren Erkenntnis vieler Gedanken des
ideenreichen Schweizers. Der zu Unrecht oft als überholt und anachronistisch

angesehene Schriftsteller erfährt hier seine erweiterte Ausdeutung, wie
sie von A. Rufer, H. Barth, G. Guggenbühl u. a. teilweise schon
vorbereitet wurde.

Die wirtschaftlichen Zustände, das Eigentum als erster Exponent der
Kulturentwicklung treten jetzt deutlicher hervor. Aus ungleichem Eigentum
entwickelt sich der Feudalismus, in politischer Entartung, die von Pestalozzi

bekämpft wird. Man kann aus der neuen Sicht nicht den hier
erhobenen Vorwurf ableiten, die frühere Forschung sei apolitisch gewesen,
liegen doch die Eigentums-Schriften erst seit der kritischen Ausgabe in Band
I, 1927 und IX, 1930 gedruckt zugänglich vor. (Vgl. etwa zu dieser Frage
neu: L. Friedrich, Eigentum und Erziehung bei Pestalozzi, 1972.)

340



In staatlicher Hinsicht zeigen die Verfasser, wie Pestalozzi, von Rousseaus
volonte generale ausgehend, gegen den Absolutismus des 18. Jahrhunderts
Stellung nimmt. Unter Beizug seiner Schriften von 1782/83 versuchen sie,
die Auseinandersetzung mit dem Naturrecht im Gegensatz zu der spätem
stärkern Betonung der Erziehung in seinem Geistesgut zu verstehen. Seit
1789 erlebt Pestalozzi im Nachbarlande Frankreich einen Sanierungsversuch
der gesellschaftlichen Zustände, begrüsst diese Änderung, was ihm 1792 das
französische Bürgerrecht einträgt.

Richtig ist hier gesehen, dass die Aktivierung der französischen
Volksmassen, der Revolution von 1789 den besitzbürgerlichen Charakter nimmt,
bis nach dem Sturz von Robespierre und seiner ersten Diktatur die sansculo-
tischen Massen ausgeschaltet werden. Ebenfalls ist richtig gesehen, im Unterschied

zu frühern Auffassungen, dass nicht nur die Helvetik und die Zeit von
Stans Pestalozzi zu einer Änderung der pohtischen Ansichten bewogen hat.
Doch ist schon 1944 sein Wort: Ich will Schulmeister werden, neu auf 1795
datiert worden (vgl. Briefband II, S. 543, und E. Dejung, Pestalozzi im
Lichte zweier Zeitgenossen, 1944, S. 17, 102f.)

Gut beigezogen haben die Verfasser das philosophische Gedankengut,
und sie weisen in den «Nachforschungen» von 1797 einen markanten Wandel
nach. Zwar kann der Rezensent darin nicht die erste Stufe einer Deformation
des gesellschaftlichen Denkens erkennen, als Einleitung zum Verfall der
soziologischen Theoriebildung Pestalozzis im Alter, auf das die Verfasser
überhaupt nicht eingehen. Die Ausdeutung von Pestalozzis Ideen vor 1798 ist
fruchtbar und verdienstlich. Aber die zeitliche Redaktion des Themas und
die nur theoretische Behandlung nötigen zu einer Kritik, wobei auch
unterschiedliche Auffassungen der sechs Autoren zur Sprache kommen werden.

Ein erster Einwand geht dahin, dass die sechs Verfasser nur einen
Teilbereich aus dem Schrifttum Pestalozzis behandeln, aber daraus Schlüsse
auf seine gesamte Beurteilung ziehen. Sie sind sich der Tatsache nicht
bewusst, dass Pestalozzi ein Sonderfall ist, an dessen Interpretation gerade
für Politik und Wirtschaft, man erst denken darf, wenn einmal alle seine
Schriften publiziert sind (es stehen noch (1972) rund fünfzig aus). Wenn man
aber dazu von diesem Schriftsteller nur die geistigen Produkte vom 19. bis
52. Altersjahr einbezieht, seine letzten dreissig Jahre aber übergeht, so ist das
ausgesprochen problematisch. Man hätte sich durch den Ausspruch des
überlegenen Eduard Spranger warnen lassen, mit apodiktischen Urteilen zurückhalten

sollen über das Wort, wonach der alte Pestalozzi der wahre sei. Wenn
zudem die späten, jetzt vorliegenden Briefbände als neue Quellen der
Interpretation meist unberücksichtigt blieben, wenn die Einflüsse der
Landesgeschichte und der Lebensgeschichte zurückgestellt wurden vor dem blossen
Schriftwerk, so ist zwar die vertiefte Ausdeutung verdienstlich, genügt
aber nicht für weitergehende Schlüsse.

Der zweite Einwand gegen das Diskussionsbuch betrifft die Methodik der
Problemstellung. Die Schematisierung von Karl Marx, von Unterdrückern

341



und Unterdrückten wird hier gesellschaftspolitisch-ahistorisch auf das 18.

Jahrhundert übertragen. Im Sinn der heutigen Zeitkrankheit mit der
Polarisierung der Gegensätze, der Beschränkung auf blosse Innenpolitik wird von
Progressiven und Konservativen gesprochen. Die marxistische Methode ist
an sich zu eng, um Geschichte erklären zu können, weil neben Revolutionären

und Reaktionären die entscheidende Schicht der Staatsreformer
übersehen wird, während gerade der anders als heute gedeutete Begriff des

«Mittelstandes» beim alten Pestalozzi von grosser Bedeutung war (vgl. etwa die

ungedruckten Entwürfe zum Buch von 1815 An die Unschuld).
Es ist das gute Recht der Autoren, die Schematisierung des Marxismus,

wie sie aus dem vollauf berechtigten Tages-Kampf des 19. Jahrhunderts

gegen die Auswüchse des Kapitalismus erwuchs, auf das vorangehende
Jahrhundert anzuwenden. Dabei möchte seheinen, als ob Marx als Individual-
theoretiker Pestalozzi in gemeinsamer humanistischer Zielsetzung manchmal
näher steht als die Nachfahren1. Nach D. Kamper (S. 221) bleibt die Frage
offen, worin «die unumgängliche Differenz von politischer und menschlicher

Emanzipation» (nach Marx) bei Pestalozzis drei Zuständen: Natur,
Gesellschaft, Kultur bestehen soll. Hier gilt das Alterswerk «An die Unschuld»,
dass, nach Pestalozzi, Politik auf die Masse, die Staaten, die äussern
Zustände tendiert, während menschliehe Erneuerung auf das Individuum, den

häuslichen Kreis, die Verinnerlichung, die Rehgion gründet. Nach Brechts

Wort soll gewiss das Essen, die Natürlichkeit, das gesellschaftliche Recht
vorausgehen, aber dieses Postulat ist längst bei Pestalozzi überholt in der
Ansicht, dass ohne Moral das Essen nichts nützt, wenn innere Werte,
metaphysisches Streben ausbleiben.

Ein dritter Einwand geht dahin, dass im Diskussionsbuch die
Landesgeschichte ungenügend, manchmal sogar falsch gedeutet, berücksichtigt wird.
Zürich im 18. Jahrhundert besass auf der Landschaft 34 000 Arbeiter bei

200 000 Einwohnern. Dabei waren (entgegen D. Krause S. 114) die
Fabrikanten, Landrichter, Offiziere (wie die Pfarrer, hohem Lehrer und Räte)
der Stadt zuzurechnen. Was auf der Landschaft als Fabrikant auftrat, waren
sogenannte Tüchler, die alle Rohstoffe in Zürich einkaufen, alle Produkte dort
verkaufen mussten. Demgemäss gab es (laut P. Guyer, Soziale Schichtung
der Bürgerschaft Zürichs, 1952) bei 2000 erwachsenen Städtern dort ein

Achtel Industrie-Unternehmer.
Pestalozzi selbst belegt diesen Status, indem er 1796-1798 als Fabrikant

seinen Namen gab, indem er in Fluntern einem verwandten Landbürger in
einer Textilfirma als offizieller Leiter aushalf. Die Folgerungen Krauses

gehen fehl, so wenn er (S. 126 Anm. 73) eine grossbürgerliche und eine

plebejische Gruppe auf der Landschaft unterscheiden will - die Einsichtigen
sahen die drohende Gefahr für die Schweizer Freiheit von Frankreich aus,
die andern konnten nicht aussenpolitisch denken.

Wenn Pestalozzi seit 1795 seine pohtischen Ansichten geändert aus-

1VgL auch H. Blankertz, Bildung Im Zeitalter der grossen Industrie, 1969, S. 116.

342



drückte, so geschah es, weil er sich durch äussere Zeitumstände eines Bessern

belehren liess. Die Revolution Frankreichs war 1794 zum Terror
entartet unter Robespierres Führung, hatte dann in Holland begonnen,
Tochterrepubliken zu schaffen. Richtig ist gesehen, dass nach dem Scheitern der
ersten Diktatur die sansculotischen Massen ausgeschaltet werden. Nicht
erkannt ist dagegen, wie um 1795 die Volksbewegung Frankreichs sich auf
Eroberungswillen umstellt und auf die zweite Diktatur, diejenige Napoleons,
hinlenkt. Wenn D. Krause Pestalozzi (S. 134, 136) den «Verlust jeglicher
politischen Perspektive» zuschreibt, wenn dieser angeblich vorsichtig für das
städtische Interesse, nicht mehr warm für das Landvolk sich einsetze, so wird
in dieser Annahme verkannt, warum er um 1795 seine Ansichten in
geänderter Form aussprechen musste.

Das führt zum weitern Einwand gegen diese Schrift, die Biographie
betreffend, dass seine politische Haltung nur aus Schriften, dagegen nicht im
Lebensüberblick gesehen wird. Für die persönliche Stellungsnahme als
Vermittlungspolitiker und Staatsreformer sei aufeinige andere Publikationen
verwiesen. Schon 1930 hat der Rezensent in einer Schrift über den Stäfnerhan-
del auf die überparteiliche Haltung hingewiesen. Aufgewachsen in einer
städtischen Demokratie, mit den alten Griechen, den alten Schweizern und
der Reformation als Richtlinien, hat der Sohn eines bevorrechteten Städters
und der zuerst untertänigen Mutter die aktuellen Gegensätze verschmolzen,
suchte der gesamten Landschaft Gleichberechtigung zu verschaffen (vgl. Zürcher

Taschenbuch 1969 S. 84ff.). Sein Wort an Fellenberg vom November
1792, er wolle den reinen Konservativismus retten, zeigt das Bestreben, auch
Konservative für seine Reform des Staats zu gewinnen.

Mit Ausnahme der Helvetik (1798-1803) steht Pestalozzi zeitlebens in
Opposition zu den herrschenden Zuständen; Näheres darüber im neuen Band
XVII A der kritischen Ausgabe (vgl. S. 216ff., 327ff.). Nur zweimal trat
er nach 1800 aus seiner innern Emigration, 1802/03 auf der Pariser Consulta
bei der Mediation Napoleons, und 1814/15 anlässlich der europäischen
Neuordnung, durch Einsatz beim Zaren Alexander I. und beim Minister vom
Stein. Er erklärte beide Seiten für Narren, die das verfaulte Alte und das
unreife Neue einseitig vertraten. Ihm schwebte eine bessere Zukunft vor, er
erkannte auch die wachsende soziale Gefahr durch die sich entwickelnde
Industrialisierung des 19. Jahrhunderts.

Welche persönliche Erlebnisse ihn im Frühjahr 1798 zur fluchtartigen
Auswanderung nach Liestal führten, ist in einer Miszelle dieser Zeitschrift
(S. 331) dargetan. Er bekämpfte materiellen und geistigen Schaden seiner
Heimat, unverdauten Reichtum, auswärtigen Militärdienst, innern
Staatsschwindel und die Zerstörung des alten Volksgeistes, mit seiner inneren
Verbundenheit aller Kreise, wie jetzt neu aus seiner Schrift «Rechenschaft über
mein Thun» (Band XVII A) ersehen werden kann. Desgleichen erläuterte er
1810 seinem Besucher Prof. Benzenberg aus Düsseldorf: «Ich habe nur den
pohtischen Zweck, die Bildung des Volks der aristokratischen Unterjochung

343



entgegenzusetzen.» Dies führt zu einem letzten Einwand gegen vorliegende
Schrift, gegen die Ausdeutung seines Gedankenguts überhaupt, auf zu geringer
empirischer Grundlage, zudem theorieüberfrachtet und verfremdsprachelt.

Das Werk der sechs Autoren hat, in seinem soziologischen Bereich
gesehen, manche Fortschritte der Erkenntnis gebracht. Es hat die politische
Ader neu erspürt, aber diesen, für jeden Schweizer immanenten Teil seiner
Ideen, zugleich überwertet. Mit der neuen Problemstellung eines wesens-
mässigen Politikers Pestalozzi, einer «sozialpersonalen» Anthropologie erklären

sie meist, Pestalozzi sei nicht zur Hauptsache Pädagoge gewesen (abgesehen

etwa von H. Messmer, S. 64, Anmerkung). Auf einen solchen Anspruch
(S. 2, L. Froese) zu antworten, ist angesichts der obigen Einwände wohl
ziemlich überflüssig. Man möchte ja den Autoren nicht gleich unterschieben,
sie wollten, gleich wie andere im Fall Hölderlin, auch bei Pestalozzi aktuelle
Tagespolitik geschichtlich belegen.

Die Kernfrage des Diskussionsbuches, ob Pestalozzi in erster Linie
Pädagoge oder Politiker war, möchten wir aber letzten Endes durch ihn
selber entscheiden lassen, in seinem Wort: Der Anfang und das Ende meiner
Politik ist Erziehung. Gesunde Natürlichkeit, entsprechend dem Wahlspruch
Rousseaus, und eine gerechte Gesellschaftsordnung vereint er zu einem höhern
Ziel, durch innere Vertiefung von Jugend auf, durch Erziehung. Er lehnt
die entartete Zivilisation ab, man könnte sein Streben mit dem Wort
deklarieren: Vorwärts zur Kultur! weil ihm nur durch Erziehung (auch ohne
letzte Vollendung) dieses Ziel überhaupt erreichbar erscheint.

DER NACHLASS A. 0. AEPLI IN DER
STADTBIBLIOTHEK ST. GALLEN

Von Eenst Ehbenzelleb

Aeplis Wirksamkeit und Verdienste um das kantonale und eidgenössische

öffentliche Leben, vor allem als sanktgallischer Regierungsrat (1851
bis 1873), als Stände- und Nationalrat (1849-1883, mit Unterbrüchen)
und als schweizerischer Gesandter in Wien (1883-1893) findet man in
E. Gruners Handbuch1 präzis zusammengestellt und in H. Hillers
Biographie2 eingehend gewürdigt. Schon ein Jahr nach Aeplis Tod konnte der

1 Erich Grüner und Karl Frei, Die Schweiz. Bundesversammlung 1848-1920, Bd. I
(Bern 1966), S. 539.

2 Hans Hiller, Landammann Arnold Otto Aepli (1816-1897). Sein Wirken in Bund
und Kanton (St. Gallen 1953).

344


	Pestalozzi und die Politik

