
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 24 (1974)

Heft: 4

Artikel: Sulla fortuna di Erasmo in Italia : Ortensio Lando e altri eterodossi della
prima metà del Cinquecento

Autor: Seidel Menchi, Silvana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SULLA FORTUNA DIERASMO IN ITALIA

Ortensio Lando e altri eterodossi della prima metä
del Cinquecento *

Di Silvana Seidel Menchi

Premessa

1. Per lo studioso che si occupa deU'influsso che Erasmo ha eser-
citato sulla religiositä e sulla vita culturale italiana, la figura di
Ortensio Lando costituisce uno dei capitoli piü enigmatici. II Lando
e stato uno dei rari scrittori italiani del secolo XVI che abbia con-
sacrato a Erasmo un'opera non dichiaratamente teologica e contro-
versistica, il dialogo In Des. Erasmi Roterodami funus, pubblicato a
Basilea nel 15401. Nel panorama della cultura italiana del Cinquecento,

relativamente povera di testimonianze erasmiane - o per una
certa sorditä degli italiani al discorso di Erasmo, come si e pensato
finora, o per l'ombra della clandestinitä che, ancora prima della con-
danna umciale di Erasmo, incombeva sugli erasmiani d'Italia e con-
tribuiva a disperdere i documenti ad essi relativi - il Lando spicca
dunque per il suo interesse verso l'umanista fiammingo. Tuttavia
la sua operetta - anche perche sopravvissuta in pochissimi esem-
plari - non era mai stata oggetto d'attenzione nemmeno da parte

* I miei studi sulla fortuna di Erasmo in Italia sono stati resi possibili
da una fedowship deü'Universitä di Harvard presso d centro di studi rinasci-
mentali <Vdla I Tatti> di Firenze.

1 In Des. Erasmi Roterodami funus. Dialogus lepidissimus, Nunc primum
in lucem editus, Basdeae M.D.XL (in seguito abbreviato in Funus).

537



degli studiosi che si sono occupati dei rapporti fra Erasmo e l'Italia e

la conoscenza di essa restava fino a pochi anni fa limitata agli
storici basileesi2.

Negli ultimi tempi, anche in relazione al forte slancio che il cin-
quecentenario d'Erasmo ha dato agli studi erasmiani, il dialogo del
Lando si e imposto all'attenzione degli studiosi. Si sono occupati
di esso Paul Grendler, nel suo libro dedicato al Lando al Franco
e al Doni come critici della societä e della cultura italiana del
Cinquecento3, e Myron Gilmore, in un saggio espressamente dedicato

al Funusi. II vivace e stimolante libro di Grendler ha avuto il
merito generale di riproporre all'attenzione degli storici un gruppo
di personaggi della cultra italiana del Cinquecento trascurati dai
critici della letteratura come «minori5». In particolare Grendler ha
intuito nel Funus un documento della sensibilitä del Lando per i
problemi legati alla vita ecclesiastica e alla discussione teologica del
suo tempo6. II limite di tale interpretazione e che essa presenta il
Funus come un testo filoerasmiano. Myron Gilmore, correggendo
questa parte del lavoro di Grendler, ha fissato in un penetrante
saggio la natura del Funus come un attacco contro Erasmo: egli ha
distinto sotto la superficie celebrativa del dialogo il nucleo sar-

2 Andreas Flitner, Erasmus im Urteil seiner Nachwelt, Tübingen, 1952,

pp. 26-28. - Peter Bietenholz, Der italienische Humanismus und die
Blütezeit des Buchdrucks in Basel, Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,

vol. 73, Basel und Stuttgart, 1959, pp. 81-82. - Andreas Burckhardt,

Johannes Basilius Herold, Kaiser und Reich im protestantischen
Schrifttum des Basler Buchdrucks um die Mitte des 16. Jahrhunderts, idem,
vol. 104, Basel und Stuttgart 1966, p. 128, nota 1.

3 Paul F. Grendler, Oritics of the Italian World (1530-1560), Anton
Francesco Doni, Nicola Franco and Ortensio Lando, Madison Milwaukee, and
London 1969. Alla bibliografia indicata da Grendler bisogna aggiungere
Conor Fahy, «The two (Neapolitam Editions of Ortensio Lando's For-
cianae Questiones», in Colleded Essays in Italian Language and Uterature
presented to Kathleen Speight, Manchester 1971, pp. 123-142.

4 Myron P. Gilmore, «Anti-Erasmism in Italy: the Dialogue of Ortensio
Lando in Erasmus' Funeral», in The Journal of Medieval and Renaissance
Studies, IV, 1974, pp. 1-14.

5 Uno studio biografico completo su Ortensio Lando manca ancora.
6 Grendler, op. cit., pp. 113-117.

538



castico e l'ha definito come una parodia degli usuali encomia di
Erasmo7.

Resta tuttora aperto il problema della collocazione del Funus
nell'oscuro itinerario intellettuale e religioso di Ortensio Lando e

nella discussione sorta intorno al nome di Erasmo nel secondo quarto
del secolo XVI. Tale problema risulta particolarmente acuto per il
fatto che, alla luce delle ultime ricerche, la figura di Ortensio Lando
sta mutando i connotati. Dietro la maschera del letterato di suc-

cesso e di corto respiro, sensibile ai problemi della riforma reli-

giosa, ma alieno dall'impegnarsi seriamente in essi, stanno venendo

alla luce i tratti di un audace propagandista eterodosso, che riusci

a pubblicare in Italia fin oltre la metä del secolo testi di inequi-
vocabile contenuto radicale8.

Quando un'opera parla in un linguaggio cosi ambiguo e sfuggente

come il Funus, Finterpretazione dipende in gran parte dal contesto

biografico e ambientale in cui viene collocata. L'immagine tradi-
zionale del Lando suggerisce un'interpretazione del Funus come

documento di un moderato riformismo cattolico, che attacca in
Erasmo il precursore di Lutero, pur cercando di salvare nell'eredita
erasmiana certi aspetti conciliabili col programma della Contro-

riforma. Di contro la nuova immagine del Lando come propagandista

radicale, come «anabattista», e il presupposto che permette
una lettura del Funus in chiave evangelica.

2. II presente contributo offre dunque in primo luogo una inter-
pretazione del dialogo antierasmiano di Ortensio Lando come
documento della presenza intellettuale di Erasmo nei circoli eterodossi

italiani e come saggio della reazione che questa presenza suscitava.

Tale reazione, come e giä stato dimostrato a proposito di Celio

Secondo Curione9, era spesso ambivalente, era una reazione di

7 Gilmore, op. cit., p. 7.
8 II presente contributo integra un mio saggio precedente, «Spiritualismo

radicale nede opere di Ortensio Lando attorno al 1550», in Archiv für
Reformationsgeschichte, LXV, 1974, pp. 210-277, e ne presuppone le conclusioni..

Nelle pagine seguenti tale saggio sara abbreviato in «Spiritualismo ».

9 Delio Cantimori, «Note su Erasmo e la vita morale e religiosa
italiana nel secolo XVI», in Gedenkschrift zum 400. Todestage des Erasmus von
Rotterdam, Basel 1936, pp. 107-109.

539



amore-odio. Alcuni membri delle conventicole eterodosse italiane si

erano svegliati alla vita etico-religiosa proprio grazie alle opere di
Erasmo e da esse avevano assorbito una nuova concezione del

cristianesimo. Questi allievi spirituali del fiammingo, sviluppando le

idee del maestro e procedendo nella verifica pratica di esse, finivano

spesso col trovarsi fuori di quella chiesa, alla quäle Erasmo era pur
sempre rimasto legato. Dalle nuove posizioni dolorosamente rag-
giunte, essi si volgevano indietro a guardare con sdegno il maestro
di ieri: la sua fedeltä alla chiesa tradizionale appariva loro come un
atto di tiepidezza e di viltä o come una conseguenza di bassi cal-

coli utilitari. Era, il loro, uno sdegno che nasceva e si alimentava
dell'amore di ieri, tanto piü ardente quanto piü fervido era stato
l'amore: uno sdegno che non cancellava l'ammirazione, anzi talvolta
coesisteva con una stretta dipendenza intellettuale.

Cercheremo di dimostrare che e possibile ritrovare nel Lando le

due facce opposte di questo particolare tipo di approccio a Erasmo,
caratteristico di alcuni novatori religiosi italiani. Da un lato il
Lando dirige contro Erasmo un attacco scoperto come il Funus, il
cui nucleo e costituito (se la presente interpretazione e giusta) da

una sarcastica rappresentazione del trionfo di Erasmo nel cielo

papistico. Dall'altro lato il Lando utilizza largamente l'Enchiridion
erasmiano come fönte di idee e formulazioni corrosive nei confronti
della religiositä e dell'etica tradizionale e ne inserisce numerosi

passi nelle sue opere di ispirazione radicale.

3. Come secondo scopo, il presente saggio si propone di dimostrare

che Ortensio Lando non rappresenta, dal suddetto punto di
vista, un caso isolato. La sua figura, la sua biografia e la sua testi-
monianza aprono uno spiraglio su un panorama insospettatamente
largo della recezione eterodossa di Erasmo in Italia. Allo stato
attuale della documentazione, quel panorama si puö intravedere,
non distinguere. II tentativo di ricostruirlo da risultati frammen-
tari. Per illustrare questo stato insoddisfacente delle nostre cono-

scenze in proposito basta citare un fatto: nel Funus il Lando

compila un elenco di erasmiani italiani i cui nomi - ad eccezione

di quello del Curione - sono completamente sconosciuti agli
studiosi di Erasmo in Italia: lettori, ammiratori, aspiranti traduttori

540



di Erasmo, il cui «erasmismo» rimase inespresso, fu soffocato, o si

espresse in documenti oggi andati perduti o rimasti sconosciuti10.

In alcuni casi tuttavia e possibile individuare, seguendo la traccia
fornita dal Lando, gruppi o conventicole che alimentavano con la
lettura di Erasmo, ed esprimevano con la pubblicazione delle sue

opere, il loro dissenso religiöse In particolare qui ci oecuperemo
di due gruppi del genere: quello che era attivo a Bologna nel
decennio 1530-1540 e il gruppo padovano dal quäle nel 1547 usci la
traduzione italiana della parafrasi erasmiana del Vangelo di Matteo.
Inoltre la testimonianza di Ortensio Lando permette di allargare,
anche se di poco, le nostre attuali conoscenze sul gruppo bre-
sciano, dal quäle usci nel 1531 l'unica traduzione italiana dell'Enchi-
ridion. Per quanto i fih che collegano questi vari gruppi erasmiani
fra di loro, e eiaseuno di essi a Ortensio Lando, siano esili, essi

tuttavia esistono: attraverso il Lando le disparate e frammentarie
testimonianze sulla fortuna eterodossa di Erasmo in Italia tendono
a comporsi in un disegno unitario, che future ricerche potranno
forse ricostruire in modo piü completo.

Giovanni Angela Odoni e il circolo di Bologna

1. Nel decennio 1530-1540 e discontinuamente attivo a Bologna
un piecolo gruppo di fervidi erasmiani, i quali leggono le opere
delPumanista come manifesti di un rinnovamento religioso e morale,
paragonabile per importanza solo a quello segnato dall'etä apostolica.
II piano di pensiero e d'azione sul quäle questi uomini si muovono
e dichiaratamente, fin dalla prima metä di questo decennio, il piano
della riforma religiosa di origine transalpina, che essi si propongono
di diffondere in Italia. Durante il loro processo di aecostamento
alla teologia rinnovata, i dissenzienti di Bologna individuano una
corrente che va da Erasmo a Butzer e optano per essa, consape-
volmente preferendola alla teologia di Lutero.

La scelta della linea Erasmo-Butzer e una scelta strategica e

tattica al tempo stesso. E una scelta tattica, perche Erasmo e

10 Cfr. piü avanti, note 150-156.

541



maestro nell'uso di un linguaggio duttile, insinuante e conciliante,
che si presta alla diffusione delle nuove idee in Italia, dove il
linguaggio violento e tagliente di Lutero non e adottabile. Ma la
scelta dei bolognesi e anche strategica, perche la teologia di Erasmo
e di Butzer non procede per antitesi e per esclusioni come quella di
Lutero (o sei nella legge o sei nel Vangelo, o sei un fariseo o sei un
cristiano), ma prevede e permette la coesistenza di diversi stadi,
progressivamente sempre piü perfetti, della rivelazione11, additando
a modello lo stadio piü alto, senza condannare completamente lo
stadio piü basso. E una teologia che mira a instaurare un'adora-
zione di Dio in spirito e in veritä, ma tollera gli «infermi» che
adorano Dio nella carne e nelle cerimonie. In effetti solo una
teologia del genere era conciliabile con il piano di convivenza con
i «farisei», di conquista e di erosione della chiesa tradizionale di
fianco o addirittura dall'interno, che questi dissidenti si propone-
vano di mettere in atto.

La linea di continuitä che viene stabilita fra Erasmo e Butzer
dice molto sull'interpretazione che il gruppo bolognese da delle

opere di Erasmo. Ma ancora piü significativo e il modo diverso in cui
i due maestri vengono trattati. A Erasmo si indirizzano tratta-
telli e poemi encomiastici, scritti in un linguaggio non compro-
mettente, destinati alla divulgazione; da Butzer si va a scuola di
teologia, con lui si convive e si discute. Erasmo e il grande
nome da sbandierare come segnacolo in vessillo; Butzer l'effettivo
punto di riferimento dottrinale. Le opere di Erasmo sono la mi-
gliore propedeutica alla rinnovata vita cristiana; ma esse trovano
nelle opere di Butzer il loro coronamento.

Questo diverso atteggiamento implica di per se, nonostante le
solenni dichiarazioni di devozione, una riserva nei confronti di
Erasmo. Ci si serve di lui per andare oltre di lui. Lo si legge, lo si

traduce, lo si diffonde, con la speranza che il seme sparso nelle
sue opere germini e porti, anche in Italia, quei frutti che fuori
d'Italia Erasmo rinnega.

11 Friedhelm Krüger, Bucer und Erasmus, Eine Untersuchung zum
Einfluss des Erasmus auf die Theologie Martin Bucers (bis zum Evangelien-Kommentar

von 1530), Veröffentlichungen des Instituts für Europäische
Geschichte Mainz, vol. 57, Wiesbaden 1970, pp. 69-88.

542



Per quanto la documentazione sul gruppo degli erasmiani bolo-
gnesi sia lacunosa, essa permette a) di individuare alcuni dei com-
ponenti; b) di fissare certi tratti della loro posizione teologica e

culturale; c) di ricostruire parzialmente la loro tattica.

2. La figura piü autorevole del gruppo bolognese era un uomo di
nobile e ricca famiglia, di grande esperienza e dottrina specialmente

nel campo del diritto civile ed ecclesiastico. Questo gentil-
uomo italiano, colto, informato, esperto delle cose del mondo,
nutriva un vivo interesse per la vita religiosa ed ecclesiastica,

conosceva le opere dei teologi ultramontani e, nonostante la sua
etä relativamente avanzata (era sui sessant'anni), aveva conservato
una notevole disponibilitä per le nuove idee. Di propria iniziativa
egli entrava in corrispondenza con Butzer, mantenendosi perö in un
prudente anonimato. Butzer attribuiva aH'incognito corrispondente
lo pseudonimo di Eusebio Renato, sotto il quäle questo perso-
naggio continua a nascondere ancor oggi la sua vera identitä.
Tuttavia lo pseudonimo felicemente coniato da Butzer e un indizio
abbastanza chiaro del tono predominante di quella corrispondenza:
1'italiano era un aderente della vera, della nuova pietas {evoeßr/q),

un uomo che aveva vissuto l'auspicata rinascita in Cristo, senza cui
la fede tradizionale e morta (renatus)12.

Eusebio Renato aveva concepito il disegno di contribuire attiva-
mente, con le sue idee e con i suoi mezzi di fortuna, alla diffu-
sione in Italia della teologia rinnovata. In questo disegno rientrava
innanzi tutto la pubblicazione di un'opera di sua composizione, le
Omelie sui vangeli di tutto l'anno. Di quest'opera ignoriamo il con-
tenuto; ma le sue vicende sono giä abbastanza indicative. Sicura-

12 Le notizie che riguardano il gruppo degli erasmiani bolognesi sono
desunte dai documenti indicati da Percy Stanford Allen nella sua intro-
duzione alla lettera di Giovanni Angelo Odoni a Erasmo, Opus epistolarum
Des. Erasmi Roterodami, denuo recognitum et audum per P. S. Allen, vol.
XI, Oxonii 1947, p. 82 (in seguito l'epistolario erasmiano sarä abbreviato in
Allen, seguito dal numero del volume). In particolare mi riferisco qui alle
notizie formte da una lettera dedo stesso Odoni a Butzer, pubblicata alla
flne del presente contributo come appendice I. Per i possibdi sviluppi di una
ricerca biografica su Giovanni Angelo Odoni cfr. piü avanti, nota 81. Per un
tentativo di identiflcazione di Eusebio Renato cfr. appendice I, nota 15.

543



mente finita nel 1534 Fopera era scritta in volgare, perche destinata
a uno strato piü largo possibile di lettori. Opere di analoga ispira-
zione abbondavano -, cosi si esprime il portavoce dell'autore - ma
erano scritte in tedesco o in latino. E gli italiani, che cosa avevano
a disposizione, loro, per assorbire le idee del grande rinnovamento
religioso in atto? Soltanto VEnchiridion del soldato cristiano di
Erasmo nella bella traduzione di Emilio dei Migli. Recentemente
era apparso nelle librerie di Bologna - continua lo stesso
portavoce - un altro libro importante, il quäle, come VEnchiridion,
andava a ruba: si trattava del Libro de la emendatione et cor-
rectione dil stato christiano13, cioe della traduzione italiana del-
l'appello di Lutero An den christlichen Adel deutscher Nation von des
christlichen Standes Besserung, pubblicata anonima oltralpe e intro-
dotta clandestinamente in Italia. L'aviditä con la quäle i «volgari»
leggevano VEnchiridion e il prezzo ingente (4 marcelli d'argento o
addirittura mezzo scudo d'oro), che erano disposti a pagare per
l'esiguo opuscolo di Lutero, confermavano agli occhi di Eusebio
Renato e dei suoi satelliti la fame dei propri connazionali per
questo genere di letteratura14.

Le Omelie sui vangeli di tutto l'anno dovevano dunque affian-
carsi alT'Enchiridion di Erasmo e all'appello di Lutero An den christlichen

Adel deutscher Nation come ulteriore veicolo di diffusione
delle idee e dei motivi del rinnovamento religioso in Italia. In un
primo tempo si cercö di stampare le Omelie a Venezia, senza nome

13 L'Odoni parla di un libro «cui titulus est de Ecclesiae instauratione»,
tradotto in italiano e stampato poco prima («nuper») a Strasburgo, cfr.
appendice I. Questo libro si puö ragionevolmente identificare - nonostante
una certa discrepanza nel titolo - con d Libro de la emendatione et cor-
rectione dil stato christiano, s. 1. [ma Strasburgo, Georg Ulricher], Anno.
M.DXXXIII. Cfr. Joseph Benzing, Lutherbibliographie, Verzeichnis der
gedruckten Schriften Martin Luthers bis zu dessen Tod, Baden-Baden 1966,
p. 83. Per questa identificazione cfr. Leandro Perini, «Gli eretici italiani
del'500 e Machiavedi», in Studi Storici, X, 1969, p. 882. II numero delle
pagine del volumetto in questione conferma l'identincazione riproposta dal
dr. Permi. Dice infatti l'Odoni, appendice I, che il libro, il quäle si vendeva
a Bologna, non superava le 15 carte tipografiche - cioe i 120 fogli di una
edizione in 8°. In effetti d Libro de la emendatione ha 113 fogli.

14 Cfr. appendice I, linee 83-99.

544



di luogo ne di tipografo, come si sapeva che era stato fatto per
altre opere innovatrici venute d'oltralpe. Ma il momento era poco
propizio. I tipografi veneziani, intimiditi dai roghi di libri proibiti
e dal risoluto atteggiamento che il nunzio Aleandro aveva preso
(e imposto anche alle autoritä civili) nei confronti della stampa
clandestina, rifiutarono la loro collaborazione15. Allora si cercö di far
stampare l'opera a Strasburgo, con l'appoggio di Butzer; ci si

dichiarö disposti, in caso di necessitä, ad andare addirittura a Wit-
temberg, tanto la stampa delle Omelie appariva importante nel pro-
gramma di risveglio evangelico dellTtalia16.

Questo fugace accenno alla cittadella della nuova teologia, la
menzione del Libro de la emendatione et correctione dil stato
christiano fra i veicoli di propaganda del rinnovamento religioso in
Italia, il progettato viaggio a Wittemberg di uno dei membri prin-
cipali del gruppo17, lasciano intravedere quäle attrazione Lutero
esercitasse sui dissidenti italiani, anche se - per le sue formula-
zioni troppo drastiche e per il suo nome troppo scottante - egli non
poteva piü servire come alternativa.

Non sarä supernuo ricordare a questo punto che a Venezia
esisteva un caso di propaganda eterodossa per via di stampa, paral-

15 Ivi. Sulla nunziatura dedAleandro a Venezia dal marzo 1533 ad'agosto
1535, cfr. Nunziature di Venezia, vol. I (12 marzo 1533-14 agosto 1535) a
cura di F. Gaeta, Istituto Storico Italiano per l'Etä Moderna e Contem-

poranea, Fonti per la storia d'Italia, vol. 32, Roma, 1958. A proposito della
soppressione deda stampa eterodossa e della caccia ai libri proibiti per-
seguita con tenacia dall'Aleandro a Venezia, cfr. ivi, pp. 31, 42, 45, 191, 214.

II 9 maggio 1533 la Signoria aveva ordinato che a Venezia non si potesse stampare

alcun libro che trattasse di cose sacre senza «exame et approbation»
ded'Aleandro; ivi, p. 45.

16 Cfr. appendice I: «Non mi spaventa neanche l'idea di andare a
Wittemberg, se necessario», scrive l'Odoni, «per quanto a me basterebbe arrivare
a Strasburgo», linee 120-122.

17 Da una lettera di Giovanni Sinapio a Fileno Lunardi del 13 aprile 1534
risulta che Fileno Lunardi aveva l'intenzione di andare a Wittemberg:
«Wittembergae diligenter et reverenter mihi verbis saluta Vitum Winshemium
[Veit Winsheim, grecista e docente di medicina a Wittemberg, adievo di
Melantone] et Melanchthonem praeceptorem meum.» Con la fräse successiva
il Sinapio cerca di distogliere il giovane dal riporre una fiducia indiscri-
minata ed eccessiva in qualeuno (Lutero?): «Et cave ne in cuiusdam verba

545



lelo a quello rappresentato da Eusebio Renato a Bologna. La fönte
delle nostre conoscenze in proposito e quell'Aleandro, il cui zelo
antiluterano impediva ai tipografi veneziani di stampare le Omelie
di Eusebio Renato. La stampa in questione e la stessa traduzione
italiana di Lutero, il cui successo aveva tanto stimolato i dissidenti
bolognesi. Un esemplare del libro, stampato a Strasburgo, era stato
mandato nel febbraio 1534 dal Vergerio, allora nunzio in
Germania, a Girolamo Aleandro, a Venezia, per metterlo in guardia
contro la diffusione clandestina di esso. L'Aleandro, letto il libro, si

guardö bene dal trasmetterlo, come suggeriva il Vergerio, alle auto-
ritä veneziane: temeva che, letto ufficialmente in Pregadi, il libro
«haverebbe ammorbato mezza questa cittä18». Quest'opuscolo di
Lutero infatti, di contenuto piü politico-morale che teologico e dot-
trinale, trovava un terreno propizio nello stato di permanente
attrito fra potere civile ed ecclesiastico in cui viveva la Signoria
veneta. Avvedutamente, l'Aleandro lo giudicava «molto piü peri-
coloso che li libri del tutto manifesti heretici [cioe di contenuto
teologico e dottrinale] perche fa appiacer alli laici per la maledi-
centia contra di noi19». II tratto che accomuna la vicenda di
questa traduzione italiana di Lutero alla storia del gruppo bolo-
gnese ci viene rivelato anch'esso dall'Aleandro: a forza di indagare
sul «mal libro» il nunzio scopri che, a prendere l'iniziativa della
traduzione italiana o almeno della stampa, era stato un gentiluomo
veneziano; che si era trovato un modo nuovo e impensato di con-
trabbandare il volumetto dentro la cittä e se ne era organizzata una
diffusione massiccia. Inserendosi suU'anticleriealesimo civile del

patriziato veneto, il libro di Lutero ebbe un successo fulmineo:

iures per totam Germaniam pertinacius, quin apud te pluris esse semper auto-
ritatem Domini nostri Iesu Christi ac sanctae scripturae, ut optime nosti,
patiaris.» Cfr. Briefe aus der Reformationszeit, Grösstentheils nach Manu-
scripten der Zwingerschen BriefSammlung, ed. Rudolf Stähelin, Basel 1887,

p. 26.
18 Cfr. Nunziature di Venezia, cit., pp. 173-174.
19 Ivi. Cfr. anche Franco Gaeta, «Documenti da codici vaticani per la

storia deda Riforma a Venezia, Appunti e documenti», in Annuario del-
l'Istituto Storico Italiano per l'Etä Moderna e Contemporanea, VII, 1955,

p. 12, nota 2.

546



fresco di stampa esso era giä «sparso per molte case di questa
terra»; veniva letto ad alta voce, in circolo, e perfino una «pizzo-
cara» era venuta a confessarsi di averlo ascoltato leggere piü volte;
e si leggeva - lo sdegno fa fremere il nunzio - «come cosa di Orlando
con applauso degli ascoltatori20».

3. Intorno a Eusebio Renato si muoveva un gruppo di letterati
e uomini di cultura del quäle possiamo additare alcuni compo-
nenti. II gentiluomo era probabilmente in contatto con il gruppo
degli amici e corrispondenti ferraresi di Erasmo, il medico di corte
Sinapio, Agostino Fogliata, Celio Calcagnini21. Egli conosceva anche
l'erasmiano olandese Arnoldo Arlenio Parassilo o Arnoldo di Co-
lonia22, che in questo periodo dirigeva a Bologna la libreria
tedesca e fungeva da corriere, e (piü tardi) anche da intermediario,
fra autori italiani e stampatori d'oltralpe (fu Arnoldo Arlenio che

portö a Butzer la prima lettera di Eusebio Renato28). Forse anche
il letterato Francesco Florido Sabino, ex segretario di Alberto Pio
ed editore (o coautore) del suo libro contro Erasmo24, e il grecista
Bassiano Lando25 facevano saltuariamente parte del gruppo.

20 Nunziature di Venezia, pp. 208-209.
21II Sinapio forni Giovanni Angelo Odoni e Fileno Lunardi di una lettera

commendatizia per Erasmo. Cfr. Allen, XI, ep. 2956, p. 20 ed ep. 3002, linee
630-635. Nella sua risposta al Sinapio, Erasmo saluta anche Celio Calcagnini

e Agostino Fogliata. Su quest'ultimo cfr. David Aurelius Perini,
Bibliographia augustiniana, vol. II, Firenze 1931, p. 76. Per il Sinapio e il
Calcagnini cfr. Allen, ad Indicem.

22 Allen, XI, ep. 3002, linee 842-846. Su Arnoldo Arlenio e suda sua
attivitä di mediatore fra autori italiani e stampatori di Basilea si veda
l'accurato saggio di Beat R. Jenny, «Arlenius in Basel», in Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, LXIV, 1964, pp. 5-45.

23 Cfr. appendice I, linee 67-69.
24 Su Francesco Florido Sabino cfr. piü avanti, p. 581. Francesco Florido

Sabino conosceva alcuni degli erasmiani di Bologna. Infatti in una sua

opera si trova un passo che non puö spiegarsi se non come un riferimento a
Giovanni Angelo Odoni, alla sua corrispondenza con Erasmo e ada risposta di
questi. «Alcuni anni fa, scrive il Florido, ho letto la lettera abbastanza lunga
che un tale, di cui non voglio fare d nome, aveva scritto a Erasmo. L'ho
letta a piü riprese, con gran divertimento, perche quella lettera dava una
fedelissima immagine ded'animo dedo scrivente. Costui e uno di quelli che si

547



Ma i piü stretti coadiutori di Eusebio Renato nell'opera di
propaganda eterodossa che egli si proponeva erano due giovani,
ambedue studenti dell'Universitä di Bologna, un abruzzese origi-
nario di Penne, Giovanni Angelo Odoni, che studiava medicina, e

uno studente di diritto, Fileno Lunardo o Lunardi, che e stato

fanno seudo deüe ombre dei grandi uomini. Siccome non aveva nessuna
speranza di riuscüe a dimostrarsi adievo e amico di Erasmo con opere per-
sonali e originali, costui cercava di estorcere a Erasmo almeno una lettera in
testünonianza del proprio erasmismo. Ci riusciva. Ma l'acuto olandese, in-
tuendo il giuoco, rispondeva in modo che Faltro non potesse pubbücare la
corrispondenza senza suo disdoro. Infatti nella sua risposta Erasmo correggeva
certi errori che l'altro aveva eommesso scrivendogli e gli faceva fare la
figura ded'ignorante. Come e andata a firdre la storia? Quel tale era in una tal
fregola di gloriuzza, che faceva pubblicare (typis excudi) e diffondeva la sua
lettera ad Erasmo e la relativa risposta, senza badare al disonore che gliene
veniva.» Ho condensato e parafrasato un passo del terzo libro dede Lec-
tiones succissivae, cfr. Francisci Floridi Sabini, In M. Actii Plauti alio-
rumque latinae linguae scriptorum calumniatores apologia... Eiusdem de iuris
civilis interpretibus liber... Eiusdem de C. Iulii Caesaris praestantia libri
III... Eiusdem lectionum succissivarum libri III... Apud inclytam Basileam
anno a Christo nato M.D.XL. mense martio, p. 260. QueUo che il Florido dice
di questa corrispondenza (lunghezza della lettera dell'innominato, risposta
correttiva di Erasmo, sforzi ded'altro di pubblicare le due lettere) cor-
risponde perfettamente a queüo che sappiamo della corrispondenza Odoni-
Erasmo (cfr. Allen, XI, ep. 3002; Gilberti Cognati Nozareni, Opera,
Basileae, 1562, vol. III, p. 308; cfr. anche appendice II). Le voci circa la
partecipazione del Florido alla composizione ded'opera antierasmiana di
Alberto Pio (in parte fondate sulla testünonianza del Florido stesso, op. cit.,
p. 264) trovano un'eco in [Ortensio Lando], Paradossi, cioe sententie fuori del
comun parere novellamente venute in luce, A Lione, Per Gioanni Pullon da
Trino, 1543, f. kör (in seguito abbreviato in Paradossi).

25 Bassiano Lando era in contatto con Francesco Florido Sabino (la sua
casa bolognese e il teatro in cui si svolge il dialogo del Florido De C. Iulii
Caesaris praestantia, uno dei cui interlocutori e Arnoldo Arlenio Perassilo).
Inoltre egli conosceva Fileno Lunardi e Ortensio Lando (cfr. in proposito le
due testimonianze del Lando in Cicero relegatus et Cicero revocatus, Dialogi
festivissimi, Lugduni, 1534, p. 6 e Forcianae Quaestiones, Neapoli, Anno.
M.D.XXXVI, f. 23r). Su quest'ultima opera cfr. il saggio metodologicamente
esemplare di Conor Fahy, «The two <Neapolitan> Editions, cit.». Per il suc-
cessivo curriculum di Bassiano Lando cfr. Cristoforo Poggiali, Memorie
per la storia letteraria di Piacenza, vol. II, Piacenza, 1789, pp. 103-115.

548



identificato da Alberto Merola con il giovane Camillo Renato26.
Tralasciando il Fileno, in attesa della pubblicazione di Merola, ci
limiteremo qui a prendere in esame Giovanni Angelo Odoni, in
quanto egli rappresenta la personalitä piü profilata del gruppo
bolognese e, al tempo stesso, un caso emblematico della parabola
percorsa da un'intera generazione di eretici italiani.

Giovanni Angelo Odoni era indubbiamente, all'interno della con-
venticola bolognese, la figura piü dinamica. Era nato a Penne,

presso Pescara, figlio di un medico assai agiato. Aveva quattro
sorelle maggiori e un fratello minore di lui, Cesare. I genitori erano
morti ambedue durante l'infanzia dei ragazzi, le quattro sorelle si

erano sposate. I due maschi, che disponevano di una certa fortuna
lasciata dai genitori, erano stati destinati il maggiore allo studio
della medicina, secondo la tradizione paterna, e il minore allo studio
delle leggi. A Penne i due ragazzi avevano studiato umanitä sotto
la direzione di un maestro di nome Uranio. Alla scuola di Uranio
erano venuti per la prima volta in contatto con le opere di Erasmo.
Questo primo incontro era avvenuto nel campo relativamente
neutrale della cultura umanistica e filologica, tramite opere come gli
Adagi e il De duplici copia verborum et rerum. Era stato un
incontro importante, nello sviluppo dei due fratelli, ma non deci-
sivo. Sui testi di Erasmo Odoni ammetteva di aver imparato il suo
fluido ed espressivo latino (di cui era piuttosto fiero) e il suo greco.
Ma fin da quegli anni dell'adolescenza l'orientamento del giovane era
di carattere non filologico ed erudito, bensi civile e umanitario: egli
voleva diventare medico perche aspirava a rendersi utile ai propri
concittadini (il Fileno era mosso da una parallela vocazione allo
studio delle leggi, come strumenti di stabilitä pubblica e di
concordia civile). Dunque l'incontro con Erasmo umanista sarebbe

rimasto poco piü che un episodio nella formazione dell'Odoni, se

esso non fosse stato seguito a breve distanza dall'incontro con
Erasmo teologo27.

26 Carlo Ginzbtjbg, H nicodemismo, Simulazione e dissimulazione religioso
nell'Europa del '500, Torino, 1970, p. 140, nota 2. Qui si accetta l'identifi-
cazione di Fdeno Lunardi con Lisia Fileno, alias Camdlo Renato, proposta
da Alberto Merola.

27 Cfr. Gilberti Gognati, Opera, vol. III, p. 310 (per il nome del maestro);

549



Quando, verso il 1529, i due fratelli Odoni si trasferirono a
Bologna per frequentare l'Universitä, Angelo ascoltö nelle prediche
quaresimali una serie di predicatori che si richiamavano espres-
samente alle opere teologiche di Erasmo. Fu una rivelazione, anzi
una rinascita: se i genitori - cosi si esprime Angelo - lo avevano
generato nella carne, Erasmo, suo padre spirituale, lo aveva gene-
rato in Cristo. Per opera di Erasmo egli era diventato cristiano28.

II giovane si era buttato a leggere i libri dell'olandese: dava
loro una caccia continua, li strappava ai tipografi prima che fos-
sero messi in commercio, li divorava a fogli sciolti, freschi d'in-
chiostro29. A ogni pagina, la sua emozione cresceva. Da quelle pagine
egli attingeva la convinzione di vivere un tempo di importanza
fondamentale nella storia deH'umanitä, un tempo di svolta. Ecco:
era nata una nuova generazione di profeti e di apostoli. Uomini
come Erasmo mettevano in ombra, a suo avviso, i padri della
chiesa dei primi secoli: la loro statura intellettuale gli sembrava
paragonabile solo a quella di apostoli come Paolo. Le loro opere
gli apparivano eventi equivalenti alla predicazione del Vangelo30.

Un cosi vibrante senso di rinnovamento non poteva andare
disgiunto dalla consapevolezza di una rottura col passato. II nuovo -
rifletteva Odoni - non si puö affermare senza contrasti. E un
segno distintivo dei profeti il fatto che, da vivi, essi incontrino
resistenza. I farisei dell'etä apostolica professavano venerazione per
i profeti morti e al tempo stesso perseguitavano i profeti vivi.
Analogamente i farisei del nostro tempo coltivano la memoria
dei padri della chiesa e al tempo stesso calunniano i nuovi
padri, ben maggiori degli antichi, i nuovi apostoli31.

Sull'esito del conflitto in corso perö Odoni non aveva dubbi:
egli vedeva la pietä risuscitare, intere regioni conquistate a Cristo,

Allen, XI, ep. 3002, linee 24-36 e linee 877-900 (suda vocazione medica
dell'Odoni e giuridica del Fileno). Cfr. anche appendice I.

28 Appendice I; Allen, XI, ep. 3002, linee 52-60.
29 Ivi, linee 36-51.
30 Ivi, linee 127-174, 239-246; Gilberti Cognati, Opera, vol. III, p. 307.
31 Allen, XI, ep. 3002, linee 415-436.

550



una nuova aurora evangelica arridere all'umanitä: «felices animae,
o felicia currite saecla32».

Consapevole del consumarsi di un grande evento, il giovane
italiano anelava a parteciparvi. La commozione diventava febbre
d'azione. Ma l'Italia sembrava esclusa dal grande moto di
rinnovamento: la riforma religiosa era nata fuori d'Italia, in un certo
senso contro l'Italia33, gli apostoli della nuova evangelizzazione
si trovavano in conflitto con gli italiani o li disprezzavano.

Qui il giovane Odoni trovö e riconobbe la sua missione: egli si

sarebbe dedicato al compito di far conoscere agli italiani, immersi
nel fariseismo o nel paganesimo, il Cristo riscoperto dagli oltra-
montani. Era la salus dei propri concittadini, alla quäle Odoni era
risoluto a consacrare la sua vita. Non gli importava di guada-
gnare, anzi era deciso a mettere anche le facoltä ereditarie al ser-
vizio di questa causa: «il mio desiderio supremo e di aiutare con
tutte le forze i miei italiani nella cognizione della veritä cri-
stiana34». Non si trattava dunque di un'opera di illuminazione
individuale, ma della salvezza degli italiani come collettivitä.
L'obiettivo dell'Odoni era di conquistare alla gloria di Cristo
comunitä intere, cittä, province, eonvertendo in primo luogo quelli
che egli chiamava «itali mei vulgares35», cioe il largo strato della
popolazione che non capiva il latino. Era un vero e proprio pro-

32 Ivi, linee 247-286.
33 Perche Lutero menziona l'Italia e gli Italiani sempre in senso spregia-

tivo? Questa preoccupazione emerge dade lettere dell'Odoni solo indiretta-
mente (quando egli insiste sugli itali e sulla necessitä che anch'essi parte-
cipino al risveglio evangelico), ma si trova düettamente espressa in una
lettera contemporanea di Aonio Paleario a Erasmo. Aonio Paleario pre-
ferisce il discorso riformatore di Erasmo a quello di Lutero, anche perche
Lutero parla sempre male degli Italiani. Cfr. di chi scrive «Alcuni atteg-
giamenti della cultura italiana di fronte a Erasmo», hl Eresia e Riforma
nelVItalia del Cinquecento, Biblioteca del Corpus Reformatorum Italicorum,
Miscellanea I, Firenze-Chicago 1974, p. 130. La datazione della lettera in
questione si fonda su un suggerimento datomi con grande gentilezza dal prof.
Salvatore Caponetto, il quäle sta studiando l'influsso di Erasmo sul Paleario.

34 Cfr. appendice I, linee 77-79.
35 Ivi, linee 139-142 e 55.

551



gramma di riforma nazionale a partire dal basso che Odoni aveva
elaborato.

Devono essere stati straordinari, questi anni bolognesi dell'Odoni:
anni vissuti in uno stato quasi permanente di ebrezza intellettuale,
pieni di fervore e di slancio, costellati di appassionate letture
notturne e da atti di venerazione adolescenziale per Erasmo36, vibranti
di una fede senza incrinature nella causa del Vangelo: uno di
quei periodi che segnano una persona per la vita. E infatti le
esperienze, le letture, le amicizie di questo periodo (specialmente
l'amicizia con Fileno Lunardi, al quäle molte di queste esperienze
sembrano essere State comuni) impressero all'esistenza di Giovanni
Angelo Odoni una svolta decisiva, che si concretizzö nel cambia-
mento della scelta professionale: dallo studio della medicina il
giovane si converti allo studio della teologia.

La scoperta della dimensione religiosa, innestandosi sulla preesi-
stente vocazione civile e umanitaria, ne mutava lo sbocco: la deci-
sione di mettere la propria vita al servizio del prossimo perma-
neva, ma acquistava un carattere sacrale37. La vita religiosa si

presentava ora agli occhi dell'Odoni come un campo nel quäle si

poteva svolgere, in modo incomparabilmente piü profondo ed effi-
cace, quell'azione civile cui egli fin dall'adolescenza aspirava: qui si

operava alla radice dei mali, qui si rispondeva a una urgente
necessitä dell'Italia, qui c'era da strappare dalle mani di una esigua
minoranza di monaci, immersi in sterili sottigliezze, un poderoso
strumento di rinnovamento.

Forse a questo punto dello sviluppo intellettuale dell'Odoni era
intervenuta, verso il 1531, la lettura delle opere di Butzer, specialmente

del commento ai Vangeli38. L'opera teologica di Butzer gli

36 Vedi la storia deda lettera di Erasmo finita nede mani ded'Odoni e
venerata da lui come una reliquia, Allen, XI, ep. 3002, linee 836-864.

37 Ivi, linee 874-921.
38 Enarrationes perpetuae in sacra quatuor Evangelia, recognitae nuper et

locis compluribus audae... per Martinum Bucerum, Argentorati, 1530.
L'Odoni neda sua lettera a Butzer attesta che egli aveva letto quest'opera
nel 1531 (cfr. appendice I), quindi doveva aver avuto presente l'edizione
strasburghese del 1530. Cfr. Jacques V. Pollet, o. p., Martin Bucer. Etudes
sur la correspondance, vol. II, Paris, 1962, p. 478, nota 8.

552



era apparsa come il chiarimento e il coronamento di quella di
Erasmo: ignorando o non attribuendo importanza alla polemica che
nel frattempo aveva diviso i due teologi39, Odoni li associava nella
stessa venerazione e li leggeva in funzione l'uno dell'altro.

Contemporaneamente a questo lavorio intellettuale, si faceva
strada in lui sempre piü impellente il bisogno di attivitä pratica,
che lo spingeva ad accostarsi con entusiasmo a Eusebio Renato e a
prestare a costui un'opera di segretariato, probabilmente volon-
tario. Fu lui a copiare la lettera di Eusebio Renato a Butzer40,
egli ricopiö e preparö per la stampa le Omelie sui vangeli di tutto
l'anno*1, partecipö al viaggio a Venezia che doveva portare alla
pubblicazione delle Omelie e, quando questa prospettiva si rivelö
chiusa, scrisse a Butzer e condusse le trattative per la pubblicazione

all'estero. Si dichiarava disposto ad andare a proprie spese
fino a Strasburgo per correggere le bozze dell'opera42. Le sue lettere
di questo periodo, che sono la principale fönte delle nostre cono-
scenze sul gruppo del quäle egli faceva parte, tradiscono una intre-
pidezza giovanile, che contrasta con la cautela del suo piü maturo
patrono.

Finalmente tutta questa tensione si concretizzö in un progetto
preciso: il progetto di un viaggio e di un soggiorno a Strasburgo,
che avrebbero permesso all'Odoni da un lato di approfondire lo
studio e la conoscenza della teologia rinnovata, dall'altro di strin-
gere contatti con i circoli riformatori d'oltralpe. Muniti di lettere di
presentazione del Sinapio per Simone Grineo43 e per Erasmo44,
Giovanni Angelo Odoni e Fileno Lunardi partirono separatamente
(Fileno fu trattenuto a Bologna e parti un po' piü tardi del suo

39 Cfr. Krüger, op. cit., pp. 51-68.
40 Cfr. appendice I, linee 66-69.
41 Ivi, linee 74-75.
42 Ivi, linee 118-119.
43 Cfr. le due lettere di Simone Grineo a Martin Butzer del 19 e 22 set-

tembre 1534, Strasburgo, Archive St. Thomas, 157, 234a e 234b. Copie di
queste lettere si trovano nella Bibliotheque Nationale di Strasburgo,
Thesaurus Baumianus, V, pp. 143, 145, ms. 664, e nella Zentralbibliothek di
Zurigo, Ms. S. 32, 129 e 130.

44 Cfr. sopra nota 21.

553



compagno45). I due prima andarono a Basilea - si era nell'agosto-
settembre 1534 - e di qui, forniti dal Grineo di lettere di presen-
tazione per Martin Butzer46, proseguirono per Strasburgo. AI
Grineo i due giovani, con il loro fervore religioso, fecero un'ottima
impressione: egli sottolineava che essi erano dotati di mezzi propri
e risoluti a servirsene per approfondire la propria preparazione
teologica.

II soggiorno strasburghese dell'Odoni e di Fileno Lunardi durö
circa tre anni e fu probabilmente un vero e proprio corso di per-
fezionamento evangelico. A Strasburgo i due vivevano come pen-
sionanti in casa di Butzer, seguivano i corsi suoi e di Capitone,
probabilmente partecipavano alla vita della comunitä riformata.
Sulla misura di questa partecipazione possiamo fare solo delle con-
getture. Certo e che l'esperienza oltramontana dei due non si

limitö a Strasburgo. I due giovani italiani andarono a Lione dove
fecero visita al loro compagno di studi bolognesi Lando47; Fileno
Lunardi accompagnö Capitone in un viaggio e soggiorno in
Germania48; Giovanni Angelo Odoni andö a Zurigo con una lettera di
Capitone per Bullinger e Bibliander49. In piü vi furono delle visite
a Erasmo a Friburgo. La situazione si era rovesciata: quel per-
fezionamento della formazione che i «germani» (Erasmo com-
preso) della generazione precedente venivano a cercare in Italia,
questi due italiani seri, intelligenti, ben preparati, andavano ora a

45 Questo risulta dalle due lettere di Simone Grineo a Butzer citate nella
nota 43.

«Ivi.
47 Cfr. Gilberti Cognati, Opera, vol. III, p. 313.
48 Cfr. Ginzburg, op. cit., p. 166.
49 Cfr. la lettera di Fabrizio Capitone a Heinrich Bullinger e a Theodor

Bibliander del 18 aprile 1536, Staatsarchiv di Zurigo, E. IL 337: «Vos

adit Angelus italus, qui contubernialis fuit et auditor Bucero toto biennio,
homo eruditus atque egregie pius, quem vobis commendo. Neque aliud effla-
gito, quam ut quisque illi copiam sui praebeat. Nam appellandi consalu-
tandique vos percupidus est.» A Strasburgo, in casa di Butzer, i due italiani
avevano fatto la conoscenza anche di Conrad Gesner; cfr. Bibliotheca
universalis, sive catalogus omnium scriptorum locupletissimus... authore Conrado
Gesnero, Tiguri, 1545, ff. 373r e 554«.

554



cercarlo in Germania: piccolo indizio di un cambiamento di ruoli
nell'egemonia culturale in Europa.

L'aspetto sul quäle siamo meglio informati dell'esperienza ultra-
montana dei due italiani e il loro rapporto con Erasmo. Di questo
rapporto e rimasto un documento fondamentale nella lettera-trat-
tato di Giovanni Angelo Odoni in lode di Erasmo50. Ma il rapporto
non si esauri in quella lettera. Esso comprese anche altre lettere,
dirette tanto a Erasmo51 quanto al suo segretario Gilbert
Cousin52, e almeno due visite all'umanista, di cui la prima cadde verso
la Pasqua del 153553. Parallelamente i due si dedicavano a un'opera
di traduzione e diffusione di testi erasmiani. Non sappiamo quali
testi avesse intrapreso a tradurre Fileno Lunardi54; ma l'Odoni
aveva tradotto in italiano il colloquio intitolato II matrimonio e

La liturgia della Madonna di Loreto e aveva inviato le due opere in
dono alle sorelle nella sua cittadina natale, a Penne; raccontava
che i due testi avevano conquistato tutto il borgo e ehe venivano
letti in circolo davanti a uomini e donne55.

Era stata una scelta occasionale, quella dell'Odoni? Oppure un
abile tentativo di propagare il semplificato cristianesimo di Erasmo
attraverso l'insospettabile veicolo di un culto fra i piü tradizionali,
il culto della Madonna di Loreto; e di offrire un accesso alla mite,
ragionevole, umanissima etica erasmiana attraverso il dibattito fra
una moglie aggressiva e scontenta e una moglie riflessiva e accorta?

4. La risposta a questa domanda dipende dalla soluzione di un
altro problema: in che misura i membri del circolo bolognese
avevano messo a punto Taoa strategia e una tattica per l'attuazione
della riforma religiosa in Italia? Un attento confronto dei documenti
permette di concludere che una messa a punto del genere vi era
stata e che in essa Erasmo aveva un ruolo preciso e importante.

60 Cfr. Allen, XI, ep. 3002.
51 Gilberti Cognati, Opera, pp. 309, 312 e appendice II, linee 3-4.
52 Gilberti Cognati, Opera, pp. 306-314.
53 Per la cronologia delle visite e della corrispondenza si veda l'introdu-

zione ad'ep. 3002 dell'epistolario erasmiano, Allen, XI, pp. 81-82.
54 Ivi, ep. 3002, linee 623-625.
55 Ivi, linee 617-623. Non abbiamo traccia di queste traduzioni.

555



La strategia che si era elaborata prevedeva almeno due fasi di
azione.

Nella prima fase il discorso si manteneva su di un piano
abbastanza generale. II programma che veniva formulato si puö quasi

per intero riassumere in una parola: era un programma anticlericale.
L'anticlericalismo costituiva - a giudizio dell'Odoni - un piano
comune, sul quäle si potevano incontrare uomini di provenienza
assai eterogenea; rappresentava un punto di confluenza fra tradi-
zioni culturali indipendenti; in specie permetteva di saldare in-
sieme evangelismo erasmiano e umanesimo civile italiano. Le cri-
tiche mosse da Erasmo contro la curia paganizzante e contro la
gerarchia mondanizzata venivano inserite da Giovanni Angelo
Odoni nella tradizione deH'anticlericalismo laico, tipico della cultura
nazionale da Dante a Machiavelli.

Erasmo e stato aspro contro Roma, - cosi ragiona l'Odoni — ma non si dica
che e stato inauditamente aspro. Non e forse vero che il Petrarca ha accusato
Roma di essere una Babilonia, preda di Venere e di Bacco, un tempio
d'eresia, una scuola di errori, un inferno dei vivi e un'ofneina di tutti i
mali da cui il mondo e sommerso Non ha forse detto che la misura era colma
e che la situazione richiedeva ad alta voce l'intervento della giustizia divina
(E chissä che cosa düebbe oggi vedendo che i vizi sono cresciuti in propor-
zione degli anni!) Non e forse vero che Dante nel suo poema teologico si
scaglia ad ogni passo con ardore profetico contro la nuova Gerusalemme,
contro i suoi principi e farisei? Non e forse vero che Boccaccio mina con-
tinuamente con sotterranea ironia quel tempio d'eresia e qualche volta
scende apertamente in guerra contro di esso? «Ahime — gerne l'abruzzese -
l'Italia dorme il sonno della mandragora, come hanno detto il Petrarca e
l'Ariosto: un bastone occorrerebbe per svegliarla, altro che l'amorevole
solletico delle critiche di Erasmo58.»

Ma vi era nella cultura italiana una figura che ancora meglio
giustificava gli attacchi erasmiani contro la curia, anzi ne rivelava
la moderazione: il segretario fiorentino Nicolö Machiavelli. II suo

Principe dimostra «che la nostra Italia, fra le altre numerose e

gravi perdite, ha del tutto perduto anche la religione: e questo per
la santitä della sede romana57».

ss Ivi, linee 496-535.
« Ivi, linee 507-509.

556



La continuitä, che Odoni stabilisce, fra la teologia spiritualistica
di Erasmo e l'anticlericalismo civile e nazionale del Machiavelli docu-
menta un aspetto singolare della fortuna di Erasmo in Italia.
Singulare ma non unico: come Leandro Perini ha dimostrato in un
suo contributo58, a distanza di quasi venti anni dall'episodio
bolognese l'eretico Lucio Paolo Roselli compiva un analogo innesto di
temi erasmiani su temi machiavelliani. E siccome Lucio Paolo
Roselli era molto probabilmente in contatto con l'Odoni nelle conven-
tieole eterodosse di Venezia59, non e arbitrario stabilire un rapporto
fra questi due momenti della recezione di Erasmo in Italia. La con-
clusione e che fra la cultura italiana del Rinascimento e il pen-
siero religioso di Erasmo non vi era quella incompatibilitä costitu-
zionale che si e creduto finora: al contrario, l'impegno civile di
Machiavelli poteva associarsi alla teologia di Erasmo nella forma-
zione intellettuale di una generazione, che concepiva la religione
come strumento di rinnovamento anche civile e nazionale.

L'anticlericalismo Iaico di ispirazione morale e civile, alla maniera
di Dante e di Machiavelli, diventava cosi la base su cui impiantare
la diagnosi erasmiana della chiesa tradizionale come inficiata da
superstizione, fariseismo e tirannide. II discorso che ne risultava
prevedeva da un lato la revisione del culto farisaico delle ceri-
monie60 e daU'altro la lotta - pur nell'ossequio formale ai ponte-
fici - contro la gerarchia degli pseudoapostoli che, invece di edi-
ficare la chiesa, la distruggevano61. Era una specie di programma
minimo dei riformatori italiani formulato in modo da raccogliere
il piü largo numero possibile di consensi: dai patrizi veneti logorati

88 Leandro Perini, «Gli eretici italiani del Cinquecento e Machiavelli»,
pp. 883-901.

59 L. Perini, «Note e documenti su Pietro Perna libraio-tipografo a
Basilea», in Nuova Rivista Storica, L, 1966, p. 149; «Aneora sul libraio-tipografo

Pietro Perna e su alcune figure di eretici italiani in rapporto con lui
negli anni 1549-1555», in Nuova Rivista Storica, LI, 1967, pp. 365-370. In
questi studi Leandro Perini ricostruisce la composizione del circolo ereticale
di Girolamo Donzedino, di cui facevano parte sia il Roselli sia l'Odoni. Su
Girolamo Donzedino cfr. piü avanti, p. 610, nota 281.

6« Allen, XI, ep. 3002, linee 178-185.
«i Ivi, linee 159-162; 560-572.

557



dagli attriti giurisdizionali con la chiesa, fino ai pii riformatori mo-
derati alla Seripando o alla Contarini.

La prima fase del suo piano riformatore Odoni voleva metterla
sotto l'insegna e il patronato di Erasmo: questo era il grande nome
cui ci si poteva ancora appellare senza pericolo, l'uomo che Paolo

III aveva raccomandato di non toccare, il nome che l'Aleandro,
pur recalcitrante, evitava di mettere nel catalogo degli eretici per
rispetto all'espressa volontä del pontefice62.

Ma questa prima fase non era fine a se stessa. Essa era con-
cepita come base di lancio per un secondo programma molto piü
avanzato, che prevedeva una trasformazione della vita religiosa dal

punto di vista teologico, ecclesiologico e disciplinare. La seconda
fase doveva restare piü riservata. II nume tutelare e l'autoritä ispi-
ratrice di essa era, almeno nel decennio 1530-1540, Martin Butzer.
La teologia elaborata nei circoli strasburghesi che circondavano
Butzer e Capitone stava alla base dell'alternativa che Giovanni
Angelo Odoni intendeva proporre, con le opportune modifiche,
agli italiani.

Queste due diverse fasi di attuazione della riforma in Italia si

rispecchiano chiaramente nelle due lettere di Giovanni Angelo Odoni

rispettivamente dirette a Erasmo e a Butzer. II confronto di queste
due lettere, scritte a un anno di distanza l'una dall'altra, e rivela-
tore. Sono ambedue lettere programmatiche, ma sono scritte in tono
e con contenuti molto diversi. La lettera a Erasmo, scritta in un bei
latino tornito, e un encomio letterario convenientemente iperbolico
e teologicamente non compromettente. II suo contenuto consiste -
sul piano negativo - in queH'anticlericalismo del quäle abbiamo
parlato e - sul piano positivo - nella seguente generalissima con-
cezione del Cristianesimo: essere cristiano signinca: 1. ricambiare
con l'amore la suprema bontä di Cristo verso di noi, 2. mettere la
propria vita al servizio del prossimo, 3. manifestare la propria reli-
giositä con i fatti63.

La lettera a Butzer, scritta - si noti bene - un anno prima di
quella a Erasmo, e molto piü corta e molto piü essenziale. Essa

62 Nunziature di Venezia, p. 214.
ss Allen, XI, ep. 3002, linee 64-68.

558



contiene un programma di diffusione a largo raggio delle idee della

riforma in Italia per via di stampa64 e, dal punto di vista piü stretta-
mente teologico, un'indicazione molto chiara: l'adesione alla posi-
zione di Butzer sulla santa cena e la negazione della presenza reale

di Cristo nell'eucarestia65.
Cosi l'uomo che nel 1535 poteva professare pubblicamente una

concezione del cristianesimo abbastanza semplificata da poter essere

accettata da Erasmo e, con lui, da tutte le confessioni in lotta, e

quello stesso che un anno prima aveva sottoscritto una concezione

della cena come commemorazione del sacrificio di Cristo e che con-

temporaneamente nutriva una concezione del battesimo come segno
esteriore (di per se insignificante) di una rigenerazione interiore per

opera di Dio66. Se la dottrina dei sacramenti costituisce la pietra
di paragone di ogni posizione teologica, bisogna concludere che

l'Odoni nel 1535 era un aderente della riforma in senso stras-

burghese; il quäle perö conformava i toni e i contenuti del suo

discorso agli interlocutori e alle circostanze, in base al principio che

non conviene aggredire e ferire coloro che si vuol convincere67.

II discorso diretto a Erasmo era un discorso pubblico, destinato

fin dal principio alla divulgazione. II discorso diretto a Butzer era

invece un discorso privato: esso costituiva il complemento e il sug-

gello del discorso precedente, ma veniva tenuto nell'ombra.
Se l'Odoni cercö per tutte le vie68 e finalmente riusci69 a pubbli-

64 Cfr. appendice I.
es Ivi, linee 3-11.
«6 Gilberti Cognati, Opera, vol. III, p. 314 (parlando di Etienne Dolet

e del suo attacco contro Erasmo l'Odoni dice: «Certe magis doluimus, tantum
in humanis literis versato nomine et baptizato reperiri immanitatis et im-
pietatis. Sed ita füü sunt Adae, quoscumque Dominus non regenuit. Corpus
modo aqua et sale contactum est: illotus et insulsus manet animus»).

67 Appendice I, linee 45-47.
68 Appendice II, linee 1-25.
89 Che l'Odoni riuseisse a pubbücare la sua lettera a Erasmo si puö

dedurre dada sopra menzionata testünonianza di Francesco Florido Sabino,

cfr. nota 24. Come il testo pubblicato da Allen, XI, ep. 3002, non e la lettera
originale inviata dad'Odoni a Erasmo, ma una copia corretta e ampliata
daü'Odoni stesso (Erasmo aveva infatti perduto l'originale), cosi la reda-

zione a stampa fu sottoposta a ulteriori ampliamenti. Infatti il Florido, in
un passo dede sue Lediones succissivae, discute l'interpretazione che l'inno-

559



care la propria corrispondenza con Erasmo, non fu certo per vanitä
letteraria, come insinua un osservatore malevolo70 (come letterato
Odoni faceva in quella corrispondenza una magra figura71), ma per
avere una tessera di presentazione come erasmiano militante e legit-
timo e, forse, per potersi presentare come tale agli altri erasmiani
d'Italia, di cui aveva ottenuto da Erasmo copia delle lettere72. Alla
pubblicazione della corrispondenza con Butzer invece l'Odoni non
pensö mai: egli evitava perfino di menzionare pubblicamente quel
nome rivelatore73.

5. Come procedette, in pratica, l'attuazione di questi disegni
riformatori

La domanda e molto delicata: allo stato attuale della documen-
tazione, non e possibile rispondervi in modo esauriente. Abbiamo
perö due documenti che ci forniscono importanti indizi in pro-
posito: una lettera di Odoni a Litonio del 153774 e VApologia di
Lisia Fileno {alias Fileno Lunardi) del 154075.

Da questi documenti risulta che ambedue i protagonisti del-
l'esperienza strasburghese erano, conformemente al loro piano origi-
nario, rientrati in Italia. Odoni si era prima messo al servizio di una
comunitä monastica, ma poi aveva trovato una sistemazione che
gli appariva molto piü promettente, un posto come consulente in
questioni di teologia presso il vescovo Agostino Gonzaga, e si accin-
geva a partire con lui per Reggio Calabria76.

minato erasmiano da nella sua lettera a Erasmo deda parola omerica
fiegoTtae. Ora questo termine non si trova neda versione deda lettera di
Odoni a noi nota (Francisci Floridi Sabini, In M. Actii Plauti, p. 261
linee 22-30).

70 Si tratta sempre del Florido: cfr. sopra nota 24.
71 Erasmo nella sua risposta correggeva alcuni errori metrici in cui l'Odoni

era incorso nel suo poema celebrativo, cfr. Allen, XI, ep. 3002.
72 Gilberti Cognati, Opera, vol. III, p. 311.
73 Nella lettera-trattato di Odoni a Erasmo scritta da Strasburgo, che

contiene tante notizie personali e biografiche, manca ogni accenno a Butzer.
74 Cfr. Appendice IL
75 Camillo Renato, Opere, documenti e testimonianze a cura di Antonio

Rotondö, Corpus Reformatorum Italicorum, Firenze-Chicago, 1968, pp
33-89.

76 Appendice II, linee 35-51.

560



II giovane appariva in questo momento convinto ehe Dio lo
avesse eletto quäle strumento per illustrare la sua gloria e affer-
mare la sua chiesa nell'Italia meridionale. Con fiducia e con ardore
proselitico egli guardava al larghissimo campo d'azione, che la col-
laborazione con il vescovo reggino gli apriva davanti.

Una tale azione riformatrice, da svolgersi all'ombra e con il con-
senso di un vescovo residente, poteva essere concepita solo come
un'illuminazione graduale, da portare avanti senza entrare in aperto
conflitto con la chiesa ufficiale. Ma lo scopo finale doveva essere

un superamento di fatto della teologia e dell'ecclesiologia
tradizionale, coerentemente con l'atteggiamento dell'Odoni che abbiamo
cercato di definire nelle pagine precedenti.

La stessa duplicitä si riscontra nell'atteggiamento che Fileno
Lunardi assumeva dopo il suo ritorno in Italia e nell'opera di
propaganda che egli svolgeva intorno al 1540. Le caratteristiche di tale
Propaganda, tratteggiate in un fundamentale saggio di Antonio Ro-
tondö77, si possono riassumere, se non erro, nell'associazione di due
istanze fondamentali: l'istanza pacifieatrice e quella riformatrice. Da
un lato il Fileno annuncia il programma di restaurare l'unitä della
Chiesa attraverso la pacificazione dei novatori tedeschi con Roma,
dall'altra persegue la riforma della chiesa di Roma, promovendone
il passaggio da una pietä carnale ed esteriore ad una religiositä
spirituale ed inferiore78. Questi due diversi aspetti del discorso del
Fileno, evidentemente basati sull'ecumenismo di Butzer, si condi-
zionano reciprocamente. In particolare l'istanza riformistica condi-
ziona l'istanza ecumenica: la riunificazione della Chiesa e della
Cristianitä (cosi sembra di leggere fra le righe di quel raffinato testo
che e VApologia, misto di cautela e di audacia, tentativo di discol-
parsi e al tempo stesso di conquistare i giudici alla propria causa)
sarä possibile e realizzabile nella misura in cui la gerarchia e la
teologia ufficiale si distaccheranno dalla superstizione e si converti-
ranno a una concezione spirituale del cristianesimo, che si riassume

77 Antonio Rotondö, «Per la storia ded'eresia a Bologna nel sec. XVI»,
in Rinascimento, serie 2, II, 1962, pp. 107-136.

78 Ivi, pp. 113-116.

561



nella pratica della caritä79. Un programma del genere poteva essere

attuato, almeno in linea teorica, lasciando sussistere quasi per intero
l'edificio delle pratiche esteriori e la struttura gerarchica e disci-

plinare; ma la loro «spiritualizzazione» ne comportava, alla lunga, lo
svuotamento.

La convinzione del Fileno di poter conquistare al suo

programma di riforma e di riunificazione l'appoggio del collegio car-
dinalizio80 corrisponde al proposito dell'Odoni di evangelizzare
l'Italia meridionale tenendosi all'ombra del vescovo di Reggio. In
quegli stessi anni monaci come Bernardino Ochino, Giulio da Mi-
lano, Ambrogio Cavalli, ormai guadagnati alla causa riformatrice,
elaboravano un tipo di predicazione insinuante e ambiguo, atto a
diffondere le nuove idee senza palesi rotture e a rigenerare (o abbat-
tere?) la chiesa tradizionale dal di dentro81.

L'esordio del Lando: «Chi legge una cosa e chi un'altra, a me piace solo

Cristo e Tullio»

1. La ricostruzione del gruppo erasmiano di Bologna e perti-
nente alla biografia del Lando, perche alcune delle prime testi-
monianze che lo riguardano dimostrano che egli era in contatto con
i membri di quel gruppo.

All'inizio del decennio 1530-1540, nel corso del suo itinerario di
studio, il Lando era approdato a Bologna. Vestiva l'abito degli
eremitani di Sant'Agostino, alloggiava nel convento agostiniano di
quella cittä ed era conosciuto nell'ordine sotto il nome di Geremia
da Milano. Era arrivato a Bologna dopo circa cinque anni di vita
monastica e dopo soggiorni nei conventi agostiniani di Padova,

79 Ivi, pp. 117/18.
80 Camillo Renato, Opere, cit., pp. 123-124.
81 La vicenda personale di Giovanni Angelo Odoni, che abbiamo posto al

centro di questo capitolo, e molto significativa. Dopo la lettera al Litonio,
in cui egli annuncia il programma di evangelizzare l'Italia meridionale,
l'Odoni piomba nel silenzio. Poche notizie frammentarie ci rimangono sul
resto deda sua vita. Sappiamo che il 20 aprile 1544 egli conseguiva il dotto-
rato in medicina ad'Universitä di Bologna (cfr. Notitia doctorum sive cata-

562



Genova, Siena e Napoli, durante i quali si era distinto per il suo

impegno nelle discipline umanistiche e specialmente nel greco. Nel
convento di Bologna aveva il titolo di «Cursor», cioe era una specie
di studente piü dotato e maturo, che guidava nei loro studi gli
studenti piü giovani.

La fönte fondamentale per la ricostruzione di questo periodo deda vita di
Ortensio Lando e costituita dal regesto del generale agostiniano Gabriele

logus doctorum qui in collegiis philosophiae et medicinae Bononiae laureati
fuerunt ab anno 1480 usque ad annum 1800, ed. Giovanni Bronzino, Milano,
1962, p. 35: «D. Angelus de Odonis de Penne»). Questo ritorno ada medi-
cina sarä da interpretare come un indizio del fallimento di quede speranze
che l'abruzzese aveva riposto nella teologia? Nel 1551 Pietro Manelfi denun-
ciava l'Odoni adTnquisizione di Bologna e poi di Roma come «gran luterano»
e lo dichiarava attivo in Vicenza, dove parecchi anni prima leggeva e spie-

gava la Scrittura nede congregazioni «luterane» e poi, nel momento della
denuncia, a Padova, e in contatto con i circoli degh anabattisti (cfr.
C. Ginzburg, / costituti di dem Pietro Manelfi, Biblioteca del Corpus Refor-
matorum Italicorum, Füenze-Chicago, 1970, pp. 69, 76; altro materiale contro
l'Odoni si trovava presso l'inquisitore di Bologna, ivi). In questi stessi anni
l'Odoni era in contatto con Girolamo Donzellino e con altri eterodossi vene-
ziani (cfr. sopra nota 59). Queste frammentarie notizie consentono una sola
conclusione: dopo Firrigidünento dede divisioni confessionali, Giovanni
Angelo Odoni aveva dovuto convogliare la sua seria e profonda preparazione
religiosa in un'opera di propaganda clandestina all'interno delle conven-
ticole eterodosse ded'Italia settentrionale. Di tanto le vicende avevano ridotto
la sua aspüazione a conquistare a Cristo intere cittä o regioni! Per una
ricostruzione piü completa della biografia dell'Odoni, e per una valutazione
deda sua attivita di propagandista eterodosso, restano da risolvere molti
problemi. L'Angelus italus che a Zurigo nel 1543 studia il francese nella

speranza di trovare un posto nella giurisdizione di Berna (Correspondence des

Riformateurs dans les pays de langue frangaise, a cura di A.-L. Hermin-
jard, vol. VIII, Geneve, Bale, Lyon 1893, pp. 345/46, lettera n. 1229, nota 6,

Corrado Pedicano a Giovanni Calvino, Zurigo, 13 maggio 1343) e identifleabile
con l'Odoni? E Jean Lange (Angelus), predicatore nel Bursin, protagonista
di una controversia contro Calvino sulla predestinazione negli anni 1554/55
(cfr. Henri Vuilleumier, Histoire de l'Eglise Reformie du Pays de Vaud
sous le regime bernois, vol. I, Lausanne, 1927, pp. 645-654), che rapporto ha
con VAngelus italus del 1543 Per il momento non sono in grado di rispondere
a queste domande. Desidero esprimere la mia gratitudine al Signor Jean
Rott di Strasburgo, studioso della corrispondenza di Butzer, per avermi
messo con grande gentdezza e competenza sulla traccia di questo pos-
sibile periodo svizzero della biografia dell'Odoni.

563



della Volta. La premessa per l'utdizzazione di questa fönte e l'identifica-
zione di Ortensio con l'agostiniano eterodosso Geremia Lando. Siccome
l'annosa questione e stata risolta in modo positivo da Conor Fahy in un
articolo del 196582, si poträ concludere che il «fratello Geremia milanese»,
che compare nel regesto di Gabriele della Volta fra il 1527 e il 1531, e certa-
mente il giovane Ortensio.

Fra Geremia da Milano compare nel regesto per la prima volta nel mese
di gennaio del 1527: il generale ded'ordine, che si trova a Venezia, lo pre-
senta al priore del convento agostiniano di Padova. La lettera common-
datizia si differenzia dalle comuni lettere di eui il generale era solito munire
i frati che si spostavano da un convento all'altro, perche Gabriele della
Volta chiede al priore padovano una esenzione per il suo raccoman-
dato: cioe che egli sia dispensato dal partecipare ai servizi divini mattu-
tini. Geremia desidera questa dispensa per avere la possibilitä di seguire i
corsi di greco che si tengono alFuniversitä e il generale considera questa mo-
tivazione lodevole e la sottolinea; raccomanda perö che la dispensa venga
concessa con discrezione e «dissimulando», affinche' gli altri frati che studiano
non avanzino la stessa richiesta83.

A cüca dieci mesi di distanza, nell'ottobre del 1527, frate Geremia si

sposta a Genova per ragioni di salute. Anche questa volta il generale, che
si trova a Padova, lo munisce di una lettera, in cui lo raccomanda con
benevolenza al priore del convento genovese. Siccome frate Geremia e soffe-
rente di disturbi agli occhi e di vertigini, i medici gli consigliano un cam-
biamento d'aria. II priore di Genova e pregato di accoglierlo nel suo
convento e di trattarlo con riguardo, fino a che il frate non si rimetta e non
possa riprendere gli studi letterari interrotti84.

82 Conor Fahy, «Per la vita di Ortensio Lando», in Giornale storico della
letteratura italiana, CXLII, 1965, pp. 243-258.

83 Archivio Generalizio degh Eremitani, Roma, Regestum Gabrielis Veneti
1525—1532, Dd 15, f. 105«, Venezia, gennaio 1527: «Fratrem Hieremiam
mediolanensem literis graecanicis incumbere cupientem priori patatavo [sie]
commendavimus, ut eundem ad huiusmodi literarum professores, etiam dum
divina de mane celebrantur, accedere permitteret: factum tarnen dissimulando,

ne ceteri studentes idud idem licere sibi nos mterpellarent». Rin-
grazio il padre Fernando Rojo O.S.A. per avermi in ogni modo agevolato il
lavoro ned'archivio da lui con tanta competenza e amore diretto.

84 Ivi, f. 129r-t>, Padova, ottobre 1527: «Commendavimus fratrem Hieremiam

de Mediolano Priori ianuensi, ut in conventu illo benigne suseiperet
et officiose illum pertraetaret, quousque ad convalescentiam redigeretur et
illinc sese dissessurum [sie] iudicaret. Nam medicorum consilio Padua reces-
serat, cui [sie] bonarum literarum studiis operam dederat, ut mutata aeris
qualitate opportunius suae saluti consuleret et comparata sanitate (patiebat
enim oculorum vertigines) posset iterum ad suum Studium adventare.»

564



NelPagosto del 1528 le condizioni di salute di frate Geremia sono miglio-
rate ed egli viene inviato a Siena, insieme ai frati Mariano da Cava e

Arcangelo da Bologna. II suo impegno principale e sempre il «cultus in-
genii», come scrive il generale85.

Fra il soggiorno senese del giovane Lando e quedo che egli fece a Bologna
si codoca il soggiorno napoletano nel convento di San Giovanni a Car-
bonara, testimoniato non dal regesto generalizio ma da una nota dell'uma-
nista tedesco Johann Albrecht von Widmastetter su una copia oggi per-
duta del Cicero relegatusse.

La presenza di Ortensio Lando a Bologna all'inizio del decennio 1530-
1540 e documentata da due testimonianze: una breve nota del regesto del
generale e una lettera a stampa di Giovanni Angelo Odoni a Gilbert Cousin,
nota a tutti gli studiosi del Lando. Dal regesto risulta che frate Geremia
da Milano fu inviato a studiare all'universitä di Bologna nel settembre
153187. Dada lettera di Giovanni Angelo Odoni risulta che questi fu tra le
conoscenze bolognesi dell'agostiniano88.

I regesti generalizi del periodo tra il 1532 e d 1537 sono andati per-
duti e si ignora se il distacco del Lando daü'ordine abbia lasciato in essi

tracee o commenti.

Nel 1534 ritroviamo il Lando a Lione, dopo quella che tutte le

testimonianze presentano come una diserzione o una fuga. A Lione
il Lando lavorava come correttore nell'officina di Sebastiano
Grifio89, aveva adottato il nome di Ortensio Appiano90, coltivava
l'amicizia di Etienne Dolet, che forse aveva conosciuto a Padova91.

Durante il soggiorno bolognese, prima della fuga, Geremia Lando,
alias Ortensio, era entrato in contatto con alcuni membri del circolo

85 Ivi, f. 150«. Padova, agosto 1528: «Senas ad eultum ingenii destina-
vimus ffratrem] Marianum cavensem cursorem, fratrem Arehangelum bono-
niensem studentem et fratrem Hieremiam de Mediolano.»

86 Cfr. Fahy, «Per la vita di Ortensio Lando», pp. 246-247.
87 Regestum Gabrielis Veneti, f. 181 r, settembre 1531: «Fratrem Ieremiam

mediolanensem cursorem locamus in Academia bononiensi.»
88 Gilberti Cognati, Opera, vol. III, p. 313.
89 C Fahy, «Press and Pen Corrections in a 1534 Edition by Sebastianus

Gryphius», in Bibliotheque d'Humanisme et Renaissance, XXVIII, 1966, pp.
406-409; «Per la vita di Ortensio Lando», p. 253.

90 Ivi, pp. 253-254.
91 Richard Copley Christie, Etienne Dolet, the Martyr of the Renaissance

1508-1546, A Biography, London, 1899, p. 36. Cfr. sopra, nota 83. Dolet fu a
Padova a partire dal 1527.

565



erasmiano: aveva conosciuto Arnoldo Arlenio Perassilo92, Giovanni
Angelo Odoni93 e Fileno Lunardi94. Quando questi ultimi due ven-
nero da Strasburgo a Lione, il Lando s'incontrö con loro, e li pre-
sentö a Dolet95 e al Grifio96.

2. La principale testimonianza che abbiamo sulla natura del
rapporto che legö il Lando ai due giovani eterodossi e la giä men-
zionata lettera dell'Odoni al segretario di Erasmo del 1535. In essa
tale rapporto e presentato come un conflitto. Ecco la testimonianza
dell'Odoni.

II Lando, egli scrive, e uno di quei ciceroniani della stessa sorta di
Etienne Dolet, «vale a düe uno che non tiene in alcun conto religione,
lingua greca e buoni studi. Ha pubblicato un dialogo su Cicerone esiliato
e richiamato in patria. Anche lui e stato esiliato, ma non e stato richia-
mato in patria, in ogni parte deda quäle - per non parlare deda sua cittä -
paventa d'esser riconosciuto. E cosi consapevole della sua situazione, che non
ha messo il suo nome sul frontespizio. Ma noi a Bologna lo abbiamo
conosciuto a fondo. A Lione ci ripeteva questo motto: <Chi legge una cosa e chi
un'altra; a me piace solo Cristo e Tudio, Cristo e Tuüio mi bastano.) In-
tanto perö Cristo non l'aveva ne in mano ne in biblioteca; se l'avesse in
cuore Dio lo sa. Una cosa sappiamo di sicuro per avergliela sentita dire:
quando e scappato in Francia non ha portato con a6 il Vecchio o il Nuovo
Testamento per consolarsi del viaggio e della miseria, ma le lettere familiari
di Marco Tullio. Ti potremmo dipingere in poche parole la sua condizione
sociale, degna di una tale vita, la sua leggerezza, la sua modezza e i suoi
eostumi per niente religiosi; ma sappiamo che queste scimmie di
Cicerone, quante ne abbiamo conosciute da vicino, sono tutte della stessa diso-
nestä e petulanza97.»

92 Cicero relegatus et Cicero revocatus. Dialogi festivissimi, Apud Seb.

Gryphium, Lugduni, 1534, p. 78: «Arnoldus Coloniensis iuvenis cum pius
tum doctus.»

93 Cfr. sopra, nota 88.
94 Cfr. Forcianae Quaestiones, f. 23»\
95 Gilberti Cognati, Opera, vol. III, p. 313.
96 Questo si puö dedurre da due lettere, rispettivamente del febbraio e

del maggio 1535, che Sebastiano Grifio da Lione diresse a Giovanni Angelo
Odoni e a Fdeno Lunardi a Strasburgo. Cfr. Henri Baudrier, Bibliographie
Lyonnaise, vol. VIII, Lyon-Paris 1910, pp. 32-33.

97 Cfr. sopra, nota 88.

566



Cosi l'incontro fra il Lando e i due giovani eterodossi si con-
figura come un episodio delPeterno contrasto fra Cicerone e Cristo,
fra il culto dell'eloquenza e il culto della pietä cristiana. Questa
versione comporta una condanna severa delPinfelice ciceroniano, la
quäle non risparmia ne i suoi costumi ne il suo carattere, e ritorce
contro di lui la sua misera condizione sociale.

Se perö la testimonianza dell'Odoni viene collocata nel suo con-
testo, essa perde di attendibilitä. Con la sua lettera diretta formal-
mente a Gilbert Cousin ma di fatto scritta per Erasmo, l'Odoni
voleva evidentemente acquistar ulteriore grazia presso l'umanista
fiammingo, esasperato dal recente attacco di Etienne Dolet98. La
lettera in questione abbonda infatti di quelle espressioni di devo-
zione e di quelle formule da erasmiano di stretta osservanza, che

l'Odoni adottava nella sua corrispondenza con Erasmo. Per coerenza
con il suo ruolo, Odoni fa di Dolet, che egli e il Fileno avevano
conosciuto a Lione, un ritratto sarcastico e spietato, oggettiva-
mente falso". La negativitä di tale giudizio si estende per
contatto anche al Lando, che era stato rintermediario fra i due
italiani e il francese100: a lui, come abbiamo visto, l'abruzzese applica
in modo abbastanza meccanico il topos «ciceronianus es non chri-
stianus», richiamato in vita da Erasmo.

Di contro alla parzialitä di questa testimonianza, acquistano
risalto altri indizi, che fanno apparire il rapporto fra il Lando e

l'Odoni come un rapporto di solidarietä. Lo stesso Odoni ammette
che la conoscenza era stata profonda: «intus et in cute» egli e il Fileno

98 Emile V. Telle, L'Erasmianus sive Ciceronianus d'Etienne Dolet
(1535), Introduction, Fac-simili de Vedition orginale du <De imitatione
ciceroniano}, Commentaires et Appendices, Geneve 1974, Travaux d'Humanisme
et Renaissance, vol. CXXXVTII. Per le reazioni di Erasmo all'opera di Dolet
cfr. Allen, XI, ep. 3005.

99 La tendenziositä del ritratto che l'Odoni fa di Dolet si manifesta chia-
ramente neda stima ded'etä: «ad annum quadragesimum propius accedit,
quam ad trigesimum octavum» scrive l'Odoni al Cousin. Di fatto Etienne
Dolet nel 1535 aveva 27 anni.

100 Cfr. d giudizio ded'Odoni sul Lando citato sopra, a p. 566. Anche
li la tendenziositä si manifesta chiaramente nella falsificazione dei dati di
fatto. L'Odoni definisce il Lando uno spregiatore del greco, mentre le fonti
dimostrano d contrario. Cfr. sopra, nota 83.

567



avevano conosciuto il Lando. Inoltre si trattö di una conoscenza
duratura, che sopravvisse alla lontananza: non solo i tre si rividero
a Lione, ma rimasero in viva corrispondenza durante il soggiorno
strasburghese dei due teologi italiani101. E anche significativo il
fatto che Odoni nella sua lettera a Cousin passi sotto silenzio il
passato monastico del Lando, che non poteva ignorare. Se la sua
avversione fosse stata di fondo, egli non avrebbe mancato di citare
questo partieolare a suggello del ritratto di un uomo frivolo e vano;
invece cosi il suo silenzio acquista un valore di complicitä.

Ancora piü importante di questi singoli indizi e la situazione generale

dell'ordine agostiniano in questo periodo. Frate Geremia da
Milano militava in un ordine che aveva dato al movimento di
riforma i suoi iniziatori e che era travagliato anche in Italia da
macroscopici casi di eterodossia. Intorno al 1525-1530 la sede gene-
ralizia era impegnata soprattutto nella lotta contro i fenomeni piü
vistosi di deviazione dottrinale, quelli cioe che si manifestavano
apertamente con la violazione dei voti (specialmente del voto di
castitä)102. Ma altri casi di eterodossia, meno vistosi e piü insidiosi,
covavano probabilmente giä da quegli anni nell'ordine agostiniano:
casi che matureranno, dopo lunghe incubazioni, in apostasie vere e

proprie103.
Frate Geremia Lando non solo trascorse molti anni della sua

101 Questo risulta dalle due lettere del Grifio citate nella nota 96.
102 Archivio Generalizio degli Eremitani, Roma, Regestum Gabrielis Veneti,

1521-1525, Dd 14, ff. 43«-44v. Rimini, settembre 1525, sentenza contro
maestro Sebastiano da Rimini, malversatore e concubinario. Maestro Seba-
stiano si era convertito «ad lutherianam... haeresim atque perfidiam...
utpote qui palam assereret votum castitatis esset contra ius naturae ob idque
religiosis minime servandum, sed ecclesiam super hoc consuli deberet: in-
signis Martini error et execrandus». L'inquisito aveva presso di se «libros...
lutherianos contra pontificium edictum, quos... reconditos invenimus in eius
coella».

los per esempio neü'aprile del 1529 il generale convocava d'urgenza a
Roma un «magistrum Augustinum», che aveva pubblicamente predicato
l'eresia luterana a Siena (dove d Lando si trovava probabilmente in questo
periodo, vedi sopra, nota 85). Regestum Gabrielis Veneti, 1525-1532, f. 162r.
Dovrebbe trattarsi di Agostino Mainardi, che d Lando conosceva, cfr. sotto
nota 105.

568



giovinezza in quest'ordine sussultante e pieno di lacerazioni, fami-
liarizzandosi con i termini del grande dibattito teologico in corso,
ma era personalmente impegnato in un processo che doveva por-
tarlo in breve giro di tempo all'abbandono del chiostro. Giä in questo
periodo troviamo, fra i confratelli ai quali egli si era piü stretta-
mente legato, i nomi dei tre agostiniani Giulio da Milano (Giulio
della Rovere)104, Agostino Piemontese (Agostino Mainardi)105 e Am-
brogio da Milano (Ambrogio Cavalli)106; i primi due erano destinati
ad abbandonare l'Italia e a passare nel campo del protestantesimo
di marca zwingliana dopo denunce, processi e imprigionamenti;
il terzo, ammonito, espulso dall'ordine, processato, abiuro, si spo-
stava su posizioni sempre piü radicali fino ad accostarsi alle conven-
ticole anabattiste e, relapso, finiva sul rogo. Anche le amicizie napo-

104 Giulio da Mdano o Giuho deda Rovere e menzionato nel Cicero rele-
gatus, p. 3, come ultimo compagno e amico: «Iulius Quercens [deda Rovere]
a cuius latere, ob excellens ingenium exüniamque doctrinam ne latum quidem
culmum aequo animo discedere possum.»II suo nome si ritrova poi nel Funus,
f. C 5r (nel catalogo dei monaci riformatori, cfr. piü avanti, p. 590); nede
Disquisitiones cum dodae tum piae in selediora Divinae Scripturae loca (sulle
quaü cfr. piü avanti, pp. 591-597),f. 108; neiSette libri de cathaloghi,Venezia,,
1552, p. 460. Su Giuho da Milano si veda d recente contributo di Ugo
Rozzo, «Sugli scritti di Giulio da Milano», in Bollettino della Societä di Studi
Valdesi, 134, 1973, pp. 69-85.

105 Agostino Mainardi viene menzionato celebrativamente nel Cicero rele-

gatus, p. 6: «Augustmus Mainardus, pietate et doctrina clarus». II suo nome si
ritrova poi nel Funus, f. C 5r (nel catalogo dei monaci riformatori, cfr.
piü avanti, p. 590). Su Agostino Mainardi si veda Augusto Armand Hugon,
Agostino Mainardo, Contributo alla storia della Riforma in Italia, Torre Pedice,
s. a. [ma 1943] e Camillo Renato, Opere, ad Indicem, con ulteriore biblio-
grafia.

108 Ambrogio Cavalli viene menzionato da Ortensio Lando nel Cicero
relegatus, p. 19, fra gli scrittori o oratori non ciceroniani. II suo nome si
ritrova poi nel Funus, f. B 6r (nel catalogo degli erasmiani d'Italia, cfr. piü
avanti, p. 582). Da una nota del regesto generalizio di Gabriele deda Volta
risulta che maestro Ambrogio da Mdano ned'ottobre-novembre 1529 venne
confermato come reggente del convento bolognese, dove il Lando arrivö nel
1531 (Regestum Gabrielis Veneti, 1525-1532, f. 165r). Dunque il Lando
potrebbe aver conosciuto Ambrogio Cavadi nel convento agostiniano di
Bologna.

569



letane del giovane Lando, il Seripando107, Mario Galeota108, Placido
di Sangro109, parlano di un impegno religioso in senso riformatore.
II successivo sviluppo storico e dottrinale della controversia
religiosa schiererä il Seripando dalla parte dei riformatori cattolici, e

relegherä il Galeota fra gli eterodossi, ma intorno al 1530 le aspira-
zioni dell'uno e dell'altro dovevano essere parzialmente convergenti.

La posizione di frate Geremia, il suo ambiente e i suoi amici
autorizzano a supporre che il discorso che egli condusse con
Giovanni Angelo Odoni e Fileno Lunardi, impegnati in quel fervido
processo di maturazione «evangelica» che abbiamo visto, fosse un
discorso di contenuto anche religioso. Tale supposizione e con-
fermata dalla menzione amichevole e partecipe che Ortensio Lando
fa del Fileno nelle sue Forcianae Questiones del 1535no.

3. Una certa divergenza di interessi deve perö essere venuta
realmente in luce durante gli incontri bolognesi dei due laici con il

107 Hubert Jedin, Girolamo Seripando, Sein Leben und Denken im
Geisteskampf des 16. Jahrhunderts, vol. I, Würzburg 1937, pp. 89-92. II Lando
menziona il Seripando, oltre che nel Cicero relegatus, anche nel Funus,
f. C 5r, includendolo fra i monaci riformatori (cfr. piü avanti, p. 590), e nede
Disquisitiones cum doctae tum piae in selectiora Divinae Scripturae loca,
f. 91 r-v.

108 Mario Galeota viene menzionato nel Cicero relegatus, pp. 28-29, e vi
pronuncia un'orazione contro Cicerone, pp. 32-35. Su di lui cfr. «Estratto del
processo di Pietro Carnesecchi» edito da Giacomo Manzoni, in Miscellanea
di storia italiana, vol. X, Torino, 1970, pp. 49-429, passim; Scxpione
Volpicella, «Mario Galeota, letterato napoletano del secolo XVI», in
Atti della Reale Accademia di Archeologia, Lettere e Belle Arti, VIII, Napoli,
1877, pp. 135-194; Luigi Amabile, II Santo Officio della Inquisizione in
Napoli, vol. I, Cittä di CasteUo, 1892, pp. 147-148.

109 Placido di Sangro e menzionato dal Lando nel Cicero relegatus, pp.
28/29; la sua orazione contro Cicerone si trova alle pp. 29-32. Placido di
Sangro ebbe una parte di primo piano nei tumulti napoletani del 1547 contro
l'Inquisizione (Amabile, op. cit., vol. I, pp. 149-150, 203-208) e, se anche non
fu mai accusato di eresia, fu perö molto vicino ai circoli valdesiani di Napoli
(Jedin, op. cit., vol. II, pp. 291-292).

no Forcianae quaestiones, in quibus varia Italorum ingenia explicantur,
multaque alia scitu non indigna, Autore Phüalethe Polytopiensi Cive [Ortensio

Lando], Neapoli... Anno. M. D. XXXVI. f 23r. Su questa edizione delle
Forcianae quaestiones cfr. il saggio metodologieamente esemplare di C. Fahy,
«The two <Neapolitan> Editions», cit.

570



monaco agostiniano. Mentre l'Odoni e il Fileno ponevano al centro
dei loro pensieri l'esperienza religiosa, il monaco doveva essere dibat-
tuto fra un interesse religioso e un interesse letterario. Questo perö
non significa affatto che il Lando fosse un ciceroniano e dunque un
nemico di Erasmo. AI contrario la sua prima opera documenta che
anch'egli era un lettore di Erasmo. Ma mentre l'Odoni e il Fileno
si ispiravano all'Erasmo dell'Enchiridion, il Lando aveva presente
l'Erasmo del dialogo Ciceronianus.

La pubblicazione del Ciceronianus era esplosa nel mondo del-
l'umanesimo europeo con la violenza di un fulmine a ciel sereno.
Erasmo, che da almeno trent'anni si batteva a favore di un nuovo
ideale di cultura, incentrato nel ritorno diretto ai classici; Erasmo,
che aveva sostenuto la convergenza fra cultura classica e cristia-
nesimo; Erasmo in persona dichiarava pubblicamente: «la sapienza
cristiana ha una sua propria eloquenza, diversa da quella di Cicerone

; e il paganesimo che si esprime nel culto e nell'imitazione pun-
tigliosa degli antichi: con la bocca professiamo Gesü ma in cuore
portiamo Giove111.» II voltafaccia, anche se non improvviso, era
completo.

La dichiarazione colpi come una frustata tutta una generazione
di giovani, impegnati, al di qua e al di lä delle Alpi, a costruirsi
uno Stile sulle opere ciceroniane. La polemica che si scatenö e difficile

da tradurre in un linguaggio a noi accessibile, proprio perche il
senso delVimitatio, come concetto chiave della formazione intellettuale,

e estraneo alla nostra cultura. Si trattö comunque di una
delle piü grosse e delle piü violente polemiche in cui Erasmo fu
coinvolto.

In tale polemica si collocano appunto i due dialoghi, con i quali
il Lando fece il suo esordio nel mondo della letteratura, il Cicero
relegatus e il Cicero revocatus112.

Per valutare la posizione del Lando, occorre affiancare ai suoi due
dialoghi qualche altro documento della stessa polemica: per esempio

111 Des. Erasmo da Rotterdam, II Ciceroniano o dello stile migliore, a
cura di Angelo Gambaro, Breseia, 1965, pp. 154-156.

112 Sui due dialoghi ciceroniani del Lando efr. il giudizio di Jedin, cit.
sopra, nota 107.

571



il dialogo De imitatione ciceroniana che un amico del Lando, Etienne
Dolet, pubblicö a Lione a solo un anno di distanza per i torchi
dello stesso Sebastiano Grifio113. Confrontato con l'attacco veemente
e frontale di Dolet, l'intervento del Lando a favore di Cicerone si
rivela come uno scritto di intento non polemico, bensi interlocu-
torio: una benevola correzione dell'atteggiamento di Erasmo, con-
dotta in base ai criteri di valutazione stabiliti da Erasmo stesso.

La prima parte dell'operetta landiana, il Cicero relegatus, fa il resoconto
di una conversazione tenuta in un circolo di amici, fra cui vi sono cicero-
niani, anticiceroniani e ciceroniani in crisi. La serie degli interventi si con-
clude con la decisione di mandare Cicerone in esilio per i suoi molti mis-
fatti. Siamo nel pieno clima della disputa aperta da Erasmo: l'operetta del
Lando e düetta a lettori che hanno ben presenti alla mente le taglienti for-
mulazioni del Ciceronianus. Ma l'obiettivo polemico e spostato. Nel dialogo di
Erasmo sono i pedestri imitatori e i superstiziosi cultori di Cicerone, che ven-
gono confrontati con le deficienze del loro modedo e con le contraddizioni
interne della loro professione di fede; ned'opera del Lando e Cicerone stesso,
il padre venerato dell'eloquenza, che viene messo sotto processo e accusato
di una serie di colpe morali e stilistiche.

Grazie a questo spostamento ded'obiettivo, il Cicero relegatus diventa una
specie di paradossale reductio ad absurdum del Ciceronianus di Erasmo. Cosi
il Lando, pur senza attaccare direttamente Erasmo, induce i suoi lettori a
guardare con una ironia, che da leggera si fa sempre piü accentuata,
all'exploit anticiceroniano del fiammingo.

II secondo dialogo, il Cicero revocatus (che merita appena il nome di
dialogo), descrive il rimpianto che Cicerone ha lasciato dietro di se. Una
serie di oratori si pronuncia a suo favore, scagionandolo via via dade accuse
che gli sono state rivolte. Ada fine alcune delegazioni vengono inviate a
richiamare Fesule. Qui il contrasto con la posizione di Erasmo, che nel
primo dialogo si esprimeva indüettamente, diventa esplicito: la respublica
literarum non vuole e non puö fare a meno di Cicerone, la sua altezza mo-
rale e incontestabile, i suoi meriti letterari sono troppo grandi.

4. Quanto profondamente il Lando resti debitore verso l'imposta-
zione erasmiana del discorso, pur nel suo tentativo di correggerne
le conclusioni, si rivela nei protagonisti-chiave dei due dialoghi. II
protagonista chiave del secondo dialogo e, se non sbaglio, l'arci-
vescovo di Milano (piü tardi cardinale «erasmiano») Giovanni Mo-
rone. L'arcivescovo apre la serie degli interventi filociceroniani con

113 Cfr. sopra, nota 98.

572



una orazione, la quäle dimostra che non vi e contrasto ma profonda
consonanza fra Cicerone e Cristo. Le opere di Cicerone sono opere di
un uomo cristianissimo, anzi di un esimio araldo del Vangelo, e

innumerevoli sono le posizioni di Cicerone che vanno d'accordo con
la religione cristiana: non dice forse sant'Agostino che VOrtensio di
Cicerone aveva segnato una svolta nella sua vita e l'aveva con-
vertito a Dio114?

NeU'intervento del Morone la formula geroliminiana, «aut Christus

aut Tullius», fatta propria da Erasmo nelPultimo periodo della
sua vita, viene corretta nel binomio «Christus et Tullius» o nel-
l'equazione «Tullius Christus»: il che concorda perfettamente con
la professione di fede cristiano-ciceroniana, che Giovanni Angelo
Odoni attribuisce al Lando nel suo periodo lionese, e coincide anche
con quella che era stata in passato la posizione di Erasmo.

II personaggio chiave del primo dialogo e l'agostiniano Geremia
Lando, cioe l'autore stesso nell'identitä che egli aveva assunto nel
periodo precedente della sua vita. Frate Geremia compare nel
dialogo come un ciceroniano messo in crisi dallo scritto di Erasmo.
Coloro che lo conoscono lo considerano «ciceronianissimo115»,
amico ed emulatore del ciceroniano Seripando116, degno rappresen-
tante dei ciceroniani d'Italia117; egli non sfoglia ne tocca autore
aH'infuori di Cicerone; la sua venerazione e arrivata al punto di
non voler andare a pranzo se non alle tre, per aver trovato scritto
in una lettera di Cicerone «ero andato a pranzo alle tre118».

E tuttavia fra Geremia nasconde la sua devozione, anzi se ne ver-
gogna, si dimostra addirittura ostile a Cicerone: reso consapevole da
Erasmo della contraddizione che vi e fra Cicerone e Cristo, ha paura
di esser bastonato come san Girolamo per aver preferito l'uno

114 Cicero relegatus, pp. 51-56. Forse in riferimento al perduto Ortensio
ciceroniano e cristiano, ricordato da Sant'Agostino, il giovane Lando assunse
il nome di Ortensio? Almeno per ora, non risulta che il Lando usasse il
nome di Ortensio prima del periodo lionese.

115 Cicero relegatus, p. 9.
"« Ivi, p. 47.
117 Ivi, p. 67.
118 Ivi, pp. 67, 38.

573



all'altro119. II suo intervento riassume e condensa la posizione di
Erasmo nel Ciceronianus. Alla pestilente lettura di Cicerone, egli
contrappone, come solo meritevole di attenzione, «il teologo capace
di illustrare i misteri della filosofia divina, di infiammare d'amore
per le cose celesti, di liberare il cuore dall'ansia e dalla solleci-
tudine per le cose mondäne, di purgare l'anima dalla superbia e

dall'orgoglio120»: in altre parole, a Cicerone egli contrappone «la
virtü e la solerzia del buon Erasmo121».

In frate Geremia, che alberga in se due anime in conflitto, una
ciceroniana e una erasmiana, il Lando ci ha dato non solo una
riuscita immagine di un ciceroniano messo in crisi da Erasmo, ma
anche una importante testimonianza sulla propria giovinezza, sulle
aspirazioni e i contrasti che l'avevano movimentata122.

11 dialogo antierasmiano del Lando: esposizione e valutazione

1. II lettore e benevolo correttore delle idee di Erasmo che
abbiamo incontrato nel Cicero relegatus et revocatus e la stessa
persona che, a pochi anni di distanza, pubblicava contro Erasmo
un'opera amara e sarcastica, il dialogo In Des. Erasmi Roterodami
funus.

Come si spiega questo momento decisamente antierasmiano del-
l'itinerario intellettuale di Ortensio Lando? Qualelamolla di questa

119 Ivi, pp. 19-20, 67.
120 Ivi, p. 9.
121 Ivi, p. 18.
122 Non esula dal nostro tema la considerazione ehe la concüiazione fra

Cristo e Tudio, perseguita dal Lando nel primo periodo deda sua vita, non
fu forse mai raggiunta. II tema del contrasto fra sapienza eristiana ed
eloquenza pagana, fra veritä di contenuto e bellezza formale, lungi dal-
l'esaurirsi nei due dialoghi giovandi, percorre tutta la produzione del Lando,
dai Paradossi (1543) al Dialogo della consolatione che si gusta leggendo la Sacra
Scrittura (1552), dada Vita di Ermodoro (1550) aüa Breve prattica di medi-
cina (1553). Nel corso di questo sviluppo l'antitesi fundamentale si arrie-
chisce, trascolora, si duplica, con un processo analogo a quedo che essa
aveva subito ned'opera di Erasmo. Cosi ritroviamo nel Lando l'alternativa
sapienza-eloquenza, il contrasto fra i libri pagani e il libro cristiano, la

574



ambigua operetta123? Risponderemo a questa domanda in tre tempi:
a) facendo una sommaria esposizione del Funus, b) dandone una
interpretazione, e) dimostrando che tale interpretazione si inserisce

con coerenza nello sviluppo intellettuale del Lando verso il 1540.

eontrapposizione fra vita inteUettuale e vita pratica. La parabola percorsa
dal Lando in questo senso ha una certa analogia con queda percorsa da
Erasmo. All'inizio deda sua attivitä intellettuale d Lando, ciceroniano lui
stesso, tende a risolvere l'antitesi Cicerone-Cristo in senso favorevole a Cicerone

(cioe ada cultura pagana e ada cultura tout court), come quando riam-
mette Cicerone neda respublica literarum. Piü tardi perö gli elementi di una
suasoria a favore dede lettere pagane e deda cultura si trovano intrec-
eiati agli elementi di una dissuasoria. Neü'arco finale deda sua produzione la
cultura pagana e l'attivitä intellettuale in genere tendono a identificarsi
sempre di piü con la prudenza umana e diventano cosi oggetto di una con-
danna di natura teologica e di ispirazione anabattista in senso lato.

123 II dialogo del Lando appariva incomprensibile anche ai contempo-
ranei. Dopo la pubblicazione di esso, Johannes Basilius Herold, incaricato
di pronunciare di fronte al senato civico e accademico di Basilea un'orazione
in difesa di Erasmo contro il detrattore anonimo, non capi ü senso del-
l'operetta che doveva confutare. Lo Herold eompose e pübblicö una
lunghissima risposta al Funus, discutendolo riga per riga e talvolta parola
per parola, senza perö centrare il nucleo del dialogo e senza individuare la
molla ded'avversione del Lando per Erasmo. In alcuni passi deda sua risposta
lo Herold lascia intravedere la convinzione che l'attacco del Lando sia
condotto da un punto di vista cattolico e ciceroniano, ma si tratta di una
convinzione non stabde ne ferma. Cfr. Philopseudes, sive pro Desiderio
Erasmo Roterodamo V. C. contra dialogum famosum anonymi cuiusdam decla-
matio Joanne Basilio Herold acropolita auctore, Basdeae, 1542 (in seguito
abbreviato in Declamatio). Cito la Declamatio neda ristampa inclusa in Des.
Erasmi Roterodami, Opera omnia, vol. VIII, Lugduni Batavorum, 1706,

pp. 581-652. Dalla Declamatio risulta che il Funus suscitö una grande
indignazione a Basdea, specialmente presso i cittadini piü autorevoli e piü
düettamente interessati alla tutela ded'ereditä intedettuale di Erasmo, come
Bonifacio Amerbach (cfr. cod. 629-630). La vendita del dialogo del Lando fu
interdetta (col. 647). Arnoldo Arlenio fu ehiamato a render ragione della
parte attribuitagli nel Funus e riusci a giustificarsi (col. 650). Interrogato
dallo Herold, con cui ebbe due incontri (col. 603), suü'identitä ded'autore del
Funus, Arnoldo Arlenio fece il nome di Bassiano Lando (coli. 611, 613, 615,
623, 648, cfr. sopra, nota 25) e disse che questi era un protetto del cardinal
Campeggio (col. 623: ma forse voleva riferirsi a uno dei due figli del car-
dinale viventi a Bologna, cioe ad Alessandro Campeggio vescovo di Bologna
o a Giovan Battista Campeggio, vescovo di Maiorea, mecenate e amico di

575



2. II dialogo antierasmiano del Lando venne pubblicato a Basilea
nel 1540 senza nome di autore ne di editore124. L'operetta si pre-
senta come un estratto delle conversazioni familiari di Filalete cit-
tadino di Utopia (uno degli pseudonimi del Lando) ed e dedicata
al conte Fortunato Martinengo di Brescia. II dialogo si svolge pre-
sumibilmente a Bologna, in data non molto posteriore alla morte
di Erasmo125, ed ha due interlocutori: l'umanista olandese Arnoldo
Arlenio Perassilo, che nel dialogo appare come erasmiano devoto, e
l'italiano Ananio, che adombra la figura dell'autore126 e che assume
inizialmente nei confronti di Erasmo un atteggiamento neutro, un
po' diffidente, per rivelarglisi poi dichiaratamente ostile.

letterati). Risulta comunque molto singolare che Arnoldo Arlenio si sia
confuso cüca l'identitä dell'autore del Funus.

124 Sarebbe interessante stabilire chi pubbücö il Funus, ma io non ci sono
riuscita. Dalla Declamatio dedo Herold (col. 600) risulta che i basileesi identi-
ficarono l'editore - o gh editori: lo Herold parla di «typographi» - e lo chia-
marono a giustificarsi. L'editore rigettö la responsabilitä sud'autore d quäle,
disse, gli aveva presentato l'opera come un encomio. Egli l'aveva pubblicata
come tale, per riverenza verso Erasmo, nonostante che si trovasse in un
periodo di lavoro febbrile a causa ded'imminente fiera di Francoforte (col.
600). Questa giustificazione fu accettata per buona. II dottor Arnold Pfister
(1901-1966), che lavorava alla redazione di un catalogo delle stampe basileesi
del sec. XVI e aveva una profonda conoscenza in questo campo, ha lasciato
scritto in calce ada copia del Funus conservata nella Universitätsbibliothek
di Basilea il nome dedo stampatore Balthasar Lasius e ha ribadito questa
attribuzione nelle Schede corrispondenti del catalogo generale e del catalogo
degli stampatori basileesi. Io ho confrontato l'unica iniziale decorata del
Funus con le iniziali delle stampe di Balthasar Lasius conservate neda
Universitätsbibliothek di Basilea, ma non ho trovato conferma ded'attribu-
zione del dottor Pfister. La Universitätsbibliothek conserva anche le carte e

gli appunti del dr. Pfister, ma la loro mole e la mancanza di un filo orien-
tativo scoraggiano la ricerca in questa direzione.

125 Dada Declamatio di Johannes Basdius Herold, col. 603, sembra di
poter desumere che Arnoldo Arlenio, interrogato sude eircostanze in cui era
stato scritto d Funus, ne codocasse la stesura verso la fine ded'anno 1539,
quando egli era tornato a Bologna dopo un soggiorno di qualche mese in
Germania. Cfr. sopra, nota 22. Per d soggiorno di Arnoldo Arlenio in
Germania nel 1539 cfr. Beat. R. Jenny, op. cit., p. 11.

128 Johannes Basilius Herold, Declamatio, col. 603; Gilmore, op. cit.,
p. 13.

576



I due amici si incontrano per la prima volta dopo un periodo di lonta-
nanza, determinato da un viaggio di Arnoldo a Strasburgo. Ananio rim-
piange di non aver potuto aecompagnare Arnoldo nel viaggio e di aver perso
l'occasione di ascoltare le lezioni pubbliche degli umanisti strasburghesi e

specialmente le moderate ed equanimi discussioni sud'essenza della fede
cristiana dei numerosi teologi deda cittä. Gli strasburghesi, dice il ben in-
formato Ananio, danno con il loro comportamento un modedo di modera-
zione e di toderanza agli altri teologi127. A questo punto, come colpito da
un'associazione di idee, Ananio chiede notizie di Erasmo: come sta? Arnoldo
ha per caso portato con se qualche pubblicazione di quell'uomo facondo e

dottissimo
Arnoldo in realtä ha portato con se la notizia della morte di Erasmo e la

comunica ad'amico, amplificando oltre misura il lutto proprio e della
Germania e lagnandosi di non incontrare intorno a se un'adeguata patecipa-
zione a questa sventura.

Ananio lo prega di narrargli ordinatamente la fine di Erasmo e di illu-
strargli la figura di quell'uomo, che egli non conosceva bene: aveva letto si
alcune dede sue opere, ma timorosamente e con diffidenza, perche' si era
diffusa la voce, proveniente da fonti autorevoli, che Lutero -, l'eretico che
Roma ha condannato! - avesse attinto tutta la sua dommatica proprio da
Erasmo128. Sorvolando su questa indiretta accusa di eresia, Arnoldo traccia
un breve profilo ded'umanista scomparso. Erasmo era un uomo straordi-
nario per pietä, per dottrina e anche per un'altra qualitä rara negli uomini
di lettere, l'affabilitä. Aveva il vanto di aver riscattato la causa dede lettere
dalla barbarie con fatica e sudore, di aver purgato i testi piü illustri dalle
mende che li deformavano e di averli pubblicati. Adesso la sua anima gene-
rosa e volata in paradiso, per il quäle Dio l'aveva predestinata dad'inizio
dei tempi: la sua morte ha infiitto un grave danno alla causa cristiana e a
quella delle lettere129.

Con partecipazione Arnoldo ripercorre le vicende che hanno preceduto e

accompagnato la morte del grande uomo. II particolare insiste sulla sua
serena accettazione deda morte. Erasmo aveva trascorso le sue ultime ore
sulla terra recitando dei passi sui tre veicoli ded'anima e sud'immortahtä130.

127 Funus, f. A.2v: «Argentorati... licuisset videre infinitos theologos de

summa persuasionis nostrae incredibili modestia et aequitate disserentes,
quod aüi non faciunt theologi, quos mataeologos et rebulas, meo quidem
iudicio, rectius appellaveris». II gioco di parole «theologus-mataiologus» si
trova giä in una lettera di Zwingli a Erasmo del 29 aprile 1516, Allen, II,
ep. 401, p. 225.

128Funus, f. A5r: «Percrebuerat... non incertis autoribus rumor, ex eius

[Erasmi] fontibus hausisse Lutherum, quem S.P.Q.R. damnavit, quiequid
dogmatis suis immiscuisset scriptis.»

129 Ivi, ff. A5«-A6r.
130 Ivi, f. A5u. Lo Herold, neda sua Declamatio, col. 612, interpreta

577



Si era congedato dagli amici intimi, aveva santamente fatto testamento, si
era confessato, si era comunicato, aveva volto tutti i pensieri a Dio, non
considerando i propri peccati, ma riponendo la sua fiducia in Cristo131.

A questo punto Ananio interrompe il racconto con una domanda: se in
punto di morte Erasmo si e confessato, come mai certuni affermano con
tanto ostinazione che egli aderiva alla fazione luterana? La confessione
auricolare non rientra fra le pratiche consigliate dai luterani132. Ma anche
questa seconda insinuazione di Ananio circa le simpatie filoluterane di
Erasmo viene liquidata da Arnoldo fugacemente, quasi scantonando: sono
tutte ünposture, egli afferma; e prosegue nel suo racconto.

AI morente Erasmo viene attribuita a consolazione degli amici un'ora-
zione che riassume un po' stancamente temi erasmiani sulla preparazione
alla morte. Anche il ritratto che Arnoldo traccia dell'umanista morente sa
un po' di maniera (gli occhi accesi rivolti al cielo, le sante scritture in
mano, le esortazioni alla toderanza, al disprezzo deda ricchezza, ad'amore
delle cose celesti).

Con la morte di Erasmo termina quella che possiamo considerare la
prima parte del dialogo del Lando. In questa parte l'ispirazione antieras-
miana ancora non si manifesta: sono pagine che potrebbero essere State
scritte da un erasmiano scarsamente dotato di originalitä, se alcune stra-
nezze (come le reiterate insinuazioni, non accolte e non respinte, circa le
simpatie luterane di Erasmo) non stimolassero la nostra attenzione.

Neda seconda parte del dialogo, che narra le esequie dell'umanista,
al tono apologetico della prima parte subentra una specie di contrappunto
fra i tributi di onore resi dada cittadinanza a Erasmo e la campagna
di contumelie fratesche che si scatena contro di lui. La notizia della sua
morte viene accolta con tripudio dai monaci tedeschi, bramosi di vendicarsi.
Durante la celebrazione dede cerimonie funebri i monaci ridacchiano fra loro;

l'accenno ai tre veicoh deü'anima come un'adusione al dialogo De tribus
animae vehiculis di Nicolö Leonico Tomeo, al quäle d Lando cercherebbe
qui di sottrarre invidiosamente la paternitä ded'opera, attribuendola a
Erasmo. L'accenno ad'immortalitä dell'anima viene inteso come riferimento
all'opuscolo erasmiano De praeparatione ad mortem, pubblicato a Basilea
nel 1534.

131 Funus, f. A6v: «Non se, non sua amplius peccata, quibus fortasse
nimium perterrebatur, respicit: Christum solum cogitat, dlumque habet ob
oeulos.» Questa fräse sottintende la dottrina deda salvezza per il solo
sangue di Cristo. Una fräse precedente invece attribuisce ad Erasmo una
«recte factorum conscientia et aeternorum praemiorum certa expectatio»
(ff. A5u-A6r), cioe una dottrina deda salvezza per i propri meriti. Forse
questa contraddizione puö essere interpretata come un'adusione ada polemica
Erasmo-Lutero sul libero arbitrio

132 Ivi, ff. A6i>-A7r. Cfr. la replica dedo Herold in Declamatio, col. 613.

578



al momento di recitare il requiem rovesciano empiamente la formula rituale
deda preghiera.

Ma il peggio avviene durante la lettura ded'orazione funebre. Mentre
l'oratore, tracciando la biografia di Erasmo, ne loda la castitä, i monaci
si bisbigliano Tun l'altro accuse di vergognosa libidine; mentre quedo ne
esalta la pietä cristiana, questi lo definiscono peggio che eretico (e cosi siamo
ada terza insinuazione); mentre quedo parla di frugalitä, questi ne ricor-
dano il lusso; mentre quedo ne celebra la moderazione e il pudore virgineo,
questi lo definiscono insolente, sfacciato, lascivo e spudorato133.

Durante la sfilata del corteo funebre, al quäle partecipa tutta la citta-
dinanza, i monaci preparano l'estremo insulto: a notte alta violano il monu-
mento funebre, ne estraggono il cadavere, lo fanno a pezzi, improvvisando ada
fine una specie di blasfema danza rituale intorno ade membra straziate134.

Ad'origine di questa spietata ostditä vi e il fatto che Erasmo nei suoi
seritti ha flagedato i cattivi monaci con altrettanta asprezza come l'Aretino
flageda i cattivi principi. E vero che le critiche di Erasmo sono, come sotto-
linea Ananio, un chiaro segno di benevolenza (anche l'Aretino fiagella i
principi per ricondurli suda retta via, dada quäle hanno deviato); ma i
monaci neda loro superbia non tollerano censure di sorta135.

La descrizione delle esequie di Erasmo e degli insulti monastici contro di
lui forma quella che potremmo considerare la seconda parte del dialogo.
Essa e condotta in un tono cosi esasperato che si ritorce nel ridicolo: il ceri-
moniale offensivo e blasfemo dei frati accompagna come un'eco parodistica il
rito funebre ded'umanista. La parodia si accentua neda pagina in cui il fer-
vido Arnoldo si diffonde sul culto tributato a Erasmo, sul suntuoso tem-
pietto che gli e stato eretto, sugli ex voto che ricoprono i muri della chiesa in
cui egli e sepolto, sui miracoli che egli ha operato ridando la vista ai ciechi
e l'udito ai sordi138 (in questa pagina risuona un'eco dede ironiche tirate
erasmiane sul culto superstizioso dei santi).

La parodia arriva ado scherno aperto in queda che potremmo
considerare la terza parte del dialogo, nella visione ded'eremita. A un sant'uomo,
vissuto per 28 anni in solitudine -, continua a narrare Arnoldo - e stato
concesso di contemplare in una visione Celeste il trionfo dell'umanista.
Erasmo, circondato da una lunga schiera di santi e insignito davanti al
tribunale Celeste di una nuova palma di martirio, viene portato in una
specie di processione, dietro a schiere di angeli che ne celebrano le lodi: «Viva
in perpetuo questo illustre vanto deda nobile e potente Germania, che con le

sue dotte esortazioni ha portato a Cristo tanti infedeli, che ha egregia-
mente aumentato il numero dei santi, ha amplificato il regno di Cristo, ha

133 Ivi, ff. A8r-Blv.
134 Ivi, ff. B2r-u.
«5 Ivi, ff. BSv-B4r.
138 Ivi, ff. B3r-B6«.

579



illustrato la risorgente gloria del Vangelo e ha lacerato gli eretici con tanti
volumi137.»

Contrapposta ada processione Celeste dei santi e degli angeli osannanti,
l'eremita vede la triste teoria infernale dei nemici di Erasmo, condannati
a portare in testa pesanti mitre (sulle mitre sono incise iscrizioni piü o meno
lunghe, a seconda che piü o meno lunga sia l'opera da essi scritta contro
Erasmo138). I dannati supplicano il loro avversario di un tempo di per-
donare loro Foffesa ricevuta, di alleviare con la Celeste rugiada la loro
arsura e di impetrare con la sua autoritä infinita la cessazione dei loro tor-
menti. Nel folto gruppo di questi uomini diversi per lingua e per condi-
zione l'eremita ne distingue alcuni che si lamentano in francese, altri che sospi-
rano e gemono in spagnolo. Un italiano di chiarissimi natali e di illustre posi-
zione porta un'iscrizione piü lunga degli altri, perche lunghissimo e il libro
che egli ha scritto contro Erasmo139.

Nella schiera dei mitriati spicca specialmente un personaggio che parla
tedesco. Ananio indovina subito l'indentitä di costui; ma non puö credere che
1'innominato tedesco sia finito ad'infemo, lui che ha patito cosi dure prove e

sopportato fatiche infinite per rivelare il Vangelo e promuovere la gloria di
Cristo. E vero, conferma Arnoldo, 1'innominato tedesco e un benemerito della
causa evangelica, ma questo non gli ha giovato perche egli ha osato offendere
Erasmo, attaccandolo in un libro «giusto e senza pudori140»: siccome «ha
peccato in un punto, e stato fatto colpevole di tutto141».

Un destino altrettanto amaro, rifiette Arnoldo, aspetta ned'aldilä i nemici
di Erasmo ancora viventi: per esempio Giulio Cesare Scaligero, Etienne
Dolet, il Tusano142, Stefano Piscense143, il Sepulveda, lo Züniga, i monaci

137 Ivi, ff. B6v-B7i\ Questo inno di lode ha un tono ambiguo: non e in-
teramente negativo nö interamente positivo. II verbo «proscindere» lace-
rare) ha un accento negativo, sembra adudere ada maldicenza di Erasmo;
la fräse «repullulantem Evangelii gloriam illustravit» ha invece un accento
positivo.

138 Ivi, ff. B7^B8r.
139 Ivi, ff. B8«-C lr. Si tratta di Alberto Pio. Cfr. Gilmore, op. cit., p. 11.
140 Funus, ff. ~B8r-v: 1'innominato germano «pertulit quidem in amplifi-

canda Evangelii gloria infinitos prope labores, verum... ne tantidum quidem
prodesse potuerunt, postquam Erasmo iniurium se exhibuit, iustoque et im-
pudenti volumine lacessivit».

141 Jac. 2. 10.
142 Jacques Toussain. Cfr. Telle, op. cit., ad Indicem e Allen, VII,

p. 540; VIII, pp. 81, 391-392, 471.
143 Si tratta probabilmente di Stefano Salutati da Pescia, traduttore di

un'opera di Fdone sul Cantico dei Cantici, cfr. Philonis episcopi Carpathii in
canticum canticorum interpretatio ad Eustathium praesbiterum et Eusebium dia-
conum, Stephano Salutato Pisciense interprete, Parisiis, 1537. Non conosco
quest'opera e non so se in essa vi siano elementi di polemica contro Erasmo.

580



spagnoli e i teologi deda Sorbona144. Una simile sorte attende Butzer e gli
altri teologi di Strasburgo, nonostante la pietä cristiana che essi spargono
in tanti volumi146. Male saranno trattati anche Lutero e Pietro Corsi; anche
peggio Francesco Florido Sabino148, a meno che la sua biliositä e ignoranza
non gli valgano da attenuanti. E che ne sarä del soavissimo Gaudenzio
Merula, autore del Bellum erasmianum1*7

In quello che potremmo considerare il quarto tempo del dialogo, l'ostilitä
contro Erasmo si manifesta düettamente per la voce di Ananio. Costui, che
nelle parti precedenti del dialogo ha un ruolo secondario, diventa adesso

l'interlocutore principale. Gh sembra che Arnoldo attribuisca a Erasmo piü
meriti di quanto Erasmo stesso nella sua modestia avrebbe tollerato. Le
riserve di Ananio sono in primo luogo personali: Erasmo e stato un uomo
di natura dura, implacabile e irosa, che per una sola parola si faceva mon-
tare la bile al naso. Le sue pagine rispecchiano la sua natura: sono gonfie
di furore e di odio, di dissidi e di contumelie148. Come si spiega il fatto che

tutti gli italiani insigni per dottrina detestino Erasmo, disapprovino il suo
stile e in certo quäl modo temano il suo genio E qui Ananio ricorda Lazzaro
Bonamico, Giulio Camillo, Romolo Amaseo, l'Accademia Romana, il Lon-
golio149.

In Italia vi sono perö anche molti uomini, che erasmianamente si illu-
strano per il congiunto binomio di dottrina e pietä e che hanno votato un
vero culto al nome di Erasmo, rephca Arnoldo. Fra questi vengono men-
zionati Ludovico Buonvisi e Martino Gigli, «splendidi e ornati cittadini di
Lucca», i quali non solo si gettano con slancio nella lettura di Erasmo, ma lo
imparano a memoria. E siccome anche quelli che non sanno il latino (i
«volgari» ded'Odoni?) sono bramosi di leggere Erasmo, i due ricchi lucchesi
vogliono finanziarne personalmente la traduzione in italiano150. Ai due citta-

1M Funus, ff. Glr-v.
145 Ivi, f. Clw: «Quid de Butzero caeterisque Argentorati theologis? Meo

quidem iudicio, nihil dhs proderit christiana dla pietas, quam tot spargunt
voluminibus.»

146 Cfr. sopra, nota 24. II Florido si era espresso su Erasmo neda sua In
M. Actii Plauti... apologia, cit., p. 117, dove pone Erasmo ada stessa altezza,
o eventualmente un po' al di sotto, di Alberto Pio, Decio Sdlano, Battista
Casali (non conosco perö la prima edizione di quest'opera). Nel terzo libro
dede Lectiones succissivae, ivi, pp. 263-264, fra gh elogi tributati ad'erudi-
zione filologica di Erasmo, traspaiono riserve suda sua ortodossia.

i« Funus, ff. Cl»-C2r.
148 Ivi, f. B5r.
149 Ivi, ff. B6r-i>.
150 Ivi, f. B 5v. Ludovico Buonvisi e Martino Gigli erano eminenti cittadini

lucchesi della prima metä del secolo XVI. Cfr. Marino Berengo, Nobili e

mercanti nella Lucca del Cinquecento, Torino 1965, ad Indicem. Per Ludovico

581



dini lucchesi menzionati da Ananio, Arnoldo aggiunge una serie di altri
illustri italiani, fauton, lettori, ammüatori di Erasmo: «Fortunato
Martinengo, giovane deditissimo ade arti piü idustri e amabilissimo per la dolcezza
dei costumi151, poi Benedetto Agnedi, uomo di specchiata fede e valore152,
Paolo Mascranico153, Ambrogio Cavalli154, Celio Secondo Curione155, uomini
buoni e dotti, e Girolamo Libanori, uomo dotato di animo grande e ec-
celso158.»

Buonvisi cfr. anche la voce di Michele Luzzatti, in Dizionario Biografico
degli Italiani, vol. 15, Roma 1972, pp. 340-344. II Lando menziona questi due
lucchesi e altri membri deda loro casata nede Forcianae quaestiones, p. 3*>e
passim e nei Sette libri de cathaloghi, Venezia, 1552, pp. 17, 195, 281, 293,
535, 557.

161 Su Fortunato Martinengo cfr. piü avanti, pp. 614-619.
152 Benedetto Agnedi era l'ambasciatore residente per conto del duea di

Mantova presso la repubblica di Venezia. Di lui traccia un breve profilo
Carlo D'Arco, Delle famiglie mantovane, Archivio di Stato di Mantova,
Documenti patrii, n. 214, vol. I, p. 10. Letterato e protettore di letterati,
era legato all'Aretino e patrono di Ludovico Dolce e di Nicolö Franco.
Ortensio Lando, che fu suo ospite, lo ricordö molte volte nede sue opere e
gh dedicö una parte dei suoi Quattro libri de dubbi stampati a Venezia nel
1552, cioe i Dubbi religiosi. Nelle sue Consolatorie, Venezia, 1550, il Lando lo
fa apparire come autore della Consolatoria alla Signora Susanna Valente che
si doleva d'essere nata femmina. Ned'Archivio di Stato di Mantova, Archivio
Gonzaga, si conservano i suoi dispacci da Venezia dal 1530 al 1555. II
contenuto di tali dispacci e, come ho verificato con qualche sondaggio, di natura
strettamente politico-diplomatica.

153 Paolo Mascranico figura come autore deda lettera che accompagna
e presenta i Paradossi di Ortensio Lando a partire dada prima edizione
(Lione 1543). Siccome questo nome risultava per altro sconosciuto, lo si e
creduto un ennesimo pseudonimo del Lando. In realtä Paolo Mascranico era
un personaggio storico. Egli viene menzionato come «Paullus Mascaranicus »

fra quei valtellinesi che, quando Agostino Mainardi fuggi dad'Italia e si
rifugiö in Valtedina, si batterono perche l'ex agostiniano potesse essere legal-
mente impiegato come predicatore privato presso le famiglie evangeliche deda
zona. Cfr. Pietro Domenico Rosio De Porta, Historia Reformationis eccle-
siarum raeticarum, vol. I, Curiae Raetorum et Lindaviae, p. 37.

154 Su Ambrogio Cavadi cfr. sopra, nota 106, e piü avanti, pp. 609-613.
155 Sul Curione cfr., piü avanti, pp. 605-608.
156 Di Güolamo Libanori, gentüuomo, letterato e mecenate ferrarese, si ha

un profilo neda Genealogia e dichiarazione dell 'arbore e famiglia dei Libanori
di Ferrara (sec. XVII), Ferrara, Biblioteca Comunale Ariostea, I, 724, 3,
ff- 11»"-12d. Da questo profilo risultano i rapporti del Libanori con vari
letterati del suo tempo e il suo personale impegno letterario. Ma le carte che

582



Ma l'elenco degli illustri amnüratori italiani di Erasmo non distoghe
Ananio dal procedere nel suo atto di accusa contro l'umanista. Erasmo e

nato, egli ribadisce, da un congiungimento iüegittimo e quindi non e da
stupirsi che sia stato un uomo di eattivo anirno e di cattiva mente. La
sua statura di dotto e di letterato va ridimensionata e non vi e davvero
ragione che la Germania intera ne celebri la morte con pubblico lutto e mediti
di innalzargli monumenti. Infatti Erasmo non giganteggia isolato, ma e solo
uno fra molti dotti, ai quali la sua fama esagerata fa torto. Fra i dotti della
generazione precedente Ananio ricorda Rodolfo Agricola e Reuchlin e fra i
viventi Simone Grineo e Fabrizio Capitone «uomo sapiente e fornito di molta
aantitä157».

Neanche il latino di Erasmo si sottrae alle critiche di Ananio: il suo stile
non e irreprensibile, a molti quel suo misto di serio e di faceto non piace158.

In special modo Ananio trova ingiusta ed eccessiva la polemica anti-
monastica di Erasmo. I monaci, anche se in gran parte hanno tradito il
senso originario deda loro istituzione, non sono perö degenerati del tutto.
Almeno fra gli italiani ve ne sono di quedi che spargono intorno a se scin-
tide di rinnovamento e che prima o poi richiameranno in vita la maestä
quasi estinta della vera religione. Ned'elenco dei monaci cosi elogiati spic-
cano significativamente i nomi dei due Zanchi, di Gregorio Cortese, di Isidoro
Clario, di Güolamo Seripando, di Giulio della Rovere, di Agostino
Mainardi159. Anche ned'ordine dei francescani vi sono uomüii casti e prudenti,
che fanno sopportare i loro confratelli impuri e corrotti.

La tüata di Ananio vale a consolare un poco Arnoldo del suo lutto,
ma non a scuotere la sua devozione per Erasmo. L'incontro si chiude con
un'osservazione, nella quäle ritorna il tono di pia osservanza erasmiana
che impronta l'apertura del dialogo160.

3. DallTtalia erano giä stati sferrati contro Erasmo numerosi
attacchi. Ma erano attacchi che si ponevano chiaramente sul piano

egli lasciö andarono perdute: «si trovava bene in casa dei Libanori molti
manoscritti in prosa et in verso assai buoni e stimati del medesimo
Girolamo, tanto vulgari come latini, quali nella minoritä dedi presenti suoi ni-
poti... perirono e sono iti a male», ivi. (Ringrazio il dottor L. Capra deda
Biblioteca Comunale di Ferrara per avermi segnalato e trasmesso copia di
questo manoscritto.) Güolamo Libanori si trova menzionato anche in altre
opere del Lando: fra l'altro a lui sono attribuiti alcuni Dubbi naturali, in
Quattro libri de dubbi, cit., pp. 30-33.

157 Funus, f. C3r. Fra gli idustri germani contemporanei ricordati dal
Lando figurano anche il Miconio, il Pedicano, il Bibliander, l'Amerbach.

158 Ivi, ff. C2»-C3r.
159 Ivi, ff. C4r-C5r.
180 Ivi, f. C5«.

583



dell'emulazione letteraria e filologica (e spesso muovevano dall'in-
vidia), oppure si ponevano sul piano teologico e morale e mira-
vano alla difesa delle strutture ecclesiastiche tradizionali contro i
riformatori da Erasmo ispirati.

II senso del discorso antierasmiano del Lando invece sfugge a una
lettura anche attenta. II Lando dice e non dice, introduce temi
promettenti e subito li lascia in sospeso. La sua avversione contro
Erasmo elude a prima vista ogni catalogazione in base a prece-
denti noti.

Qui si assumerä, come punto di partenza per l'interpretazione
del Funus, la visione dell'eremita. La scelta non sembra ingiusti-
ficata, perche la visione dell'eremita costituisce il centro del dialogo.
II trionfo Celeste di Erasmo raccontato dal sant'uomo, e il dan-
tesco contrappasso riservato agli antierasmiani, risulta anche dal
punto di vista letterario la piü felice invenzione del dialogo161.

Ora la visione dell'eremita pone un problema preciso all'inter-
prete: che cielo e questo, nel quäle viene organizzato un trionfo
a un uomo assai pieno di difetti e di risentimenti, e dal quäle
vengono invece esclusi i piü validi propagatori del Vangelo e i com-
battenti per la gloria di Cristo? Si tratta evidentemente di una
creazione fantastica di origine polemica e controversistica, molto
vicina a quello che il Curione nel suo Pasquillus ecstaticus chiama
il «cielo papistico162».

Se da questo punto di vista si cerca di organizzare le allu-
sioni che il Lando ha sparso nel resto del dialogo, si puö rico-
struire un discorso del genere. «Erasmo e stato uno dei grandi fau-
tori della rinascita cristiana in atto. Egli e stato il precursore di
Lutero: nei libri di Lutero non v'e principio dommatico che non

161 Quäle strumento di critica religiosa il poema di Dante offrisse ai
riformatori e ai loro fiancheggiatori risulta, oltre che dal Pasquillus ecstaticus
del Curione, anche da una lettera di Nicolö Franco a Dante Alighieri. Cfr.
Delle lettere di diversi autori raccolte per Venturin Ruffinelli, Libro primo, In
Mantova del XLVII, ff. LVI^-LXIII».

162 Cfr. Cantimori, «Note su Erasmo», pp. 107/08 e Albano Biondi,
«II (Pasqudlus exstaticus> di C. S. Curione neda vita religiosa italiana deda
prima metä del '500», in Bollettino della Societä di Studi Valdesi, 128, 1970,

pp. 29-38.

584



sia anticipato da Erasmo163. Tuttavia Erasmo non si e staccato
dalla chiesa tradizionale, e morto in essa. II simbolo di questa sua
fedeltä e la confessione auricolare, alla quäle egli si piega prima di
morire164 (il Lando non poteva ignorare che l'obbligo della
confessione auricolare e uno dei punti dottrinali piü direttamente attac-
cati da Erasmo165). In ricompensa della sua fedeltä, Erasmo viene
accolto nel novero dei santi tradizionali e diventa oggetto di un
culto completo di tempi marmorei, altari, preghiere, tavole votive
e miracoli166 (proprio quel tipo di culto che Erasmo nelle sue opere
aveva a piü riprese ironizzato, schernito e respinto). In corrispondenza

della santificazione in terra, nel cielo gli viene celebrato un
trionfo convenzionale167: ma questo cielo, in cui Erasmo trionfa e

i propagatori del Vangelo espiano, e un cielo estraneo a Cristo».

4. II piü importante argomento a favore dell'interpretazione che

propongo sono i richiami alla figura e all'opera di Ulrich von
Hütten che il Lando ha sparso nel Funus.

Un riferimento del genere si trova giä nel frontespizio, dove il
Lando si nasconde sotto lo pseudonimo di «Philalethes Polyto-
piensis». Questo pseudonimo era stato probabilmente suggerito al
Lando dal dialogo pseudohuttenico De facultatibus romaniensium,
di contenuto violentemente anticlericale, apparso appunto sotto il
nome di Filalete cittadino di Utopia168.

Ancora piü significativa e la presenza di Hütten a capo della
schiera dei nemici di Erasmo nella visione dell'eremita. Infatti mi
sembra fuori dubbio che il tedesco innominato, che tante fatiche ha
sostenuto per amphficare la gloria di Cristo, ma che e finito fra

168 Cfr. sopra, nota 128.
164 Funus, f. A6t>.
165 a proposito ded'atteggiamento di Erasmo sulla confessione cfr. le

pagine di Eugenie Droz, Chemins de l 'hirisie, Textes et documents, vol. I,
Geneve 1970, pp. 3-9.

166 Cfr. sopra, nota 136.
187 Cfr. sopra, pp. 579-580.
188 Philalethis civis utopiensis dialogus de facultatibus Rhomanensiumnuper

publicatis, Henno rusticus, s. 1. a. II vero autore e l'umanista Jacob Sobius
(cfr. Allg. Deutsche Biographie, vol. 34, Leipzig 1892, pp. 529-530), ma d
dialogo circolo fino al secolo scorso sotto il nome di Hütten.

585



i dannati per aver attaccato Erasmo in un volume «giusto e

senza pudori», sia da identificare con Hütten169.
Con questa trasparente allusione il Lando ci avrebbe - a mio

avviso - dato la chiave per l'interpretazione del suo dialogo. La
polemica Hutten-Erasmo e infatti l'antecedente al quäle propongo
di collegare l'operetta antierasmiana del Lando (cosi come e anche
l'antecedente al quäle si collega la parte che riguarda Erasmo nel
Pasquillus ecstaticus di Celio Secondo Curione).

Richiamiamo alla mente i termini della polemica Hutten-Erasmo. Nel
1523 Hütten, esacerbato dal comportamento di Erasmo sia verso di lui per-
sonalmente sia verso la causa evangelica, scrive di getto e stampa una
Expostulatio cum Erasmo Roterodamolm. E un grido ded'anima, vibrante di
amore e di sdegno. Erasmo vi e riconosciuto come il portabandiera del
rinnovamento religioso, d capo dei combattenti per il Vangelo contro la tiran-
nide e l'ipocrisia romana: l'ammüazione e la devozione per lui traspaiono a
ogni riga. Ma ecco: con la penna e con le azioni questo maestro venerato
si scaglia contro i suoi discepoli, protesta la sua fedeltä a Roma, scon-
fessa Lutero.

E questo momento della vita di Erasmo che Hütten prende sotto la Iente
deda sua indagine. Come si spiega un atteggiamento cosi contraddittorio in
un uomo della statura, dell'autorevolezza, delle qualitä di Erasmo? Una
spiegazione parziale e rappresentata dalla pusidanimitä ded'umanista: che
altro c'e da aspettarsi da un debole, da un uomo facile al terrore e ada dis-
perazione, se non che si metta a shnulare e a dissünulare davanti ai papisti
Egli riesce bene nel suo ruolo di Vertunno, e abilissimo nel conformarsi a
tutti e nel trasformarsi in tutte le cose171.

Ma la debolezza d'animo spiega l'instabilitä di Erasmo, il suo tentativo
di piacere a Dio e al diavolo; non basta a spiegare il suo voltafaccia, i
suoi attacchi contro gh amici di ieri. Bisogna ricorrere a un'altra spiegazione

: che cioe Erasmo si sia lasciato comprare dai romanisti, dade loro Offerte
di onori e di gratifiche, e sia passato nel campo avverso per pura con-

189 La Declamatio di Johannes Basilius Herold, col. 625, dimostra ehe
l'identitä del germano innominato con Hütten risultava evidente ai contem-
poranei del Lando.

170 Cito VExpostulatio cum Erasmo Roterodamo ned'edizione di Eduard
Böcking, Ulrichi Hutteni equitis germani opera quae reperiri potuerunt
omnia, vol. II, Lipsiae, 1859.

171 Ivi, pp. 189, 196, 198, 210-211, 237.
172 Ivi, pp. 188-189, 216-217, 232.

586



venienza172. Qui l'elemento determinante e stato l'ambizione di Erasmo, la
sua aviditä di gloria, l'aspüazione a essere accolto in trionfo a Roma173.

La diagnosi che Hütten fa dell'atteggiamento di Erasmo nella
controversia religiosa a partire dal 1522 circa ammette dunque
due diverse spiegazioni: o e il tradimento di un ambizioso o e la
simulazione di un pavido e incostante. L'immagine di Erasmo
quäle essa appare, sospesa e incerta fra cielo papistico e cielo cri-
stiano, nel Pasquillus ecstaticus del Curione, visualizza soprattutto
la seconda alternativa proposta da Hütten. Invece il trionfo di
Erasmo nel cielo papistico descritto dal Lando nel Funus sembra
ricollegarsi alla prima alternativa, quella fondata sulPambizione.
Hütten prospetta a Erasmo vivo, come premio del suo
tradimento, un ingresso trionfale nella Roma pontificia, in uno stuolo di
reverendissimi, fra ali di folla plaudente «aH'invitto debellatore
degli eretici174». Analogamente il Lando fa tributare a Erasmo morto
un trionfo nel cielo papistico e lo rappresenta circondato da una
corona di santi, fra schiere di angeli che lo acclamano «laceratore
degli eretici175».

5. La relazione di dipendenza, che propongo di instaurare fra
VExpostulatio cum Erasmo Roterodamo di Hütten e la sezione
centrale del dialogo antierasmiano del Lando, trova il suo culmine
nell'accenno all'idea del martirio. L'eremita del Funus vede Erasmo
chiamato davanti al tribunale Celeste e decorato di una nuova palma
di martirio176. Come si puö spiegare questo strano particolare?
Probabilmente come un'allusione ironica a quel martirio, che Erasmo
non aveva avuto la forza o la voglia di affrontare per la causa
evangelica.

178 Ivi, pp. 187, 218.
174 Ivi, p. 218. Se Erasmo andräaRoma, «certumestprofecturosobviam

dli complures reverendissimos, immensani mixtae turbae multitudinem; tum
magnos fore in urbe applausus, celebres triumphos, miras acclamationes
fortissimo catholicae ecclesiae vindici, invicto haereticorum debellatori».

175 Cfr. sopra, nota 137.

178Funus, f. B7r. L'eremita, neda sua visione, «Erasmum conspexit...
longa sanctorum Corona circundatum, ad sublime tribunal evocari ac nova
martyrii palma donatum».

587



L'idea del martirio e in effetti il cardine di tutta la polemica fra Erasmo
e Hütten, che abbiamo parzialmente riassunto di sopra.

Erasmo, neda sua risposta a Hütten, non nega di identificare la propria
causa con la causa dei novatori, ma respinge i loro metodi e il loro
linguaggio. Non e sempre opportuno dire tutta la veritä, egli sostiene, anzi
talvolta non e nemmeno opportuno dire la veritä177. Bisogna anche saper
simulare e dissimulare, per non scandalizzare gli infermi neda fede: bisogna
conformarsi a loro per promuoverne la maturazione evangelica178 (Erasmo
si serve di una serie di esempi scritturali che piü tardi entreranno nel
discorso nicodemitico di Brunfels179). Una inconsiderata predicazione del
Vangelo suseita scandali, scatena guerre e diffonde gh odiati «tumulti», che
coinvolgono gli innocenti180.

In un sussulto di franchezza Erasmo mette in chiaro anche ü risvolto
opportunistico della sua concezione graduale e conciliante («nicodemitica»?)
della professione del vero. « Sono vecchio, sono malato, ho bisogno di riguardi,
non posso fare a meno di certe comoditä. Se mi metto in aperto con-
flitto con le autoritä costituite, che ne sarä del mio piccolo patrimonio, che
ne sarä di me? Non posso espormi ad'esilio e alla miseria, non posso avven-
turarmi nella fuga e nella persecuzione181.»

«Non solo l'esilio e la miseria, non solo la fuga e la persecuzione
e pronto a affrontare l'uomo evangelico: anche alla morte e al martirio -
tale la posizione di Hütten - occorre andare incontro per amore della
veritä182.» La veritä non puö diffondersi pacificamente e senza sacrificio.
Cristo annunciö che la sua parola avrebbe scatenato dissensi e guerre183.
II tumulto del mondo accompagna sempre la predicazione del Vangelo184. Ma
d predicatore non fa calcoli di opportunitä, non conosce riguardi ne per se ne
per gli altri. Egli deve sempre rivelare e manifestare la veritä senza dissi-
mulazione e senza compromessi. L'imperativo che lo guida e il versetto del

177 Cfr. Expostulatio, p. 196. Per la controversia Erasmo-Hutten cfr.
Werner Kaegi, «Hütten und Erasmus. Ihre Freundschaft und ihr Streit»,
in Historische Vierteljahrschrift, XXII, 1924, pp. 200-278, 461-514.

178 Cito la Spongia Erasmi adversus aspergines Hutteni neda citata edizione
delle opere di Hütten a cura di Eduard Böcking, vol. II, pp. 306-307.

179 Utilizzo qui i risultati di una ricerca di Albano Biondi, «La giusti-
ficazione della simulazione nel Cinquecento», in Eresia e Riforma nell'Italia
del Cinquecento, in Biblioteca del Corpus Reformatorum Italicorum, cit.,
pp. 7-68. Ringrazio d prof. Biondi per avermi messo generosamente a di-
sposizione il suo manoscritto prima della stampa.

180 Spongia, p. 323.
181 Condenso qui un passo della Spongia, p. 310.
iS2 Expostulatio, pp. 196, 223.
183 Ivi, p. 225.
184 Ivi, p. 226.

588



profeta: <Tu exalta vocem tuam, clama, ne cesses, annuncia populo scelera
eorum185.)»

Dopo la morte di Hütten la polemica ha un terzo atto: Otto Brunfels,
il futuro teorico del nicodemismo, risponde a Erasmo188. Nel suo intervento
le due diverse concezioni della professione evangelica, emerse dai due atti
precedenti, sono sottolineate neda loro aspra antiteticitä. Brunfels fa propria
la concezione di Hütten della predicazione deda Parola, accentuandone la
dimensione rivoluzionaria e dolorosa. Erasmo celebri pure il suo trionfo
romano «in curribus et in equis»: questo sancirä la sua estraneitä al gregge del
Signore, piccolo gregge disprezzato, votato all'infamia, alla povertä, al-
l'esilio, al carcere e infine all'ignominia e al martirio187.

6. La mia proposta di leggere il Funus come un'eco della polemica
che aveva opposto Erasmo a Hütten (e poi a Brunfels, a Butzer
e agli altri teologi di Strasburgo) si appoggia dunque sulla parte
del dialogo che descrive il trionfo di Erasmo nel cielo papistico e

in particolare su alcuni indizi in essa contenuti: l'importanza che
in questa scena si attribuisce alla figura di Hütten, la definizione
del libro di Hütten contro Erasmo come un libro giusto, l'allu-
sione alla palma del martirio come simbolo del martirio a rovescio di
Erasmo, la presenza di Butzer e degli altri teologi di Strasburgo fra
i candidati all'inferno degli antierasmiani188.

La suddetta interpretazione ha il vantaggio di ricollegare l'ope-
retta del Lando al grande tema della predicazione evangelica e dei
suoi momenti, al discorso sulla persecuzione, sulla veritä come fatto
rivoluzionario, sulla simulazione e sul martirio, che proprio in quello
stesso periodo impegnavano profondamente il Lando (come appare
da una sua opera quasi contemporanea189). Non a caso proprio
Otto Brunfels, che aveva rielaborato e sintetizzato molte delle for-
mulazioni emerse dalla disputa Hutten-Erasmo nelle sue Pandectae
Veteris et Novi Testamenti, diventerä una delle fonti principali del
Lando nelle sue opere piü tarde190.

185Isaia, 58.1.
186 Othonis Brunfelsii pro Uhricho Hutteno vita defuncto ad Erasmi Roterodami

Spongiam responsio. Cito la Responsio ned'edizione citata delle opere di
Hütten a cura di Eduard Böcking, vol. IL

187 Ivi, pp. 336, 337, 339 (sulla palma del martirio).
188 Cfr. sopra, nota 145.
189 Cfr. piü avanti, pp. 593-594.
190 «Spiritualismo», passim.

589



7. Si poträ obiettare che la mia interpretazione della visione
dell'eremita e in palese contraddizione con la parte finale del
Funus, cioe con la difesa che il Lando si assume dei monaci tanto
vilipesi da Erasmo191.

Ma la contraddizione e soltanto apparente. L'apologia con la
quäle il Funus si conclude non e un'apologia dell'istituto mona-
stico, bensi un'apologia di alcuni monaci, un'apologia di un certo
monacesimo. Quäle? Molti dei nomi addotti dal Lando sono fami-
liari agli studiosi di storia religiosa del Cinquecento: Basilio e

Crisostomo Zanchi192, Gregorio Cortese193, Isidoro Clario194, Girolamo

Seripando195, Giulio della Rovere196, Agostino Mainardi197.

Questi nomi parlano chiaro: sono rappresentanti di un monacesimo
riformatore. Alcuni di loro, nel periodo in cui il Lando scriveva il
Funus, credevano ancora di potersi servire delle strutture della
chiesa tradizionale per diffondere forme di vita religiosa assai vicine
a quelle dei novatori d'oltralpe. E vero che nell'elenco compaiono,
accanto a personaggi destinati a passare in breve nel campo della
Riforma, altri personaggi destinati a rimanere all'interno della
chiesa tradizionale. Ma prima del giro di vite segnato dall'anno
1542, prima del fallimento delle speranze conciliari, quei nomi in-
dividuano abbastanza chiaramente un fronte di novatori «evan-
gelici», uniti nell'aspirazione a un profondo rinnovamento della
vita religiosa. A questo tipo di aspirazioni allude evidentemente il
Lando, quando dice che i frati italiani si riscattano dalle critiche

191 Cfr. sopra, p. 583.
192 Su Basilio e Giangrisostomo Zanchi, canonici lateranensi, cfr. Philip

McNair, Peter Martyr in Italy, An Anatomy of Apostasy, Oxford 1967, pp.
75, nota 1, 145, 227, con bibhografia.

193 Su Gregorio Cortese, abate di San Giorgio Maggiore, cfr. Benedetto
Da Mantova, II beneficio di Cristo, Con le versioni del sec. XVI, Documenti

e testimonianze, a cura di Salvatore Caponetto, Corpus Reformatorum
Italicorum, Füenze-Chicago, 1972, p. 427, nota 1 e passim.

194 Su Isidoro Clario cfr. Antonio Rotondö, «La censura ecclesiastiea e

la cultura», in Storia d'Italia, I documenti, vol. V, parte II, Torino 1973, pp.
1426, 1429-1432.

195 Cfr. sopra, nota 107.
198 Cfr. sopra, nota 104.
197 Cfr. sopra, nota 105.

590



di Erasmo perche «spargono intorno vigorose scintille, dalle quali
un giorno o l'altro scaturirä una gran fiamma di virtü198» e an-
nuncia il proposito di contribuire con i suoi scritti a questo
processo di rinnovamento monastico199.

L'apologia del monacesimo che chiude il Funus ci riconduce cosi a
quel clima religioso fluido e aperto, in cui vivevano gh «evan-
gelici» italiani intorno al 1540. In quel clima si poteva concepire
l'idea di utilizzare Erasmo come parte integrante di un discorso
riformatore e al tempo stesso mirare a oltrepassarlo; si poteva
andare a scuola da lui per imparare un atteggiamento e un
linguaggio duttile e conciliante, e al tempo stesso rimpiangere che

egli non avesse saputo trovare al momento opportuno un
atteggiamento e un linguaggio rigido e franco200. Giovanni Angelo
Odoni e Ortensio Lando riflettono rispettivamente il primo e il
secondo di questi due momenti interdipendenti.

8. L'interpretazione del Funus che abbiamo cercato di rico-
struire in base a elementi interni al testo, trova una conferma
esterna nella biografia dell'autore.

Chi era Ortensio Lando nel 1540? Quali erano i temi che occu-

pavano il suo pensiero NelPestrema incertezza delle nostre cogni-
zioni in proposito, esiste almeno un punto di riferimento: un'opera
contemporanea o di poco posteriore al Funus. Tale opera dimostra
che verso il 1540 l'autore del Funus si trovava giä su posizioni
eterodosse piuttosto avanzate e che i grandi temi della predicazione

del Vangelo, della persecuzione degli eletti, del martirio
per la causa della veritä, avevano un'importanza centrale nella
sua vita e nel suo pensiero.

Le Disquisitiones cum doctae tum piae in selectiora divinae
scripturae hca Hortensio Tranquillo aufhöre sono un insieme di

198 Funus, f. C4r: i monaci «vüües... igniculos interdum iaciunt, e

quibus magna aliquando erumpet virtutis fiamma».
199 Ivi, f. C5u: «Neque dubites quin aliquando, me monitore, licet

parum diserto, e vitiis ac probris emergant adeo, ut multa amplius pemicies
a monstris et prodigiis Ulis nostris comparetur animis.»

200 Un invito del genere e quello rivolto dal Paleario a Erasmo nella
lettera citata sopra, nota 33.

591



brevi domande relative a particolari punti della Scrittura, seguite
dalle risposte201. Siccome questo titolo compare nell'appendice della
Bibliotheca del Gesner202, si puö supporre che il Lando abbia pubbli-
cato l'opera sotto uno dei suoi pseudonimi, quello appunto di
Ortensio Tranquillo. Ma le ricerche condotte finora nelle biblio-
teche europee non ne hanno tratto in luce nessuna copia. Questo
particolare capitolo della produzione del Lando rientrerebbe dunque
nella zona d'ombra della sua fisionomia (cosi come altre opere
di contenuto teologico e polemico al Lando attribuite dal Gesner-
Simler203 e da Sisto da Siena204), se non ne fosse rimasto nella Biblio-
teca Comunale di Trento il testo manoscritto incompleto.

II manoscritto di Trento205 non e datato, ma e accompagnato
da una lettera di dedica a Cristoforo Madruzzo, neo-eletto vescovo
di Trento, che permette di fissarne la stesura agli anni 1540/41206.

Un'adeguata trattazione dell'operetta esula per il momento dai
miei propositi207. Ma poiche essa e cronologicamente molto vicina
al Funus, io la utilizzerö come documento atto a illustrare la
personalitä e la posizione del Lando intorno al 1540, anticipando
qui i risultati di un lavoro in corso.

Le Disquisitiones rientrano nel discorso che stiamo svolgendo sul
Funus soprattutto da tre punti di vista: a) per la fönte dalla quäle
derivano, b) come documento della posizione religiosa del Lando,
c) per l'importanza che in esse assume il tema della predicazione
evangelica.

201 Si tratta dedo stesso tipo di Schema argomentativo, che piü tardi
d Lando userä nei Dubbi religiosi, cfr. «Spüitualismo», pp. 256-264. I Dubbi
religiosi sono in parte la traduzione itahana dede Disquisitiones.

202 Bibliotheca instituta et colleda primum a Conrado Gesnero, deinde in
epitomen redacta et novorum librorum accessione locupletata... per Josiam Sim-
lerum..., Tiguri, 1583, p. 361.

203 Cfr. Fahy, Per la vita di Ortensio Lando, p. 250, nota 2.
294 Ivi, p. 244.
205 Biblioteca Comunale di Trento, Ms. 1002 (segnalato da Giuseppe

Mazzantini-Albano Sorbelli, Inventari dei manoscritti delle biblioteche
d'Italia, vol. LXXI, Firenze 1940, p. 108).

208 Ivi, ff. 60r-62r, «Idustrissüno vüo Christophoro Madrueio Tridenti
Pontifici optüno Hortensius Tranquillus s. p. d.».

207 Su questa opera di Ortensio Lando ritornerö piü esaurientemente in
un prossimo lavoro.

592



a) Dal punto di vista della fönte, le Disquisitiones si rivelano
dipendenti quasi esclusivamente dalle Enarrationes perpetuae in
quatuor Evangelia di Martin Butzer208. Esse si ricollegano dunque
a quei circoli di Strasburgo, ai quali abbiamo visto far capo gli
erasmiani di Bologna, e che anche Ortensio Lando alPinizio del
Funus celebra per la loro tolleranza e pietä209. In particolare le

Disquisitiones dimostrano che il Lando verso il 1540 era impegnato
nella rielaborazione della teologia di Butzer, quel Butzer che era
stato antagonista di Erasmo in una polemica sul valore della
riforma religiosa210 e che viene menzionato nel Funus come candidato

all'infemo degli antierasmiani211.
b) Come documento di pensiero teologico, le Disquisitiones atte-

stano che verso il 1540 Ortensio Lando non solo aderiva alle posi-
zioni dei riformatori strasburghesi, ma le aveva superate in senso
radicale. L'identificazione della fönte rende infatti possibile stabi-
lire i criteri che guidano il Lando nella sua selezione e indivi-
duare i punti di divergenza. Da questo lavoro di confronto risulta
che le Disquisitiones sono una selezione di passi di Butzer scelti e

ritoccati in chiave spiritualistica e settaria212.

c) II tema della predicazione della Parola ha un posto notevole
nelle Disquisitiones. Le diverse testimonianze in proposito sparse
nell'operetta si ricompongono in una concezione eroica, che
probabilmente riflette la contemporanea esperienza di propagandista
eterodosso vissuta dall'autore.

Neda predicazione del Verbo non valgono le regole dei retori, insegna
il Lando nede Disquisitiones: non si deve procedere tatticamente n6 preoccu-
parsi deda captatio benevolentiae. L'araldo del Vangelo deve prendere a
modedo Giovanni Battista, che non esitö, per scuotere i suoi ascoltatori, a
esordire con un insulto: «progenie di vipere218». Come Giovanni, il predicatore
deve essere una voce che chiama nel deserto; deve predicare al momento

208 Cfr. sopra, nota 38.
209 Cfr. sopra, nota 127.
210 Nicole Peremans, Erasme et Bucer d'apres leur correspondance,

Bibliotheque de la Faeulte' de Phdosophie et Lettres de l'Universite de Liege, fasc.
CXCIV, Paris 1970, pp. 67-119.

2X1 Cfr. sopra, nota 145.
2X2 Cfr. piü avanti, note 229, 230, 231, 232.
213 Biblioteca Comunale di Trento, Ms. 1002, Disquisitiones, f. lir-v.

593



opportuno e inopportuno, secondo il versetto del salmo: «clama, ne cesses,
et quasi tuba attode vocem tuam214.» In rieompensa otterrä dolore e morte,
ma non rifiuterä di essere tormentato per la gloria d'Iddio, perche tutti
coloro che si sono votati a Dio devono essere salati col fuoco, cioe provati eol
dolore e con l'avversitä215. Non c'e uomo, non c'e donna, fra queüi che ten-
gono gh occhi rivolti al cielo, che non sia perseguitato dai suoi Erode, dai suoi
Pilato, dalle sue folle ostili218.

Questa concezione della predicazione del Vangelo e molto vicina,
perfino nelle sue pezze d'appoggio scritturali217, a quella che abbiamo
visto elaborata da Hütten e da Brunfels nella loro polemica contro
Erasmo218.

9. Abbiamo detto di sopra che l'apologia del monacesimo rifor-
matore, con la quäle si chiude il Funus, dimostra che il Lando par-
tecipava alle aspirazioni e alle illusioni comuni agli «evangelici»
italiani prima della crisi chiarificatrice del 1542. II manoscritto di
Trento conferma tale conclusione e consente di cogliere con maggior
precisione la natura di questo «evangelismo».

Le Disquisitiones cum doctae tum piae in selectiora divinae scrip-
turae loca rientrano infatti, se non erro, in quella strategia di spiri-
tualizzazione della chiesa tradizionale dall'interno, che ispira anche
i programmi di evangelizzazione d'Italia dell'Odoni e VApologia
di Lisia Fileno.

II lavoro del Lando si apre infatti con una fervida dedica219

a un vescovo principe della chiesa romana, candidato alla porpora
(anche se noto per le sue simpatie «luterane220»). Coerentemente
con la dedica, una delle disquisitiones afferma il principio «extra
ecclesiam nulla salus» e condanna i rissosi eretici, responsabili di

^Disquisitiones, f. 82u. Cfr. Isaia 58.1.
215 Disquisitiones, f. 67 r.
218 Disquisitiones, ff. 113ir-114r.
217II versetto di Isaia 58.1 e citato tanto da Hütten quanto dal Lando.

Cfr. sopra, note 185 e 214.
218 Cfr. sopra, pp. 588-589.
219 Cfr. sopra, nota 206.
229 Federico Chabod, Per la storia religiosa dello Stato di Milano durante

il dominio di Carlo V, Istituto Storico Italiano per l'Etä Moderna e Con-
temporanea, II edizione, Roma, 1962, p. 126, nota 3.

594



lacerazioni e discordie221. Snodandosi da questi poli, un filo di
nicodemismo percorre tutta l'operetta. Le disquisitiones propongono
e ripropongono formule ed exempla, che mirano a presentare la
chiesa tradizionale come fondamentalmente cristiana - anche se in-
ferma - e dunque rigenerabile e riscattabile. In tal modo si giusti-
fica la permanenza in essa e il proposito di evangelizzarla dal-
l'interno.

Una delle disquisitiones per esempio svolge il concetto che nes-

suna forma di predicazione e nessuna confessione del nome di
Cristo (dunque nemmeno la cattolica romana) deve essere rigettata
e disprezzata222. Un'altra disquisitio propone l'esempio di Nicodemo

e di Giovanni d'Arimatea e lo interpreta in senso che bisogna
rimanere aderenti a Cristo, anche lä dove egli e infermo o morto223

(vale a dire nei paesi che sottostanno al giogo dell'Anticristo).
Un'altra disquisitio ancora spiega e insegna che i santi non devono

separarsi dai profani e dagli impuri, ma devono mettersi al loro
servizio e prestar loro aiuto224.

Mi sembra che da questo punto di vista le Disquisitiones si pos-
sano collegare a un Memorandum di Butzer del 1541, probabilmente

scritto tenendo presente anche la posizione dei fratelli
d'Italia225. Nel suo memorandum Butzer teorizza il principio
che non si devono fondare nuove chiese, ma restare nelle chiese

esistenti (in specie nella chiesa cattolica) purificandole e rifor-
mandole226. Una copia parziale di questo memorandum si trova alle-

gata aWApologia di Lisia Fileno nel fascicolo bolognese che lo ri-
guarda.

Nelle Disquisitiones Ortensio Lando propone dunque con insi-
stenza il concetto ecumenico della chiesa cattolica come ecclesia

221 Disquisitiones, ff. QOr-v: «extra Dei ecclesiam nullam esse peecatorum
condonationem.»

222 Ivi, ff. 81t7-82r.
223 Ivi, f. 84 r.
224 Ivi, ff. 81r-».
225 Peter Fraenkel, «Bucers Memorandum of 1541 and a (lettera nico-

demitica> of Capito's», in Bibliothique d'Humanisme et Renaissance, 1974,

pp. 575-587.
228 C. Ginzburg, II nicodemismo, pp. 209-213.

595



christiana regeneranda. Parallelamente egli svolge un discorso
teologico in chiave radicale. Lo stretto intreccio di questi due fili si
puö spiegare con la coesistenza di due diversi livelli di propaganda
religiosa: moderatamente riformatore il primo, radicalmente inno-
vatore il secondo.

Giä nell'attivitä riformatrice di Giovanni Angelo Odoni abbiamo
distinto due fasi, la piü avanzata delle quali era in contrasto in-
sanabile con la teologia tradizionale227. Anche VApologia del Fileno,
pur nella sua pieghevolezza e professata disponibilitä, contiene in-
dizi di posizioni radicali228. Molto piü chiaramente le Disquisitiones
del Lando documentano la faccia in ombra, spiritualistica e set-
taria, del discorso conciliante e nicodemitico che certi eterodossi
italiani conducevano attorno al 1540. Le Disquisitiones isolano nella
teologia di Butzer insinuazioni pericolose (come quella sulla ver-
ginitä di Maria229) e punti scottanti (il problema del battesimo degli
adulti230, il valore del battesimo in generale231, la natura umana
di Cristo232), che Butzer discuteva solo per confutarli e condan-
narli come anabattistici.

II livello piü avanzato della propaganda corrispondeva probabilmente,

nella mentalitä di questi eterodossi, a uno stadio dell'illu-
minazione, al quäle solo pochi potevano accedere, almeno inizial-
mente. Cosi si puö spiegare l'esoterismo iniziatico che impronta di
se le Disquisitiones. I punti fondamentali della Scrittura sono
oscuri, involuti e ambigui, dice il Lando233, perche non sempre lo
Spirito parla lo stesso linguaggio: alcune veritä mostra aperta-
mente, altre le accenna soltanto, altre ancora le tiene nascoste234.
Anche Cristo si manifesto ad alcuni e rimase in silenzio di fronte ad
altri. Perche? Per insegnarci a non spargere il seme della parola

227 Cfr. sopra, pp. 556-559.
228 A. Rotondö, «Per la storia ded'eresia», pp. 132-136 (sulla dottrina

del sonno dede anime dopo la morte).
229 Disquisitiones, ff. 97u-98r.
239 Ivi, ff. 71r-71*>. Cfr. «Spiritualismo», p. 269.
231 Disquisitiones, ff. 73t>-74r (sul battesimo di Cristo, cfr. «Spüitualismo»,

p. 258, nota 220), f. 99?- (sull'equivalenza battesimo-circoncisione).
232 Disquisitiones, f. 88r.
233 Ivi, ff. 96^97r.
234 Ivi, f. 69r.

596



divina in tempo e in luogo inopportuno: «non bisogna porgere il
santo ai cani ne gettare le perle ai porci235».

Cosi, al livello piü avanzato della loro propaganda, gli italiani
recuperavano gli schemi argomentativi e le formule, che Erasmo
aveva addotto per giustificare, contro Hütten, il suo atteggiamento
ambiguo nell'affare luterano. L'uomo Erasmo, lo si poteva anche
rinnegare e vilipendere. Ma quäle bruciante attualitä conservava il
suo messaggio (e il suo esempio) proprio nei paesi che conti-
nuavano a sottostare al «giogo papistico»!

Ortensio Lando rielaboratore di Erasmo

1. Abbiamo seguito l'itinerario erasmiano del Lando dal Cicero
relegatus al Funus e abbiamo visto che in ambedue queste operette
gli elementi negativi e polemici prevalgono - anche se in diversa
misura - su quelli positivi. Se il nostro discorso si fermasse qui, si
dovrebbe concludere che il Lando e un antierasmiano.

Ma le opere piü tarde del Lando ristabiliscono l'equilibrio a favore
di Erasmo. Alcune di esse rivelano in effetti nei confronti del teologo
d'oltralpe un rapporto di dipendenza, che talvolta e generale
(dipendenza nella concezione236), talaltra e verbale (dipendenza
come rielaborazione).

Qui ci occuperemo solo del rapporto preciso che si puö stabilire
fra opuscoli landiani come I ragionamenti237 o Una breve prattica di
medicina238 e VEnchiridion di Erasmo. Alcune pagine dei
Ragionamenti e una parte notevole della Breve prattica sono vere e

proprie variazioni sui temi svolti da Erasmo nelPultima sezione

235 Ivi, ff. 108r-v. Per l'uso di questa formula in senso nicodemitico cfr.
Ginzburg, Nicodemismo, p. 49. La si trova giä nella Spongia di Erasmo,
cit., p. 306.

238 Tale e per esempio il rapporto che lega i Paradossi del Lando al-
VElogio della follia di Erasmo.

237 Ragionamenti familiari di diversi Autori, non meno dotti che faceti,
In Vinegia, M.D.L.

288 Una breve prattica di medicina per sanare le passioni dell'animo,
Padova s.a. (1553?).

597



dell'Enchiridion, quella che s'intitola «Rimedi contro alcuni spe-
ciali vizi». In certi casi le variazioni del Lando sono cosi fittamente
costellate di citazioni delVEnchiridion, da risultare equivalenti a
traslitterazioni o libere traduzioni del testo erasmiano.

Mi limiterö qui a un esempio di questo rapporto di dipendenza.
Ecco un estratto dai «rimedi contro la libidine» tratto dal-

VEnchiridion.

Nulluni aliud [malum] neque prius nos impetit neque acrius urget [quam
libido]... Siquando igitur foeda libido stimulabit anünum tuum... cogita,
quam immunda, quam spurca... sit ea voluptas, quae nos... pecudibus...
aequet... Succurrat ad haec, quam eadem sit momentanea... Quae...
igitur vecordia ob tantillam tarn foedam voluptatis momentaneae titüla-
tionem simul et animum et corpus indignis modis polluere, profanare tem-
plum, quod Christus sibi sanguüie suo consecravit Idud item reputa, blanda
pestis quantum malorum agmen secum trahat... Patrimonium exhaurit,
corporis simul et vires et speciem interimit... Juventae florem ante diem
devenustat, turpem senectam accelerat. Ingenii vigorem tollit, mentis aciem
hebetat... Ab omnibus honestis studiis semel avocat... Anima te ipsum ad
continentiam exemplis tot adolescentium, tot delicatarum virginum, et col-
latis cücumstantiis tibi ipsi ignaviam opprobrato. Qui minus tandem tu
possis, quod dli atque idi, eo sexu, ea aetate... potuerunt possuntque
Cogita, quam honesta, quam amoena, quam florida res sit corporis et anüni
puritas. Haec nos maxime facit familiäres angelis, spiritussancti capaces...
Propone tibi ante oculos, quam indecorum, quam totum hoc insanum sit
amare, padescere, macerari, lacrimari, blandiri ac turpiter supplicem esse
scorto putidissimo. Occmere ad fores nocturnas, pendere de nutu dominae...
irasci, rursum redire in gratiam et ultro te ridendum, pulsandum, mutilandum,
spohandum lupae praebere. Ubi, quaeso, inter ista vüi nomen? Ubi barba?...
Est aliis vitiis fortasse nonnulla cum quibusdam virtutibus societas, libidini
nulla, sed cum maximis plurimisque peccatis semper copulata est... [A un
vecchio:] O delire et nimium oblite tui, saltem ad speculum canos et capitis
nives aratamque rugis frontem cadaverique simülünam faciem contemplare...
Lusisti satis, edisti satis atque bibisti. Tempus abire tibi est. Quid adhuc
vitae perpremis delicias, cum ipsa etiam te deserat vita? Iam tempus est,
ut aliquando incipiat in sinu tuo eubare mystica ida concubina Abisag239.
Ea sancto fervore calfaciat mentem tuam, huius amplexibus frigentia membra
confove.

Te a carnis illecebris tutum reddent... victus et somni moderatio...
respectus mortis tuae et mortis Christi contemplatio. Iuvabunt et dla, si cum
castis et integris convixeris..., si corruptorum et mollium codoquia veluti

239 3 Reg. 1.

598



pestem quandam vitaris, si solitudinem otiosam... fugeris, sed animum
eaelestium rerum meditatione... gnaviter exercueris. Maxime vero, si
sacrarum litterarum vestigationi toto pectore te consecraris... maxime
irruente tentatione240.

Ed ecco la rielaborazione del testo erasmiano che il Lando ha
inserito nella Breve prattica di medicina.

Rieordati, che nessun male piü tosto ne assale, con maggior violenza ne
preme, et piü tosto alla morte ci trae [che la lussuria]... Considerino
appresso [i lussuriosi] la bruttezza, anzi... la isehiffezza di cotal atto...
considerino quanto sia breve, anzi momentano cotal diletto, et come la lussuria
sia lor commune con le bestie... Grande errore per certo si commette mac-
chiando si sporcamente i corpi nostri, ehe sono i piü veri tempi d'Iddio, con-
sacrati col sangue di Giesü... Poni poi mente a la brutta squadra de i
mali, che seco mena questa infermitä: distruggimenti de' patrimoni, priva-
menti di eorporali forze... La lussuria sopra ogni altra cosa corrumpe et
guasta il fiore de la gioventü, imbianca il pelo... toglie il vigore de l'intel-
letto, rende stupido l'ingegno, ingrassa lo spirito et isviaci da gli honesti
studi et da le piü honorate arti. Riduciti a memoria l'innocente et pura
vita di molte sante verginelle et fra te stesso cotai volte in un si fatto modo
discorre: hanno potuto contenersi si deboli animi, hanno potuto astenersi da
si brutti diletti questi fragili vasi... et perche" non farö io il simigliante?...
La puritä degh animi et la mundezza de i corpi ne fa famigliari agli agnoli
et capacissimi ne rende de lo Spüito Santo... Ponti davanti agli occhi quanto
sia vituperevol cosa che un homo, nato per salire al cielo, ami si smoderata-
mente cosa fragde et terrena: per lei doventi pallido, tutto tremante et
pauroso, per lei si risolva in dirotte lacrime et a tal passo si conduca,
che non si vergogni supplichevolmente giacere a i piedi suoi, cantar per suo
amore, pendere da' suoi indisereti comandamenti, hora crucciarsi et hora rapa-
tumarsi, preda doventando d'una affamata et ingorda lupa, che sempre alcuna
cosa ti chiegga, sempre ti mangi et sempre ti divori, rendendoti per
tutto infame. Ramentati... [se sei giovane] deda vüilitä neda quäle tosto tosto
sei per entrare, et risguarda il biondo pelo che dal mento di spunta... Tutti
gh altri vitü hanno qualche familiaritä con le vütü, solo la lussuria non ha
compagnia nö comertio con alcuna, ma sempre stassi congiunta col vitio
et non se ne sa disgiunger mai... [E ora] parlo a te, vecchio pazzo et del
tutto fuori del senno: accostati alquanto... ad alcun terso et pulito specchio
et ivi contempla la canuta et lunga barba, la testa carica di neve, la fronte
crespa, la pelle vizza et la pallida faccia. Tu hai scherzato, tu mangiato et

240 Cito VEnchiridion ned'edizione critica curata da Annemarie e Hajo
Holborn, Desiderius Erasmus Roderodamus, Ausgewählte Werke, München
1933 (in seguito abbreviato in Holborn), pp. 121-125.

241 Cfr. sopra, nota 239.

599



assai bevuto: tempo e ormai che altrove te ne vada. Io non so... perche
tanto desideri di ravolgerti con le carogne, sbandonandoti tutta via d
vigore de la vita: dormi, dormi, insensato, con la mistica concubina Abisag241.

Questa con il suo santo ardore accendi le midode tue et con i suoi casti
abbracciamenti scaldi il tuo caduco corpacchione... Mangia et dormi tempe-
ratamente, contempla spesso la morte et volgiti di perfetto core a Giesü

Christo, guardati da' lascivi ragionamenti et statti assiduo con le persone
caste et sante, schiva l'otiosa solitudine, essercita la mente nei celesti pen-
sieri, datti a lo studio de le sacre lettere, in quel punto massimamente che

gh stimoli de la carne ti incominciano ad assalire242...

Una costellazione altrettanto fitta di «citazioni» erasmiane si

trova nel Ragionamento della Signora Ippolita M. Palavicina de'

Sanseverini contra Vavaritia di alcune Signore2iS, nella ricetta contro
l'avarizia244, nella ricetta contro l'ira e il desiderio di Vendetta245,

nella ricetta contro l'ambizione246, per non parlare delle citazioni

sparse in altre composizioni.

2. I confronti che si potrebbero stabilire, e dei quali abbiamo

dato un campione, dimostrano che il Lando ricorreva costante-

mente all'Enchiridion erasmiano per trovarvi spunti ed immagini
da intessere nel suo discorso etico-religioso.

Considerate nel loro complesso, le pagine erasmiane del Lando

non si spiegano perö come casi di dipendenza testuale d&WEnchiri-
dion: le citazioni sono infatti disseminate in un discorso che non

sempre coincide con quello di Erasmo. Sembra piü ragionevole

242 Una breve prattica, cit., ff. 9v-12r. Per facilitare il confronto fra il
testo di Erasmo e quedo del Lando ho disposto le «citazioni» erasmiane
del Lando in ordine corrispondente alle massime dell'Enchiridion, trascritte
di sopra. In realtä le «citazioni» del Lando sono disposte in un altro ordine.

243 Ragionamenti, ff. 24r-26». Cfr. Holborn, pp. 125-128.
244 Una breve prattica, ff. 4r-6r. Cfr. Holborn, pp. 125-128. Nel f. 4r

della Breve Prattica vi e anche una citazione di Erasmo in senso stretto:
«Disse giä un saggio huomo (chi chi si fusse) che [la ricchezza] con fatica si

acquistava, con affanno si conservava et con estremo cordoglio si perdeva».
II «saggio huomo» in questione e Erasmo. Cfr. Holborn, p. 127: «Quam
miseris laboribus [divitiae] parantur, quantis periculis, quanta sodicitudine
servantur, quanto dolore amittuntur.»

245 Una breve prattica, ff. ISr-v, 16r-v. Cfr. Holborn, pp. 131-134.
248 Una breve prattica, ff. 8r-9v. Cfr. Holborn, pp. 128-130.

600



supporre che il Lando conoscesse quella fundamentale operetta quasi
a memoria, che ne avesse assimilato gli schemi retorici e che le

gemme del discorso erasmiano gli si presentassero spontaneamente
alla mente e s'inserissero con naturalezza nella sua pagina.

Questo tipo di dipendenza e forse ancor piü significativo della
dipendenza testuale, per quanto nelle opere del Lando non man-
chino nemmeno casi di dipendenza testuale daAVEnchiridion. Una
pagina della Vita di Ermodoro, per esempio, che dovrebbe rias-
sumere una concione del santo uomo, traduce in effetti una pagina
di Erasmo247.

[Ermodoro] con bedissimo discorso chiaramente moströ non esserci specie
alcuna di adulatione piü mortale che quando con le parole del Vangelo o de'
profeti losenghiamo alle infirmitä dell'animo nostro. Ode lo principe (diceva)
che ogni possanza viene da Iddio, e incontanente lieva le creste ne si avede
che le sacre lettere rendere lo dovrebbeno sollecito e non avido, gonfio e pet-
toruto. Noi ci ramentiamo che Iddio ci ha dato l'imperio, ma di rado ci
soviene di haver a render ragione ded'aministrato imperio. Ode l'avaro esser
interdetto a' christiani l'haver piü di due toniche e fräse dice «molte cose mi
mancano, ne mi sento havere di soverchio». Ode l'huomo di caritä agghiac-
ciato, questo essere d vero ordine deda caritä, che si anteponga la propria
pecunia, la propria vita e la propria fama all'altrui, e incontanente fra se

ragiona: «io non darö adunque il mio acciö a me non manchi; non diffenderö
l'altrui fama accioche la fama mia non rimanghi contaminata e guasta;
lasciarö lo fratello in pericolo perch'io in pericolo non caggia e viverö sol in-
tento a' miei commodi per non patire alcun incommodo...» Noi tüiamo in
essempio di nostra vita se per il passato e avvenuto che li ülustri et santi
huomini habbiano fatto cosa veruna che da imitar non sia. E cosi li adulteri
e sanguinolenti a se stesso losengano con l'essempio di David ch'aggionge
l'homicidio ad'adulterio. Quei che sono ade ricchezze intenti si compiaceno
col ricco Habraamo. Quelli che vaghi sono di stuprare le innocenti e pure
virginede stoltamente si diffendono con addur le molte mogli, e le molte con-
cubine di Salomone. Li imbriachi adducono per scudo deda lor imbriachezza
l'imbriaco Nohe e li incestuosi, deü'incesto di Lotho ricordandosi, cercano
diffendere la bruttezza loro. Ma perche miseri noi rivolgendo gh occhi da
Christo in altri volgiamo Non si deve ne in li apostoli, ne in li profeti imitar
cosa veruna che sia alla dottrina di Christo discrepante. Se pur vogliamo
imitar i santi peccatori, imitiamoli ad ogni modo; et se seguito hai David
ded'altrui letto contamüiatore, seguitalo anchora e imitalo del suo peccato

247 Vita del beato Ermodoro, ff. 29t)-30r. Per quest'operetta si veda
«Spüitualismo», pp. 223-240.

601



contrito e dolente. Se hai imitato Maddalena nel peccare, imitala anchora
nel molto amare, nel dirotto pianto, e nel gittarsi humdmente a pi6 di Giesü.
Se hai perseguitato la Chiesa insieme eon Paolo, se hai rinnegato e col falso
giuramento biastemiato Giesü insieme con Pietro, disponti anchora di porgere
animosamente con Paolo il capo sotto la manaia e disponti con Piero a non
temer la croce248.

Gli esempi addotti sopra sono, come abbiamo detto, solo indi-
cativi. L'elenco delle dipendenze del Lando da Erasmo sarebbe in
realtä molto lungo, anche tenendo conto del solo Enchiridion2*9.

Ma invece di moltiplicare i confronti varrä la pena di tentare
una valutazione del loro significato.

3. II Lando si riferisce specialmente all'Enchiridion, cioe al manifeste

della pietä erasmiana (tradotto in italiano da Emilio dei Migli,
conterraneo e forse amico di quel Fortunato Martinengo, cui il
Funus e dedicato). In effetti VEnchiridion s'inserisce perfettamente
nel discorso teologico di Ortensio Lando, anzi corrisponde a uno
dei temi fondamentali di esso: la contrapposizione fra il mondo
delle cose «corporee» e il mondo dello «spirito», fra religiositä este-
riore e religiositä inferiore, fra cerimonie e vera pietä, fra
monacesimo e caritä, e cosi via.

Ma il Lando non va a cereare le sue citazioni nelle pagine in
cui Erasmo parla in toni piü nuovi, aprendo la grande battaglia
contro l'esterioritä delle forme cultuali, contro i digiuni e le vigilie,
contro i voti monastici, i pellegrinaggi, le lunghe salmodie e il
culto dei santi. No: le citazioni del Lando provengono soprat-
tutto (non esclusivamente) dalle pagine in cui Erasmo tratta dei vizi
e dei loro rimedi, utilizzando largamente schemi e luoghi comuni
della trattatistica ascetico-mistica e ricollegandosi in particolare
all'Imitazione di Cristo250.

248 Cfr. Holborn, pp. 108-109.
249 Anche il Ragionamento di Monsignore l 'eletto di Terracina [Ottaviano

Raverta] contro la negligentia c'hoggidi s'usa nelle cose spiritali, in [Ortensio
Lando], Ragionamenti, cit., dipende in parte dali'Enchiridion. Si veda ad
esempio d f. 38 e per confronto Holborn, «canon duodecimus», p. 114.

250 per ß legame fra il giovane Erasmo e gli ambienti della «devotio
moderna» cfr. Paul Mestwerdt, Die Anfänge des Erasmus. Humanismus
und Devotio Moderna, Leipzig 1917. Per la dipendenza deda Vita di Ermo-

602



II legame con la grande tradizione ascetieo-mistica della letteratura

medievale da al discorso morale di Erasmo (e anche a quello
che il Lando deriva da lui) un accento familiäre, che lo rende atto
a insinuarsi agevolmente nella mente dei lettori. Eppure nelle pagine
di Erasmo e del Lando i luoghi comuni dell'ascetismo medievale si
caricano di forza eversiva perche mutano di destinatario: quei pre-
cetti e quelle massime, che Tommaso da Kempis aveva destinato a
un ristretto numero di perfetti (tendenzialmente identificati con i
monaci), vengono da Erasmo e dal Lando estesi a tutti gli uomini
che aspirano a vivere cristianamente. La conseguenza di questa
semplice operazione e il crollo della categoria del monacesimo251.

Una parte delle formule misticheggianti trasmesse da Erasmo al
Lando possiede una carica innovatrice anche grazie all'idea di fondo
a cui esse si richiamano: l'idea dell'imitazione di Cristo. Questa idea
era stata riscoperta dai riformatori radicali in tutta la sua efficacia
sia negativa (riduzione e semplificazione delle osservanze cultuali)
sia positiva (religiositä ridotta a vita morale, lavoro manuale e

pratica della caritä252).
Un buon esempio della forza d'urto che l'idea dell'imitazione di

Cristo acquistava nel discorso degli eterodossi italiani ci viene offerto
proprio dal passo della Vita di Ermodoro che abbiamo citato sopra.
Se il cristiano deve imitare solo Cristo e prendere il comporta-
mento di Cristo a pietra di paragone della propria vita, allora i
passi scritturali, le interpretazioni e gli exempla, laboriosamente
messi insieme dalla esegesi medievale per giustificare l'accumula-
zione della ricchezza, l'esercizio del potere monarchico, l'uso delle
armi da parte dei cristiani, sono tutti vani e illusori: «non si
deve ne in li apostoli ne in li profeti imitar cosa veruna che sia
dalla dottrina di Christo discrepante253.»

doro del Lando daiVImitazione di Cristo cfr. «Spüitualismo», cit., p. 233,
nota 99. La fortuna ded'Imitazione di Cristo nei circoli radicali e testimoniata
anche dad'edizione che di questa operetta fece Sebastiano Castelhone, cfr.
Ferdinand Buisson, Sibastien Castellion, sa vie et son ceuvre (1515-1563),
vol. II, Paris, 1892, pp. 366-367.

251 «Spiritualismo», pp. 225-226.
252 Delio Cantimori, Eretici italiani del Cinquecento. Ricerche storiche,

Firenze, 1939, pp. 34-35.
253 Cfr. sopra, nota 247.

603



L'uso che il Lando fa dell'Enchiridion rappresenta dunque una
ulteriore manifestazione di quella recezione di Erasmo in senso

eterodosso, che abbiamo giä incontrato nel circolo erasmiano di
Bologna e che incontreremo di nuovo a Padova254. II discorso

teologico di Erasmo suonava, agli orecchi di questi dissenzienti, sostan-
zialmente affine al proprio. Tale sentimento di continuitä poteva
anche convivere con una sorta di animositä verso l'uomo che quel
discorso aveva aperto.

Ma nei riformatori italiani l'animositä contro Erasmo non era

permanente. Nella sua «paradossale» difesa dell'amore extraconiu-
gale e dei figli da esso prodotti, il Lando inserisce con sottile malizia
il nome di Erasmo255. Proprio il fiammingo, che forse per primo
aveva esaltato gli illegittimi contro i legittimi, viene citato come

riprova che i primi sono dotati di acuto ingegno e di sottilissimi
avvedimenti. E una indiscrezione, anzi una doppia indiscrezione,
che il Lando aveva giä anticipato nel Funus256. Eppure, snodando

con sensibile piacere il filo del suo malizioso discorso, il Lando
ritrova improvvisamente il tono serio e riverente: «[i furtivi abbrac-

ciamenti] hannoci dato un Erasmo di Roterodamo, et per opera d'un
valente abbate ce lo dettero; et pur fu comun giuditio de' buoni,
che Erasmo fusse teologo molto pio et retorico piit che mediocre-

mente facondo, la cui lodata industria non solo risvegliö le buone
lettere in Alemagna, in Brabantia et in Inghilterra, che anche

divinamente racconciö infiniti depravati autori257.»

Celio Secondo Curione, Fortunato Martinengo e Caterina da Passano

Sauli

1. Uno degli aspetti piü interessanti del dialogo sul funerale di
Erasmo e il catalogo che il Lando vi inserisce degli erasmiani
d'Italia258. Mentre la corrispondente lista degli antierasmiani non

254 Cfr. piü avanti, pp. 616-624.
255 Paradossi, f. H7r.
258 Funus, f. C2i>.
257 La sottolineatura e mia.
258 Cfr. sopra, p. 581-582.

604



riserva molte sorprese259, la lista degli erasmiani e composta di
nomi poco noti agli studiosi di storia del Cinquecento e del tutto
ignoti in quanto simpatizzanti per Erasmo.

Un nome illustre - uno solo - compare nell'elenco del Lando:
il nome di Celio Secondo Curione. Ma questo nome fornisce una
traccia importante. Nel 1540, quando il Lando stampava il Funus,
il Curione era giä un professore illustre, ma le sue opere a stampa
erano pochissime260. Orbene, due delle operette che segnarono
l'esordio del Curione nel mondo letterario, il dialogo Probus e il
misterioso Aranei Encomion261, sono effettivamente, per concezione

e in parte anche per contenuto, testi di ispirazione erasmiana262.

Di una terza operetta conosciamo solo il titolo; ma anche questo
(Encomio della noce) ci richiama alla mente il giocoso olandese.

II conio erasmiano e particolarmente evidente nelVAranei Enco-

mion, l'unico degli scritti italiani del Curione che ci sia rimasto
nella stesura originaria. II modulo letterario che il Curione utilizza

259 Gh antierasmiani menzionati dal Lando nella visione dell'eremita e

nel catalogo dei nemici italiani di Erasmo sono quasi tutti noti come tali
(cfr. Allen, ad Indicem), ad eccezione di Lazzaro Buonamico, Giulio
Camido Delmuno e Romolo Amaseo (cfr. in proposito Myron P. Gilmore,
op. cit., p. 8). Ma che questi personaggi, cultori della beda forma e di
Cicerone, condividessero l'ostüitä un po' invidiosa contro Erasmo, general-
mente diffusa in Italia fra i letterati di professione, non sorprende molto.
Del tutto sconosciuto come antierasmiano e invece Stefano Salutati da
Pescia. Cfr. sopra, nota 143.

280 Markus Kutter, Celio Secondo Curione, Sein Leben und sein Werk
(1503—1569), Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, vol. 56, Basel,
1955, p. 283.

281 Aranei encomion in quo aranei erudita natura rhetorico schemate expli-
catur: et in eo loci communes de ente supremo et unico, de divina
Providentia, de spiritus humani perpetuitate aliisque nonnullis scitu dignis, Coelio
Secundo Curione auctore, Venetiis M.D.XXXX. Ho consultato questa raris-
sima stampa nell'esemplare posseduto dalla Biblioteca Nazionale di Firenze,
Collezione Guiceiardini, 19. 3. 42.

282 Specialmente l'esordio dell'.4ra«e* encomion echeggia toni erasmiani
nella polemica contro i monaci (f. 3v) e contro i soldati (f. 4r). Per l'ispira-
zione erasmiana del Probus cfr. Kutter, op. cit., pp. 17-19. Ma del Probus
non ci e rimasta la versione originale.

605



nell'Araneus era stato creato 25 anni prima da Erasmo con uno
dei suoi adagi lunghi, lo Scarabeus aquilam quaerit263.

Lo scarabeus e un divertissement mitologico-erudito, intessuto
intorno a un nucleo antimonarchico e antiautoritario (un nucleo
cosi incandescente, che lo spiritualista Sebastian Franck poteva
tradurre questo adagio in chiave antimperiale e inserirlo di peso
nella sua Chronica26*). Analogamente VAraneus del Curione e un
paradosso letterario, che svolge un discorso panteistico e spirituali-
stico (il flute di Cantimori vi avvertiva un sentore di anabattismo265).
Ortensio Lando conosceva bene quest'operetta del Curione, come e

lecito arguire dalle menzioni complici e allettanti che egli ne fa nei
suoi Cathaloghi del 1552266.

Si puö dunque concludere che, almeno per quello che riguarda
il Curione, il Lando ci fornisce nel Funus una informazione per-
fettamente corrispondente ai fatti: il nome di Celio Secondo compare

nell'elenco degli erasmiani, proprio mentre Celio Secondo stava
pubblicando un'operetta di stampo erasmiano.

Ma il rapporto del Curione con Erasmo e, come abbiamo anti-
cipato, un rapporto bivalente. A tre anni di distanza daAVAraneus

283 Margaret Mann Phillips, The Adages of Erasmus, Cambridge, 1964,

pp. 229-263.
284 Chronica, ZeytbüchundGeschychtbibel..., Strasburg 1531, ff. CXXXVI-

CXLI.
265 Delio Cantimori, «Notasuun <rarissimo> della Gambalunghiana», in

Studi riminesi e bibliografici in onore di Carlo Lucchesi, Faenza 1952,

pp. 25-28.
288 Sette libri de cathaloghi, cit., p. 451 (catalogo dei grammatici mo-

derni: «Celio Curione ha insegnato la grammatica — ancora che dotto sia in
altre discipline - in Pavia, in Luca, in Vinegia et in Lossanna; ha scritto le
lodi del ragno molto misteriosamente»); p. 479 (catalogo degli scrittori che di
basso soggetto trattarono: «Celio Secondo le lodi del ragno cantö, et per entro
vi chiuse altissimi misterii deda divina provvidenza»). Occorre tuttavia notare
che la prima edizione deWAraneus fu pubblicata a Venezia nel 1540. Come

poteva Lando averla presente mentre scriveva il Funus, dal momento che

questo fu stampato a Basilea ned'agosto dello stesso anno? A meno di
postulare una combinazione di eventi veramente singolare, bisogna supporre
che Ortensio Lando abbia letto VAraneus prima della stampa o abbia cono-
sciuto personalmente e intimamente Celio Secondo Curione. Cfr. piü avanti,
nota 272.

606



il Curione, che nel frattempo aveva lasciato l'Italia e si era
rifugiato in Svizzera, pubblicava il suo Pasquillus ecstaticus, al cui
centro era incastonata una mordace satira di Erasmo.

II Pasquino del Curione incontra Erasmo all'uscita del cielo papistico,

all'entrata del cielo di Cristo. L'umanista sta sospeso con una
fune tra due colonne. Porta in capo due corna di cervo, tra cui e

tesa una vela marinara, dai piedi gli pende una borsa di denaro.
Vela e borsa formano un giuoco di contrappesi, che tengono Erasmo
in un equilibrio instabile. II minimo soffio di vento, gonfiando la
vela, lo fa ruotare a testa in giü: quando il vento cade, il con-
trappeso della borsa lo fa tornare nella posizione di partenza. Cosi

quell'uomo - per altro grande, dotto, faceto - raccoglie la meritata
ricompensa per aver voluto tenere un piede in cielo e uno in terra:
egli e il capostipite di coloro che, per paura, ambizione o avi-
ditä, dissimulano la veritä conosciuta o le si voltano contro267.

Perche in un cosi breve giro di tempo il Curione cambiö tanto
di atteggiamento nei confronti di Erasmo, passando dall'imita-
zione allo sdegno? Come abbiamo accennato, un tale cambia-
mento si spiega con la svolta che nel frattempo vi era stata sia
nella biografia del Curione, sia nella condizione generale della lotta
religiosa in Italia. Erasmo, che nella situazione ancora fluida degli
anni intorno al 1540 appariva come un punto di riferimento
stilistico e dottrinale, agli occhi dei fuorusciti risultava superato e

inutilizzabile268: a lui e alla schiera dei «dissimulatori» venivano
contrapposti coloro che avevano saputo professare apertamente la
veritä, gli esuli come Giulio da Milano o Agostino Mainardi269.

287 Coblii Secundi Curionis, Pasquillus ecstaticus, una cum aliis etiam
aliquot sandis pariter et lepidis dialogis, quibus praecipue religionis nostrae
capita elegantissime explicantur..., s. 1. a., pp. 165-167. Id., Pasquino in
Estasi, Nuovo e molto piü pieno, ch'el primo, insieme co 'l viaggio de l'In-
ferno..., stampato a Roma, nella botega di Pasquino a l'istanza del Papa
Paulo Farnese con gratia et privilegio, s. a., pp. 191-193.

268 Erasmo ritornava perö attuale, per i fuorusciti italiani religionis causa,
quando essi entravano in conflitto con le chiese protestanti, in cui avevano
cercato rifugio. Nella sua opera anticalvinista De amplitudine beati regni Dei,
il Curione ritorna a motivi erasmiani. Cfr. Cantimori, «Note su Erasmo e la
vita morale», p. 109.

289 Pasquillus ecstaticus, pp. 266/67; Pasquino in Estasi, cit., p. 192.

607



L'irrigidimento dei contrasti confessionali, segnando una frattura
nella vita di un'intera generazione di eterodossi, cambiö anche la
concezione che questi uomini avevano della confessione e della
predicazione del Vangelo. In Italia essi avevano espresso il loro dis-
senso in forme coperte e indirette; adesso, in esilio, occorreva par-
lare un linguaggio franco e duro: alla maniera erasmiana di pro-
fessare la veritä subentrava la maniera huttenica. Infatti la satira
di Erasmo inserita nel Pasquillus ecstaticus del Curione e, mi sembra
chiaro, un'emanazione deWExpostulatio di Hütten: il Curione non ha
fatto altro che tradurre in un linguaggio concreto e imaginifico (le
corna di cervo, la borsa delle monete, la mobilitä al soffio di vento)
quello che Hütten aveva detto in un linguaggio concettuale (la
pusillanimitas, Vavaritia, la levitas210).

In conclusione: se la mia interpretazione del dialogo sui funerali
di Erasmo e giusta, allora la polemica antierasmiana del Curione
ha un precedente nella sezione centrale del Funus.

A questo punto mi sembra lecito porsi una domanda: l'antieras-
mismo del Pasquillus ecstaticus, che maturö storicamente nella situa-
zione della cosiddetta «crisi dell'evangelismo», non sarä maturato
formalmente e specificamente nell'amicizia del Curione con Ortensio
Lando271?

La domanda acquista risalto se Ortensio Lando e da identificare,
come credo, con Giorgio Filalete detto il Turchetto, amico del
Curione272, impegnato nel 1540 in un'opera di propaganda etero-

270 Per un piü ampio svolgimento di queste idee rimando al saggio di
Albano Biondi (cfr. sopra, nota 179), che sta ada base di queste mie con-
siderazioni.

271II Curione allude al Lando nel Pasquillus ecstaticus, p. 79: «Pasquillus:
Sunt hodie qui affirment praestare nothum aut spurium esse, quam ex legi-
timo connubio natum, quod fecit iuvenis quidam mediolanensis in suis italicis
paradoxis. Marforius: Doleo praeclara alioqui ingenia in eiusmodi nugis
bonum otium terere, quod melioribus posset impendi.» Cfr. Pasquino in
Estasi, pp. 91/92. Questa allusione mi e stata amichevohnente segnalata dal
prof. Albano Biondi.

272 Cfr. la lettera del Curione a Calvino del 7 settembre 1542 in Ioannis
Calvini, Opera quae supersunt omnia, ed. Guilelmus Baum, Eduardus
Cunitz, Eduardus Reuss, vol. XI, Corpus Reformatorum, vol. LXXIX,
Brunsvigae 1873, pp. 434-436.

608



dossa parallela a quella di Lisia Fileno273, noto piü tardi allTnqui-
sizione veneta come propagandista di Serveto in Italia274.

2. La presenza del Curione pone in una luce di attendibilitä il
catalogo degli erasmiani d'Italia fornito dal Lando. Se la
testimonianza del Lando e attendibile per il Curione, perche non
dovrebbe esserlo anche per gli altri personaggi da lui menzionati275?
Lo studioso e cosi indotto a prendere in considerazione i nomi
forniti dal Lando come promettenti tracee per una storia della
fortuna di Erasmo in Italia.

Allo stato attuale della documentazione, queste tracee sono perö
senza esito276. Solo in due casi la ricerca fornisce qualche fram-
mentario risultato: nel caso di Ambrogio Cavalli e nel caso di
Fortunato Martinengo.

Ambrogio da Milano, Ambrogio Cavalli o Girolamo Cavalli era
un eremitano di Sant'Agostino che aveva raggiunto il grado di
maestro277. II Lando l'aveva conosciuto nel chiostro, probabilmente
a Bologna, dove maestro Ambrogio era rettore, e lo menziona nel
Cicero relegatus. La sua predicazione dovette apparire ben presto
sospetta, perche giä nel 1537 egli doveva andare a Roma a giusti-
ficarsi e a sconfessare certe proposizioni «non bene sonantes in auri-
bus fidelium278». Nel 1542 il Seripando, sia pur esitando, prendeva
contro di lui dei provvedimenti restrittivi e cautelativi279.

273Camillo Renato, Opere, cit., pp. 170-172.
274 Aldo Stella, Anabattismo e antitrinitarismo in Italia nel XVI secolo,

Padova, 1969, p. 7, nota 9, pp. 39, 135, 195, 214, 304. Anticipo qui i
risultati di un lavoro in corso, nel quäle esporrö gli argomenti che depon-
gono a favore ded'identificazione di Ortensio Lando con Giorgio Filalete
Turchetto. Tali argomenti non sono ferrei, ma abbastanza stringenti.

275 Le opere del Lando, specialmente i Cathaloghi, documentano cono-
scenze di una vastitä impressionante sulla societä e suda cultura italiana della
prima metä del Cinquecento. Per quäl si voglia via il Lando si sia procurato
tali conoscenze, le sue informazioni risultano - per quanto ho potuto veri-
ficare finora - attendibdi.

278 Cfr. sopra, note 150, 152, 153, 156.
277 Chabod, Per la storia religiosa dello Stato di Milano, pp. 126, 129,

170 nota 2
278 Bartolommeo Fontana, «Documenti vaticani contro l'eresia luterana

in Italia», in Archivio della R. Societä Romana di Storia Patria, XV, 1892,

pp. 155/56.
279 Jedin, Girolamo Seripando, vol. I, pp. 263-264.

609



Nel 1544 il vescovo di Limisso Andrea Centani - promotore
della conventicola «luterana» di Conegliano280, amico di Girolamo
Donzellino281 e patrono di altri eretici282, piü tardi private del
vescovato e esule oltralpe - nominö Ambrogio Cavalli suo vicario
e lo inviö a Cipro283. L'ex frate (nel frattempo espulso daU'ordine
agostiniano284) predicö a Santa Sofia, chiesa cattedrale di Nicosia,
durante la quaresima del 1544. Fidando nel favore dei nobili vene-
ziani e dei rettori dell'isola egli diffondeva copertamente alcuni dei
corollari piü semplici della dottrina della giustificazione per la sola
fede. Con una predicazione fatta di prudenti insinuazioni (il digiuno
e meritorio ma non e di precetto285), di sapienti omissioni (all'inizio
delle prediche l'ex agostiniano non recitava l'Ave Maria, come di
regola286) e di stoccate anticlericali (parlando del papa separava ir-
risoriamente le sillabe dicendo «el santissimo nostro papa287») maestro

Ambrogio «tanto ben acconciava le cose luterane che pochi se ne
accorgevano 288 ».

Un giorno gli fu chiesto di abbreviare la sua predica, perche gli
ascoltatori potessero unirsi al corteo che portava in giro un'imma-
gine miracolosa della Madonna. Allora il cauto predicatore si tradi.

280 A. Stella, op. cit., pp. 38/39, 47, 214.
281 Ivi, pp. 38/39, nota 75. Su Girolamo Donzedino cfr. i saggi di Leandro

Perini citati nella nota 59. II Donzedino era a sua volta amico di Ortensio
Lando. Cfr. Vari Componimenti di M. Hort. Lando nuovamente venuti in
luce, in Venetia appresso Gabriel Giohto de Ferrari et fratelh, 1555, p. 108:
«a molti medici quäl e d Donzellino... sentomi ubbrigata la vita». Cfr.
Walter L. L. Bullock, «The <Lost> Miscellaneae Quaestiones of Ortensio
Lando», in Italian Studies, II, 1938, pp. 53, 57-58.

282 per j rapporti fra Ambrogio Cavalli e Andrea Centani e per ulteriori
particolari sul processo del 1544 cfr. Gottfried Buschbell, Reformation
und Inquisition in Italien um die Mitte des XVI. Jahrhunderts, Paderborn
1910, pp. 81-82.

283 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 1, fasc. Ambrogio da
Milano, f. 28v.

284 Jedin, Girolamo Seripando, p. 264.
285 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 1, fascicolo

Ambrogio da Mdano, f. 23i>.
288 Ivi, f. llr.
287 Ivi, f. Ir.
288 Ivi, f. 31 r.

610



Tutte queste processioni, disse, erano vane: ecco, i suoi ascoltatori
«facevano pressa di lassare Christo ed andar ad adorar le tavole289».

Se anche l'immagine fosse stata la Vergine in persona, non si doveva
ricorrere a lei, ma a Cristo: perche «si deve riccorer al vero fönte et
non andar a cercar auxilio dalli rivoli290».

L'attacco ah"«icona miracolosissima», da cui si attendeva la
grazia della pioggia dopo una lunga siccitä291, scatenö una forte
reazione di popolo: poco mancö che il predicatore non fosse lapi-
dato292. Allora i suoi avversari (o gli avversari dei suoi influenti
patroni) si sentirono incoraggiati a denunciarlo. II tribunale del-

l'Inquisizione di Venezia gli intentö contro un processo, che si con-
cluse con la sua condanna. Docilmente maestro Ambrogio sotto-
scrisse una ritrattazione e abiurö solennemente nella chiesa di Santa
Maria Formosa a Venezia il 31 marzo 1545293.

Ritrattazione e abiura erano espedienti «nicodemitici»:
Ambrogio non si considerava legato da essi. Trattato benevolmente a

Roma, nel 1547 egli si pose al servizio di Renata di Ferrara come
elemosiniere e partecipö alla cena eucaristica secondo il rito rifor-
mato, che si celebrava presso di lei. Nel 1554, congedato da
Renata, riparö a Ginevra; ma un anno dopo osö tornare in Italia, con
l'incarico di consolidare la principessa nella fede calvinista294. Arre-
stato, il 15 giugno 1556 fini sul rogo. Mori come eretico impeni-
tente, rifiutando i sacramenti2*5.

3. II processo veneziano di maestro Ambrogio da Milano appar-
tiene a quella categoria di documenti convenzionali, che gli studiosi
di storia religiosa del Cinquecento conoscono bene. Inteso a dimo-
strare un luteranesimo generico, secondo i canoni del tribunale

289 Ivi, f. 27 r.
299 Ivi, f. 7v.
291 Ivi, ff. 13r--w, 26v-27r.
292 Ivi, ff. IOw-llr, 2Tv.
293 Ivi, ff. 36 r, 41 v. Nel fascicolo veneziano e inserita la ritrattazione di

Ambrogio da Mdano firmata di propria mano.
294Alfredo Casadei, «Isabella Bresegna», in Religio, XIII, 1937, pp.

57-59. Cfr. anche la bibliografia ivi citata.
295 Domenico Orano, Liberi pensatori bruciati in Roma dal XVI al

XVIII secolo, Roma, 1904, pp. 4-5.

611



inquisitoriale, il processo contiene pochi elementi atti a individuare
la precisa posizione religiosa dell'inquisito. Nella convenzionalitä
delle deposizioni, tre momenti tuttavia spiccano per la loro pre-
cisione e per il loro sapore di autenticitä.

Due di questi momenti dimostrano che il discorso eterodosso
di maestro Ambrogio era costellato di formule e di schemi
erasmiani.

Secondo l'accusa infatti uno degli obiettivi polemici dell'agosti-
niano erano gli ordini monastici: giocando con la parola «religio»,
nel suo doppio significato di «ordine monastico» e «religione»,
maestro Ambrogio diceva che vi era una sola religione, la religione
cristiana, e che le altre religioni ordini monastici) non
avevano alcun valore296. Questa obiezione e questo giuoco di parole
sono di origine erasmiana e ricorrono in molte variazioni nelle opere
del fiammingo297.

Un'altra delle accuse mosse a maestro Ambrogio era che egli
distogliesse dall'adorazione dei santi. L'unica testimonianza favore-
vole aH'inquisito dimostra che anche su questo punto l'ex agostiniano

aveva tratto profitto dalla lezione di Erasmo. Le sue riserve
sull'adorazione dei santi si esprimevano per via indiretta e in forme
asseverative: egli diceva «che li santi sono stati homini come nui et
che dovemo imitar la vita loro298». Dietro tale formulazione, rozza
e incompleta, e facile riconoscere lo Schema escogitato da Erasmo
per combattere, appunto sul piano asseverativo, il culto dei santi:
«Nessuno honore e piü grato a Maria, che imitar la humiltä di
Maria; niuna divotione e piü accetta ai santi, et piü propia, quanto
e se tu ti affatichi a imitar et rappresentar la loro virtü. Vuoi tu
farti benivoli Pietro, overo Paolo? Imita la fede dell'uno et la

298 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 1, fascicolo cit., f. 4i>.
297 Holborn, p. 17: «Ego certe sie optarim (nee dubito quin idem optent

omnes vere pii), Evangelicam religionem sie Omnibus esse penitus cordi, ut
hac contenti Benedictinam aut Franciscanam nullus ambiat; nee dubito
quin idem optet ipse Benedictus ac Franciscus». Si tratta deda famosa
lettera a Paul Volz, preposta ad'edizione ded'Enchiridion del 1518, che
rispecchia il momento in cui Erasmo si senti piü vicino a Lutero. Per
volontä di Erasmo, questa lettera fu omessa nella traduzione italiana del-
l'operetta. Cfr. Allen, VIII, ep. 2165, pp. 175-177.

298 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 1, fasc. citato, f. 23r.

612



charitä dell'altro, et guadagnerai piü che se tu andassi mille volte
a Roma299.»

Questi due momenti del processo veneziano confermano dunque
la testimonianza del Lando circa P«erasmismo» di Ambrogio Cavalli.
Un terzo momento di genuinitä emerge dalle deposizioni riguardo
alla sua ecclesiologia. Maestro Ambrogio, carezzando l'anticlericalismo

dei suoi ascoltatori, avrebbe detto: «non vi lasciate cazzar
carotte300 dalli preti in lasciarvi chiamar mondani essendo voi
preti come loro301», perche la chiesa e «la comunitä del popolo
che vende insalata in piazza et non che la auctoritä sia nelle mano
de' prelati302». All'ex agostiniano viene attribuita in tal modo una
dottrina del sacerdozio universale fortemente accentuata in senso
populistico e pauperistico. L'accenno resterebbe isolato e di per
se insignificante, se l'itinerario religioso di Ambrogio Cavalli non
rivelasse qualche simpatia radicale. Infatti risulta che nel 1550

l'agostiniano si era accostato ai gruppi degli anabattisti veneti303.
Con il Curione, sono dunque due gli erasmiani italiani men-

zionati dal Lando che si orientarono verso posizioni religiosamente
innovatrici.

299 Enchiridion di Erasmo Rotherodamo, dalla lingua latina nella volgare
tradotto per M. Emilio de Emilii bresciano, con una sua canzone di penitenza
in fine. In Brescia, M.D.XXXI, f. 63 r. Questa traduzione italiana deYVEnchiridion

ebbe una terza edizione, oltre ade due giä segnalate da Benedetto
Croce, Aneddoti di varia letteratura, Napoli, 1942, vol. I, pp. 327-328. Un
esemplare di questa edizione e conservato nella Biblioteca Civica Queriniana

di Brescia (salone P.X. 38): Enchiridion di Erasmo Roterodamo dalla
lingua latina nella volgare tradotto per M. Emilio de Milii bresciano, con
una sua canzone di penitenza in fine. In Brescia per Lodovico Britannico
MDXXXX. Mi e caro esprimere la mia viva gratitudine al dr. Ornedo Va-
letti, direttore della Biblioteca Queriniana, per avermi (con un atto di gen-
tilezza rara e di rara comprensione per le esigenze del lavoro scientifico)
reso possibile lo studio nell'Archivio Comunale e nella Biblioteca Civica di
Brescia in un momento di grave turbamento e di lutto per la cittä.

300 L'espressione «cacciar carote» in senso di «ingannare» e usata dal
Lando nel suo Commentario delle piü notabili et mostruose cose d'Italia, in
Venetia, Appresso Giovanni Bariletto, M.D.LXIX, ff. A2r-v, F6r.

301 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 1, fasc. cit., ff. 6r-w.
302 Jvj
303 Ginzburg, I costituti di don Pietro Manelfi, p. 56.

613



4. Anche Fortunato Martinengo304 (1512-1551) si muove spesso in
ambienti permeati da fermenti innovatori, per quanto a lui per-
sonalmente non si possa attribuire, allo stato attuale delle nostre

conoscenze, alcuna deviazione dall'ortodossia cattolica.
Membro di una nobile e ricca famiglia di Brescia, era uno dei

numerosi figli maschi del conte Cesare Martinengo e di Ippolita
Gambara. II suo fratello maggiore, Giorgio Martinengo, era stretta-
mente legato a Ludovico Dell'Armi, protagonista di un tentativo
rivoluzionario filoprotestante nell'Italia settentrionale305; un altro
fratello, Massimiliano, divenuto canonico lateranense con il nome di
Celso, fuggi e passö al protestantesimo306.

Fortunato o Fortunale aveva cominciato la sua carriera come
uomo d'armi; ma presto il gusto delle lettere e l'interesse per i pro-
blemi religiosi lo distolsero da questa attivitä307. Del suo impegno
come scrittore e mecenate nel campo delle lettere restano diverse
testimonianze, come la tradizione che egli fondasse a Brescia l'Acca-
demia dei dubbiosi308, e inoltre le sue composizioni poetiche309 e le

sue lettere310. Del suo interesse per la vita spirituale restano
documenti altrettanto espliciti nel contenuto dei suoi scritti, nella com-
posizione del circolo dei suoi amici, nei suoi atti di devozione.

304 Paolo Guerrini, Una celebre famiglia lombarda, I conti di Martinengo,

Studi e ricerche, Brescia, 1930, pp. 415, 426-427.
305 Aldo Stella, «Utopie e vedeitä insurrezionali dei filoprotestanti

italiani (1545-1547)», in Bibliotheque d'Humanisme et Renaissance, XXVII,
1965, p. 146. Per la parentela di Giorgio Martinengo con Fortunato efr.
Archivio Comunale di Brescia, Annali Martinengo, ff. 197, 213, 216, 217, e

passim.
306 Frederic C. Church, I riformatori italiani, trad. ital., vol. I, Firenze,

1935, passim. Per la parentela di Massimiliano Martinengo con Fortunato
cfr. Archivio Comunale di Brescia, Annali Martinengo, f. 213.

307 Guerrini, op. cit.
398 Ivi. Cfr. anche Vincenzo Peroni, Biblioteca Bresciana, vol. II, Brescia,

1823, pp. 229-230.
309 Rime di diversi eccellenti autori bresciani nuovamente raccolte et man-

date in luce da Girolamo RusceUi, In Venetia, MDLIII, pp. 67-80; Tempio
alla divina Signora Donna Giovanna d'Aragona..., In Venetia, MDLVIII,
p. 70.

310 Delle lettere di diversi autori, raccolte per Venturin Rufflnelli, Libro
primo, In Mantova del XLVII, passim.

614



Per quanto tali atti di devozione assumessero anche forme tra-
dizionali (nel 1540 egli intraprese un pellegrinaggio in Terra
Santa310), fra gh amici del Martinengo compaiono diversi personaggi

conquistati alle nuove idee religiöse o almeno fortemente
sospetti. Uno di essi e il vescovo Pier Paolo Vergerio, al quäle nel
1546 il Martinengo indirizzava una lettera piuttosto rivelatrice
(non so se dolermi o rallegrarmi per i sospetti che si stanno adden-
sando sul vostro capo e per i pericoli che vi minacciano da parte
delle autoritä ecclesiastiche -, scrive il gentiluomo bresciano -
essendo la persecuzione segno evidente di un'intima unione con
Cristo: il Vergerio si ricordi di Ercole, il quäle «quanto piü fu per-
seguitato tanto piü fu alla fine conosciuta la sua virtü312»). Un altro
stretto amico e corrispondente del Martinengo e Giacomo Bon-
fadio313, arso probabilmente perche eretico314 (la sentenza fu moti-
vata ufficialmente con un reato di sodomia, di cui il Lando negava
la fondatezza315).

Non sembra verosimile che il Martinengo fosse fra i componenti
originari di quel gruppo bresciano, dal quäle usci la traduzione
italiana deWEnchiridion di Erasmo, perche quando il lavoro fu intra-
preso il Martinengo aveva solo 17 anni316. Tuttavia il nome e

l'opera letteraria di Emilio dei Migli, il traduttore, gli erano
probabilmente familiari e il filosofo Vincenzo Maggio, l'altro compo-
nente a noi noto di quel gruppo317, figura fra i suoi corrispon-
denti318. E probabile che il Martinengo si sia accostato al circolo

311 Archivio Comunale di Brescia, Repertorio Martinengo, f. 42 v.
312 Delle lettere di diversi autori, cit., f. XXVIr.
318 Ivi, ff. XXXVI^XLr.
314 Rossana Urbani, «Iacopo Bonfadio», in Dizionario Biografico degli

Italiani, vol. 12, Roma 1970, p. 7.
315 Sette libri de Cathaloghi, cit., pp. 343/44, 402, 444 (catalogo degli

storici moderni: «Iacopo Bonfadio scrisse le storie de' Genovesi con stile
uguale, dolce et temperato. Fu poi arso per opra de falsi accusatori»).

318 Allen, VIII, pp. 142-144.
317 Ivi. Cfr. anche P. Guerrini, «Due amici bresciani di Erasmo», in

Archivio Storico Lombardo, L, 1932, pp. 172-180.
318 Delle lettere di diversi autori, cit., ff. 35r-«. Per i rapporti di Ortensio

Lando con il filosofo Vincenzo Maggi cfr. Conor Fahy, «Un trattato di
Vincenzo Maggi sude donne e un'opera sconosciuta di Ortensio Lando», in
Giornale Storico della letteratura italiana, CXXXVIII, 1961, pp. 262-264.

615



degli erasmiani di Brescia, se non al suo costituirsi, almeno qualche
anno dopo. Cosi la traccia legata al nome del Martinengo ci ricon-
duce a quel capitale libretto erasmiano, che Ortensio Lando utiliz-
zava come componente del suo discorso spiritualista e radicale.

5. Un filo sottile lega il nome di Fortunato Martinengo a un'altra
conventicola di dissidenti religiosi, dove Erasmo veniva recepito in
chiave ereticale. Ne era animatrice una nobildonna, di origine genovese,

Caterina Sauli, moglie del diplomatico Giovanni Gioacchino
da Passano319. Dal gruppo che a lei faceva capo usci nel 1547 la
Espositione letterale del testo di Mattheo evangelista320, cioe la traduzione

italiana della parafrasi del Vangelo di Matteo di Erasmo321.

II volumetto era presentato come opera originale del traduttore,
il letterato e filosofo padovano Bernardino Tomitano, probabilmente
perche il nome del vero autore era giä troppo pericoloso. Tuttavia
VEspositione non sfuggi all'attenzione dell'inquisitore veneziano e

venne condannata nell'indice di Giovanni della Casa del 1549322,

e poi negli indici milanese e veneziano del 1554323.

Nel 1555 il Tomitano, forse timoroso e desideroso di stornare da
se eventuali conseguenze, si presentö spontaneamente davanti al
tribunale dell'Inquisizione. Mise in chiaro che l'opera attribuita a

lui era in realtä un'opera di Erasmo, che egli di suo non vi aveva
messo una sola parola e che nemmeno l'iniziativa di tradurla era
sua: egli non aveva fatto altro che accondiscendere al desiderio di
Giovan Giovacchino da Passano324. Per purgarsi da ogni sospetto,
Bernardino Tomitano pronunciö davanti al tribunale due orazioni,
una contro Erasmo e una contro la chiesa riformata325.

319 Luigi de Benedictis, Della vita e delle opere di Bernardino Tomitano,

Padova, 1903, pp. 27-33.
320 Espositione letterale del testo di Mattheo evangelista di M. Bernardin

Tomitano, In Venetia, per Gio. dal Griffo. Nel 1547. Ho consultato questa
rara operetta ned'esemplare posseduto dalla Biblioteca Nazionale di Firenze,
Collezione Guicciardini, 11.7.56.

321 Paraphrasis in Evangelium Matthaei, Basileae, 1522.
822 Fr. Heinrich Reusch, Die Indices librorum prohibitorum des

Sechzehnten Jahrhunderts, Tübingen, 1886, p. 139.
323 Ivi, p. 172.
824 De Benedictis, op. cit., p. 31.
325 Oratione del eccellente M. Bernardino Tomitano. Alli Signori de la

616



Ma proprio l'ansia del Tomitano di giustificarsi fa pensare che la
sua traduzione sia stata qualcosa di piü che un occasionale e non
disinteressato atto di deferenza di un povero letterato verso un
signore ricco e potente come il Passano. Alcuni piccoli indizi326
confermano il sospetto che il lavoro di traduzione del Tomitano
manifesti la sua partecipazione, magari solo marginale, al gruppo di
dissenzienti religiosi che trovavano il loro punto d'incontro nella casa
padovana di Caterina Sauli.

Attraverso Bernardino Tomitano passa il filo che lega Fortunato
Martinengo al gruppo padovano di Caterina Sauli: infatti il
Martinengo compare come uno degli interlocutori principali dei
Ragionamenti della lingua toscana, pubblicati dal Tomitano nel 1545327.

Un altro filo di congiungimento fra il Martinengo e il gruppo
padovano passa attraverso Enea Pio degli Obizi. Risulta infatti che

questo influente e ricco personaggio padovano, che figura fra i me-
cenati di Ortensio Lando328 e che era in rapporto con Caterina
Sauli e impegnato come lei in un'opera di protezione e finanzia-
mento indiretto dei dissidenti religiosi329, sposö una figlia di
Fortunato Martinengo, Eleonora330.

Santissima Inquisitione di Vinetia, In Padoa, Appresso Gratioso Percha-
cino. M D LVI; Oratione seconda de l'eccellente M. Bernardino Tomitano alli
medesimi Signori, s. 1. a. (ma Padova).

326 In una lista di persone sospette del 1549 si trova il nome di Bernardino

Tomitano (De Benedictis, op. cit., p. 28). Inoltre d Tomitano era
amico dell'eretico Pietro Bizzarri (Massimo Firpo, Pietro Bizzarri esule
italiano del Cinquecento, Torino 1971, pp. 44/45). Giovan Francesco Doni attri-
buisce al Tomitano, oltre al commento di Matteo, un commento dede lettere
paoline - forse una traduzione della corrispondente parafrasi erasmiana -
che doveva essere almeno nei disegni del Tomitano (cfr. La libraria del Doni
fiorentino... In Vinegia appresso Gabriel Giolito de' Ferrari, MDL, f. Bn».

327 Conosco la seconda edizione ded'opera, intiolata Ragionamenti della
lingua toscana di M. Bernardino Tomitano..., In Venetia per Giovanni de
Farri et fratedi, al segno del Griffo, Nel MDXLVI (cfr. p. 13 e passim).

328 a Pio Enea degli Obizi e dedicato il Regionamento fatto fra un caval-
liere errante, et un'huomo solitario, in Varii Componimenti di M. Hort. Lando,
cit., p. 88.

329 Cfr. piü avanti, p. 621. Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta
25, fascicolo Isabella Frattina, costituto di Caterina Saud del 17 settembre
1567: «Messer Zaneto da Pontremoli credo ehe sia vivo et che stia in Padoa.

617



6. Nella scarna documentazione rimastaci sul Martinengo vi sono
dunque diverse testimonianze che permettono di legare il suo nome
a quello di Erasmo o ai gruppi erasmiani d'Italia. Alla testimonianza

di Ortensio Lando nel Funus si affiancano i documenti che

legano il Martinengo agli erasmiani di Brescia (attraverso Vincenzo
Maggio) e agli erasmiani eterodossi di Padova (attraverso Bernardino

Tomitano e Pio Enea degli Obizi).
Tali testimonianze trovano il loro suggello in una poesia di

Fortunato Martinengo, dedicata - come mi sembra si possa con-
cludere a questo punto - a Erasmo.

Le poche composizioni lasciate dal gentiluomo bresciano sono
percorse da un senso della fragilitä dell'esistenza e da una nostalgia
dell'eterno, che talvolta fan vibrare di tensione formule e moduli
petrarcheschi331. Fra di esse figura un sonetto, dedicato a un inno-
minato autore di opere di pietä: il Martinengo celebra questo suo
contemporaneo come il piü grande spirito apparso nella storia del-
l'umanitä.

Alma cortese di vütute amica,
Che quel ch'appreza '1 volgo indotto e avaro
Sprezzi per giunger a qued'alto e raro
Segno, ch'e a cor gentil meta e fatica,

Parmi ch'Apollo mi favelle e dica:
Si sublime intelletto e ingegno chiaro,
Tra quanti e lustri e secoli giä ornaro,
Chi vide in questa etade o ne l'antica

Tu sol con le bede opre il sentier mostri,
Come vile da molti hoggi lasciato,

E poco tempo fa stava in casa del Signor Pio degli Obici... Mi fu detto ehe
teneva di quede oppinioni [<luterane>] et una volta sentendolo ragionare mi
parve che ne tenesse.»

330 Archivio Comunale, Brescia, Annali Martinengo, f. 314. Fortunato
Martinengo aveva sposato nel 1543 Nivia o Livia d'Arco di Lodrone (Archivio
Comunale, Brescia, Repertorio Martinengo, f. 45 r). Fra le Consolatorie del
Lando ve ne e una del S. Lodovico Barbisono al conte Fortunato Martinengo

nella morte della S. Livia, Venezia, 1550, ff. 65r-66u. I conti d'Arco
compaiono anch'essi fra i patroni del Lando.

331 Rime di diversi eccellenti autori bresciani, cit., pp. 75, 77, 79.

618



Che ne conduce oltre le stelle in cielo.

Tu insegni come in noi di morte il gelo
Forza non have, o spirito ben nato,
Vera gloria e splendor de' giorni nostri832.

Le ragioni che, se non erro, giustificano l'identificazione del
«sublime intelletto» con Erasmo da Rotterdam (e delle «belle opre»
con VEnchiridion) sono tre: una restrittiva e due positive, a) La por-
tata dell'elogio, che mette 1'innominato al di sopra di tutti gli in-
gegni e del presente e del passato, induce a cercarlo fra le stelle
di assolutamente primaria grandezza nella cultura del Cinquecento,
b) Egli viene celebrato perche contrappone ai valori tangibili
(come la ricchezza), che seducono i molti, i valori «celesti» disprez-
zati e trascurati: ora questo e appunto il tema fundamentale del-
VEnchiridion. c) Una chiara affinitä tematica e anche terminologica
lega questo sonetto del Martinengo al sonetto adespota che accom-
pagnö VEnchiridion di Erasmo nella sua traduzione italiana333.

7. Abbiamo detto che nel circolo padovano, che faceva capo a
Caterina Sauli, Erasmo veniva recepito in chiave eterodossa. La
traduzione della parafrasi del Vangelo di Matteo, uscita da quel
gruppo, non fu il frutto di un'iniziativa occasionale e episodica,
ma la manifestazione di un dissenso religioso, che dovette essere
consapevole, avere una certa durata e mirare a far proseliti.

La prova di queste affermazioni si trova in un documento con-
servato nelPArchivio di Stato di Venezia, che riporta una deposi-
zione resa dalla stessa Caterina Sauli.

332 Ivi, p. 73.
333 Enchiridion di Erasmo Rotherodamo, cit., f. Aijr: «Se veggiam questa

nostra cieca et frale / Vita, et come ne fura l'empia morte, / A che per
strade perigliose et torte / Seguüe un falso ben ehe nuda vale? / Et
perche" non n'accende un disio tale / Che ne levi del volgo, et ne riporte /
Tra le piü aventurose anime accorte / A prepararsi un bei stato immortale? /
Non pompe, amici, honori, argento et oro, / Non porre a vide et a cittadi il
freno / Che di tanta soperbia il mondo ingombra / Potran giamai farne felici
a pieno: / Sol Christo e '1 vero et unico thesoro/ Che bea l'huomo, il
resto e fumo et ombra». Per stile e linguaggio, questo sonetto e molto vicino
a quelli del Martinengo citati nella nota 331. La sottolineatura deda parola
«volgo» e mia: essa mira a metter in risalto Panalogia terminologica con il
sonetto del Martinengo riportato di sopra nel testo.

619



Quando Bernardino Tomitano, il traduttore della parafrasi, si

presente davanti agli inquisitori veneti per purgarsi dei sospetti, che

la condanna del libro aveva fatto addensare su di lui334, egli
pronunciö una orazione contro Erasmo335. Questa orazione e in
realtä un indiretto atto di accusa contro Giovan Gioacchino da
Passano e sua moglie336. Essa perö non ebbe un seguito imme-
diato. II prestigio, la ricchezza, la protezione della famiglia ducale
di Mantova337, preservarono la nobile coppia dalle possibili spiace-
voli conseguenze dell'episodio, se cosi e lecito interpretare il silenzio
delle fonti. La preservarono per allora, non per sempre. Quando
infatti nel 1568 contro la loro figlia Isabella, che aveva sposato il
nobiluomo friulano Marco Frattina, fu aperto un processo per «lute-
ranesimo338», gli inquisitori veneziani indagarono anche sulla madre.

Risultö cosi che nell'Archivio dell'Inquisizione di Mantova esi-

steva su Caterina Sauli da Passano un fascicolo, il quäle fu in
parte trascritto e trasmesso a Venezia (insieme alle dichiarazioni
che Caterina fu invitata a fare sulla propria figliola339).

II fascicolo mantovano conteneva un atto di autoaccusa fatto
«spontaneamente» da Caterina Sauli nel 1567. Esso si riferiva agli

334 Cfr. sopra, nota 319.
335 Cfr. sopra, nota 325.
338 II nome del gentiluomo e di sua moglie e sottaciuto nel testo a stampa

deda prima orazione, ma e fatto nel manoscritto di essa, che si trova nel
fascicolo Tomitano del Fondo Sant'Uffizio presso l'Archivio di Stato di
Venezia.

337 Nell'Archivio di Stato di Mantova, Archivio Gonzaga, Esterni, Venezia
e territorio, buste 1470, 1471, 1476, 1479, 1480, 1481, 1482, 1487, 1489, 1492,

1493, si trovano una serie di lettere di Giovan Gioacchino e di Caterina da
Passano ai duchi di Mantova, disseminate nel periodo che va dal 1536 al
1560. Da queste lettere risulta che i signori di Passano avevano cospicui
possessi e notevoli interessi nel ducato di Mantova, che godevano ded'appoggio
deda famiglia ducale e che talvolta il duca si rivolgeva a loro per avere
prestiti o perche essi restassero garanti per lui con i loro beni nel territorio
veneto.

338 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 25, fascicolo Isabella
Frattina, segnalato da Aldo Stella, Anabattismo, p. 135, nota 120.

389 Ivi, costituto di Caterina Sauli del 28 ottobre 1568 in presenza del-

l'inquisitore di Mantova, e deposizione estratta «ex processu sive ex actis
et constitutis» della stessa del 17, 22 e 23 settembre 1567.

620



avvenimenti di 20 anni prima. Pur nella sua elusivitä, la deposi-
zione fornisce dati significativi che, associandosi alla testimonianza
del Tomitano, permettono di intravedere almeno in parte l'aspetto
eterodosso di questa biografia femminile.

Intorno al 1547 Caterina viveva a Padova i migliori anni della
sua vita. Ricca e colta, ella era giä allora conquistata alle idee della
riforma. Lo splendore della posizione sociale, l'amore del marito340,
lo sbocciare tanto piü miracoloso quanto meno sperato dei figli
(per diversi anni il matrimonio era stato senza prole341), le appari-
vano probabilmente come la conferma delle sue cönvinzioni
religiöse: Dio era con lei, Dio la benediceva perche ella confessava -
come si diceva in questi casi - la sua gloria342.

Intorno a lei si raccoglieva un gruppo di eterodossi che la nobil-
donna finanziava indirettamente, assumendoli alle proprie dipen-
denze. Vent'anni piü tardi, in tutt'altro clima, le sue ammissioni
davanti all'inquisitore mantovano furono naturalmente molto caute.
Ma il fatto che ella assumesse come precettori dei figli, uno dietro
l'altro, prima prete Carlo padovano «luterano343», poi Alessandro

349 Oratione del eccelente M. Bernardino Tomitano, cit., f. 14«.
841 Ivi, ff. 13v-14r.
342 Questa ricostruzione ded'atteggiamento di Caterina da Passano si fonda

su una dede lettere di lei conservate ned'Archivio di Stato di Mantova,
Archivio Gonzaga, Esterni, Venezia e territorio, busta 1487. In data 22 luglio
1555 Caterina da Passano comunica ada duchessa di Mantova il «maritaggio»
d'Isabella sua ultima figliuola in questi termini: «esser piaciuto a Dio (la
cui providenza a suo beneplacito governa ogni cosa) che io mariti essa mia
figliuola al Signor Marco de la Fratina, gentilhuomo de la Patria del Friudo,
di parentela nobde al grado nostro condecente, signore di giurisdittioni, di
costumi et qualitä molto lodevoli. La etä e d'anni ventuno o circa, figliuol
unico a la madre, ma senza padre, con entrata ordinaria libera et neta di
A quattromida. Le cui conditioni sono a noi assai honeste, et di esse tanto
piü mi satisfaccio, quanto che egli de le nostre e satisfattissimo. Le quali
uguadi contentezze et satisfattioni mi confermano di dover riconoscere de la
divina bontä sola tutto '1 successo di questo negocio, et perö doverne
sperare ogni convenevole felicitä. Di che vivendo coll'animo molto con-
solato ad esso Iddio ne rendo le debite gratie.» Ho esteso al periodo
intorno al 1547 lo stato d'animo documentato da questa lettera del 1555.

343 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 25, fascicolo Isabella
Frattina, costituto di Caterina Sauli del 17 settembre 1567.

621



Citolini, il quäle «a molte parole et segni» dimostrava di «tenere
delle medesime opinioni344», e inoltre stipendiasse come computista
Gasparo da Parma o Perma modenese «apertamente lutherano345»

e altri eterodossi, puö difficilmente essere interpretato come ca-
suale346. (Molto piü tardi la figlia Isabella, assumendo come pre-
cettore Giacomo Brocardo347, non faceva che seguire la tradi-
zione materna.)

In questa atmosfera maturö la traduzione italiana della para-
frasi del Vangelo di Matteo finanziata da Giovan Gioacchino da
Passano e dedicata a Caterina Sauli348. Nelle vicinanze di questa
gentildonna, cioe in contatto con il suo «complice» Ettore Donati349,
troviamo anche un altro «erasmiano» eterodosso, il modenese Pietro
Lauro, traduttore dei Colloqui350.

344 Ivi. Sul Citolini cfr. Cesare Vasoli, «II <luterano> Giovanni Battista
Pallavicini e due orazioni di Giulio Camillo Dalminio», in Nuova Rivista
Storica, LVIII, 1974, pp. 66/67, nota 11, con bibliografia.

345 Su di lui cfr. Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 158,

II, ff. 25-27.
346 Propendo a credere che gli impieghi saltuari presso influenti

personaggi, simpatizzanti per le idee deda riforma, fossero uno dei principali
mezzi di sostentamento di Ortensio Lando negli anni intorno al 1550. Talvolta
l'appoggio di questi patroni assumeva l'aspetto ded'ospitahtä o del mecena-
tismo diretto, ma probabilmente alla base vi era spesso un consenso -
piü o meno esplieito, piü o meno risoluto - di carattere religioso. Un even-
tuale catalogo dei patroni del Lando rivelerebbe una massiccia presenza di
eterodossi o di sospetti di mal sentire in cose di fede. Anche nel Com-
mentario delle piü notabili et mostruose cose d'Italia si trovano alcune allu-
sioni cifrate a eretici.

347 Antonio Rotondö, «Iacopo Brocardo», in Dizionario Biografico degli
Italiani, vol. 14, Roma, 1972, p. 386.

348 Cfr. sopra, nota 320.
349 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, busta 25, fascicolo Isabeda

Frattina, costituto di Ettore Donati del 22 settembre 1567: «In Venetia ho
sentito dire che messer Lauro modenese era infetto, ma non mi raccordo
da chi l'habbia inteso.»

350 Colloqui famigliari di Erasmo Roterodamo ad ogni qualitä di parlare, et

spetialmente a cose pietose accommodati. Tradotti di Latino in Italiano, per
M. Pietro Lauro Modonese. In Venezia, Appresso Vincenzo Vaugris a'l segno
di Erasmo. M.D.XLV (dedicato a Renata di Ferrara). Un altro traduttore
italiano di Erasmo sospetto di eresia fu Alessandro Melani (Erasme, Decla-

622



La teologia di Erasmo costituiva dunque una componente im-
portante del discorso che si svolgeva nel gruppo padovano. Ma
rappresentava anche qui solo una base propedeutica e transitoria,
adatta per la sua natura genericamente «evangelica» a essere dichia-
rata e discussa pubblicamente. Nel 1547 il nome di Erasmo, come
sottolineava piü tardi il Tomitano davanti agli inquisitori351, non
era ancora ufficialmente condannato: la sua parafrasi del Vangelo
di Matteo appariva come il veicolo ancora legittimo di un mes-
saggio potenzialmente eterodosso.

Alla luce della deposizione mantovana di Caterina Sauli, VEspo-
sitione letterale del testo di Mattheo evangelista appare dunque come
la parte emergente di un fenomeno d'eresia, della cui parte immersa
non conosciamo i contorni. La presenza di tanti «luterani»
intorno a Caterina Sauli e l'impegno di questa nel loro sostenta-
mento sembrano indicare che il gruppo viveva in uno stato di
consapevole rottura con la chiesa ufficiale e in una clandestinitä che
stimolava la solidarietä reciproca. La dedica premessa dal Tomitano
al suo lavoro di traduzione rivela inoltre che nel discorso teologico
di Erasmo i padovani coglievano soprattutto due motivi: l'istanza
di un ritorno alla lettura diretta del Vangelo352 e il principio del
«Cristo povero353». Erano motivi generalissimi, suscettibili di varie
interpretazioni, ma specialmente adatti ad essere sviluppati in senso

metio de pueris statim ac liberaliter instituendis. Etude critique, traduction et
commentaüe par Jean-Claude Margolin, Geneve, 1966, pp. 246-257). Anche d
Melani e legato a Ortensio Lando alias Turchetto tramite Filippo Valentini
di Modena.

351 Oratione del eccellente M. Bernardino Tomitano, f. 14«.
352 Espositione letterale, cit., lettera di dedica «ada nobile et magnifica

Madonna, M. Caterina de i Signori da Passano Saula», ff. a2«-a3r.
353 Ivi: «[Nel Vangelo] si insegna l'altezza dell'humiltä, la ricchezza deda

povertä, la sanitä degli infermi, la dottrina de gli ignoranti, la libertä deda
priggione, l'adegrezza de i sconsolati, et la dolcezza dede persecutioni. AI
contrario si vede quanto e bassa la gloria de i superbi, quanto mendica
la fehcitä de i ricchi, quanto inferma la prosperitä de i sani, quanto oscura
la sapientia ded'humane dottrine, quanto serva la libertä de i liberi, et
quanto instabile la fehcitä de i beni mondani.» Questa maniera di argo-
mentare richiama ada mente, fra l'altro, i Paradossi del Lando. Cfr. anche
sotto, nota 355.

623



radicale354. Proprio la ben tornita dedica del Tomitano a Caterina
Sauli ci insegna che alla «evangelica» esaltazione degli umili e
degli oppressi si poteva agganciare con naturalezza la rivalutazione
del sesso umile e oppresso355 - il sesso femminile - perseguita dagli
anabattisti356.

Che un'alternativa radicale non fosse estranea al gruppo padovano

e sicuro: al servizio diretto di Caterina Sauli ritroviamo
infatti il «pestifero» Giorgio Turchetto357, intento a diffondere «uno
libro latino che trattava della Trinitä, il quäle era stato composto
dal Serveto358».

354 Cfr. Ginzbtjrg, II nicodemismo, p. 81.
355 Ivi, f. a,Zv: «Molti credono la scrittura santa non potersi intendere se

non da i dottori, et huomini d'alto giudizio, mossi... piü tosto da superbia
ehe d'altro; non volendo che le volgar persone possano esser capaci della
volgare et commune salute. II che reputo esser falsissimo, et per non
haverlo hora a provar con ragioni, procederö solamente con questa risolu-
tione: che se la vita di Christo leggeremo, trovaremo nel vero lui esser tutto
humile, mansueto, povero et volgare. Di che ne fanno fede le parabole, le
comparationi, le figure, et gli essempi, che '1 Signor nostro usa per maggior
facilitä delle parole. Furono i principi di Christo bassissimi, di che n'e testi-
monio la conditione del padre, l'essercitio, i parenti, la patria, gli amici, e
'1 nascimento suo. Predicava il piü delle volte alla turba vile et indotta.
Parlava non in lingua greca o latina, ma nella comuna lingua hebrea, per
esser da i minimi inteso. Elesse compagni et discepoli non dotti, ne gonfi
delle mondäne scientie, ma poveri et ignoranti, revelando loro quei secreti,
che alli sapienti furon nascosi. Ond'io, che di contrario giudicio sono a
questi tali, ho voluto a una donna... dedicar i divini ammaestramenti del
commune Redentore Christo Iesü.» La sottolineatura e mia.

358 George Huntston Williams, The Radical Reformation, Philadelphia,
1962, p. XXX.

357 Archivio di Stato di Venezia, Sant'Uffizio, Busta 25, fascicolo Isa-
beda Frattina, costituto di Caterina Sauli del 17 settembre 1567: «Stete
ancho al mio servitio in quel tempo uno Georgio Turcheto. Non so ove habiti,
perche era Turcho et fu fatto christiano, col quäle benche non ragionassi di
simdi cose, nondimeno mi pareva tenere l'istesse oppinioni [<luterane>].»
Costituto di Ettore Donati del 23 settembre 1567: «ho conosciuto in Padova
et in questa terra [Mantova] uno Zorzo Turcheto, quäle giä sono piü de diciotto
anni che lo conosco in questi errori, et fu dedi primi che mi parlö mai di
questi errori qui in Mantova, et credo che abiti in Venetia et che d habbia
la moglie sua... Quedo Georgio Turcheto... mi diede un libro latino che
trattava della Trinitä, quäle era stato composto dal Serveto, che perche era in
un stile ch'io non l'intendeva, glielo resi.»

624



In tal modo il circolo del nostro discorso si chiude: all'ombra
della illustre nobildonna, promotrice della traduzione italiana di
Erasmo, ritroviamo il nostro Ortensio Lando nella sua veste di pro-
pagandista antitrinitario.

Conclusione

II presente contributo sulla recezione ereticale di Erasmo in
Italia parte dal certo e approda neU'incerto. La base documen-
taria, limitata ma solida, che lo sottende all'inizio, si viene pro-
gressivamente assottigliando verso la fine. Ai documenti chiari e pre-
cisi subentrano documenti convenzionali, discorsi allusivi, indizi
tenui come i legami personali. Le zone di oscuritä si fanno sempre
piü vaste, le congetture si moltiplicano, molti problemi rimangono
senza risposta.

L'andamento del nostro discorso riflette in una certa misura la
vicenda di cui Erasmo fu protagonista nella cultura del Cinquecento

italiano. Ancora accettato, anche se vivacemente discusso,

verso il 1530, egli veniva progressivamente emarginato negli anni
successivi. Verso il 1550 Erasmo era virtualmente condannato. La
sola menzione del suo nome era sospetta. Le sue opere venivano
diffuse dai suoi seguaci sotto il nome di altri.

Parallela e complementare a questa condanna ufficiale, corre la
storia della fortuna clandestina di Erasmo presso gli eterodossi
italiani. Nel 1530 leggere e tradurre VEnchiridion era solo segno
di un vivo interesse per la vita dello spirito. Nel 1550 leggere e

tradurre Erasmo era un indizio quasi sicuro di dissenso religioso,
piü o meno accentuato. Anche chi scriveva contro Erasmo, come
il Tomitano, preferiva dimostrare di non conoscerlo troppo bene.

Eppure, nonostante le difficoltä che s'incontrano per ricostruire
questa storia di clandestini e di sconfitti, ci sembra di aver indi-
viduato non solo alcuni momenti isolati ma addirittura una tradi-
zione nella recezione di Erasmo in senso innovatore. Dalla Bologna
di Giovanni Angelo Odoni alla Brescia di Fortunato Martinengo,
dalla Nicosia di Ambrogio Cavalli alla Padova di Caterina Sauli,
corre il filo di una comune ispirazione a un profondo rinnova-

625



mento della vita morale, civile e religiosa, che trovava nelle opere
di Erasmo alimento e stimolo.

La continuitä fra questi diversi ambienti e assicurata dalla
presenza in essi del camaleontico Ortensio Lando (alias Giorgio
Filalete Turchetto), nelle sue varie vesti di monaco agostiniano
riformatore, di nicodemita, di letterato in cerca di patroni, di
propagandista radicale.

Appendice I
Giovanni Angelo Odoni a Martin Butzer

Venezia, 13 giugno 1534

[Questo documento era giä noto agli editori ded'epistolario erasmiano
(Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami denuo recognitum et auctum per
P. S. Allen, vol. XI, Oxonii 1947, p. 82) ed e stato parzialmente utdizzato
da J. V. Pollet, Martin Bucer, Etudes sur la correspondance, vol. II, Paris
1962, pp. 477/78). II documento esiste in due copie autografe, rispettiva-
mente nella Universitätsbibliothek di Basilea, Fr. Gr. II. 14, 1, e negh
Archives de la Ville, Strasburgo, Archive St. Thomas, 154, 28. Copie
dell'esemplare di Strasburgo esistono nella Zentralbibliothek di Zurigo,
Ms. S. 35, e nella Bibliotheque Nationale di Strasburgo, Thesaurus Bau-
mianus, VII, 123-125, Ms. 666.

Qui di seguito si da la trascrizione ded'autografo basdeese, perche' esso
e il documento piü antico. A tre giorni di distanza dada stesura e dada
spedizione deda lettera oggi conservata a Basilea, Giovanni Angelo Odoni,
temendo che il messaggio non raggiungesse Butzer e avendo l'opportunitä
di un altro messaggero, gliene spedi una copia. Tale copia e l'autografo con-
servato a Strasburgo. In calce, con la sigla A, si indicano le divergenze
della copia strasburghese dad'autografo basdeese, designato come B. Non si e
tenuto conto delle divergenze puramente grafiche.]

Pax tibi, eximie Bucere, christianis quidem omnibus plurimum in

¦pro Pax tibi A incipit: Veriti ne nostrae tibi priores literae, quas Iuniis Idibus scripse-
ramus, non redderentur, tertio post die, cum alter istuc curreret veredarius, illas iterum
rescripsimus. Tu yero, optime Bucere, si priores illas aocepisti, nihil est quod hie eaBdem
relegens sanetissima tua studia detraudes. Sin vero minus, potes quid ex te velimus
(quod cum tuorum paoe flat studiorum) hinc cognoscere. Gratia tibi et pax a Domino

626



Christo et diligende et venerande, mihi vero ipso pectore ipsisque
praecordiis amplectende. Ex tuis enim illis placidissimis purissünisque
Evangehorum enarrationibus1 primum ipse didici, Christum ut hominem

5 assiduum advocatum pro nobis agere in coelis (neque enim natura
corporis, cuius est uno tantum aliquo circumscribi loco, aliter pateretur)
eundemque ut Deum spüitu suo, qui terrarum orbem replet, nos
omnes docere, consolari et adhortari in terris. Cuius quidem carne et
sanguine ii pascuntur, qui iüum credunt pro se in cruce immolatum,

10 idque iugi firmaque retinent memoria et laetis gratisque animis, cum
tempus postulat, coram fratribus cornmemorant.

Id ego totum ex sanctissimis lucubrationibus tuis clarissime co-
gnovi2. Quo quidem nomine adeo me tibi devinctum esse sentio, ut ne
verba quidem satis digna reperiam, quibus tibi pro meritis gratias agam.

15 Idud certo velim scias, mi piissime Bucere, esse me eodem erga te
animo, qui erga prophetam aut apostolum esse debet. Te enim video ad
id munus utrunque a nostro Domino delectum. Atque utinam liceat
aliquando hunc tibi animum coram verbis aperire! Inspiceres enim te
illic una cum Erasmo nostro altissime insculptum. Erasmus quidem

20 antea iam septem ab hino annos tarn late pectus meum omne solus

occupaverat, ut vix crederem ibi hominum udi locum superesse. Verum,
ut nunc video, latissimus est campus charitatis. Neque enim, te pro-
xime assidente, ille nunc sedet angustius.

Qui enim fieri queat, ut non latissime in meo regnet pectore is,
25 cui (ita me amet Christus) plusquam parentibus, plusquam ipsi debeo

praeceptori? (Veritas ipsa Christus novit me vera praedicare). Parentes
siquidem in infantia me atque adeo in ipso huius vitae limine relique-
runt, ut eis non licuerit maioribus filium quam generationis ornare bene-
ficiis. Porro praeceptori3 latine tantum docto, quanquam plurima quidem

30 debeo, tarnen vix udo nomine magis, quam quod pueris nobis Erasmi
opera, Proverbia4 videlicet et Copiae commentarios5 commendabat.

1 Enarratwnes perpetuae in Sacra quatnor evangelia, recognitae et locis compluribus
auctae... per Martinum Bucerum... Argentorati, 1530.

3 Sulla concezione della cena eucaristica in Butzer cfr. F. Krüger, op. cit., pp.
183-224.

3 11 precettore si chiamava Uranio. Cfr. Gilberti Cognati, Opera, vol. III, p. 310.
4 Des. Erasmi Roterodami, Proverbiorum chiliades... Basileae, 1515. L'opera ebbe

molte ristampe a Basilea a altrove.
5 Des. Erasmi Roterodami, De duplici copia verborum ac rerum commentarii duo...

Basileae, 1517. Anche quest'opera ebbe diverse ristampe.

5. advocatum pro nobis A pro nobis advocatum.
15. certo A certe.
18. enim A profeoto.
22. nunc deest in A.
30. nomine magis A magis nomine.
31. post commentarios A addit praelegens.

627



Alium enim Erasmi librum tunc temporis in ea Italiae regione, quae
olim Samnium nunc Aprutium dicitur, non habebamus. Verum ab hoc
etiam üi ipso ferme adolescentiae primordio sum relictus.

35 At Erasmo illi meo quis referre queat quantum debeam? Etenün
fl" quod graece / non nihil intelligo, quod latine, ita ut vides, utcunque

balbutio, et - quod longe omnium est maximum - quod christianus
sum christianaeque fidei Studiosus, quod relicta, quam prius animo
conceperam, medicma, christianae doctrüiae solius amore sum incensus,

40 ac denique quod a christianis in dies amor pluribus, id ego totum
Erasmo secundum Deum uni debeo. Manet igitur ille quidem sem-
perque manebit in nostro pectore (ut diximus) latissime.

Verum tu illi triennium ferme ab hinc additus es contubernalis. Id
quod nee te nee ipsum moleste laturum facile confido, si satis vestrum

45 ingenium ex utriusque scriptis comperi. Quid enim illi displicet aliud
quam animi impotentia stilusque eorum, quos docere cupias, sanguine
conspersus? Quid aliud placet quam prudentia animique moderatio in
seriptis Id vero ipsum etiam tu laudas, üno praestas in tuis Evangeliis6
ac Psalmis7. Nee dubito quin etiam in Paulo exponendo8 praestiteris,

50 ita placido, leni, ac ab omni parte temperato stilo fluis, ita ab omni
prorsus abstines maledicentia, satis habens germanam scripturae sanetae
expositionem ostendere.

Arno itaque vos ex animo et in oculis gero utrumque, nihilque magis
cupio ac votis etiam summis expeto, quam ut aliquando detur, et mihi

55 vos coram intueri, et Italis meis vulgaribus ex vestris in Novum Testa-
mentum lucubrationibus9 Christum dominum cognoscere ac vos pro
meritis amare. Quanvis autem ipse non sim italorum iuvenum ditissi-
mus, spero tarnen fore, ut ille qui mihi hunc animum dedit Deus, det
etiam ex animi sententia id utrumque perficere. Postremum ego quidem

60 multo malim, quippe quod est cum Italorum omnium salute coniunetissi-
mum. Sed siquando istuc dabitur proficisci, caetera etiam, ut spero,
facile contingent.

Verum ut iam id ipsum intelligas, Bucere noster, cuius caussa haec
mihi suseepta est epistola, paucis aeeipe rem omnem. Quanquam credo

65 te ex notis ipsis iamdudum itali illius ävcovvuov manum agnovisse, quem

a Cfr. sopra, nota 1.
' S. Psalmorum libri quinque ad ebraicam veritatem versi, et familiari explanatione eluei-

dati. Per Aretium, Felinum theologum, Argentorati 1529.
8 Metaphrases et enarrationes perpetuae epistolarum D. Pauli apostoli... per Martinum

Bucerum. Tomus primus. Continens metaphrasim et enarrationem in Epistolam ad Romanos...
Argentorati, 1536.

9 Per Butzer cfr. sopra, nota 1. Per Erasmo cfr. Novum Instrumentum omne, diligenter
ab Erasmo Roterodamo recognitum et emendatum... Basileae, 1516.

32. temporis deest in A.
61. ut A uti.

628



tu ipsius epistolae respondens Renatum Eusebium appedas. Manus
quidem eadem est (ego enim illam Bononiae epistolam deseripsi, ac ad te
per Arnoldum nostrum cliviensem10, doctum ac pium iuvenem tuique
amantissimum, transmisi), sed non idem nunc epistolam hanc mittit. Et

70 tarnen eiusdem viri negocium hie agitur, imo totius populi italici.
Meministi enim dlum in suarum literarum calce dicere, se in eo

secessu materna lingua homihas in totius anni Evangelia conscripsisse,
quas in animo haberet aliquando ad communem Italorum utilitatem
aedere. Is mihi paulo post negocium dedit, eas ut describerem literis

75 aliquanto maioribus lineisque latioribus - nam ipse breviusculis ac
spissioribus utitur. Id a nobis, omissis interim graecarum literarum
studiis, curatum est animo libentissimo. Nihil enim (testis est Deus)
magis aveo, quam in cognitione christianae veritatis meos Italos adiu-

f'2' vare pro viribus. Descripta itaque sunt omnia ddigenter mea hac /
80 quam vides et alterius condiseipuli11 manu, qui non minus me bede

pingit literas. Ita ut quivis (ni fallor) medioeriter etiam exercitatus
faede possit legere.

Visum est deinde et mihi, et viro illi piissimo, ut Venetias cum
homiliarum volumine me conferrem. Spes enim erat fore ut hie impri-

85 merentur, quandoquidem ex typis ipsis agnitis videramus, multa alia
isthinc adveeta hie rursus impressa fuisse, suppresso tarnen et loci et
typographi nomine, eoque posito quod in vestris codieibus habebatur.
At nos huc profecti offendimus tantum typographis terrorem ineussum
a novo quodam psedapostolo12, ut nullus ne cogitare quidem audeat

90 impressionem, cum tarnen multi summopere id expetant, magnum sibi
quaestum inde polheentes.

Demum amicis hie venetis visum est ut ad te scribens cognoscerem,
quanam ratione fieri possit, ut istic liber typis exeudatur, tacito etiam
et loci et typographi nomine, si ita ipsi visum fuerit: ut nuper factum

95 est a quodam, qui librum, cui titulus est de Ecclesiae instauratione13,
italice versum istic aedidit. Qui liber, tametsi quindeeim chartas, ut
typographi appedant, non excedit, quatuor tarnen hie marcedis argenteis,
ac dimidiato etiam scutato aureo, divenditur. Atque in tanto praecio,
saepe tarnen fit, ut longe difneilior venditoris quam emptoris copia sit.

100 Rogamus itaque te, Bucere mihi charissime Eusebioque nostro ami-
cissime, ut cum typographis agas de hoc volumine istic imprimendo,

10 Arnoldo Arlenio Perassilo, qui detto cliviensis dal ducato di Cleve. Cfr. sopra, p. 547.
11 Fileno Lunardi?
12 Girolamo Aleandro. Cfr. sopra, p. 545.
13 Cfr. sopra, pp. 544-545.

68. ac A: a. B.
68. tuique amantissimum deest in A.
71. literarum calce A calce literarum.
73. Italorum A hominum.
95. librum A latinum librum vestratem.

629



quod quidem triginta quinque chartis aut ad summum quadraginta non
erit maius, si minoribus literis utentur. Scio typographos plerosque
apud vos praesertim non minus pietatis quam lucri esse cupidos.

105 Verum ut maxime ex eorum sint genere, quibus nihil praeter precium
dulce est, invenient tarnen hoc in libro quaestum longe huberrimum:
duplo etenim aut eo etiam pluris italus hie distrahetur, quam si latinus
aut germanus esset liber. Plurimi nanque sunt ac praeclari et latina et
germanica lingua huiusmodi Codices conscripti. At Itali nostri praeter

110 Erasmi Militem christianum, qui eleganter versus ab Emilio14 passim
populi manibus teritur, nihil habent quiequam, unde christianam doc-
trinam hauriant et ediscant. Hinc facile nosse poterit typographus, quam
brevi sit ad ipsum sors una cum ingenti lucro reditura. Nee fidi deerunt
amici, qui hie libros pro ido curent divendendos eique precium in-

115 tegrum reponant. Nos vero Uli iam nunc exemplar dono damus, nee
praecii pro eo quidquam petimus. Curet tantum ille suis impensis totum
opus exeudendum: hierum omne eius esto solius.

Praeterea polliceor ego me istic meo sumptu corrigendo operi affu-
turum. Italum enim res hominem / poscit, eumque politioris linguae

120 grammaticesque italicae non expertem. Nee me Vuittembergam ipsam
(si ita opus sit) petere gravabit, quanquam ego Argentoratum perve-
nisse sat haberem. Nuda me itineris longitudo, nullum peeuniae dispen-
dium in aditu ac reditu ab instituto deterrebit. Hanc pecuniolae iactu-
ram, si minus sarciet typographus, aut noster Eusebius abunde pen-

125 sabit (id quod ipse nihil dubito) aut ego idam aequo animo libens
sciensque faciam pro meorum salute popularium.

Habes nunc rem omnem, Bucere humanissime. Opus ipsum est cum
primis eruditum ac pium, et quod facile indicat se a viro sexagenario,
rerum peritissimo, caesarei pontifieiique iuris consultissimo, doctrina ac

130 lectione varia, apud suos nobilitate ac auetoritate summa16, et demum
Christi gloriam maxime sitiente conscriptum.

Iam pridem ipse declarasti, praefatione illa in quartum Postidae

14 Enchiridion di Erasmo Rotherodamo, dalla lingua latina nella volgare tradotto per
M. Emilio de Emilii bresciano, con una sua canzone di penitenza in fine. In Brescia,
M.D.XXXI.

15 Nella sua lettera a Erasmo del 1535 (Allen, XI, ep. 3002, p. 96, linee 636-639)
l'Odoni menziona fra gli ammiratori italiani di Erasmo «illustrissimus comes, idemque
humani et divini iuris consultissimus, Baptista Fliscus, cuius alioqui speetatam satis nos
familiariter quoque novimus eloquentiam ac pietatem summam». I termini con i quali
Odoni parla di Eusebio Renato nella lettera a Butzer sono, come risulta dal confronto,
assai vicini ai termini con cui egli parla a Erasmo del conte Battista Fieschi. Eusebio
Renato sarebbe dunque Battista Fieschi? Attualmente non sono in grado di rispondere a

104. apud vos A vestrates.
113. nee A neque enim.
114. hie libros pro illo curent A libros hie curent pro illo.
116. totum deest in A,
122. nullum... reditu A nullum in aditu ac reditu peeuniae dispendium.

630



tomum16, quam ex animo Italis bene velis, quantae curae tibi sit
Italorum salus, quam gratus tibi sit noster in Evangelio profectus. Qua-

135 propter ego te Italorum omnium nomine per communem Christum
obsecro, ut nos hac in re quod potes adiuves: nee dubitamus quin istic
plurimum apud omnes tua valeat auetoritas. Hac re tibi nos antea de-
vinetos reddes multo devinetiores, et Christi gloriam optime promo-
vebis. Quae quidem longiores facere progressus nequit, ita ut civitas aut

140 provincia quaepiam tota attrahatur, nisi aut Dei verbum publice libe-
reque predicetur, aut huiusmodi, quahs est hie, in vulgum hbri disper-
gantur.

Bene vale, piissime Bucere, meamque hanc prolixitatem boni con-
sule, nequivi enim id quod volebam brevius explicare. Tu vero, ne lon-

145 giorem facias studiorum tuorum ac temporis iacturam, longissimae huic
epistolae quam brevissima responsione satisfacies. Hanc nos in horas
ingenti expeetamus desyderio.

Idud de me ipso proprio adiieiam ut, sive velint sive nolint
typographi hanc suseipere provinciam, tu tarnen iubeas me ad te venire.

150 Mens etenim praesagit, aliquid omnino boni me istuc profectum Deo
volente effecturum. Iterum vale in Christo, vü sanetissime. Venetiis
Idibus Iunii. M°. D°. XXXIIII».

Dabis literas eidem mercatori, qui tibi has curaverit reddendas,
ipse enim huc diriget in fondeco di Tedeschi

155 Io. Angelus Odonus

B f. 2v Martino Bucero doctissimo ac piissimo Ecclesiastae Argentora-
tensi, Argentorati.

questa domanda, perche su Battista Fieschi si sa pochissimo. Cfr. Agostino Oldoini,
Athenaeum ligusticum seu syllabum scriptorum ligurum, Perusiae, MDCLXXX, pp. 84-85.
Da Natale Battilana, Oenealogie delle famiglie nobili di Genova, vol. III, s. 1. a. [ma
Genova, 1826], risulta l'esistenza di un Giovan Battista di Luca Fieschi, nato nel 1471,
ancora in vita nel 1529, sposato due volte e padre di tre figli, e di un Battista di Gia-
como Fieschi, nato anch'esso nel 1471 (pp. 11 e 16). Questi membri della famiglia genovese
avrebbero avuto ambedue nel 1534 oltre sessanta anni, come Eusebio Renato.

16 Praefatio M. Buceri in quartum tomum Postillae lutheranae... s. 1. [ma Strasburgo],
Anno M.D.XXVII. D quarto tomo della Postilla (traduzione dell'opera omonima di Lutero)
era stato dedicato da Butzer a certi fratelli d'Italia, che erano steti suoi ospiti. Cfr.
J. V. Pollet, op. cit., p. 469, nota 7.

134. post profectus A addit Hie vero liber, vix credas quantum sanae doctrinae, quantum
lucis ac fruetus sit Italis nostris, heu plus nimio tenebricosis et oppressis, allaturus.

138. post gloriam A addit quam unice amas.
139. aut A et.
140. post tota A addit simul.
146. in horas ingenti A ingenti in horas.
148. post proprie A addit hie.
152. Idibus Iunii A XVI». Cal. Quintilies.
153. post dabis A addit ad me.
154. ipse... Tedeschi deest in A.

631



Appendice II

Giovanni Angelo Odoni a Simon Lithonius1

Ferrara, 9 dicemhre 1537

[Questo documento era giä noto agli editori dell'epistolario erasmiano,
cfr. sopra, premessa ad'appendice I. L'originale si trova neda Universitätsbibliothek

di Basilea, Fr. Gr. Ms. II, 14, 2.]

S. P. Litoni mi charissüne, ex Philaeno nostro2 (quem vobis circiter
idus septembris salvum in patriam redivisse significo) audivi tibi chartulas
et scripta quaedam nostra relicta esse, atque in iis duas etiam Erasmi
Roterodami epistolas, nobis cum istic ageremus missas. Ego vero vehe-

5 menter cupio earum exemplum esse apud Hieronymum Frobenium, ut is
cum rursus Erasmi epistolas imprimere statuerit, vel pariter omnes vel
seorsim floridas aut selectas aut aliquid huiusmodi, habeat etiam no-
stras, quas cum alüs edat, si videbitur. Quod quidem ut Frobenio per-
suaderem, haud vererer vel Aretii3 mei operam opemque implorare.

10 Nullis enim verbis consequi queam, quantum nobis, illae si edantur, et
dignitatis et utilitatis inde speremus aecessurum.

De hoc ipso diligenter scripsimus et Philaeno menses ab hinc quatuor,
sed is ante discessit quam istuc perlatae nostrae fuerint. Verum ego
nequaquam dubito, quin tu eadem vel maiore etiam diligentia sis huic

15 meo desiderio vel, ut verius dicam, huic meo voto satisfacturus. Id ego
abs te potius quam ab alüs amicis petendum esse censui, primum quod
et tu me semper maxime dilexisti, deinde quod mecum Erasmum visisti
et fuscinulam illam auream mihi donatam4 primus amicorum omnium
vidisti ac in manibus habuisti (itaque oculatus mihi sis testis, quantum

20 ab heroe illo diligamur), postremo quod harum literarum exemplum, sicut
semper optavi, apud te sit. Quod si Frobenium rogasse non sit satis,
potest Bedrottus5 noster suum adhibere Episcopium. Plura scriberem,
nisi te omnia mea causa velle certo scirem. Illud tibi velim persuadeas
me, si nobis hoc confeceris negotium, tantundem propemodum tibi ac

25 ipsi Erasmo de his epistolis debiturum.
Nunc vero ad te scribam quod vobis omnibus, pro vestra omnium

pietate proque mutuo inter nos amore, plurimum gaudii allaturum con-
fido. Neque enim amplius rolg uora/olg öovXevco, apud quos cum mercede

1 Simon Steiner o, umanisticamente, Lithonius (m. 1545), allora famulus di Butzer.
2 Fileno Lunardi. Cfr. sopra, pp. 548-549.
3 Arezio Felino, pseudonimo sotto cui Butzer aveva pubblicato il suo commento ai salmi.
4 Evidentemente Erasmo aveva regalato a Odoni in propria memoria una forchetta d'oro.
5 Jacob Bedrot (m. 1541), professore di greco a Strasburgo.

632



mediocri non mediocriter laborabam. Verum nulla re mihi magis ea dis-
30 plicebat conditio, nisi quod interim addiscere nihil vacabat. Nam in

caeteris mihi adeo cum sodalitate dla conveniebat, ut lachrymanteis eos
omneis et ego lachrymans reliquerim.

Nunc autem locum obtulit Deus et honestiorem et animo studiisque
nostris aptiorem ac maiore etiam cum fructu, non modo privatim fa-

35 milia[e] verum etiam rfjg exxkncriag. Iam enim praeteriit sesquimensis,
cum me accersivit archiepiscopus rheginus6, hoc nomine ut illi sim a

f'lv sacris studiis, quorum ego illum / et ex amicorum sermone et ex ipsius
ad me literis avidissimum esse video. Quapropter adnixus est summopere
me apud se quam citissime habere. Ego vero me illi nequaquam hac in re

40 scientem magistrum, sed fidelem sitientemque obtuli ministrum. Vü est
quadragenario maior, ex Gonzagharum familia illustrissima, quippe gen-
tilis ac propinquus principi7 cardinalique mantuano8, ad haec humanitate
summa praeditus, ut amici magni praedicant, qui me huc diu reluctantem
impulerunt. Quorum alter ethruscus iam quadriennium philosophiam

45 praelegit cardinali mantuano9, alter bononiensis est, ubi iamdecemannos
et amplius principem philosophiae cathedram obtinet10, cuius unius
audiendi gratia Philaenus rediit. Uterque autem nobis, quae ipsorum est
humanitas, ante octennium summa spectataque amicitia coniunctus.

Sed ut ad meum redeam archiepiscopum, eum nunc ego hie cum ipsius
50 secretario quinque iam dies Ferrariae expecto, cras aut perendie cum dio

Rhegium profecturus, quae urbs in ultima est Italiae ora apud Brutios.
Videtis iam opinor quanta sit nobis aperta ianua. Dominum ergo una
mecum orabitis, ut ita meae linguae Organum, imo me totum dignetur
temperare, ut nullam dem nee dicto nee facto calumniatori11 ansam sed,

55 virtutem ut solet in infirmitate perficiens, gloriam ecclesiamque suam per
humileis illustret, quem unicum iampridem statui meae vitae scopum. Id
vero ut frequenter in vestris preeibus memineritis vos pariter omnes et
magistros et condiseipulos mihi in Domino charissimos etiam atque etiam
rogo. Idem Dominus vos diu nobis incolumes conservet.

6 Agostino Gonzaga, eletto vescovo di Reggio Calabria nelPaprile 1537, munito del
pallio U 15 novembre 1537, morto nell'agosto del 1557.

' II dnea Federico Gonzaga (1500-1540).
8 II cardinale Ercole Gonzaga (1505-1563).
9II cardinale Ercole Gonzaga nel 1538-39 riceveva lezioni di filosofia da un non meglio

identifleato «messer Angelo», cfr. Walter Friedensburg, «Der Briefwechsel Gasparo
Contarini's mit Ercole Gonzaga», in Quellen und Forschungen aus Italienischen Archiven
und Bibliotheken, II, 1899, pp. 183, nota 1, 196. E probabilmente lo stesso personaggio
per il quäle il Contarini scrisse la sua lettera sulla giustineazione, cfr. Gigliola Fragnito,
«Gli < spirituali> e la fuga di Bernardino Ochino», in Bivista Storica Italiana, LXXXIV,
1972, p. 784, nota 26.

10 Ludovico Boccadiferro (1482-1545). Su di lui cfr. la voce di A. Rotondö in Dizio-
nario Biografico degli Italiani, vol. 11, Roma, 1969, pp. 3-4. II Lando lo menziona
celebrativamente nel suo Commentario delle piü notabüi e mostruose cose d 'Italia, cit., p. 17 v.

11II manoscritto dimostra che prima Odoni aveva scritto t<3> oiixßoXio, poi cancello e

corresse in «calumniatori».

633



60 Dicete a messer Herlino12 che molto mi dole, che non ho possuto par-
lare italiano con lui, ma io lo espetto di rivedere o in Roma o in Bologna o
in Mantua, d che spero habbia ad esser presto. Tra questo mezo mi rac-
commando a lui infinite volte, al medesimo raccommando anchora le nostre
epistole di Erasmo. Ferrariae apud Ioannem Synapium principis medicum,

65 apud quem hac nocte quievi. Isque se vobis omnibus ac Felino13 in primis
plurimum eommendat.

Quinto idibus decembris 1537

Tuus uti frater Io[annes] An[gelus] 0[donus].

'* Persuasi D. Sinapio14 ut exemplum literarum ab eodem Erasmo ad se
70 scriptarum adiungeret, propter insigne testünonium de suo Manardo15 et

verissimum iudieium de sermonibus Nicolai Herborn16, nee non Phdaeni
nostri aliorumque complurium virorum doctorum mentionem. Quare
tuarum partium fuerit, si sententiam meam probabis, epistolas ambas17
exeudendas procurare.

75 Doctissimo piissünoque iuveni Simoni Litonio, optimo iuventutis modera-
'•2* tori, suo tanquam fratri carissimo. Argentorati apud... Dominici.

12 Christian Herlin (m. 1562), professore di matematica a Strasburgo.
13 Cfr. sopra, nota 3.
14 Cfr. nota 21 al testo.
16 Giovanni Manardi, medico ferrarese, cfr. Allen, ad indicem.
10 Nikolaus Herborn, un francescano avversario di Erasmo, cfr. Allen, ad indicem.
17 Una delle due lettere in questione e quella pubblicata da Allen, XI, pp. 20-22 (ep.

2956). L'altra non mi e nota.

634


	Sulla fortuna di Erasmo in Italia : Ortensio Lando e altri eterodossi della prima metà del Cinquecento

