
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 24 (1974)

Heft: 3

Buchbesprechung: De l'impunité des hérétiques (De haereticis non puniendis) [Sebastien
Castellion]

Autor: Plath, Uwe

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


plete si harmonieusement les publications en cours sur le regne de Francois

Ier.

Paris Ivan Cloulas

Sebastien Castellion, De l'impuniti des hiritiques (De haereticis non
puniendis). Texte latin inedit publ. par B. Beckeb, et texte francais
inedit publ. par M. Valkhoff. Geneve, Droz, 1971. In-4°, X + 410 p.
1 fac-simile (Travaux d'Humanisme et Renaissance, vol. 118).

Dieses Werk Castellios hat eine lange Vorgeschichte. Das lateinische

Manuskript wurde im März 1555 in Basel fertiggestellt, das französische

einige Jahre später. Beide Texte konnten wegen besonderer Umstände (u. a.

wegen der Angriffe, deren sich Castellio und seine Freunde seitens Calvins und
seiner Anhänger ausgesetzt sahen) zu Lebzeiten des Verfassers nicht
veröffentlicht werden. Ja, man wusste bis zum Jahre 1938 nicht einmal, dass

es diese Schrift überhaupt gab. Erst Bruno Becker, ein russischer Emigrant,
der in Amsterdam lebte und lehrte, entdeckte das lateinische und
französische Manuskript in der Gemeentebibliothek Rotterdam. Der lateinische
Text ist von Castellios Hand geschrieben worden und trägt den Titel: «De

haereticis a civdi magistratu non puniendis pro Martini Bellii farragine,
adversus libellum Theodori Bezae libedus. Aufhöre Basilio Montfortio.»

Durch Beckers Entdeckung wurden unsere bisherigen Kenntnisse über
die Toleranzkontroverse, die im Herbst 1553 nach der Verhaftung und
Verbrennung Servets in Genf begann, wesentlich erweitert. So steht nun fest,
dass es neben dem Basler «De haereticis an sint persequendi» und Calvins
«Defensioorthodoxaefidei» (gegen Servet), die etwa gleichzeitig in den ersten
Monaten des Jahres 1554 im Druck erschienen, neben Bezas «Antibedius»
und Castedios «Contra libellum Calvini» auch eine Antwort auf Bezas

«Antibedius» gibt. Ausserdem ist die Frage nach dem Pseudonym «Basilius

Montfort», einem der Autoren des «De haereticis an sint persequendi»,
endgültig beantwortet. Nicht Curione, wie Beza und nach ihm einige Gelehrte
meinten, sondern Castellio verbirgt sich hinter diesem Namen.

Castellio folgt in der äusseren Anlage dieses Werkes Bezas «Antibellius».
Der Hauptteil ist in zwei Abschnitte geteilt; der erste dient dazu, die

Aussagen des «De haereticis» gegen Bezas Kritik zu verteidigen, der zweite soll
Bezas Argumente für die Bestrafung der Häretiker widerlegen. Jeder
Abschnitt ist dreifach untergliedert in die Fragen, ob Häretiker zu bestrafen
seien, ob von der Obrigkeit und ob sie zum Tode zu verurteilen seien.

Ebenso wie in seinen bisher bekannten Toleranzschriften hebt Castellio auch
in dieser grundsätzlich hervor, dass er «Häretiker» verabscheue und sich

nicht gegen ihre Bestrafung - die Exkommunikation nach mehrfacher
vergeblicher Ermahnung - wende. Ebenso hält er daran fest, dass die weltliche

Obrigkeit Häretiker nicht bestrafen dürfe, da sie kein «ius iudicandi de

religione» (149f.) besitze. Ebenso lehnt er die Forderung, Häretiker mit dem
Tode zu bestrafen ab, indem er besonders auf das Gleichnis vom Unkraut

473



unter dem Weizen weist und schliesslich betont, es sei besser, dass sehr viele
«impii» lebten, als dass ein «pius» getötet werde: «Si enim nullius sanguis
propter reügionem effündetur, certe in omnium numero evadent etiam pii...
cum praestet vel plurimos impios vivere quam unum pium interfici» (191).
Auch hier heisst die Frage, die sich wie ein roter Faden durch das ganze
Werk zieht, wer denn ein Häretiker sei. Diese Frage verbindet sich mit
den Vorwürfen, dass die Calvinisten diejenigen als Häretiker ansähen, «qui
a vobis in rehgione dissentiunt» (125f.) und dass Beza in seinem
«Antibedius» gar nicht von Häretikern spreche, sondern, indem er das «crimen
haereseos» ins Unermessliche steigere, von Sündern gegen den Heiligen
Geist, von Gotteslästerern, Gottlosen und Apostaten (113f., 169, 172f.).

Die Argumente wirken im einzelnen durchaus überzeugend, da Castellio
zur Unterstreichung seiner Aussagen auf aktuelle Geschehnisse weist, zum
Beispiel auf den gerade ausgebrochenen zweiten Abendmahlsstreit, die
Vertreibung der Locarner und der englischen Protestanten, auf die
Meinungsverschiedenheiten zwischen Calvin und Pierre Toussaint, dem Reformator
des württembergischen Montbeliard, oder auf die Angriffe aus den Berner
Territorien, wo Calvin selbst als Häretiker verschrien sei.

Bemerkenswert ist, wie B. richtig hervorhebt, dass Castellio hier
eindeutiger als in früheren Schriften die «Grenze seiner Toleranz» zeigt, indem
er der Obrigkeit unter bestimmten Umständen (wenn jemand die Existenz,
Macht und Güte Gottes leugnet, Gott lästert usw.) gestattet, gegen einen
solchen Menschen vorzugehen.

Der besondere Wert dieses Werkes liegt in der Fülle bislang
unbekannter Details. So erfahren wir zum erstenmal die Namen der für das
Basler Servetgutachten Verantwortlichen: Simon Sulzer, Markus Bertschi,
Johannes Jung, Wolfgang Wissenburg (103f.), oder den Namen des Mannes,
der Servet hingerichtet haben soll (98: Johannes Blancus). Wir lesen, dass
das Erscheinen des «De haereticis» durch den Drucker (Oporin)
hinausgezögert worden sei, der auch für den Druckort «Magdeburg» die
Verantwortung trage (26f.). Es finden sich Hinweise auf die Verhältnisse, unter
denen Castellio und seine Freunde die Toleranzkontroverse führten: So

klagt der Basler Humanist über die ungleichen Bedingungen dieses Kampfes,
über die Nachstellungen und die Bemühungen der Calvinisten, das «De

haereticis», seine vermeintlichen Verfasser und den Drucker auf jede Weise
zu verleumden (19f.). Oder er bittet Beza, dieses sein Werk zu lesen,
Castellio selbst und seine Freunde in Basel - «in asylo Domini» - leben
zu lassen; ein gerechterer Richter als die Calvinisten solle über den Streitpunkt

entscheiden (21). Wir lernen Castellio in seinem Selbstverständnis
kennen: er sieht sich nicht als «Häretiker» an, sondern als orthodoxen
Christen, als Mitglied der Basler Kirche: «Nos quoque sumus ab orthodoxa
ecclesia, in quam si grassaremur, in nosipsos grassaremur» (27). Wir sehen
auch, wie eng Castellio bei der Toleranzkontroverse mit anderen Gegnern
Calvins, z. B. mit denen in den Berner Territorien, verbunden war. Das be-

474



weist nicht nur die ausführliche Schilderung der dortigen Geschehnisse (38ff.,
126ff. «Morgiana controversia»); Castellio kann sogar den Inhalt zweier

Briefe vorstehen, die er von dort erhalten hatte. Bei dem euren handelt es

sich um die Bitte Calvins und der Genfer Geistlichen an den Berner Rat,
energisch gegen Calvins Gegner vorzugehen (127ff.), bei dem anderen um
einen Brief des Berner Rates an die Geistlichen der Territorien, die

Erörterung dogmatischer Fragen zu unterlassen (40f.).

Die Edition des lateinischen Textes stellt an den Herausgeber ungemein
hohe Anforderungen. Das Manuskript ist voller Streichungen und Korrekturen

und ausserdem in der nicht leicht lesbaren Schrift Castellios
geschrieben. Die Korrekturen stammen zum grössten Teil von Nikolaus Bles-

dijk, dem Schwiegersohn des David Joris, und sollen Aussagen Castellios

entschärfen, verallgemeinern, Anspielungen auf noch lebende Personen
unterdrücken. Nach Blesdijk hat Castellio den Text noch einmal durchgesehen
und ist dabei auf die Korrekturvorschläge eingegangen. Dieser von Blesdijk

korrigierte und nachträglich von Castellio überprüfte Text hat der
französischen Übersetzung zugrunde gelegen. Erst zu einer späteren Zeit, als

diese Übersetzung schon fertiggestellt war, wurden von einer anderen Hand
weitere seitenlange Streichungen vorgenommen (vgl. dazu: BHR 34, 1972,

461 ff.).
Becker hat - im grossen und ganzen richtig - seiner Edition den Text

zugrunde gelegt, der für die französische Übersetzung benutzt worden ist.

Die gestrichenen Stellen erscheinen ebenso wie der textkritische Apparat
und ein kurzer Sachkommentar unterhalb des Textes. Für die Edition
selbst, vor allem für den Sachkommentar, gebührt B. grosses Lob. Es ist
erstaunlich, mit welchem Spürsinn er die meisten Zitate herausfindet und

belegt, seien es Zitate biblischer oder klassischer Autoren oder solche der

Zeitgenossen (Luther, Calvin, Beza usw.). Selbst auf Irrtümer Castedios

wird hingewiesen (zum Beispiel: 93, Anm. 2; 123, Anm. 5) sowie auf
gelegentliche Unterschiede zwischen lateinischem und französischem Text. Ein
Irrtum findet sich S. 197, Anm. 3: Bei dem Bericht über den Genfer
Maitumult des Jahres 1555, der hier zitiert wird, handelt es sich nicht um einen

wörtlichen Auszug aus dem Briefe Calvins an Bullinger vom 15. Juli 1555

(=C. O. 15, 677ff.), sondern um das damit nahezu übereinstimmende
Schreiben Calvins an Ambrosius Blarer vom 16. Juli 1555 C. O. 15, 685f. -
vgl. Briefwechsel Blarer 3, 323f.).

Tragischerweise hat B. die Veröffentlichung seines Lebenswerkes nicht
mehr erlebt. H. Bonger und H. de la Fontaine Verwey haben das druckreife

Manuskript aus dem Nachlass herausgegeben und das Vorwort
nachträglich aus früheren Studien Beckers zusammengestellt.

Im Vergleich zur Edition des lateinischen Textes fällt die des französischen

etwas ab. Der Herausgeber bietet neben der Wiedergabe des Textes

einen textkritischen Apparat, in welchem sich u. a. Hinweise auf Korrekturen

Castellios sowie Textemendationen des Herausgebers finden, über

475



deren Notwendigkeit man diskutieren könnte (zum Beispiel für «letres»
«lettres», für «appelent» «appedent», für «qu'ilz juges» «qu'ilz jugent», für
«qui» «qu'ilz», für «sil» «si le» usw.). Ausserdem erscheint ein Sachapparat,
dessen Angaben zum Teil in den textkritischen Apparat gehören und der den
Anforderungen leider nicht genügt. So wird auf eine ausreichende Bestimmung

der Zitate biblischer, klassischer oder zeitgenössischer Autoren
verzichtet: zum Beispiel findet sich als Erklärung lediglich «En marge: 1. Cor.
6» (338); «En marge: Actes 17» (261); «En marge: Matth. 12. De Medisance»;
«En marge: Psaumes»; «En marge: Psaume 72» (217). Den Rest darfman sich
denken, beziehungsweise selbst herausfinden? Ein anderes Beispiel: Auf dem
oberen Rand der ersten Seite des französischen Manuskriptes hat Castedio
geschrieben: «Nonum prematur in annum.» Valkhoff bemerkt dazu lediglich:
«Cette epigraphe est ecrite dans Fecriture espacee de Castellion» (217). Darf
man als selbstverständhch voraussetzen, dass der Leser die Herkunft des
Zitates kennt, nämlich: Horaz, Ars poetica 388? Ein anderes Beispiel: Im
französischen Text kommt Calvin mit einem längeren Auszug aus der Insti-
tutio zu Worte (362). In den Fussnoten weist V. zum einen auf kleine
Unterschiede zwischen lateinischem und französischem Text hin; zum
anderen bemerkt er: «En marge: Chap. 8, dist. 8.» Der Leser erwartet
auch hier eine detailliertere Auskunft. Aus welcher Ausgabe der Institutio
hat der Übersetzer das Zitat übernommen Aus einer französischen Oder hat
er das Zitat des lateinischen Textes selbständig übertragen? Wo findet sich
die entsprechende Stelle in einer modernen Edition?

Diese Beispiele mögen genügen. Die fehlenden oder unvollständigen
Angaben lassen sich nicht mit dem Hinweis auf den lateinischen Text
entschuldigen, wo in dieser Hinsicht Vortreffliches geleistet wurde. Da lateinischer

und französischer Text nicht nebeneinander abgedruckt werden und
Verweise innerhalb der Übersetzung (bis auf einige Fade in den Fussnoten)
fehlen, lässt sich die entsprechende lateinische Vorlage erst nach langem
Suchen finden.

Noch ein Wort zu dem Übersetzer des französischen Textes. Das
französische Manuskript ist von einer anderen Person als Castellio geschrieben
worden, der nur im ersten Abschnitt Korrekturen vorgenommen hat.
V. meint, die Übersetzung sei in grossen Teilen von Castedio einem
Mitarbeiter, Schüler oder Freund diktiert worden; der Rest sei eine mehr oder
weniger selbständige Arbeit des Schreibers. Für das Diktat Castellios sprächen
mehrere eigentümhche Formen und Schreibweisen, für die selbständige Arbeit
des Schreibers einerseits gewisse Freiheiten der Übersetzung, andererseits an
den Übersetzer gerichtete Anweisungen im lateinischen Text wie: «Ne trans-
lates pas ceci, ains le prenes de Foriginal que j'ay» (204f., 206). V. nimmt
ausserdem an, Castellio habe die Korrekturen in aller Eile hingeschrieben.
Da sie sich ledighch im ersten Teil befänden, habe Castedio nur die Zeit
gefunden, den Anfang zu korrigieren. Die Übersetzung sei also am Ende
von Castellios Leben durchgeführt worden (203).

476



Zu diesem Ergebnis gelangte V. nicht allem, sondern mit Hilfe eines

Graphologen namens F. W. W. Simons, dem das Manuskript vorgelegt
wurde (203, 205f.). Wer der Schreiber sei, hat V. trotz des Graphologen
nicht herausfinden können. Aufgrund des Stds vermutet er lediglich: «sa

langue laisse echapper quelques traits qui pourraient le rattaeher au Nord-Est
du domaine francais, ou peut-etre ä l'Est (oü le Bugey est la region d'origine
de Castelhon)» (210). Durch die Methode des Schriftvergleiches sind wir zu
einem anderen Ergebnis gekommen: Der Übersetzer heisst mit grosser
Wahrscheinlichkeit Leger Grymoult, ein ehemaliger Mönch des Augustinerklosters
La Rochede, ein guter Freund Castellios und erbitterter Gegner Calvins.
Seit 1547 hatte er als Präceptor dreier Schüler in Genf gelebt, die Stadt
jedoch 1551 nach einem Zusammenstoss mit Louis Enoch, dem Vorsteher
des Codege de Rive, verlassen müssen. In den folgenden Jahren finden wir
ihn in Basel, Zürich und in Italien, von 1556 an für mehrere Jahre wieder
in Basel. Zusammen mit dem Basler Buchhändler Jacob Parcus ist er 1557/58

in die gegen Calvin und Genf gerichtete Bollwyler-Affäre verwickelt. Da die

Schriftstücke, die Grymoult in diesem Zusammenhang verfasste und die sich

im Staatsarchiv Basel erhalten haben, am meisten dem Rotterdamer Manuskript

ähneln, wird die Übersetzung etwa 1557/58 durchgeführt worden sein.

Dabei dürfte es sich durchaus, wie die stilistischen Eigentümlichkeiten und
Castellios Anweisungen an den Übersetzer vermuten lassen, um eine

selbständige Arbeit Grymoults handeln, der schon vor der Toleranzkontroverse
lateinische Schriften Castellios ins Französische übertragen hat und Jahre

später auch die lateinische Küchenordnung Montbeliards ins Französische
übersetzen sollte.

Der französische Text ist übrigens nicht das «letzte Wort» (203) der

Toleranzkontroverse. Auch in der «Harpago» des Jahres 1558 geht Castellio

in aller Schärfe auf das mit Servet Geschehene ein; die entsprechenden
Stellen wurden jedoch später auf Anraten seiner Freunde gestrichen. - Wohl
stellt das «De haereticis non puniendis» eine der wichtigsten Quellen zu
dieser Kontroverse und den mit ihr verbundenen Fragen dar wie «Konfes-

sionahsmus», «geistiger Widerstand gegen Calvin» usw. Angesichts der
Fülle von Personen, Orten und Ereignissen, die wir hier finden, ist es sehr zu
bedauern, dass ein Register fehlt. Ausserdem kann man sich fragen, ob
finden Leser nicht ein seitengleicher Abdruck von lateinischem und
französischem Text nebeneinander, vorteilhafter gewesen wäre als die Wiedergabe
der beiden Texte hintereinander, wie es hier geschehen ist.

Zürich Uwe Plath

Ebnst Klein, Geschichte der deutschen Landwirtschaft im Industriezeitalter.
Wiesbaden, Steiner, 1973. 192 S. (Wissenschaftliche Paperbacks. 1. Sozial-

und Wirtschaftsgeschichte.)
Das Bändchen ist in erster Linie für Studenten gedacht, denen es die

Einarbeitung erleichtern oder als Begleitlektüre dienen will. Diesen Zweck

477


	De l'impunité des hérétiques (De haereticis non puniendis) [Sebastien Castellion]

