
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 24 (1974)

Heft: 3

Buchbesprechung: Möchtum des Mittelalters zwischen Kirche und Welt [Joachim
Wollasch]

Autor: Eber, Immo

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebiete (dazu nur gelegentliche Hinweise zum Beispiel S. 123, 201, 350) oder
etwa der Normannen ähnlich eingehend untersucht würden. Kaum möglich
ist es jedenfalls vor einer Paralleluntersuchung der westfränkischen (und
wohl auch der italienischen) Quellen Gesamturteile zu fällen. Zwar wird auf
die Entwicklung der westfränkischen Königsurkunden kurz hingewiesen
(S. 255f.), aber der Verfasser konnte natürlich nicht das gesamte Quellengut
eingehend bearbeiten. (Allerdings muss konstatiert werden, das sich Eggert
in ganz ungewöhnlicher Art nur auf die deutschsprachige Literatur
beschränkt hat, wofür schon sein Literaturverzeichnis ein äusserst beredtes
Zeugnis ablegt.) Gesamturteile für den Verfall des karolingischen Reiches
lassen sich aber nun einmal nicht nur von ostfränkischen Standpunkten aus
formulieren. Der Haupteinwand wird sich aber wohl dagegen richten müssen,
dass eine «Divisio» im Jahre 833 notgedrungen nur als einer der vielen
vorangehenden und folgenden Reichsteilungen erscheinen muss; die Grundfrage

lautet doch nicht, wann das ostfränkisch-deutsche Reich entstanden
ist, sondern warum eine der Teilungen einen so dauerhaften Erfolg hatte,
dass sie zur Grundlage des späteren deutschen Reiches wurde. Wenn Eggert
wiederholt bei seiner Untersuchung konstatiert, dass sich die einzelnen Teile
des Karolingerreiches sehr schnell «auseinandergelebt» haben, so muss dazu
bemerkt werden, dass viele Teile vorher kaum die Zeit gehabt hatten, sich
überhaupt erst richtig «zusammenzuleben». Die Lösung nur in « staatlich »-

administrativer Ebene zu suchen, dürfte kaum statthaft sein. Eine
Antwort kann - neben der traditionellen Suche nach den nationalen Komponenten

- bei der Entwicklung eines Wir-Gefühles einer Trägerschicht (vgl.
dazu Ansätze bei Eggert, S. 339f.) gesucht werden. Es wird wohl
insgesamt eine Summe sehr unterschiedlicher Faktoren sein, die hier eine
ausschlaggebende Rolle gespielt haben und einer der Reichsteilungen eine
«historische Bedeutung» zukommen liess.

Auch wenn ich in den historischen Gesamtfolgerungen Eggert nicht
folgen kann, sei betont, dass wir dem Verfasser eine eingehende und
mühselige Untersuchung der einschlägigen Quellen verdanken, die in den
Einzelergebnissen wertvolle Erkenntnisse bringt und einen Anreiz bietet
analog auch andere Quellenumkreise zu analysieren.

Basel Frantisek Graus

Joachim Wollasch, Mönchtum des Mittelalters zwischen Kirche und Welt.
München, Fink, 1973. 201 S. (Münstersche Mittelalter-Schriften, Bd. 7.)
Der Verfasser legt mit seiner Arbeit seine vor einem Jahrzehnt

abgeschlossene Habilitationsschrift nach neuerlicher Überarbeitung auf dem neuesten

Forschungsstand im Druck vor. Er greift in dieser Arbeit eine Reihe
von Fragen auf, die in der Forschung seit langem als endgültig gelöst
galten und als selbstverständlich angesehen wurden, so zum Beispiel die
Herrschaft der Äbte, das Verhältnis Abt-Konvent und die Voraussetzungen,

die das mönchische Leben erst über die Mauern der Klöster hinaus-

454



greifen liess. Damit wird wieder einmal gezeigt, dass bei einer neuerlichen

Überprüfung alter Lehrmeinungen ohne weiteres noch neue Ergebnisse

zu finden sind.

Der Verfasser widmet sich zuerst der Frage «der Herrschaft der Äbte».
Eine grundlegende Schwierigkeit bei der Beschäftigung mit diesem Arbeitsfeld

wird sofort in den ersten Zeilen des Abschnitts deutlich: den «Series

episcoporum» fehlt die Ergänzung durch «Series abbatum» oder wenigstens
«Series abbatum medii aevi». Als Grund für diesen Mangel ist bereits das
fehlende Abfassen von Abtslisten während des Mittelalters in vielen Klöstern
zu nennen. Ebenso unzuverlässig wie die Kenntnis vieler Abtslisten ist aber
auch die Kenntnis von der Herrschaft der Äbte in ihren Klöstern. Aus der
Terminologie der Forschung mit «Königskloster», «Reichskloster» und
«Adelskloster» hält der Verfasser fest, dass, ausser dem Begriff «Reformkloster»,
allen diesen Begriffen die Bezeichnung einer Herrschaft über das Kloster von
aussen her gemeinsam ist. Den naheliegenden Begriff «Abtskloster» gibt es

in der Terminologie nicht, daher scheint dem Verfasser unser Wissen was ein
Abt ist gegenüber der Wirklichkeit der Geschichte des Mittelalters zu
versagen.

Aus der Betrachtung des Wükens der Äbte Berno von Cluny, Gerard von
Brogne und Benedikt von Aniane ergibt sich: alle drei waren nicht nur
Äbte eines Klosters, sondern ihrer Stellung nach Oberäbte über mehrere
Klöster. Gemeinsam war ihnen allen die Conversio von adliger Abstammung
zum Mönchtum. Neben diesen mönchischen Oberäbten stehen aber auch
andere Äbte und Oberäbte, die sogenannten Laienäbte, das heisst
Personen, die ein Abbatiat innehatten ohne selbst Mönch zu sein. Der
Verfasser führt als bekanntesten Vertreter dieser Richtung Hugo abbas, den
Neffen der Kaiserin Judith an. Seine äbtliche Gewalt, wie auch die aller
anderen Laienäbte, war dadurch gekennzeichnet, dass mit ihr nicht vom
Interesse des «beherrschten» Klosters her in die Politik eingegriffen wurde,
sondern sie lediglich Mittel war politische Geltung zu erreichen.

Die Regel des hl. Benedikt, die sich in der Karolingerzeit im Frankenreich

endgültig durchsetzte, lässt festhalten, dass der Abt nur in seiner
klösterlichen Gemeinschaft zu erkennen ist. Sie macht ihn nämhch erst zum
Abt und sie schafft in der Gemeinschaft von Abt und Brüdern ein Abbild
der Kirche. Ausschliesslich innerhalb der klösterlichen Gemeinschaft ist
das Abtsein im Mittelalter zu beobachten und in seinen Möglichkeiten zu
erkennen.

Mit dieser Feststellung leitet der Verfasser auf den zweiten Teil seiner
Untersuchung «die klösterlichen Gemeinschaften» über. Wenn auch die
Namen bestimmter Klöster zu Chiffren von Mönchsbewegungen wurden, sind
die mittelalterlichen Klöster dem heutigen Betrachter als lebendige Grösse
weitgehend fremd, da die in ihnen lebenden Mönchsgemeinschaften anonym
sind. Der Verfasser stellt in seinen klaren Ausführungen die oft schon weit
über dem Boden schwebende Forschung mit ihren Hypothesen auf diesen

455



zurück, indem er vor allem eine Erforschung der Konvente fordert. Er selbst

gibt als Beispiel eines neuen Weges dazu den Versuch das Nekrolog des

Michelsberger Klosters in Bamberg zu erschliessen. Durch Vergleiche mit
andern Nekrologen gelingt es nicht nur die klösterliche Gemeinschaft
selbst aufzuzeigen, sondern auch den sie umgebenden Kreis von
Verwandten, Freunden und Wohltätern. Darüber hinaus kann auch das im
Zeitenlauf schwankende Verhältnis der Mönchsgemeinschaft zum Herrscher,
zum Bischof und zu anderen Mönchsgemeinschaften nachgewiesen und dabei
neue und unbekannte Aspekte in der Klostergeschichte aufgedeckt werden.

Mit der Nekrologie kann die geschichtliche Umgebung der Klöster
dargestellt und die Anziehungskraft des einzelnen Klosters auf seine Umwelt
aufgezeigt werden. Sie kann aber nicht jene Bewegungen erklären, in
denen sich Klöster zusammenschlössen und dem Mönchtum des Mittelalters

bestimmte Prägungen gaben.

Aus diesem Grund legt der Verfasser diese Frage seinem dritten und
letzten Abschnitt in der Arbeit «die mönchische Bewegung» unter. Dem
Ideal des Mönchtums steht die geschichtliche Eigenheit eines Klosters als

Absinken in die Welt und Abspaltung von dem aden Mönchen und klösterlichen

Gemeinschaften gemeinsamen Willen gegenüber. In seinen zahlreichen
Klöstern hätte das Mönchtum des Mittelalters ohne irgendwie geartete
Verbindungen unter denselben wohl kaum die ihm in dieser Zeit
innewohnende Kraft in Kirche und Welt hervorgebracht.

Seit der Frühzeit des abendländischen Mönchtums findet sich immer wieder

ein Zug zur Gemeinsamkeit, zur Einheit mönchischen Lebens und zur
Universalität. Mönche, die zuerst als Eremiten lebten, schlössen sich häufig
nach kurzer Zeit zu Gemeinschaften zusammen. Auch unter Klöstern finden
sich sehr früh engste Verbindungen, so zum Beispiel unter den Klöstern des

hl. Columban und des hl. Pirmin. Meist wurden solche Zusammenschlüsse

von weltlicher und amtskirchlicher Seite gefördert. Am bedeutendsten
wurde seit dem 10. Jahrhundert der Zusammenschluss zahlreicher Klöster
unter dem Abt von Cluny, der sogenannte «Cluniacensis ecclesia». Neben
diesen rechtlich zu dieser Gemeinschaft gehörenden Klöstern gab es viele, die
lediglich dem Vorbild des «ordo cluniacensis», der Observanz in Cluny, folgten

und dadurch zu dieser Gemeinschaft gehörten.
Die Zisterzienser, die zu Beginn des 12. Jahrhunderts entstanden,

entwickelten eine neue Form des Reformmönchtums. Wollten die bisherigen
Reformer das Leben in bestehenden Klöstern erneuern, so wollten sie ein
neues Leben in neuen Klöstern gründen. Sie prägten auch die bestehenden
Begriffe «ordo» und «ecclesia» um. Aus der «Cluniacensis ecclesia», dem
Zusammenschluss aller rechtlich Cluny unterstehenden Klöster und Priorate
wurde die «ecclesia Cisterciensis», wobei nur Citeaux allein gemeint ist.
Dagegen wurde der Begriff «ordo cluniacensis», der die Observanz in Cluny
meinte, zum «ordo cisterciensis», unter dem alle mit Citeaux verbundenen
Klöster gemeint sind. Der Begriff «ordo» hatte damit seine noch heute

456



gültige Prägung erhalten, denn im Gegensatz zu Cluny standen alle Klöster
gleichberechtigt nebeneinander. Die Konzeption Benedikts vom Mönchtum in
der Gemeinschaft der Abtei stiess bei der Entwicklung zu einer überklösterlichen

Gemeinschaft im Orden an ein Ende. Die Zisterzienser brachten

mit ihrer Schöpfung des Mönchtums die höchste Steigerung der Freiheit
des Mönchtums, zugleich aber auch einen Rückzug auf sich selbst. Von hier

aus sieht der Verfasser den Weg offen für die grossen Bewegungen ausserhalb

der Küche, die in dieser Zeit ihren Anfang nehmen.
Die Arbeit des Verfassers, die auf vielen Gebieten neue Anstösse für die

Forschung enthält, wird in der Literatur zur Geschichte des Mönchtums

im Mittelalter eine besondere Stellung einnehmen.

Tübingen Immo Eberl

Guy Devailly, Le Berry du Xe siede au milieu du XIIP. Paris-La Haye,
Mouton & Co., 1973. In-8°, 636 p. (Ecole Pratique des Hautes Etudes,
VP section, «Civilisations et Societes», 19).

Voilä une etude fouillee, attentive, comme on aüne ä en rencontrer sur le

chemin d'ime meilleure connaissance du Moyen Age. Apres les travaux sur le

Mäconnais et la Bourgogne oü se sont illustres Georges Duby et A. Deleage,

nous recevons ici, pour une autre province de France, un apport capital.
Le travail n'etait pas facile, parce que pour la premiere periode les sources

sont maigres, et parce que le cadre geographique lui-meme manque de

traits accuses. Pour les IXe et Xe siecles, les textes documentaires sont rares,
et les Annales des etablissements ecclesiastiques sont laconiques. Les con-

tours du Berry sont assez flous, meme s'il compose «le pays autour de

Bourges», residence d'un archeveque et d'un comte. Ce territoire vaste,
probablement peu peuple, fut decoupe en paroisses de large etendue, oü Fon

trouve encore actuellement des communes ä grande surface comme en Sologne

(moyenne: 6721 hectares), oü la culture a de tout temps ete rebarbative.
C'est encore la vie ecclesiastique, le ton de la vie chretienne de la

population, qui nous est le mieux connue, gräce aux Capitula de Farche-

veque de Bourges, Raoul (841-866), et ä la lettre pastorale de son successeur,

l'archeveque Vulfadus. L'optique de ces textes est naturellement
particuliere, puisqu'ds expriment le desir foncier, chez les ämes elevees qui les

ont prepares, de transformer en saints ces diables d'hommes que sont les

fideles, et souvent aussi leurs pretres.
Malgre le handicap que souligne cette remarque significative: «notre docu-

mentation concernant les grands domaines appartenant ä des proprietaires
laiques fait defaut» (p. 102), l'auteur nous fait tres bien saisir l'evolution
generale du Berry pendant quatre siecles environ.

Si, dans le dernier tiers du IXe siecle, le Berry est ä son tour atteint

par les incursions normandes, il reste privüegie par rapport k d'autres

regions plus durement frappees, parce qu'elles sont plus riches ou plus ä la

457


	Möchtum des Mittelalters zwischen Kirche und Welt [Joachim Wollasch]

