Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 22 (1972)

Heft: 4

Artikel: Utopie et millenarisme chez Fourier et Colins
Autor: Rens, Ivo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UTOPIE ET MILLENARISME CHEZ
FOURIER ET COLINS

Par Ivo RExns

Dans son beau livre Fourier aujourd’hui', Emile Lehouck a fait
ressortir avec tant de bonheur I’actualité de quelques uns des themes
en apparence les plus hasardeux de la pensée fouriériste qu’il nous
a semblé utile de tenter d’approfondir ’aspect de Fourier qui reste
le plus provoquant, & savoir son messianisme, en le confrontant a
celui de Colins?. D’ailleurs, Colins lui-méme nous y invite lorsqu’il

1 Emine LEBOUCK, Fourier aujourd’hwi, Paris, 1966.

2 Né & Bruxelles en 1783, mort & Paris en 1859, Jean-Guillaume-César-
Alexandre-Hippolyte de Colins de Ham était une figure haute en couleur.
Aristocrate de naissance, soldat de carriére dans la Grande Armée, médecin,
planteur de café et propriétaire d’esclaves & Cuba, philosophe et méme théo-
logien quoique rationaliste et soi-disant athée, il fut sur ses vieux jours
T'un des penseurs les plus originaux du siecle dernier, auteur de quelque
quarante volumes dont prés de la moitié furent édités de son vivant. Dans
cette masse, trois titres s'imposent: celui de L’économie politique source des
révolutions et des utopies prétendues socialistes dont les trois premiers volumes
sortirent de presse en 1856/57, celui de la Science sociale dont les cinq
premiers volumes parurent en 1857, et celui de La justice dans la science,
hors 1’Eglise et hors la révolution, réfutant Proudhon, dont les trois tomes
furent publiés en 1860. Mais, il importe de relever que les manuscrits des
deux premiers ouvrages que nous venons de citer datent des années
18401845, époque & laquelle ils circulaient parmi les disciples de Colins. Le
premier d’entre eux fut I’ancien révolutionnaire et membre du Gouvernement
provisoire de Belgique, Louis de Potter, né & Bruges en 1786 et mort &
Bruxelles en 1859, surtout connu par son ceuvre d’historien du christia-

573



reprend & son compte et cite & trois reprises® dans son ceuvre, I'un
des passages & tendance millénariste de Fourier: «Les charlatans
scientifiques — avait écrit ce dernier — ont soin de ne pas heurter
Popinion ; ils prennent des formes patelines, insinuantes, ils évitent
les annonces invraisemblables. Mais, celui qui publie une décou-
verte réelle ne serait qu'un charlatan s’il ne contredisait personne;
il n’apporterait rien de neuf. Colomb, Galilée, Copernic, Newton,
Harvey, Linnée furent obligés de heurter de front leur siécle, de
démentir les opinions les plus enracinées®.»

Avant d’aborder le fond de notre probléme, sans doute est-il
opportun de tenter de préciser dans quelle mesure Colins connais-
sait 'ccuvre de Fourier et ce qu’il en pensait. Nous n’avons pu
déterminer avec précision 1’époque & laquelle Colins a découvert
Fourier. Mais, comme il ne le mentionne pas dans son premier
ouvrage Du pacte social, paru en 1835, et comme il le cite volon-
tiers dans plusieurs ouvrages écrits entre 1840 et 1845, tout ce que
nous pouvons affirmer, ¢’est qu’il I’a découvert entre 1835 et 1845,
¢’est-a-dire approximativement pendant la période de dix ans qu’il
consacra a refaire sa culture intellectuelle & la Sorbonne. 11 est plus
facile de déterminer les livres de Fourier que Colins connaissait
et I'importance respective qu’il leur attachait. Sur la quarantaine
de citations de Fourier que nous avons relevées dans ’ceuvre
de Colins, une trentaine sont issues du Nouveau monde industriel et
soctétaire paru en 1829, trois de la Fausse industrie... parue en

nisme, qui dés 1840 entreprit la publication de brochures puis de livres
exposant le socialisme rationnel de son ami, parmi lesquels nous retiendrons
les deux volumes des Questions sociales datant de 1841-1842, La justice et
sa sanction religieuse, parue en 1846, et le Catéchisme social publié en 1850.
Son fils, le Dr Agathon De Potter, le naturaliste et économiste espagnol
Ramoén de la Sagra et le Suisse Adolphe Hugentobler furent avec lui les
principaux disciples directs de Colins. Cf. notice «Colins» dans la Biographie
nationale publiée par I’Académie royale des sciences, des lettres et des
beaux-arts de Belgique, tome XXXVII, fascicule 1¢7, pp. 167 & 191.

8 Corins, Société nouvelle, sa nécessité, Paris, 1857, tome I, p. 305;
Science sociale, Paris, 1857, tome III, p. 181; L’économie politique, source
des révolutions et des utopies prétendues socialistes, Paris, 1856/57, tome II,
p- 10.

4 FoURIER, Nouveau monde industriel et sociétaire, Euvres complétes, tome
VI, p. IX.

574



1835/36 et une seule, mais fort longue, du Traité de I’association
domestique agricole, publié en 1822, qui reproduit les passages les
plus fantastiques de la fameuse Hsquisse de la Note B, sur la Cos-
mogonie appliquée, sur les Créations scissionnaires et contre-moulées®.
Cette préférence marquée de Colins pour Le nouveau monde indus-
triel et sociétaire n’est pas:ﬁipour nous étonner puisqu’il s’agit in-
discutablement de 'ouvrage de Fourier le mieux écrit et le plus
clair, du moins parmi ceux publiés de son vivant, pas plus que ne
doit nous surprendre l'importance que notre auteur accordait a
Victor Considerant et & sa version de la doctrine sociétaire. Quant
aux jugements de Colins sur Fourier, ils sont souvent ambivalents
comme le passage suivant qui les résume tous: «Si le systéme de
Fourier est absurde par la base, écrit Colins®, ce systéme n’est pas
d’un fou ordinaire. C’est le systéme le mieux enchainé qu’il soit pos-
sible de voir. Il n’y avait qu’un homme de génie qui fit capable de
paraille folie». :

Ce jugement, remarquons-le, ne recoupe pas celui d'un Bourgin
qui jugeait possible et nécessaire de déterminer les parties de
Ieeuvre de Fourier relevant du délire?’. Pour Colins, c¢’est toute
I’ceuvre de Fourier qui porte tout & la fois les sceaux du génie et de
la folie. Signalons cependant que notre auteur a été fortement
marqué par son étude, en 1812, de I'Hospice de Charenton et que
dans le reste de son ceuvre il a constamment repris, dans un con-
texte qui se veut rationaliste, le vieux théme chrétien que le monde
est folie aux yeux de Dieu. Ceci dit, il convient de préciser que les
deux erreurs fondamentales de Fourier, selon Colins, furent d’avoir
voulu fonder la science sociale sur une méthode analogique et
d’avoir proposé de subordonner la raison aux passions: «Quant a
la domination du temporel sur le spirituel; & la prédominance des
passions sur la raison, Fourier seul a présenté cette singuliére idée;
sans faire attention: qu’il s’efforgait lui-méme de vaincre les pas-

5 Cf. Conins, De la souveraineté, Paris, 1857/58, tome II, p. 547 et sui-
vantes correspondant aux pp. 241 et suivantes du tome IV des Euvres
complétes de CHARLES FOURIER.

6 Corins, Science sociale, tome I11, pp. 70, 1.

7 HusErT BourciN, Fourier. Contribution a I’étude du socialisme frangais,
Paris, 1905, p. 137.

575



sions, les préjugés: au moyen de ses raisonnements®.» Mais, pour
Colins, ces deux erreurs proviennent, en réalité, d’'une méme faille
initiale qui n’est pas de Fourier mais de son siécle, & savoir une
conception moniste de 1'univers et, plus précisément, le «matéria-
lisme prétendu scientifique». C’est donc parce qu’il a été seul logique
en allant jusqu’au bout des folies de son siécle que Fourier a été un
homme de génie.

Si Colins apparait en quelque sorte comme 1’antithése de Fourier,
il n’en résulte pas que leurs pensées ne présentent pas d’impor-
tantes convergences sur le fond comme sur la forme. D’une part,
ils se situent I'un et ’autre dans la postérité de Condillac. Certes,
il est difficile de mesurer I'influence directe que le pére de 1'idéo-
logie a eue sur la pensée de Fourier qui n’en cite jamais que quel-
ques passages et toujours les mémes®. Colins, en revanche, avoue
en avoir longtemps subi ’envoilitement1® et il ne s’en est libéré
qu’apres s’étre imprégné de la pensée des principaux idéologues,
en particulier du plus cartésien d’entre eux, Laromiguiére. D’autre
part, ils sont I'un et I'autre habités par la haine de l'injustice et
par la volonté de frayer & la société une voie moyenne entre I'indi-
vidualisme et le communisme, préoccupation qu’ils ont en commun
avec Rousseau dont ils ont fait cependant une lecture radicalement
différente. Ces deux circonstances et la contemporanéité des deux
hommes — Fourier est de onze ans seulement 1’ainé de Colins —
suffisent a expliquer que plusieurs idées se retrouvent chez I'un et
l’autre, comme nous le verrons plus loin. Est-ce & dire que Colins
se serait inspiré de Fourier, qu’il lui aurait emprunté certains
éléments de sa doctrine? Nous pensons que cette hypothése doit
étre exclue étant donné I’hétérogénéité fondamentale de leurs pré-
misses philosophiques et de leurs pensées respectives, sauf peut-étre
en ce qui concerne la contestation de I'ordre existant: «Fourier
est certainement le meilleur critique qui ait jamais existé, de notre
prétendu ordre social», va jusqu’a écrire Colins!!.

8 Conins, Science sociale, p. 237.

® Davip ZeLpiN, The educational ideas of Charles Fourier (1772-1837),
Londres, 1969, p. 13 et 18.

10 Corins, Science sociale, tome IV, p. 34.

11 Corins, Science sociale, tome III, p. 68.

576



Nonobstant ces convergences, rien de prime abord n’illustre
mieux P'opposition établie par Jean Servier'? entre I'utopie et le
millénarisme que la comparaison de Fourier et Colins. Bien qu’un
psychanalyste ait déclaré que «l’ceuvre de Fourier ne peut étre le
terrain d’'un exercice de psychanalyse appliquée»?3, Iinterprétation
socio-psychanalytique proposée par Servier nous parait constituer
4 tout le moins un point de ‘départ intéressant pour notre entre-
prise.

S’il est vrai que l'utopie représente toujours une volonté de
régression au stade maternel!* et oral antérieur au péché, un réve
de suppression des conflits par un retour au mythe primordial de la
Loi naturelle, autrement dit une tentative d’évitement de 1’Oedipe
par un investissement narcissique de la libido, force est de recon-
naitre dans I’ceuvre de Fourier une étonnante illustration de ce
type de discours politique. On y trouve, en effet, une cité radieuse,
le phalanstére, dont les habitants vivent un bonheur qui passe
Pentendement des «civilisés», mais qui n’est pas sans évoquer le
pays de cocagne cher & la prime enfance. La société d’Harmonie
baigne d’ailleurs dans une atmosphére poétique, voire onirique,
parfois éblouissante qui atteste que son «inventeur» possédait au
supréme degré ce don d’enfance, I’imagination. Il en avait aussi
la gourmandise qui en Harmonie débouche sur la gastrosophie.
Roland Barthes n’a-t-il pas été jusqu’a aborder Fourier par son
amour des compotes'®? On y trouve aussi «la tolérance religieuse de
I’'utopie, son indifférence apaisante négatrice de toute angoisse»,
pour reprendre les termes mémes de Jean Servier!$, tolérance et
indifférence qui ont pour contrepartie la dilution de 'autorité reli-
gieuse, politique et paternelle dans le culte de l'attraction pas-
sionnée inhérente & la Nature, principe éminemment féminin, voire
maternel. Chez Fourier, cette dilution de I’autorité va jusqu’a une

12 JuaN SERvIER, Histoire de l'utopie, Paris, 1967, pp. 313 et suivantes.

13 FraNgols PERRIER, «En guise d’extroduction», in Topique, Revue
freudienne, n° 4/5, 1970, p. 213.

14 JEAN SERVIER, 0p. cit., p. 320.

15 RoL.AND BarTHES, Sade, Fourier, Loyola, Paris, 1970, p. 85.

16 JEAN SERVIER, op. cit., p. 319.

577



répudiation de la morale au nom de la religion!?, mais d’une religion
essentiellement ludique, comme le travail en Harmonie, dans la-
quelle le réle de Dieu apparait aussi superfétatoire que celui du
pére dans le phalanstére. On y rencontre encore les thémes géogra-
phiques, topographiques et urbanistiques évocateurs de la protection
maternelle ainsi qu'une description, sinon une réglementation, méti-
culeuse de toutes les activités sociales rappelant la quiétude de
I'enfance, qui caractérisent le genre utopique et qui traduisent la
nostalgie des structures sociales traditionnelles négatives de ’an-
goisse. «L'utopie se présente & nous — écrit Jean Servier!® — figée
dans un éternel présent». A premiére vue, la société d’Harmonie
échappe a cette caractéristique puisque aussi bien Fourier nous la
décrit comme devant s’instaurer prochainement a la faveur d’un pro-
cessus historique déterminé. Mais rien n’est plus complexe que la
doctrine fouriériste de I’histoire. Contentons-nous d’observer ici que
c’est précisément dans la mesure ou Fourier juxtapose I’antique
conception cyclique du temps & la conscience historique d’origine
judéo-chrétienne que son Harmonie parait opposer un «éternel
présent» au néant temporaire de la Civilisation. De méme, ’ana-
théme jeté par Fourier sur le commerce ne revét pas la significa-
tion que d’apres Jean Servier!® les utopistes lui prétent tradition-
nellement, & savoir celle d’un refus du «commerce charnel» au nom
de la pureté spirituelle, mais bien celle, toute proche, d’un rejet de
la Civilisation elle-méme au nom de la pureté primordiale de ’attrac-
tion passionnée inhérente & la Nature. Si 'antisémitisme de Fourier
parait annoncer chez notre auteur un classique conflit avec le pére —
au demeurant commergant, comme les juifs — qui parait caractéris-
tique du genre utopique?®/, son pro-saphisme?! est plus révélateur
encore du méme genre. En effet, cette «manie» ne traduit-elle
pas a I'évidence le fantasme enfantin d’une maniére de plénitude
féminine écartant radicalement le probléme paternel?

17 ANDRE VERGEZ, Fourier, Paris, 1969.

18 JEAN SERVIER, 0p. cit., p. 324.

19 JEAN SERVIER, op. cit., p. 336.

20 JEAN SERVIER, 0p. cil., p. 338.

21 S, DEBoUT-OLESZKIEWICZ, Préface au Nowveau monde amoureux, Fou-
RIER, (Euvres complétes, tome VIII, p. LX et FOURIER, 4bid. p. 389.

578



Cest 18 d’ailleurs, selon Jean Servier, 'attitude psychologique
type de 'utopie qui apparait «comme une tentative, moins de briser
les structures de ’ordre existant, que de supprimer, par I'imagina-
tion, par le réve, une situation conflictuelle ?2».

Quoique 'ceuvre de Fourier, non seulement par ses thémes
mais encore par ses métaphores et ses images, présente la plupart
des constantes du discours utopique, elle ne les reproduit pas
toutes. On n’y trouve par exemple aucune tendance & la frugalité,
4 la modération et & 1’égalitarisme que Servier tient cependant
pour inhérents & ce type de discours. En outre, elle comporte un
élément qui lui est fondamentalement hétérogene & savoir son mes-
sianisme qui ressortit évidemment 3 I'autre type de discours poli-
tique étudié par Jean Servier. «A I'opposé de l'utopie figée dans
son éternel présent — écrit ce dernier?® — les mouvements millé-
naristes se caractérisent par une répétition obsessionnelle de 'aven-
ture du Pére: le peuple juif et sa quéte de la Terre promise ou
I’ Apocalypse telle que peuvent la concevoir les hommes frustes®®».
Ces derniers mots mis & part, la pensée colinsienne, toute axée sur
’émergence dans 'histoire d’une souveraineté nouvelle et hérissée
de duretés bibliques, reléve bien du type socio-psychanalytique
ainsi esquissé. C’est d’ailleurs ce que signifie le modéle judaique pro-
posé incidemment par Colins lui-méme: «Dans la voie d'un devoir,
éerit-il, il faut étre comme le juif errant: ne jamais se lasser®».
§’il est vrai que le messianisme ou la conscience prophétique ne
saurait procéder que du millénarisme, peut-étre la philosophie colin-
sienne de I’histoire pourra-t-elle jeter quelque lumiére sur la nature
d’un élément qui apparait comme une pidce rapportée dans le
systéme fouriériste.

L histoire est pour Colins un processus conduisant I’Humanité de
I'ordre illusoire du despotisme & I’ordre réel de la raison en transi-
tant par une phase de désordre croissant dans laquelle nous nous
trouvons. L’insistance mise par notre auteur sur la notion d’ordre

22 JEAN SERVIER, op. cit., p. 316.

23 JEAN SERVIER, op. cit., p. 347.

24 JEAN SERVIER, 0p. ¢it., p. 347.

25 QouiNs, De la justice dans la science hors 1’Eglise et hors la révolution,
Paris 1860/61, tome III, p. 222.

579



s’explique par sa conception de la société qu’il définit comme une
«communauté d’idée sur le droit?». La communauté en question,
donc la société et I'ordre, ne peuvent, selon lui, exister que par
l'adhésion & un droit, donc & des régles sociales et plus fonda-
mentalement & une souveraineté, adhésion qui peut étre le fait soit
de la foi, soit de la raison.

Comme primitivement ’humanité est ignorante, donc dans I’in-
capacité de connaitre le fondement du droit réel, le despotisme
s’établit partout empiriquement en transformant la force en droit
au moyen d’une révélation quelconque. Pour Colins, la religion est
essentiellement la sanction d’un droit?’. Or, cette sanction, les
forts du passé I'ont toujours et partout imposée par la foi, c’est-
a-dire par des sophismes rendus sentimentalement incontestables,
et ce nécessairement de par la coexistence de I'ignorance sociale et
de la compressibilité de 'examen. Mais au droit divin des sociétés
fondées sur une révélation anthropomorphique, les bourgeois de tous
les temps, se réclamant du déisme et plus fondamentalement du
panthéisme, ont opposé le droit du peuple, s’exprimant par la plu-
ralité des voix et conduisant & une exploitation plus rationnelle
du travail par le capital qui s’est préalablement annexé le sol.
Toutefois, tant que I’examen est demeuré socialement compres-
sible, les despotismes bourgeois générateurs d’anarchie se sont tou-
jours finalement résorbés dans un despotisme de droit divin se tra-
duisant par la monopolisation du sol entre les mains des détenteurs
du pouvoir spirituel et du pouvoir temporel, du clergé et de la
noblesse. La théocratie, ou souveraineté de droit divin, apparait
ainsi comme seule garante d’un ordre social durable dans la pre-
miére phase de I’histoire, et elle constitue donc I’archétype poli-
tique 28.

La compression de 'examen inhérente aux despotismes du passé
s’exergant principalement dans le domaine spirituel, le temps arrive
néanmoins ot le progrés des connaissances dans lordre matériel
entraine non seulement la découverte mais encore la diffusion de

26 CoLiNs, Qu’est-ce-que la science sociale?, Paris, 1853/54, tome IV,
p. CCXIV.

27 Corins, Sociélé nouvelle, sa nécessité, tome 1, p- 184.

28 Covrins, Qu'est-ce-que la science sociale?, tome 1, p. 271.

580



I'imprimerie. Celle-ci provoque un développement sans précédent des
communications intellectuelles qui rend finalement I’examen incom-
pressible. Le droit divin est alors battu en bréche successivement
par les rois, les nobles, les bourgeois, les prolétaires et enfin par
tous. Au régne de la foi, vérité illusoire mais socialement tenue
pour absolue, succéde le régne des opinions, socialement tenues
pour relatives. A la société close assise sur I'incontestabilité senti-
mentale de chaque révélation anthropomorphique succédent des
sociétés morcellées et fractionnées, les nations modernes, qui sont
autant d’opinions géographiquement exprimées. L’explication de
ces mutations sans précédent également doit étre recherchée, selon
Colins, dans la diffusion des connaissances négatives due & I'incom-
pressibilité de 'examen, laquelle met progressivement en lumiére la
contestabilité générale de I'ordre social sans toutefois dissiper par
elle-méme l’ignorance sociale de la réalité du droit?®. Quant & cette
derniére, elle se maintient et s’aggrave méme & la faveur du dogme
philosophique de I’époque, le «matérialisme prétendu scientifique»,
dernier avatar du panthéisme, qui en assimilant I’homme a la
matiére, les sciences morales aux sciences naturelles, permet toutes
les justifications comme toutes les condamnations du droit par le
fait, mais toujours au bénéfice de la force brutale.

Dans ces conditions, quoi d’étonnant & ce que la disparition
du pouvoir spirituel inhérente & la seconde phase de I’histoire con-
duise & une anarchie nationale et internationale croissante se tra-
duisant par une multiplication des révolutions et des guerres.
N’étant plus unis par une communauté d’idées sur le droit, les
hommes des 4ges matérialistes sont dissociés, hors de la société pro-
prement dite, et ce d’autant plus que s’accroissent et se répandent
les richesses intellectuelles et matérielles. Aussi bien, les gouvernants
du moment, pour se maintenir au pouvoir, suscitent-ils empirique-
ment une «force morale» nouvelle, la «terreur de [’avenir», en
placant leurs gouvernés devant le choix d’un despotisme pire que le
leur ou du chaos de I'anarchie3?. Ballotée entre ses intéréts, ses

29 CorINs, Science sociale, tome V, pp. 640 et suivantes.
30 CoLiNs, Science sociale, Bruxelles 1893, tome XVI, pp. 147 et suivantes,
166 et suivantes. '

581



opinions et ses passions contradictoires, I’humanité est alors promise
a I'anéantissement & moins qu’elle ne découvre et n’accepte la sou-
veraineté réelle, celle de la raison, seule capable de fonder un ordre
social incontestable.

Nous en connaissons maintenant assez sur la philosophie colin-
sienne de I’histoire pour comprendre les justifications de son pro-
phétisme. Si toute société se caractérise et se définit par une cer-
taine communauté d’idées sur le droit qui a pu étre fondé sur la
foi mais ne peut plus 1’étre, il est bien évident que, en suscitant
une protestation puis une contestation toujours plus radicale de ce
qui peut subsister d’ordre social en présence de I'incompressibilité
de 'examen, I’anarchie fera toujours plus sentir le besoin, puis la
nécessité de fonder un droit nouveau sur une base enfin ration-
nellement incontestable. Or, Colins est persuadé d’avoir découvert
cette base au moyen de sa démonstration de 'immatérialité et de
Iéternité des sensibilités réelles, c’est-a-dire des Ames. Celle-ci est
en effet, selon lui, la voie étroite donnant accés a la connaissance
du Logos et donc & la reconnaissance de la souveraineté de la
raison qui implique une inversion globale de tous les rapports
sociaux. Par conséquent, la généralisation de I’anarchie lui apparait
non seulement comme fatale, mais encore comme providentielle
puisque aussi bien elle est historiquement nécessaire & l'introni-
sation de la vérité. D’ou P'alliance du socialisme rationnel avec
Ananké que Colins affirme dans le passage suivant: «J’ai un allié
auquel ni les vices ni les hommes n’ont jamais pu résister; cet allié
c’est le destin, c¢’est la nécessité3ly.

Toutefois, que I’'on ne 8’y trompe pas. Cette fatalité, cette néces-
sité, ne releve d’aucun déterminisme, mais bien du Logos lui-méme,
c’est-a-dire de 1’éternelle raison ou de Iéternelle justice qui cons-
titue le lien nécessaire, au sens quasiment mathématique du terme,
entre les souffrances ou les jouissances et les péchés ou les mérites que
les dmes, démontrées immatérielles et éternelles, se sont acquis
dans leurs incarnations successives. Notre monde est donc un enfer
ou, privée de la vision de la vérité, notre humanité souffrante expie.
Mais c’est un enfer temporaire — 'expiation d’une faute commise

81 CoLins, De la justice dans la science..., tome I11, p. 264.

582



nécessairement dans le temps ne pouvant étre éternelle — dont
I’humanité s’affranchira par la connaissance du Logos et de la dis-
tance infinie qu’il postule entre les 4&mes et la matiére, la raison et
les passions, le travail et le capital.

C’est dans 'alliance de sa doctrine avec Ananke qu’il faut re-
chercher 'explication des aspects apocalyptiques du prophétisme de
Colins: «Apres dix, cent, mille, dix mille révolutions — écrit ce der-
nier3? — on est aussi avancé qu’au commencement: si le mal
n’a pas été porté a I'excés suffisant... Le maniaque, on le saigne;
la société se saigne elle-méme. Le résultat pour I'individu est de
reconnaitre: qu’il a été fou, le résultat pour la société est de re-
connaitre: qu’elle est folle et qu’elle a besoin de vérité.»

Autre aspect original du prophétisme colinsien: ses rapports
avec le développement scientifique au XIXe siécle. Non seulement ce
développement a une influence déterminante sur la progression de
Panarchie 3, mais encore il conditionne la découverte de la démons-
tration de l'immatérialité des dmes qui apparait comme impos-
sible tant que les sciences naturelles n’ont pas établi notamment
la quasi-identité physiologique du corps humain et des organismes
animaux supérieurs. Clest ce qu’affirme Colins aux premiéres
lignes de son magnum opus, Science sociale lorsqu’il écrit: «La
Science sociale, coordination des connaissances, & la direction des
actions tant individuelles que sociales, a toutes les spécialités
scientifiques: pour prolégomeénes??.»

Enfin, derniers éléments caractéristiques du prophétisme colin-
sien: bien qu’essentiellement pacifique et misant pour ’avenir dans
la société nouvelle sur la généralisation du libre examen comme
seul soutien de la souveraineté de la raison, il débouche dans I'im-
médiat sur une «révolution par en haut» et plus précisément sur
une dictature provisoire qui 8’appuiera sur une force sociale bien
déterminée, ’armée, pour imposer le socialisme rationnel a une

32 CoLins, Société nouvelle, sa nécessité, tome 11, p. 59.

33 Cf. notamment Corins, De la souveraineté, tome 11, p. 576 et Qu’est-ce
que la science sociale?, tome I, p. 147.

84 CorLinNs, Science sociale, tome I, p. VII; cf. aussi tome III, p. 118;
Qu'est-ce que la science sociale?, tome 11, p. 459; L’économie politique..., tome
I1, p. 333, ete.

583



premiere nation dans laquelle viendront se fondre successivement
toutes les autres. En effet, la souveraineté de la raison, universelle
par essence et mondialiste par vocation, répudie tant I'internatio-
nalisme que le nationalisme35. Ceci dit, il n’en demeure pas moins
vrai que la vision colinsienne de ’histoire est celle d’'un métaphy-
sicien et presque d'un théologien comme l'atteste le passage sui-
vant: «Nous voyons que depuis 'origine sociale, le mal va en
empirant sur notre globe, ne fit-ce que par le développement de
Pintelligence qui fait sentir, de plus en plus, 'excés du mal, tou-
jours relatif & ’absence de vérité. Aussi, voyons-nous approcher le
moment oll, par excés de mal social, ’humanité ou le mal social
doit disparaitre. Remarquons bien, que la disparition du mal social
n’anéantit point le mal moral ce qui serait anéantir ’humanité;
mais en faisant disparaitre les maux dérivant de l’ignorance sociale,
la connaissance de la vérité rend aux individus la plénitude de la
liberté»...38.

Cette derni¢re citation est particuliérement éloquente. D’une
part, la restriction finale quant & la persistance du mal moral dans
la société nouvelle illustre 1’anti-utopisme de Colins qu’atteste
d’ailleurs toute son ceuvre tendue vers la recherche des conditions
a priori de la souveraineté de la raison dans I’ordre politique, moral
et économique. D’autre part et surtout, par ses thémes principaux —
négation du progrés moral et social; évolution catastrophique de
humanité; irruption de la liberté fondée sur la connaissance de
la vérité — cette citation est typiquement millénariste. Aussi bien,
avons-nous pu écrire®” que nul, a notre connaissance, n’avait
donné au millénarisme une expression plus abrupte que Colins.
Point n’est besoin que nous soumettions longuement la doctrine
colinsienne & I’approche socio-psychanalytique pour y déceler les
caractéristiques essentielles de ce genre de discours politique re-
censées par Jean Servier. On y trouve, en effet, une prédominance
absolue du principe paternel de 'autorité ou de la souveraineté. On

35 Corins, Qu’est-ce que la science sociale?, tome IV, pp. CCXIX et
CCCLXXII.

36 CoLins, Science sociale, tome 111, p. 95.

37 Ivo RENs, Introduction aw socialisme rationnel de Colins, Bruxelles
et Neuchatel, 1968, p. 286.

584



y trouve aussi une interprétation historique et apocalyptique de
la réalité débouchant néanmoins sur un avenir radieux. D’ailleurs,
I'aventure intellectuelle de Colins ne constitue-t-elle pas & I'évidence
une version moderne de la geste de Moise par laquelle un pro-
phéte, non point de Dieu mais de I’éternelle raison, ayant trouvé
le peuple élu (’humanité) en captivité (dans 'ignorance) lui dévoile
non point les Tables de la Loi, mais la science sociale et le con-
duit vers la Terre promise (et collective) de la société nouvelle?

L’historien des doctrines politiques ne peut manquer de relever
plusieurs similitudes entre la pensée que nous venons d’esquisser et
celle de Fourier: méme priorité accordée & la connaissance sur ’ac-
tion, et & une connaissance essentiellement métaphysique qui, chez
I'un et lautre, devra étre rendue accessible & des enfants de dix
ans bien élevés3%; méme nécessité de «refaire ’entendement», selon
le mot de Bacon repris par Condillac; méme transfert de 1’«age
d’or» du passé vers ’avenir comme chez Saint-Simon; méme con-
damnation du désordre civilisé ou de ’anarchie contemporaine assi-
milée & un «enfer»3®; méme role historiquement nécessaire de cet
«enfer»; méme insistance sur la nécessité d’une inversion globale de
tous les rapports sociaux existant considérés comme mensongers*’;
méme aspiration au mondialisme. Une étude plus approfondie de
ces deux auteurs révele qu’ils se rejoignent en outre, quoique avec
des nuances parfois considérables, sur des idées aussi différentes
que limportance du modéle mathématique en science sociale, la
collectivisation du sol, la prise en charge de ’éducation et de I'ins-
truction de tous les enfants par la société nouvelle, 'avénement
d’une langue universelle, la pluralité des mondes habités, la trans-
migration des Ames, etc. Ces similitudes et convergences devraient
nous permettre de combler une importante lacune dans I’analyse
de Jean Servier. Celle-ci en effet, nous parait en défaut lorsqu’elle
s’aveére incapable d’expliquer comment la pensée de Fourier, le plus
utopique des utopistes, peut ne pas étre moins millénariste que

38 FoURIER, Le nouveau monde industriel et sociétaire, in (Euvres
complétes, tome VI, p. 356; Couins, De la justice..., tome II, p. 371 et
Société nouvelle..., tome I, pp. 454-55.

39 FoURIER, Ibidem, p. 262; CoLINs, Société nouvelle..., tome I, pp. 253-54.

40 FoURIER, Ibidem, p. 16; CoLiNs, Science sociale, tome 111, p. 70.

585



celle d’un Colins. Il ne sert & rien d’affirmer que «malgré les pro-
messes de I’Age nouveau et I’annonce des merveilles de la science,
elle reste utopique puisque le peuple n’apporte pas au fouriérisme
son adhésion passionnée*'». Le millénarisme dune doctrine ne
dépend pas de ’adhésion du peuple mais du réle que son auteur lui
a assigné dans U'histoire. Et le paradoxe de Fourier, c’est que, s’il
s’est replié sur un réve, il lui a néanmoins donné une place «pivo-
tale» dans I’histoire au point d’en proclamer la validité universelle
avec une fougue prophétique & nulle autre pareille: «Moi seul —
écrit-il dans son premier ouvrage — jaurai confondu vingt sidcles
d’imbécillité politique et c’est & moi seul que les générations pré-
sentes et & venir devront l’initiative de leur immense bonheur.
Avant moi, 'humanité a perdu plusieurs mille ans & lutter folle-
ment contre la Nature; moi, le premier, j’ai fléchi devant elle en
étudiant I'attraction, organe de ses décrets: elle a daigné sourire
au seul mortel qui I'elit encensé, elle m’a livré tous ses trésors.
Possesseur du Livre des Destins, je viens dissiper les ténébres poli-
tiques et morales et sur les ruines des sciences incertaines j'éléve la
théorie de ’harmonie universelle2. »

Avant de poursuivre, admirons, par deld les outrances verbales,
la puissance synthétique de ce texte qui, en quelques lignes,
résume avec précision toute la doctrine sociétaire. Si cette derniére
était réductible & une utopie, dans I'acception que nous avons re-
tenue, pourrait-elle se résumer en principes abstraits et revétir ne
serait-ce que I'apparence d’'un systéme rationnel universellement
valable? Toutefois, avouons-le, ce qui nous frappe et nous choque
dans ce passage, c’est 'orgueil inoui que son auteur affiche avec
une naiveté et une arrogance telle qu’il nous est impossible d’en
faire abstraction et difficile de le lui pardonner. Peut-étre la raison
en est-elle que nous ne pouvons plus le comprendre sans faire un
effort sur nous-mémes, pas plus que nous ne pouvons comprendre
les passages ci-aprés de Colins: «Attendez — avait écrit de Maistre
dans une page d’ailleurs connue de Fourier — Attendez que 1’affi-
nité naturelle de la religion et de la science les réunisse dans la

4l JEAN SERVIER, op. cit., p. 254.
42 FoUuRrIER, Théorie des quatre mouvements, éd. de 1841, p. 285.

586



téte d'un seul homme de génie; l'apparition de cet homme ne
saurait étre éloignée et peut-étre existe-t-il déja — C’est vrai — com-
mentait Colins — et si chercher, 14 ou il est possible de découvrir,
et trouver, constitue le génie, je suis cet homme de génie...*».
A linstar de Fourier, Colins osait affirmer «Mon travail est, & mes
yeux, I'ouvrage le plus utile qui ait été fait depuis l'origine so-
ciale*». Et comme ses prédécesseurs, il n’hésitait pas a prendre a
témoin sinon les générations & venir, du moins une génération pro-
chaine: «D’aprés cet exposé, génération prochaine, vous me plain-
driez: d’avoir vécu pour ainsi dire seul savant, au sein d’un Charen-
ton social incapable de me comprendre. Vous diriez: c¢’est 1a le sup-
plice de Mézence ; celui d’'un homme vivant indissolublement attaché
a un cadavre. Vous me plaindriez, dis-je: si lorsque vous existerez,
vous ne saviez déja: que, les maux soufferts, le vrai savant a la
certitude de les avoir mérités; qu’alors, et comme expiatoires, les
maux soufferts sont presque un bonheur; et qu’ils sont toujours un
bonheur; quand ils sont soufferts pour sauver 'humanité?.»

Le parallélisme entre ces déclarations et celle de Fourier que nous
avons rapportée est d’autant plus frappant qu’elles émanent d’au-
teurs pratiquant volontiers ’humour, méme & leurs dépens. On con-
nait le passage de Fourier ou il rapporte la mésaventure qui lui
advint en 1816/17 a Talissieu du fait de son refus d’un «inceste
mignon»?, On connait moins Colins qui dans un de ses dialogues
se fait présenter comme un «enragé» par un de ses personnages
lequel d’ailleurs déclare «je me moque de Colins comme de Colin-
tampon»*’. Si méme l'orgueil de Colins est comparable & celui de
Fourier, il ne 'explique pas. Pourtant, comme le reléeve Maxime
Leroy, d’autres auteurs du XIXe siécle éprouvérent un orgueil
analogue: «Hugo, Vigny, Balzac se sont crus comme lui (Fourier)
prédestinés», de méme que Lamartine, Enfantin et plusieurs

43 ConIns, Qu’est-ce que la science sociale ?, tome IV, p. CLXIII.

44 Corins, De la justice dans la science..., tome II1, p. 210.

45 Covrins, De la justice dans la science..., tome I, p. 43.

46 StmoNE DEBOUT, «L’'illusion réelle», in Topique, Revue freudienne,
n° 4/5 (octobre 1970).

47 CoLins, L’économie politique..., tome 11, pp. 93 et 95.

587



autres8. Mais lorsque 'auteur de la Comédie humaine met dans la
bouche de I'un de ses personnages «j’aurai trouvé 1’Absolu ou
I’Absolu sera introuvable»4?, il ne parvient sans doute plus a ins-
pirer au lecteur d’aujourd’hui le pathétique que pouvait alors
évoquer semblable présomption. La raison? Il faut la chercher,
selon nous, dans le fait que, & I'époque, la «mort de Dieu» était
encore ressentie socialement comme une menace, alors qu’elle est
désormais vécue comme un fait. Aussi bien le messianisme de Fou-
rier que I'on a prétendu expliquer soit par la folie, soit par I’igno-
rance, soit par le mysticisme, soit par 'utopisme, soit enfin par le
romantisme nous apparait-il comme une maniere de compensation a
cette angoisse religieuse de la «fin des temps» consécutive & la chute
de I’Ancien régime.

Peut-étre a-t-on trop tendance, de nos jours, & négliger le con-
texte judéo-chrétien dans lequel s’est développée la pensée de
Fourier qui, lui, n’hésitait pas a dénoncer les «erreurs en inter-
prétation des Saintes Ecritures» commises par les philosophes®0.
C’est du moins I’hypothése que ’on peut avancer en constatant la
similitude des prétentions prophétiques de Fourier et de Colins et
les profondes analogies de fond existant entre leurs millénarismes
respectifs. Pour illustrer ces analogies, arrétons-nous un instant aux
derniéres volontés de ces deux auteurs. Fourier avait voulu que
fit inscrite sur sa tombe au cimetiére de Montmartre les mots sui-
vants: «Ici sont déposés les restes de Charles Fourier. La série dis-
tribue les harmonies. Les attractions sont proportionnelles aux des-
tinées®.» Quant & Colins, il avait demandé que sa tombe au cime-
tiere de Montrouge, portit en épitaphe la formule méme du Logos:
«L’ordre moral, ¢’est ’harmonie éternelle : entre la liberté des actions
et la fatalité des événements52.» Il saute aux yeux que ces deux
textes ont au moins en commun la notion d’harmonie, si chére au

148 MaxiMeE LeERroY, Histoire des idées sociales en France, tome II, Paris
19.., p. 257.

49 H. pE BAvzac, La recherche de 1’ Absolu, Paris 1834, p. 422.

50 FoURIER, Nowuveau monde industriel et sociétaire, in (Euvres complétes,
tome VI, p. 199.

51 Cf. RENE ScHERER, Fourier ou la contestation globale, Paris 1970, p. 181.

52 Cf. notre Introduction aw socialisme rationnel de Colins, p. 343.

588



ceeur de nos deux prophetes du socialisme, qui sont d’ailleurs per-
suadés, I'un autant que l'autre, d’avoir fondé une science totale
donnant au monde la clef des destinées individuelles et sociales.
Lehouk avance que ces idées d’harmonie et de science totale font
partie intégrante de I’«utopie romantique» qui anima I’ «obsession
religieuse» du début du XIXe siécle®. Relevons, toutefois, que les
idées d’harmonie et de science totale appartiennent tout autant &
Pesprit métaphysique, qui, lui, est de tous les temps. Preuve en est
que la conscience prophétique de Colins se fonde sur une doctrine
dont on a vu que, nonobstant certaines analogies avec celle de
Fourier, elle apparait comme ’anti-thése de cette derniére, et qu’elle
procéde infiniment plus du rationalisme classique que du roman-
tisme. Si donc le romantisme a pu inspirer et méme marquer
I'utopie de Fourier, son millénarisme, comme celui de Colins, res-
sortit davantage & 1’«obsession religieuse» du siécle dernier — me-
nace et hantise de la «mort de Dieu» — qu’a un courant littéraire
ou artistique essentiellement subjectiviste. Aussi bien I'explication
fondamentale des similitudes existant entre les millénarismes de
Fourier et Colins nous parait-elle résider dans leur commune con-
viction d’avoir opéré la jonction entre les sciences naturelles triom-
phantes et, sinon le contenu controuvé du christianisme tradition-
nel, du moins P'esprit religieux inhérent & 'homme et & la société.
Telle est aussi la raison de la double prétention scientifique et reli-
gieuse de la «science sociale» tant de Fourier que de Colins. Hst-ce
a dire que l'un et P'autre soient au méme titre des précurseurs
de cette foi quasi religieuse en la science que Jean Servier appelle
I’«utopie des temps modernes»5*? Nous ne le croyons pas, et ce,
précisément, en raison des différences de fond existant entre les
justifications doctrinales de leurs millénarismes respectifs.

Celui de Fourier, nous I’avons constaté, est moins fermement
ancré dans I’histoire, mais finalement plus proche de ’esprit de son
temps que le second. En effet, bien que professant sa foi en Dieu,
c’est la Nature que Fourier interroge, comme les savants de son
temps, et dont il prétend avoir découvert la loi fondamentale dans

53 EmiLe LEHOUK, op. cit., pp. 1564 et 155.
54 JEAN SERVIER, op. cil., pp. 360 et suivantes.

589



Iattraction passionnée qui fonde en quelque sorte une religion de
I'immanence. Bien qu’il ne donne pas la clef de ses calculs, il se
réclame d’une méthode, I’analogie universelle, qui, paradoxalement,
a partie liée tant avec les méthodes de la poésie qu’avec celles
utilisées par les sciences d’observation. Et bien qu’il ait fondé une
utopie, il déclare vouloir l’expérimenter sur une échelle réduite,
ce qui témoigne certes d’un optimisme propre au scientisme et au
socialisme du siécle dernier, mais parle encore le langage de I'ima-
gination et de la sociologie du XXe siécle.

Chez Colins, le tableau change du tout au tout. D’abord le re-
cours colinsien aux sciences naturelles n’emporte nulle utilisation de
I'induction ni de I’expérimentation en science sociale. Celle-ci se
présente comme découlant par voie logico-déductive de la démons-
tration centrale, laquelle récuse le message fondamental de 1’ «utopie
des temps modernes», & savoir le «matérialisme prétendu scienti-
fique». Observera-t-on que, dans la mesure ou la société nouvelle
constitue une espéce de théocratie de la raison; elle rappelle & tout
le moins 'un des éléments fondamentaux de l'utopie, & savoir
Paspiration & des structures sociales traditionnelles négatrices de
tout conflit? Mais ce n’est 14 qu’une apparence, car en assimilant
la condition humaine & une lutte perpétuelle de la raison contre les
passions se poursuivant de vie en vie, éternellement, Colins, ancien
baroudeur de la Grande Armée, héros d’Austerlitz, de Iéna, de
Leipzig, de Ligny, de Roquencourt et devenu prophéte du Logos,
manifeste une exceptionnelle cohésion millénariste. C’est sans doute
parce qu’il parle le langage de la transcendance que son socia-
lisme demeure radicalement étranger & ceux de son siécle comme
du nétre... malgré 'accent pessimiste de son appel aux centurions.

590



	Utopie et millenarisme chez Fourier et Colins

