Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 21 (1971)

Heft: 3

Artikel: Zur Erforschung des wirttembergischen Pietismus
Autor: Lehmann, Hartmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sprechung der Max Weber gewidmeten Biographie von Marianne Weber
(1926) (S. 429-435) finden, die auch mit einigen neuen Ziigen iiber das Ver-
héltnis von Troeltsch zu Weber aufwarten kann. Wir werden nebenbei auch
daran erinnert, dass sich Meinecke schon 1922 tiber M. Weber gedussert hat,
und zwar in dem Aufsatz «Drei Generationen deutscher Gelehrtenpolitik:
F. Th. Vischer, R. Schmoller, M. Weber». Meinecke steht nicht an, M. Weber
als den einzigen seiner Generation zu bezeichnen, «den man ohne Vorbehalt
genial nennen kann» (431). Damit ist aber auch tiber die Spannweite Friedrich
Meineckes, die man oft zu unterschétzen geneigt ist, viel gesagt.

ZUR ERFORSCHUNG DES WURTTEMBERGISCHEN
PIETISMUS

Von HarTMuT LEEMANN

Forschungen, die zwischen den traditionellen wissenschaftlichen Diszipli-
nen liegende Themen behandeln, sind zwar ldngst nichts Neues mehr, aber
immer noch reizvoll und notwendig. Nach wie vor ergeben sich dabei be-
sondere Schwierigkeiten, da nur wenige Forscher in verschiedenen wissen-
schaftlichen Gebieten in gleicher Weise zu Hause sind. In der bisherigen
Pietismusforschung wurde deshalb nur selten der Versuch unternommen,
auch jene Probleme zu erdrtern, die zwischen der Geistes- und der Sozialge-
schichte, zwischen der politischen und der Kirchengeschichte liegen.

Wie ich in einem Vortrag auf der 28. Versammlung deutscher Historiker
im April 1970 in Ko6ln ausfithrte, wenden sich die Kirchenhistoriker in
erster Linie den theologischen und philosophischen Fragen in der Geschichte
des Pietismus zu und scheuen sich, die tiber ihr engeres Gebiet hinausgehen-
den sozialen und politischen Bedingungen mit in ihre Interpretation einzu-
beziehen. Sie bleiben deshalb in der Regel bei einer theologie- und ideenge-
schichtlichen Betrachtung stehen. Historiker behandeln und beschreiben da-
gegen zwar die sozialen Bewegungen und politischen Wirkungen, nennen die
theologischen Ansichten oft aber nur am Rande und kommen so auch nicht
dazu, die Wechselwirkung von religiésen und sozialen Kriften zu analysieren.
Von beiden unterscheidet sich die Haltung der Religionssoziologen. Nach-
dem ihr Fach zun#chst der Pietismusforschung kraftige neue Impulse verlieh,
negierten sie spater weitgehend den historischen Erfahrungsbereich und
untersuchten ganz konkret und direkt das religiose Verhalten einzelner Be-
volkerungsschichten oder einzelner Gemeinden. Meine 1969 verdffentlichte
Arbeit Pietismus und weltliche Ordnung in Wiirttemberg vom 17. bis zum 20.
Jahrhundert sollte an einem Einzelfall demonstrieren, welchen Ertrag solche
die einzelnen Spezialgebiete libergreifende Studien auch in der Pietismus-

318



forschung bringen kénnen. Ernst Gerhard Riisch bemerkt dazu in einer Re-
zension in dieser Zeitschrift (Bd. 20, 1970, S. 414 ff.), mir scheine «der
weite Horizont der kirchlichen Geistesgeschichte zu wenig offen zu sein» und
urteilt abschliessend : « Das soziologisch orientierte Buch beweist einmal mehr,
dass soziologische Forschung ohne umfassende Kenntnis von Theologie und
Philosophie eines Zeitalters nicht moglich ist».

Als Entgegnung mochte ich nicht allein auf die Rezensionen verweisen,
in denen mir bescheinigt wird, ich hétte mich erstaunlich gut in die theolo-
gischen und kirchengeschichtlichen Fragen eingearbeitet (siehe z. B. Fried-
rich Wilhelm Kantzenbach, Deutsches Pfarrerblatt, 30. 10. 1969; Gotthold
Miiller, Theologische Zeitschrift Nr. 5, 1970, S. 364 ff.), mich aber auch nicht
mit dem von Herrn Risch implizierten Lob begniigen, ich hatte als Historiker
wenigstens die soziologischen Aspekte des Themas richtig erfasst. Ich sehe
vielmehr in seinem Urteil (und in den Beweisen, die es untermauern sollen)
eine Reihe von grundsitzlichen Fragen und Missversténdnissen, auf die ich
ausfiihrlicher eingehen maochte.

Zuniéchst zu den allgemeinen Einwénden. Herr Riisch moniert, es werde
«zu wenig sichtbar», «dass die verschiedene Stellung [der wiirttembergischen
Pietisten] zur weltlichen Ordnung in tiefen theologisch-glaubensmaéssigen
Unterschieden verwurzelt ist»; «die wichtigsten Grundziige der Anschauungen
von Bengel, Oetinger, Michael Hahn, Blumhardt» wiirden «nicht dargelegt»;
«was z. B. Foderaltheologie ist» wiirde «nicht entfaltet». Es muss R. ent-
gangen sein, dass ich gar nicht die Absicht hatte, die theologischen Systeme
der fithrenden wiirttembergischen Pietisten in aller Breite darzulegen. Diesem
Thema sind zahlreiche Werke gewidmet, auf die ich an den entsprechenden
Stellen verwiesen habe. Mir kam es, wie ich einleitend ausfiihrte, dagegen
unter anderem darauf an, die sozialgeschichtlichen Hintergriinde aufzuzeigen
und deshalb «nicht nur die geistige Spitzenleistung ... sondern auch die
Breitenwirkung bestimmter pietistischer Vorstellungen zu untersuchen» (S.
13 f.). Aus diesem Grunde fasste ich nur knapp zusammen, was sich aus den
Lehren der fithrenden wiirttembergischen Pietisten fiir mein Thema ergab;
dass ich «die wichtigsten Grundziige» iiberhaupt nicht dargelegt hitte, ist
falsch (iiber Bengel vgl. S. 69 ff., Oetinger S. 108 ff., Michael Hahn S. 139 ff.,
Blumhardt d. A. S. 209 f., Blumhardt d. J. S. 285 ff.). Ausserdem sollte die
Untersuchung vor allem auch zeigen, in welchem Masse sich die pietistischen
Anschauungen iiber die (Dinge dieser Welt) im Laufe der Neuzeit wandelten
und welcher Einfluss dabei den jeweiligen politischen Umsténden und sozialen
Bedingungen zukam. Deshalb hatte ich mich entschieden, «nicht ein breites
Gebiet und eine kurze Periode, sondern einen beschrénkten historischen
Schauplatz, dafiir jedoch den Zeitraum vom 17. bis zum 20. Jahrhundert zu
untersuchen» (8. 13). Es zeigte sich dabei, dass die verschiedene Stellung
der wiirttembergischen Pietisten zur weltlichen Ordnung eben nicht nur wie
der Rezensent annimmt, «in tiefen theologisch-glaubensmaéssigen Unterschie-
den verwurzelt ist», sondern dass die Pietisten, herausgefordert durch ganz

319



bestimmte politische Konstellationen und gestiitzt auf ganz bestimmte soziale
Strukturen, verschieden reagierten und dass sich ihre Antworten nicht zuletzt
auch wieder in ihrer religiésen Einstellung niederschlugen. Das war im 18.
Jahrhundert der Fall, als Bengel den Kurs bestimmte. «Die Lehre von den
Kindern Gottes in den Stiirmen der letzten Zeit», so schrieb ich (S. 134)
«deutete den Pietisten [jener Zeit] ihre Stellung als soziale Minderheit mit
verhaltnismaéssig geringem politischem und kulturellem Einfluss. Der Glauben
an den Bund mit Gott, das Bewusstsein, zu den Auserwihlten seines Reiches
zu gehoren, loste aber eine grosse geistige Aktivitét aus, die sich in einer
Fiille von populdren erbaulichen und gelehrten theologischen und philoso-
phischen Abhandlungen dusserte». Ahnliche Wechselbeziehungen gab es auch,
wie hier nicht weiter ausgefiihrt werden kann, im 19. und 20. Jahrhundert.
Es wurde jedoch nicht nur, wie ich nochmals betonen mochte, das poli-
tische Verhalten der wiirttembergischen Pietisten einseitig durch ihre reli-
gitse Uberzeugung determiniert, sondern andererseits auch ihre religiése An-
schauung von ihrer Erfahrung in dieser Welt nachdriicklich geprigt. Es lohnte
sich dariiber zu diskutieren, ob (und wie) die Relation von geistig-religiésen
und sozio-politischen (sowie moglichst auch von sozio-kulturellen und sozio-
Okonomischen) Faktoren in bestimmten Situationen ndher bestimmt werden
kann.

Auch zu den «Fehlurteilen», die mir R. im weiteren Teil seiner Rezension
anlastet, ist ein klédrendes Wort notwendig. Diese sollen zwar sein allgemeines
Urteil belegen ; sie beriihren jedoch, um es vorwegzunehmen, keinen der zen-
tralen Punkte der Untersuchung und beruhen, wie mir scheint, auf weiteren
Missversténdnissen. So bemerkt R., die Tagebucheintragungen von Israel
Hartmann, die ich S. 74 als Beleg fiir die pietistische Lehre von der be-
messenen Zeit und der Forderung, im Diesseits treu die Pflicht zu erfiillen,
angefiihrt hatte, seien «keineswegs eine spezielle Frucht der Anschauungen
Bengels vom (Auskaufen der Zeit); sie finden sich #hnlich in zahllosen
nichtpietistischen, aufklérerischen oder orthodoxen Tagebiichern, Briefen
und Dichtungen der Zeit». Dieser Hinweis ist nur teilweise richtig. Ich hatte
nie behauptet, die im 18. Jahrhundert in Wirttemberg tbliche pietistische
Lehre von der Zeit sei einzigartig und ausschliesslich pietistisch, was R.
mir unterstellt; andererseits hatte ich neben der Bemerkung, hier sei der
Einfluss Bengels zu spiiren, nicht auf weitere moégliche Vorbilder oder
Parallelen hingewiesen. Allerdings scheint es mir falsch, Pietisten und Nicht-
pietisten, Aufklédrer und Orthodoxe des 18. Jahrhunderts in dieser Hinsicht
in einen Topf zu werfen. Denn éhnlich wie die Puritaner und die Jansenisten
legten vor allem die Pietisten grossten Nachdruck auf die Lehre vom (Aus-
kaufen der Zeit). Die Uberzeugung, Gott habe die jedem Menschen in dieser
Welt zur Verfiigung stehende Zeit begrenzt, war ein zentraler Punkt der
pietistischen Lehre; mehr als die vom Rezensenten genannten Gruppen
glaubten die Pietisten deshalb; es sei, um vor Gott zu bestehen, wichtig,
diese Zeit auch richtig zu nutzen.

320



In diesem Zusammenhang hatte ich in einer Anmerkung den Hinweis ge-
geben, die Ansicht, Gott fiir alle verbrauchte Zeit Rechenschaft ablegen zu
miissen, zeige sich auch in dem Geistlichen Liederkdstlein des Bengelschiilers
Philipp Friedrich Hiller sowie in den Predigten und erbaulichen Betrach-
tungen fiir alle Tage oder alle Sonn- und Feiertage des Jahres, die andere
Bengelschiiler versffentlichten (S. 74). R. hilt diese Verbindung fiir «abwe-
gig» und fiigt belehrend hinzu: «Diese Form reicht vielmehr in mittelalter-
liche, ja altchristliche Tradition zuriick und hat als solche mit dem Pietismus
nichts zu tun». Aber auch hier kann ich seinem Urteil nur zum Teil zustim-
men. Sicherlich ist es richtig, dass die Form (ndmlich Predigten und er-
bauliche Betrachtungen fiir alle Tage oder alle Sonn- und Feiertage zu ver-
fassen und zu publizieren) ilter als der Pietismus ist. R. erkennt jedoch
nicht, dass diese Form von den wiirttembergischen Pietisten des 18. Jahrhun-
derts mit einem aus ihrer ganz speziellen Lehre gebotenen neuen Sinn und
Inhalt gefiillt wurde. Diese religiése Gruppe beniitzte Tagebiicher und Briefe,
aber auch erbauliche Betrachtungen und Predigten konsequenter als ihre
Zeitgenossen, um sich vor Gott zu verantworten und Gott zu loben, kurz, um
Bilanz zu ziehen. Als wiedergeborene Christen waren sie iiberzeugt, dass sie
nicht wie die (Weltkinder> in den Tag hineinleben durften, sondern Gott
regelmiissig und griindlich Rechenschaft iiber ihr Denken und Handeln abzu-
legen hatten.

Es ist bedauerlich, dass sich der Rezensent in seiner Kritik nur auf
einige wenige Sdtze und auf eine Anmerkung auf 8. 74 bezieht, wihrend er
beispielsweise auf die sich 8. 74 anschliessenden und meines Erachtens viel
wichtigeren Folgerungen nicht eingeht, ndmlich auf die Aussage, die altwiirt-
tembergischen Pietisten hitten aus ihrer Einstellung zur Zeit nicht den
Schluss gezogen, sich durch Erfolge im o6ffentlichen oder wirtschaftlichen
Leben besonders hervorzutun, eine Haltung, die sie grundlegend von den
Calvinisten unterschied. So vermitteln aber die allgemeine Kritik und der
Hinweis auf einige Details, die R. in seiner Rezension bringt, dem Leser
einen ungeniigenden Eindruck. Denn die tatséchlichen Ergebnisse der Unter-
suchung werden nur teilweise wiedergegeben. Mir scheint, dass die Leser eine
griindlichere Information verdient gehabt hitten. Ausserdem hétte essich ge-
lohnt, die Konsequenzen zu diskutieren, die sich aus dieser Arbeit fiir wei-
tere Studien iiber die religivsen Erneuerungs- und Erweckungsbewegungen
des 17./18. sowie des 19./20. Jahrhunderts ergeben. '

Was schliesslich die Erforschung des wirttembergischen Pietismus an-
geht, so sollte m. E. der Weg nicht zu einer rein kirchlichen Geistesge-
schichte zuriickfithren. Weitere Forschungen sollten vielmehr in das Span-
nungsfeld von Religiésem und Politischem, von Geistigem und Sozialem
hineingestellt werden. Es ist mir klar, dass meine Studie nur ein erster
Schritt in diese Richtung war. Deshalb bin ich auch fir alle Hinweise und
Korrekturen dankbar. Deshalb hielt ich es aber auch fir notig, die von mir
eingeschlagene Forschungsrichtung hier noch einmal darzulegen.

321



	Zur Erforschung des württembergischen Pietismus

