
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 21 (1971)

Heft: 3

Artikel: Zur Erforschung des württembergischen Pietismus

Autor: Lehmann, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sprechung der Max Weber gewidmeten Biographie von Marianne Weber
(1926) (S. 429-435) finden, die auch mit einigen neuen Zügen über das
Verhältnis von Troeltsch zu Weber aufwarten kann. Wir werden nebenbei auch
daran erinnert, dass sich Meinecke schon 1922 über M. Weber geäussert hat,
und zwar in dem Aufsatz «Drei Generationen deutscher Gelehrtenpolitik:
F. Th. Vischer, R. Schmoller, M. Weber». Meinecke steht nicht an, M. Weber
als den einzigen seiner Generation zu bezeichnen, «den man ohne Vorbehalt
genial nennen kann» (431). Damit ist aber auch über die Spannweite Friedrich
Meineckes, die man oft zu unterschätzen geneigt ist, viel gesagt.

ZUR ERFORSCHUNG DES WÜRTTEMBERGISCHEN
PIETISMUS

Von Habtmut Lehmann

Forschungen, die zwischen den traditionellen wissenschaftlichen Disziplinen

liegende Themen behandeln, sind zwar längst nichts Neues mehr, aber
immer noch reizvoll und notwendig. Nach wie vor ergeben sich dabei
besondere Schwierigkeiten, da nur wenige Forscher in verschiedenen
wissenschaftlichen Gebieten in gleicher Weise zu Hause sind. In der bisherigen
Pietismusforschung wurde deshalb nur selten der Versuch unternommen,
auch jene Probleme zu erörtern, die zwischen der Geistes- und der Sozialgeschiehte,

zwischen der politischen und der Kirchengeschichte liegen.
Wie ich in einem Vortrag auf der 28. Versammlung deutscher Historiker

im April 1970 in Köln ausführte, wenden sich die Kirchenhistoriker in
erster Linie den theologischen und philosophischen Fragen in der Geschichte
des Pietismus zu und scheuen sich, die über ihr engeres Gebiet hinausgehenden

sozialen und politischen Bedingungen mit in ihre Interpretation einzu-
beziehen. Sie bleiben deshalb in der Regel bei einer theologie- und
ideengeschichtlichen Betrachtung stehen. Historiker behandeln und beschreiben
dagegen zwar die sozialen Bewegungen und politischen Wirkungen, nennen die
theologischen Ansichten oft aber nur am Rande und kommen so auch nicht
dazu, die Wechselwirkung von religiösen und sozialen Kräften zu analysieren.
Von beiden unterscheidet sich die Haltung der Religionssoziologen. Nachdem

ihr Fach zunächst der Pietismusforschung kräftige neue Impulse verlieh,
negierten sie später weitgehend den historischen Erfahrungsbereich und
untersuchten ganz konkret und direkt das religiöse Verhalten einzelner
Bevölkerungsschichten oder einzelner Gemeinden. Meine 1969 veröffentlichte
Arbeit Pietismus und weltliche Ordnung in Württemberg vom 17. bis zum 20.
Jahrhundert sollte an einem Einzelfall demonstrieren, welchen Ertrag solche
die einzelnen Spezialgebiete übergreifende Studien auch in der Pietismus-

318



forschung bringen können. Ernst Gerhard Rüsch bemerkt dazu in einer
Rezension in dieser Zeitschrift (Bd. 20, 1970, S. 414 ff.), mir scheine «der
weite Horizont der kirchliehen Geistesgeschichte zu wenig offen zu sein» und
urteilt abschliessend:«Das soziologisch orientierte Buch beweist einmal mehr,
dass soziologische Forschung ohne umfassende Kenntnis von Theologie und
Philosophie eines Zeitalters nicht möglich ist».

Als Entgegnung möchte ich nicht allein auf die Rezensionen verweisen,
in denen mü bescheinigt wird, ich hätte mich erstaunlich gut in die
theologischen und kirchengeschichtlichen Fragen eingearbeitet (siehe z. B. Friedrich

Wilhelm Kantzenbach, Deutsches Pfarrerblatt, 30. 10. 1969; Gotthold
Müller, Theologische Zeitschrift Nr. 5, 1970, S. 364 ff.), mich aber auch nicht
mit dem von Herrn Rüsch implizierten Lob begnügen, ich hätte als Historiker
wenigstens die soziologischen Aspekte des Themas richtig erfasst. Ich sehe

vielmehr in seinem Urteil (und in den Beweisen, die es untermauern sollen)
eme Reihe von grundsätzlichen Fragen und Missverständnissen, auf die ich
ausführlicher eingehen möchte.

Zunächst zu den allgemeinen Einwänden. Herr Rüsch moniert, es werde
«zu wenig sichtbar», «dass die verschiedene Stellung [der württembergischen
Pietisten] zur weltlichen Ordnung in tiefen theologisch-glaubensmässigen
Unterschieden verwurzelt ist»; « die wichtigsten Grundzüge der Anschauungen
von Bengel, Oetinger, Michael Hahn, Blumhardt» würden «nicht dargelegt»;
«was z. B. Föderaltheologie ist» würde «nicht entfaltet». Es muss R.
entgangen sein, dass ich gar nicht die Absicht hatte, die theologischen Systeme
der führenden württembergischen Pietisten in aller Breite darzulegen. Diesem
Thema sind zahlreiche Werke gewidmet, auf die ich an den entsprechenden
Stellen verwiesen habe. Mir kam es, wie ich einleitend ausführte, dagegen
unter anderem darauf an, die sozialgeschichtlichen Hintergründe aufzuzeigen
und deshalb «nicht nur die geistige Spitzenleistung sondern auch die

Breitenwirkung bestimmter pietistischer Vorstellungen zu untersuchen» (S.

13 f.). Aus diesem Grunde fasste ich nur knapp zusammen, was sich aus den
Lehren der führenden württembergischen Pietisten für mein Thema ergab;
dass ich «die wichtigsten Grundzüge» überhaupt nicht dargelegt hätte, ist
falsch (über Bengel vgl. S. 69 ff., Oetinger S. 108 ff., Michael Hahn S. 139 ff.,
Blumhardt d. Ä. S. 209 f., Blumhardt d. J. S. 285 ff.). Ausserdem sollte die

Untersuchung vor allem auch zeigen, in welchem Masse sich die pietistischen
Anschauungen über die (Düige dieser Welt) im Laufe der Neuzeit wandelten
und welcher Einfluss dabei den jeweiligen politischen Umständen und sozialen

Bedingungen zukam. Deshalb hatte ich mich entschieden, «nicht ein breites
Gebiet und eine kurze Periode, sondern einen beschränkten historischen
Schauplatz, dafür jedoch den Zeitraum vom 17. bis zum 20. Jahrhundert zu
untersuchen» (S. 13). Es zeigte sich dabei, dass die verschiedene Stellung
der württembergischen Pietisten zur weltlichen Ordnung eben nicht nur wie
der Rezensent annimmt, «in tiefen theologisch-glaubensmässigen Unterschieden

verwurzelt ist», sondern dass die Pietisten, herausgefordert durch ganz

319



bestimmte politische Konstellationen und gestützt auf ganz bestimmte soziale
Strukturen, verschieden reagierten und dass sich ihre Antworten nicht zuletzt
auch wieder in ihrer religiösen Einstellung niederschlugen. Das war im 18.

Jahrhundert der Fall, als Bengel den Kurs bestimmte. «Die Lehre von den
Kindern Gottes in den Stürmen der letzten Zeit», so schrieb ich (S. 134)
«deutete den Pietisten [jener Zeit] ihre Stellung als soziale Minderheit mit
verhältnismässig geringem politischem und kulturellem Einfluss. Der Glauben
an den Bund mit Gott, das Bewusstsein, zu den Auserwählten seines Reiches
zu gehören, löste aber eine grosse geistige Aktivität aus, die sich in einer
Fülle von populären erbaulichen und gelehrten theologischen und
philosophischen Abhandlungen äusserte». Ähnliche Wechselbeziehungen gab es auch,
wie hier nicht weiter ausgeführt werden kann, im 19. und 20. Jahrhundert.
Es wurde jedoch nicht nur, wie ich nochmals betonen möchte, das
politische Verhalten der württembergischen Pietisten einseitig durch ihre
religiöse Überzeugung determiniert, sondern andererseits auch ihre religiöse
Anschauung von ihrer Erfahrung in dieser Welt nachdrücklich geprägt. Es lohnte
sich darüber zu diskutieren, ob (und wie) die Relation von geistig-religiösen
und sozio-politischen (sowie möglichst auch von sozio-kulturellen und sozio-
ökonomischen) Faktoren in bestimmten Situationen näher bestimmt werden
kann.

Auch zu den «Fehlurteilen», die mir R. im weiteren Teil seiner Rezension
anlastet, ist ein klärendes Wort notwendig. Diese sollen zwar sein allgemeines
Urteil belegen; sie berühren jedoch, um es vorwegzunehmen, kernen der
zentralen Punkte der Untersuchung und beruhen, wie mir scheint, auf weiteren
Missverständnissen. So bemerkt R., die Tagebucheintragungen von Israel
Hartmann, die ich S. 74 als Beleg für die pietistische Lehre von der
bemessenen Zeit und der Forderung, im Diesseits treu die Pflicht zu erfüllen,
angeführt hatte, seien «keineswegs eine spezielle Frucht der Anschauungen
Bengels vom (Auskaufen der Zeit); sie finden sich ähnlich in zahllosen
nichtpietistischen, aufklärerischen oder orthodoxen Tagebüchern, Briefen
und Dichtungen der Zeit». Dieser Hinweis ist nur teilweise richtig. Ich hatte
nie behauptet, die im 18. Jahrhundert in Württemberg übliche pietistische
Lehre von der Zeit sei einzigartig und ausschliesslich pietistisch, was R.
mir unterstellt; andererseits hatte ich neben der Bemerkung, hier sei der
Einfluss Bengels zu spüren, nicht auf weitere mögliche Vorbilder oder
Parallelen hingewiesen. Allerdings scheint es mir falsch, Pietisten und Nicht-
pietisten, Aufklärer und Orthodoxe des 18. Jahrhunderts in dieser Hinsicht
üi einen Topf zu werfen. Denn ähnlich wie die Puritaner und die Jansenisten
legten vor allem die Pietisten grössten Nachdruck auf die Lehre vom
(Auskaufen der Zeit). Die Überzeugung, Gott habe die jedem Menschen in dieser
Welt zur Verfügung stehende Zeit begrenzt, war ein zentraler Punkt der
pietistischen Lehre; mehr als die vom Rezensenten genannten Gruppen
glaubten die Pietisten deshalb, es sei, um vor Gott zu bestehen, wichtig,
diese Zeit auch richtig zu nutzen.

320



In diesem Zusammenhang hatte ich in einer Anmerkung den Hinweis
gegeben, die Ansicht, Gott für alle verbrauchte Zeit Rechenschaft ablegen zu
müssen, zeige sich auch in dem Geistlichen Liederkästlein des Bengelschülers
Philipp Friedrich Hiller sowie in den Predigten und erbaulichen Betrachtungen

für alle Tage oder alle Sonn- und Feiertage des Jahres, die andere

Bengelschüler veröffentlichten (S. 74). R. hält diese Verbindung für «abwegig»

und fügt belehrend hinzu: «Diese Form reicht vielmehr in mittelalterliche,

ja altchristliche Tradition zurück und hat als solche mit dem Pietismus
nichts zu tun». Aber auch hier kann ich seinem Urteil nur zum Teil zustimmen.

Sicherlich ist es richtig, dass die Form (nämlich Predigten und
erbauliche Betrachtungen für alle Tage oder alle Sonn- und Feiertage zu
verfassen und zu publizieren) älter als der Pietismus ist. R. erkennt jedoch
nicht, dass diese Form von den württembergischen Pietisten des 18. Jahrhunderts

mit einem aus ihrer ganz speziellen Lehre gebotenen neuen Sinn und
Inhalt gefüllt wurde. Diese religiöse Gruppe benützte Tagebücher und Briefe,
aber auch erbauliche Betrachtungen und Predigten konsequenter als ihre
Zeitgenossen, um sich vor Gott zu verantworten und Gott zu loben, kurz, um
Bilanz zu ziehen. Als wiedergeborene Christen waren sie überzeugt, dass sie

nicht wie die (Weltkinder) in den Tag hineinleben durften, sondern Gott
regelmässig und gründlich Rechenschaft über ihr Denken und Handeln abzulegen

hatten.
Es ist bedauerlich, dass sich der Rezensent in seiner Kritik nur auf

einige wenige Sätze und auf eine Anmerkung auf S. 74 bezieht, während er

beispielsweise auf die sich S. 74 anschliessenden und meines Erachtens viel
wichtigeren Folgerungen nicht eingeht, nämlich auf die Aussage, die altwürt-
tembergisehen Pietisten hätten aus ihrer Einstellung zur Zeit nicht den
Schluss gezogen, sich durch Erfolge im öffentlichen oder wirtschaftlichen
Leben besonders hervorzutun, eine Haltung, die sie grundlegend von den

Calvinisten unterschied. So vermitteln aber die allgemeine Kritik und der
Hinweis auf einige Details, die R. in seiner Rezension bringt, dem Leser
einen ungenügenden Eindruck. Denn die tatsächlichen Ergebnisse der
Untersuchung werden nur teilweise wiedergegeben. Mir scheint, dass die Leser eine

gründlichere Information verdient gehabt hätten. Ausserdem hätte es sich
gelohnt, die Konsequenzen zu diskutieren, die sich aus dieser Arbeit für weitere

Studien über die religiösen Erneuerungs- und Erweckungsbewegungen
des 17./18. sowie des 19./20. Jahrhunderts ergeben.

Was schliesslich die Erforschung des württembergischen Pietismus
angeht, so sollte m. E. der Weg nicht zu einer rein kirchlichen Geistesgeschichte

zurückführen. Weitere Forschungen sollten vielmehr in das

Spannungsfeld von Religiösem und Politischem, von Geistigem und Sozialem

hineingestellt werden. Es ist mir klar, dass meine Studie nur ein erster
Schritt in diese Richtung war. Deshalb bin ich auch für alle Hinweise und
Korrekturen dankbar. Deshalb hielt ich es aber auch für nötig, die von mir
eingeschlagene Forschungsrichtung hier noch einmal darzulegen.

321


	Zur Erforschung des württembergischen Pietismus

