
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 21 (1971)

Heft: 3

Artikel: Friedrich Meinecke : autobiographische Schriften - ausgewählte Briefe -
zur Geschichte der Geschichtsschreibung

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN MELANGES

FRIEDRICH MEINECKE

Autobiographische Schriften - Ausgewählte Briefe ¦

Zur Geschichte der Geschichtsschreibung

von Eduard Vischeb

Friedrich Meinecke (1862-1954) war in den Fachkreisen seiner Zeit einer
der ersten, er lehrte in Strassburg, Freiburg i.Br. und seit 1914 in Berlin,
und neben der Professur redigierte und dirigierte er die massgebende Historische

Zeitschrift, eine Publikationsreihe, eine Handbuchserie. Und er schrieb,
neben ungezählten Aufsätzen und Abhandlungen, die z. T. zu Bänden
gesammelt worden sind, immerhin vier grosse Werke, die seine Stellung in der
Fachwelt, und vielleicht sogar ein wenig darüber hinaus, dauernd markieren.

Auf die Biographie des Feldmarschalls Hermann von Boyen, die noch
im alten Jahrhundert, 1896, erschien - sie führt tief in die preussische
Reformzeit -, folgten drei problem- oder ideengeschichtliche Bücher:
«Weltbürgertum und Nationalstaat» (1907), «Die Idee der Staatsräson in der neueren

Geschichte» (1924) und «Die Entstehung des Historismus», 2 Bde. (1936).

/. Autobiographische Schriften1

Man kann sich darüber streiten, ob eine Notwendigkeit bestand, F.
Meineckes Autobiographische Schriften, die vielen Lesern dieser Zeitschrift
von früher her bekannt sind, in einem besonderen Bande seiner «Werke» neu
herauszugeben. Wahrscheinlich hat das Vorhandensein des schon 1962 erschie-

1 Friedrich Meinecke, Autobiographische Schriften. Herausgegeben und eingeleitet von
Eberhard Kessel. K. F. Koehler Verlag, Stuttgart 1969. 508 S. Personenregister, S. 511-
527.

300



nen «Briefwechsels» diesen Einbezug der Erinnerungen nahegelegt. An sich
ist es ja nicht allgemein interessant, wie ein deutscher Professor, der erst
nach seinem 40. Jahre überhaupt ein wenig über die Grenzen seines Landes
hinausgeschaut hat, der in andern Ländern erst recht spät einige Kontakte
gewann, gelebt hat, was für Gesellschaften und Feste er gab, was für
Wanderungen er unternahm. Denn dieser deutsche Professor, der auch als führender

Gelehrter galt, war auch in dem, was er seit den 90er Jahren kulturell an
frischerem Wind spürte, überaus eingeengt auf deutsche (allenfalls noch
nordische) Stimmen: Schultze-Naumburg, Thoma, Hugo Wolff, von dem ganz
Neuen und Zukunftsträchtigen im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts
scheint er gar nichts vernommen zu haben. Aber dieser deutsehe Professor ist
nun einmal auch ein mutiger Mann gewesen, der auch gegen das, was seine

engsten Freunde dachten und fühlten, handeln konnte, wenn es ihm das
öffentliche Interesse zu erfordern schien, und er ist sehr alt geworden und hat
die Möglichkeit gefunden, sich von manchem zu distanzieren, was ihm in jungen

Jahren entweder selbstverständlich oder gar heilig gewesen war. Von diesen

beiden Punkten her bekommt dieser Band wohl doch ein gewisses
Gewicht.

Aus den beiden Bändchen, die Meinecke selbst in den Jahren 1941 und 1949

hat hinausgehen lassen (in diesem Bde. S. 3-320) heben wir heraus, was Auf-
sehluss gibt über den inneren Zusammenhang der Hauptwerke Meineckes,
sowie das, was etwa abfallen mag für die Zeit von 1890-1919 überhaupt. M. gibt
uns Aufschluss, wie seine Boyen-Biographie entstand (S. 103). Dann vernehmen

wir einiges über die Entstehung von «Weltbürgertum und Nationalstaat»
(1907), dessen zweites Buch schon in Strassburg (also vor 1906) geschrieben
wurde, das erste hernach in Freiburg. Wichtiger sind die inneren Zusammenhänge

: «Die Wurzeln der drei geistesgeschichtlichen Werke, die ich in den drei
Jahrzehnten von 1907-1936 veröffentlichen konnte, liegen in dem, was mir
hier [in Strassburg] durch den Kopf ging, teils schon als fest ergriffener
Leitgedanke, teüs als Wendung des Interesses auf neue lockende, mir bisher
fernliegende Erscheinungen des geschichtlichen Lebens» (159). Beide Bücher
von «W. & N.» erhielten entscheidende Anstösse in Seminarübungen des
Verfassers (160). M. bekennt einmal, dass jede Seminarübung zwei volle Arbeitstage

zur Vorbereitung erfordert habe (246). Am Anfange seiner Berliner Zeit
(seit dem WS 1914 also) glaubte er, zwei Aufgaben vor sich zu sehen, die
ihm beide aus «W. & N.» erwuchsen, «einmal die Geschichte der modernen
Staatskunst und Machtpolitik als etwas sich Entwickelndes und in jeder Epoche

neue Farbe Annehmendes zu untersuchen und dann die Entstehung des

geschichtlichen Sinnes seit dem 18. Jahrhundert, der unser aller
geisteswissenschaftliche Arbeit leitete, aufzuhellen» (257). Er dachte eine Zeitlang daran,

beide Untersuchungen zu einer höheren Einheit zu verschmelzen und
ein Buch zu schreiben etwa mit dem Titel «Staatskunst und
Geschichtsauffassung». Erst später sah er, dass die Gegenstände nicht so eng zusammenhingen,

wie er zuerst geglaubt hatte, dass der «historische Sinn» «viel stärker

301



als in der politischen Interessenlehre in dem ganz unpolitischen Gebiete
seelischer und weltanschaulicher Wandlungen» (258) wurzle. Die beiden Themata
mussten also getrennt werden. Und unter dem Eindruck des Ersten Weltkrieges

mit seiner «fürchterlichen Entartung machtpolitischen Strebens in denjenigen

Schichten des deutschen Volkes, die bisher die Träger seiner Kultur
gewesen waren» (258), verwandelte sich die geplante Geschichte der Staatskunst

so in die Geschichte der «Idee der Staatsräson» von 1924, und die
Entstehung des geschichtlichen Sinnes wurde in den zwei Bänden des

«Historismus» von 1936 abgehandelt.
Meineckes Erinnerungen bilden auch ein Quellenzeugnis für deutsche

Dinge von etwa 1890 bis 1919. Wir heben zweierlei heraus. Wie natürlich, so
stellen wir zunächst einmal fest, wie menschlich wurde der junge Gelehrte
damals gefördert, und zwar einfach so, dass man ihn beruflich nicht
überlastete. Der junge Archivar diente seinem Institut fünf Stunden im Tag
(85), und man sah es ihm nach, wenn er selbst während dieser paradiesischen
Arbeitszeit auch ab und zu eine Stunde in einer benachbarten Weinstube
im Gespräch verbrachte. Und hatte er spezielles Glück wie M., so wurde ihm
gar gestattet, die Hälfte seiner Dienststunden auf einem andern Archiv für
eine bestimmte eigene wissenschaftliche Arbeit zu verwenden (103). Er konnte
also einen schönen Teil des Tages in Müsse für sich arbeiten, konnte Privatdozent

werden und sich so breit orientieren, dass er jederzeit zur Übernahme
einer Professur bereit war. Man hängte ihn auch nicht an seinen Schwächen
auf, wie man das manchenorts zu tun liebt. Meinecke litt an einem Sprachfehler,

und in seinem ersten Semester in Strassburg trat dieser wieder neu auf.
Er sprach mit seinem nächsten Kollegen, mit Harry Bresslau, und erklärte
sich bereit, auf die Professur zu verzichten und in den Archivdienst
zurückzukehren. «Er winkte freundschaftlich ab und tröstete mich mit dem
Beispiel unseres berühmten Kollegen Windelband, der dasselbe Leiden einst
gehabt hatte und nun doch einer der wirksamsten Lehrer an unserer
Hochschule geworden sei» (143).

Das andere betrifft die deutsche Geschichte im Zeitraum von M.s Lebenszeit.

Sehr oft äussert sich M. in seinen Erinnerungen aus der Rückschau
darüber. «Der Sinn meiner Politik ist, kurz gesagt, aus zwei Nationen eine
Nation zu machen», notierte er am 9. Februar 1919 in sein Tagebuch. In
diesem Sinne hatte er 1912 in Freiburg eine Wahlkoalition aus Liberalen und
Sozialdemokraten zustandegebracht und sich emsig und mit Erfolg für die

Reichstagskandidatur von G. v. Schulze-Gaevernitz eingesetzt, in ähnlichem
Sinne war er 1917 im «Volksbund für Freiheit und Vaterland», dessen Grundstock

die Gewerkschaften der verschiedenen Richtungen bildeten, tätig und
setzte sich mit ihm der stramm militaristiseh-annektionistischen «Vaterlandspartei»

entgegen. Schon in seiner Freiburger Zeit, lange vor dem Kriege, hatte
er sich gegen das ganze Wesen und Unwesen Wilhelms IL, gegen den Monarchen,

der die Monarchie ruinierte (213), aufgelehnt. Er erhielt auch Zutritt
zu führenden Männern, zu Kühlmann, zu Bethmann-Hollweg und andern, und

302



gerade die Äusserungen über Bethmann wird man im Zusammenhang der
Auseinandersetzungen über die Thesen von F. Fischer nicht vernachlässigen
dürfen. Schon sehr frühzeitig war M. geneigt, auch schon in einem Hubertusburger

Frieden «ernen grossen Sieg» in dem gewaltigen Ringen des Ersten
Weltkrieges zu sehen (261). Nun aber bezeugt er uns selber auch anderes.

Er betrieb die Annäherung von Bürgertum und Arbeiterschaft, von
Nationalismus und Sozialismus -z.T. im Zusammenhang mit den
Bestrebungen F. Naumanns - «zuerst und vor allem aus dem innerlichen
Bedürfnis nach echter Volksgemeinschaft, dann jetzt [in den letzten Jahren vor
dem 1. Weltkrieg] aber auch als conditio sine qua non für die uns notwendig

erscheinende weltpolitische Ausweitung Deutschlands» (213). Die
Einmütigkeit in den ersten Augusttagen 1914 war ihm eines der grossen Erlebnisse,

der politischen Marksteine in seinem Leben. Und als er nun Ende
August 1914 zum Begräbnis seines Lehrers und Gönners R. Koser von Freiburg
nach Berlin fährt, bemerkt er: «Wie er über das Ziel des Krieges noch in seinen
letzten Tagen gedacht, - mit einem beinahe träumerischen Idealismus, den ich
ihm kaum zugetraut hätte [denM. offenbar bejaht, sich jedenfalls nicht davon
distanziert] - erfuhr ich aus Bleistiftnotizen, die seine Wwe. mir gab. Ein
friedliches, die fremden Völker schonendes Föderativsystem auf dem
Kontinente unter deutscher Hegemonie!» (232). Durch die Tagebuchblätter (12.
Nov. 1918) spukt «ein genialer Unteroffizier». Es ist im Zusammenhang am
ehesten ein künftiger Noske, an den gedacht ist. Weiter aber scheint das

Tagebuchblatt vom 9. Dez. 1918 zu weisen: «Oder kommt doch noch ein
fähiger Caesar und ballt ein kleines festes Heer wieder zusammen? Zu
wünschen wäre es jetzt. Aber solcher Caesarismus, der demokratisch-sozialistisch

sein musste, wird bestenfalls um einige Jahrzehnte vorhalten ...»
Wir sehen, dass das Kommende fast unausweichlich war, wenn auch

gemässigte, relativ liberale Professoren so empfanden, während die grosse
Mehrzahl der Hochschullehrer der 1920er Jahre offen reaktionär war. Und
nun kommt noch der Antisemitismus dazu. Beim Lesen von M.s Briefen
kann man sich unwillkürlich vor die Frage gestellt sehen, ob M. eigentlich
Antisemit gewesen sei. In seinem zweiten Erinnerungsbuche gibt er die positive

Bestätigung (119, 150, 186, 237, 239, 242, 243, 253, 306). Er war es in den
1880er Jahren geworden, war aber im Laufe seines Lebens dazu gekommen,
zwischen üblen und weniger üblen Juden zu unterscheiden. Deshalb liegt
auch nicht hier der Angelpunkt seiner Gegnerschaft zu dem nationalsozialistischen

Regime, unter dessen Herrschaft er seine beiden Erinnerungsbände
niederschrieb.

Die beiden bis jetzt besprochenen Erinnerungsbücher erschienen in den
1940er Jahren («Erlebtes 1862-1901» im Jahre 1941, in diesem Bande: S.

3-134, «Strassburg [1901-1906], Freiburg [1906-1914], Berlin 1901-1919» im
Jahre 1949, in diesem Bande: S. 137-320). Die «Weimarerzeit» (1919-1933),
die auch im Briefwechsel ausserordentlich stark zurücktritt, ist also,
autobiographisch nicht behandelt, sehr wenig gut belegt, ebenso wenig ist die

303



Spätzeit autobiographisch einbezogen, doch liegen für diese immerhin sehr
viele briefliche Zeugnisse vor. Es war deshalb für den Herausgeber verlockend,
sich für die Zeit von 1919-1954 nach einem Ersätze umzusehen. Nun existiert
in M.s Schrifttum ein kleines Buch, das schon bei seinem ersten Erscheinen
im Jahre 1946 «im Sinne der Revision seiner politischen Urteile, Zustimmungen

und Ablehnungen als Fortführung seiner Autobiographie empfunden werden

konnte» und das nun der Hrsg. kurzentschlossen den beiden ersten Teilen
als dritten angliedert. M. selber hätte das kaum getan, weil er solche
Zuordnung als Herabsetzung des objektiv historiographischen Wertes empfunden

hätte. Wie dem nun sei, so bildet das Buch über «Die deutsche Katastrophe»

(Zürich und Wiesbaden 1946, 177 S.; eine 2. Aufl. folgte; in diesem
Bande: S. 323-445) eine geradlinige Fortsetzung des vorangegangenen gelehrten

und publizistischen Werkes des Autors. Es weist in Aufbau, Gedankenführung,

Urteil und Sprache alle Vorzüge, aber auch alle Schwächen auf, die
uns seit je als seine Eigenart erschienen. Eine gewisse Blässe und
Unscharfe, vielleicht teilweise die Kehrseite des Bestrebens, nichts Individuelles
zu vergewaltigen, fallen dem Leser von 1971 wie demjenigen von 1946 auf.
Einiges mag ihm auch banal vorkommen. «Indessen», so empfand ich es
1946 (in einem ungedruckten Vortrag), und so empfinde ich es heute noch,
«haben sich diese Schwächen gegenüber früher nicht wesentlich akzentuiert,
und etwa von den paar letzten Seiten aus, die ruhig stillschweigend
überschlagen werden dürfen, das kleine Buch als Alterswerk im üblen Sinne
des Wortes zu bezeichnen, wäre m. E. abwegig. Nein, es ist bewundernswert,
dass sich der 84jährige diese Reflexionen abgerungen hat. Das Buch bedeutet

eine Vermehrung seines Lebenswerkes wie unseres geistigen Besitzes.» Es
tat seine Wirkung und bedarf eigentlich heute keiner Rezension mehr. Halten

wir es mit andern markanten Stimmen jenes Jahres (Jaspers, Schuldfrage;

A. Weber, Abschied von der bisherigen Geschichte; Grousset, Bilan de
l'histoüe) zusammen, so spüren wir besonders stark, dass M.s ganze
Persönlichkeit im Starken wie im Schwachen dahinter steht. Es ist weder der
Ethiker noch der Geschichtsphilosoph, der die Jahrhunderte überschaut, den
wir vor uns haben, sondern der um seine deutsche Nation besorgte Geistes-
geschichtler. Er holt jetzt etwas in sein Geschichtsbild ein, was er bisher
vernachlässig hat, die Bevölkerungsvermehrung des 19. Jahrhunderts als seine
dynamische Grundtatsaehe, und er weiss nun in diesen aussergeistigen,
soziologisch-demographischen Zusammenhängen geradezu den «elementaren,
dunklen Untergrund» zu sehen, auf dem sich «alles Herrliche und Heilige»
der abendländischen Geschichte aufbaut (vgl. 328). Es begegnen da und dort
isolierte Tiefenblicke, in denen M. mitten im Geschichtsgang seiner Tage
«Dämonisches» wahrzunehmen glaubt, ohne dass er solche neue Beobachtungen

und Eindrücke in irgendwelchen systematischen Zusammenhang brächte.

Er urteilt jetzt viel entschiedener und schärfer als je vorher: Hitler ist
ihm ein Verbrecher, die meisten seiner engeren Genossen Lumpen und Narren.

Dabei ist alles sehr binnendeutsch gesehen, ohne universalhistorischen

304



Blick. Die Idee des totalen Staates mit seinem totalen Terror (KZ) ist
nicht analysiert, vielleicht deshalb, weil er die nationalsozialistische Ideologie
mit Rauschning nicht recht ernstnehmen kann, sondern für austauschbar hält
(vgl. 385, 404). Von dem «entsetzlichen Luftterror, den die westlichen Völker
über Deutschland und über die Denkmäler der deutschen Geschichte
verhängt haben» (416) ist einmal die Rede, von den nationalsozialistischen
Kriegs- und Besetzungsmethoden kaum.

Als gewissenhafter Zeitgenosse suchte M. während zwölf Jahren und nun
noch in seinem Buche auch den «positiven Gehalten des Hitlerismus» nachzugehen.

Er sieht ihn bei aller Perversion in einem gewissen Anteil an der
Verwirklichung des nationalsozialen Ideals, wie es schon F. Naumann gesehen

hatte. Meinecke gibt mit derartigen Feststellungen ungewollt die Erklärung

dafür, warum so viele «anständige Deutsche», ohne durch Terror
gezwungen zu sein, der Hitlerbewegung anhängen konnten.

Auch in M.s Sinne sind die wichtigen Partien des Buches einmal diejenigen,

in denen er den «Wandlungen deutschen Menschentums», der Geschichte
der Entartung deutschen Menschentums, wie er selber einmal sagt, nachgeht,
dann jene andern, in denen er mit Eindringlichkeit darzutun versucht, dass
die Herrschaft Hitlers nicht notwendig Resultat solcher Entartung gewesen
sei, sondern gewissermassen «zufällig» herbeigeführt worden sei (Versagen
Hindenburgs). Vielleicht würde hier besser die Freiheit geschichtlichen Handelns

unterstrichen als dem «Zufall» so viel Ehre angetan; für das, was M.
hier am Herzen liegt, ist diese Unterscheidung indes nicht so wichtig.

Das Buch wurde unter denkbar prekären Umständen geschrieben. Es
stützt sich, abgesehen von ein paar wenigen Notizen, auf des Autors
Erinnerung. Er baut auf dem allgemein Bekannten auf, doch hatte er offenbar
zu weit mehr Zugang als der durchschnittliche Deutsche jener Tage, was
einerseits aus einer Bezugnahme auf Rauschning (Revolution des Nihilismus)
hervorgeht, anderseits aus dem Gewinn, den seine Darstellung aus Beziehungen

und Begegnungen mit bedeutenden Männern aus Wissenschaft, Politik
und Wehrmacht zieht. Es ist vielleicht bezeichnend, dass diese Beziehungen
nicht in den Bereich der Wirtschaft reichen, und es kann auffallen, dass

es nur Höchstgestellte sind, auf deren Zeugnis sich M. beruft. Einfache
Leute, oder gar Juden oder andere Opfer der KZ begegnen uns bei seinen
Gewährsleuten nicht. Anderseits sei nicht unerwähnt gelassen, wie nahe seine

Beziehungen zu denen, die den 20. Juli vorbereitet haben, gewesen sind, und
dass er in der Zeit danach, wie aus dem Briefwechsel (S. 465) hervorgeht,
ständig mit einer Verhaftung rechnen musste.

Fragen wir uns zum Schluss, in welchen Zusammenhängen die Schweiz
erwähnt werde. Nun, unser Land dürfte für M. geradezu repräsentiert sein
durch Jacob Burckhardt, den zu zitieren er nicht müde wird. Gegen den
Schluss der «Katastrophe» meint er, Ideal für eine künftige Existenz Deutschlands

unter seinen Nachbarländern musste jetzt etwa das Vorbild Hollands,
Schwedens und der Schweiz sein, von Ländern also, die eine Zeitlang auch

305



Grossmächte gewesen seien, aber nun schon lange auf solche Aspüationen
verzichtet hätten. Endlich noch ein Blick auf die Freiburger Frühzeit. Wo M.
die drei begabten Professorensöhne (Kaehler, Mayer, Sohm) aufzählt, die seine
Schüler waren, fügt er bei, ihr «vielleicht bedeutendster Genosse» sei «der

junge Schweizer Hermann Bächtold» geworden, «der später auf den Lehrstuhl
Jacob Burckhardts in Basel kam und mit eigenartiger religiöser Tiefe auf ihm
gewükt hat.» («Numine afflatus» sei er gewesen, stand in einem Brief M.s
an den Schreibenden zu lesen.) «Als Student hat er sich das Rüstzeug für
seine wirtschaftsgeschichtlichen Forschungen bei Below geholt, auch bei
diesem promoviert, schloss sich aber auch an mich mit sprudelnder Frische
und mit immer neuen Fragen, die ich ihm klären sollte, an» (196).

Die Edition dieses Bandes, der als der 8. in den Werken Friedrich
Meineckes gezählt wird, hat Eberhard Kessel besorgt. Nur leise sei
angemerkt, dass eine sorgfältigere Druckkorrektur dem Bande zur Zierde gereicht
hätte und dass wir, wenn nicht eme durchgehende Kommentierung, so doch
erklärende Anmerkungen, wo sie der Text M.s geradezu fordert (z. B.: was
sind Hakatisten?, S. 345) gerne gesehen hätten. Register vertraut man wohl
besser nicht Studenten an. Denn es wirkt doch etwas störend, dass in 56 Fällen

die Lebensdaten, in manchen auch die Vornamen fehlen. In vielen Fällen
hätte sich, was fehlt, mit geringer Mühe auftreiben lassen, aber allerdings
abseits von der Bahn der gängigen Nachschlagewerke. Bei allbekannten
Personen hätte man wohl besser jegliche Berufsbezeichnung weggelassen.
Oder klingt es nur für schweizerische Ohren geradezu widerlich euphemistisch,
wenn Himmler als «ns. Politiker» bezeichnet wird?

II. Briefe'2

Bei der Herausgabe des vorliegenden Briefbandes standen die Herausgeber

vor der Lage, dass einerseits eine ganze Reihe von Nachlässen vernichtet
oder nicht zugänglich waren, dass sie aber auf der andern Seite eine Überfülle

von Briefen zu ihrer Verfügung hatten. Sie haben deshalb mit Recht
eine Auswahl getroffen, haben auch die ausgewählten Briefe z. T. noch
gekürzt. Auch in späterer Zeit wird man kaum ausführlicher werden wollen,
wird indes vielleicht einmal ein Verzeichnis aller erhaltenen Briefe (mit
Angabe der Aufbewahrungsorte) anfügen. Nicht nur würde ein solches
vielleicht die Auswahlkriterien noch evidenter hervortreten lassen, sondern es

würden damit dem Spezialforscher auch höchst erwünschte Hinweise gegeben.

Wir erwähnen nur, dass grundsätzlich alle Briefe weggelassen sind, die
Meinecke als Herausgeber der HZ, des Handbuches für Mittlere und Neuere

3 Friedrich Meinecke, Ausgewählter Briefwechsel. Herausgegeben und eingeleitet von
Ludwig Dehio und Peter Classen. Stuttgart 1962. - 640 S. Register der Briefempfänger,
S. 641-643, Verzeichnis andernorts gedruckter Briefe M.s, 643, Personenregister, S. 644-664.

306



Geschichte usw. gewechselt hat. Es lässt sich doch denken, dass gerade in
diesen Beständen manch Wichtiges sich verbirgt.

Der Band gliedert sich in drei Teile. Der allgemeine Teil mit Meineckes
Briefen an die verschiedensten Briefpartner nimmt die erste Hälfte ein (S.

1-316, 1890-1953). Es folgen zwei Briefwechsel, derjenige mit Siegfried A.
Kaehler (1885-1963) (S. 318-567, 1912-1953), endlich der mit Eduard Spranger

(1882-1963) (S. 569-640, 1943-1953). Wir stehen nicht an, den
Briefwechsel Friedrich Meineckes mit Siegfried A. Kaehler als den wertvollsten
Teil des ganzen Bandes zu bezeichnen. Er wird die Zeiten überdauern.

Sehr wertvolle Informationen überliefern aber auch die andern Teile. Heben

wir zunächst einiges allgemein oder individuell Bezeichnende aus dem

ersten Teil heraus.

Der allgemeine Briefwechsel

Es war lt. Meinecke für den deutschen Professor (und gleichermassen
wohl auch für den reichsdeutschen Gymnasiallehrer) ein «Bildungsmittel»,
sich «von Zeit zu Zeit verpflanzen zu lassen» (S. 33, 1910). Viel hat diese

Konstatierung für sich, wiewohl die in unseren sesshafteren schweizerischen
Verhältnissen erfolgende Einwurzelung in die Lebenszusammenhänge des

Wirkungsortes auch nicht zu gering veranschlagt werden darf. Den Unterschied

zwischen Historiker und Diplomat lässt ihn die Begegnung mit
Kühlmann wahrnehmen: «Er geht scharf und bestimmt seinen Weg, viel
bestimmter als so ein tastender Historiker, der immer nur Fragen vor sich

sieht, während er als Mann des Handelns immer rasch zur Antwort strebt»
(71, 1915). Erst dieser Band wird manchen Leser voll innewerden lassen, was
die allgemeine Archivöffnung der 1918 unterlegenen Länder bedeutete, wenn
er hier vernimmt, dass zwei Jahre zuvor das Archivgeheimnis in Preussen

noch weit strenger gehandhabt wurde als selbst im Vatikan, hielt doch das

Auswärtige Amt noch damals die Veröffentlichung des Testaments Friedrichs
des Grossen von 1768 für inopportun und durfte ein Vortrag darüber nicht
gedruckt werden (87, 1916)3. Das Positive, was im Nationalsozialismus
enthalten sein könnte, suchte Meinecke nicht nur ex post, sondern auch schon

nach seinen gleichzeitigen Briefen aufzuspüren (138, 1933, 216, 1943), konnte
sich auch an den ersten Kriegssiegen mitfreuen (1939, 1940), blieb aber
anderseits in der Auseinandersetzung mit dem Schwiegersohn, der als Arzt
viel Neues begrüsste, durchaus fest. Den Gesinnungsterror lehnte er ab; wenn
sich kein Wort gegen die Rassenlehre und ihre Folgen, weder 1933-1945, in
welcher Zeit allenfalls Zensurgründe rückhaltlose Äusserungen gehemmt
haben könnten, noch auch in der späteren Rückschau findet, so ist das offen-

3 «Das besagte Veto des Auswärtigen Amtes», so sehreibt mir eben im Moment der
Druckkorrektur Prof. D. Gerhard In St. Louis Mo., «ist gewiss vor allem aus der
Kriegssituation zu erklären: man fürchtete, dass die Publikation von der vehementen Propaganda
gegen das deutsche Regierungssystem auf alliierter Seite aufgegriffen würde.»

307



sichtlich kern Zufall. Anderseits weiss sich Meinecke doch im Innersten
geschieden von dem neuen Regime. «Wir Alten», so schreibt er schon 1934,
«sind zur Resignation verurteilt, nachdem wir in unserm ganzen früheren
Leben das Glück hatten, dem Pulsschlage der Zeit verbunden zu sein» (147).

Vollends ausser den Zusammenhang dessen, was ihm bisher Ausgangspunkt

und Grundlage historischen Urteils gewesen war, stellte ihn der
Ausgang des 2. Weltkrieges. «Die Schlacht von Königgrätz», so lesen wir in
einem Brief vom 27. 10. 1946 an v.Srbik, «war einst das erste grosse
historische Ereignis, das meine Knabenphantasie erregte, - und nun nach achtzig
Jahren liegen Sieger und Besiegte zusammen zertrümmert auf dem
Boden Man musste schon die Intuition eines grossen Dichters haben, um diese
rätselhafte Verkettung von Heil und Unheil im deutschen Schicksal zu
verstehen. Wü Historiker aber können darüber zunächst nur radebrechen und
hier und da ein Stückchen des grossen tragischen Zusammenhanges zu
erfassen versuchen.» Als einzige Parallele zu dem deutschen, Heil und Unheil
so geheimnisvoll verschmelzenden Schicksal sieht er nur dasjenige Athens am
Ende des peloponnesischen Krieges. «Und waren nicht die Keime dieser
bösen Entartung schon mit in das Herrlichste und Schönste des perikleischen
Athens verwoben?» (259). In solchen Zusammenhängen wird ihm J. Burckhardt

zunehmend wichtiger denn Ranke. Dann und wann fällt auch ein Wort
über methodologische Probleme seiner Wissenschaft. Oft erfolgt bei Meinecke
die Distanzierung vom positivistischen Wissenschaftsbetrieb. Dieser Terminus

hat bei ihm gar nichts mit dem französischen Denker A. Comte zu tun,
bedeutet auch nicht etwa einfach «öde Stoffhuberei», sondern: «Unter
Positivismus verstehe ich das vorwiegende Interesse an den typischen und
generellen Faktoren und Kausalitäten des geschichtlichen Lebens, - charakteristisch

übrigens, wir sprechen unwillkürlich weniger wie früher von <

Menschheitsgeschichte > als von (geschichtlichem Leben). (Menschheitsgeschichte)
hat etwas Statisches, Zurechtgemachtes, (geschichtliches Leben) bezeichnet
das nie (Fertige), immer weiter ins Unbekannte Strömende» (109, 1936).

Mehrere Male äussert sich Meinecke schon in diesem ersten Teile des Bandes

über religiöse Fragen, über seine Stellung zum Christentum. Georg von
Below gegenüber spricht er es aus, dass er von den politisch-kirchlichen
Anschauungen seines Elternhauses nur die politisch-konservative, und zwar bis
Mitte der 90er Jahre, geteilt, vom positiven Christentum aber nur vorübergehende

Impressionen während der Einsegnungszeit erfahren habe, was ja
nicht ausschloss, dass er immer Respekt vor dieser Welt behielt (116, 1924).
Die Auseinandersetzung mit der väterlichen Generation führte also bei
Meinecke zu dauernder Entfremdung vom Christentum, sicher unterstützt von
der Zeitatmosphäre. Meinecke tat sich einiges zugut auf den neuen Idealismus

der Jahrhundertwende (126), konnte sich aber fragen, ob die neue
religiöse Entwicklung zu mehr führen könne als zu dem, «was man die Religion
des unbekannten Gottes nennen kann» (127, an die Tochter Sabine, 1929). Und
in solchem Sinne an dieselbe Adressatin, in der Zeit der höchsten Bedro-

308



hung durch den Bombenkrieg (227, 26. 10. 1944): «Aushalten, fest bleiben
ist heute die Losung für jedermann. Man muss dabei seine letzten inneren
Reserven aufbieten, d. h. letzten Endes die Religion in uns aktivieren, die

wir sonst nur als Überzeugung und mehr geistig, jetzt aber als wirkende
Kraft in uns wirksam werden lassen müssen. Jetzt kommt es darauf an,
wie ernst und tief sie in uns verwurzelt war. Und jeder von uns hat
dabei seine eigene, individuelle Religion, in die der Andere hineinzureden
sich beinah hüten muss, um den Andern nicht empfindlich zu verletzen. Vom

positiv-gläubigen bis zum freien, rein weltfrömmigen Christentum, wie unendlich

viele Zwischenstufen gibts dazwischen, die jede für sich ganz echte Rehgion

sein kann. Die Gottheit offenbart sich eben nicht nur hundertfältig,
sondern millionenfältig verschieden und muss dabei doch, wie wir uns sagen
müssen, letzten Endes nur Eine, allumfassende sein, in deren Schoss wir alle

ruhen und zu der wir einst gläubig zurückkehren werden.» Und ähnlich an

Ludwig Dehio, noch aus Dahlem, am 19. 1. 1945 (232 f.): «Sie haben schon

Recht damit, dass nur «ein dem Diesseits entgegengesetzter Geist in äussersten

Situationen allein noch dem Diesseits einen Sinn zu geben vermag. Aber mein

Weg dahin ist, wie wir oft im Gespräch festgestellt haben-ein anderer als der

Ihrige. Das schadet auch nichts. Sehe nur jeder, wie weit er auf dem seinen

kommt -, denn auf vielen, sehr verschiedenen Wegen lässt sich Gott wieder
finden. ich lande schliesslich immer wieder in der Nähe Goethe-Humboldt-
scher Weltsicht. Denn diese ist gar nicht so unbedingt harmonisch, so

trügerisch harmonisch, wie es auf den ersten Anblick scheint. Auch sie kennt
die Dämonie des Untergrundes in Geschichte und Leben, scheint aber trotzdem

mit ungebrochener Gläubigkeit auf alle Offenbarungen des Göttlichen
inmitten dieser trüben Welt. Gewiss, uns ist diese Welt nicht mehr trübe,
sondern finster geworden, - und doch leuchtet es auch in ihr, wenn man nur
hinsieht, von kleinen und kleinsten Lichtzentren überall auf, - als Zeichen
dafür, dass in der Tiefe des Universums doch ein öelov lebt und irgendwie -
auf eine für uns völlig unbegreifliche Weise - dem Universum einen letzten
entscheidenden Sinn gibt.» Und am 1. 2. 1945, immer noch aus Dahlem,
schreibt er an die Familie der Tochter Sabine in Saarbrücken (234) von den
«innersten Reserven», von der «Zuflucht zum Göttlichen, das doch nun
einmal trotz alles Satanisehen in der heutigen Welt den letzten Grund der

Welt bildet». «In diesen Tagen ging mir fortwährend das grosse Gedicht
Goethes «Edel sei der Mensch» etc. durch den Sinn, - es hat religiöse Tiefen,
die sich einem erst in solcher Not wie heute erschliessen. Ich lese auch die

Synoptiker und das Johannesevangelium wieder [wie 1940 die griechischen
Klassiker] und denke nach über das Wunder des Christentums, das so viel
Menschliches-Allzumenschliches und doch zugleich auch so viel wahrhaft
Göttliches enthält. Aber jeder hat seinen besonderen Weg zu Gott ...» Und
1948 an den Dänen Aage Frijs, inmitten der Berlin-Krise: «Wir leben hier
wie die Anwohner des Vesuvs, gemessen dankbar den jetzt nahenden Frühling

und jeden ruhigen Tag - und schöpfen unsern letzten Trost und Halt aus

309



dem, was jenseits dieser Welt liegt, aber die Welt im Grunde trägt» (290).
Und im gleichen Jahr an L. Dehio, im Zusammenhang einer wissenschaftlichen

Auseinandersetzung über Determinismus und Historismus: «Ich tröste
mich immer mit dem Tröste, dass Notwendigkeit und Freiheit immer
zusammen und oft dabei gegeneinander wirken, letzten Endes aber auf ihre
letzte, freilich völlig unerkennbare Einheit in Gott hindeuten.» «Und alles
Drängen, alles Ringen ist ew'ge Ruh' in Gott, dem Herrn» (291).

Mehr als die Hälfte der in diesem ersten Teil vorliegenden brieflichen
Äusserungen ist nach dem 70. Geburtstag (1932) geschrieben, in der drohenden

und eingetretenen Nazizeit, dann der Kriegs- und Nachkriegsepoche.
Meinecke hat für solch bedrohtes Dasein ein Bild, das er erstmals 1916

braucht, das ihm aber seit 1930 mehr als ein Dutzendmal in die Feder fliesst,
und gelegentlich auch durch Dunkel, Finsternis, Nebel ersetzt ist: Unter der
Wolke leben. Es scheint, die Verwendung dieses Bildes gehe auf Herder
zurück. Meinecke hat in seiner Art unter der Wolke standgehalten. Durch
seinen langsamen, vielfach behinderten Werdegang mag er darauf vorbereitet
worden sein.

Und nun bin ich wider meine Absicht über diesen allgemeinen Teil so
ausführlich geworden, dass für die beiden Briefwechsel (mit Kaehler und mit
Spranger) gar nicht so viel Raum mehr bleibt. Und doch sagte ich, der
Kaehler-Briefwechsel sei die Mitte des Bandes.

Der Briefwechsel mit Siegfried A. Kaehler

In dem Briefwechsel, der die Mitte des Bandes einnimmt und in der Tat
auch dessen geistige Mitte ausmacht, stehen sich zwei ebenbürtige
Persönlichkeiten gegenüber, und beide wahren sich zeitlebens den ihnen eigenen
Standort. Kaehler gehörte, wie wir sahen, zum Kernbestand der Freiburger
Schüler Meineckes und wurde zu dessen lebenslangem Freund. Während
Meinecke zunehmend an Altersbeschwerden litt, war Kaehler, als Folge des
Ersten Weltkrieges, zeitlebens durch rheumatische und andere Erkrankungen

gehemmt, denen er sein Ordinariat, zuletzt in Göttingen, und einige
tiefdringende Aufsätze, die 1961 zum Bande gesammelt wurden, abrang.
Kaehler war als nationalistischer Patriot in den Krieg gezogen. Er konnte
es nicht verstehen, dass sich sein Lehrer zur Demokratischen Partei geschlagen

hatte, als er aus dem Kriege zurückkehrte. Er stellte ihn in einem
brüsken Schreiben, das den Bruch hätte auslösen können, zur Rede. Einige
Jahre später wagte er es, ein Buch über «Wilhelm von Humboldt und der
Staat», an das er Jahre gewendet hatte, so zu gestalten, dass es dem Lehrer
wie ein Sakrileg vorkommen musste, griff er doch das an, was Meinecke
geradezu heilig war, und stellte er einen erdnahen Humboldt mit menschlich-
allzumenschlichen Zügen dar. Meinecke widersprach heftig und blieb bis
zuletzt bei seinem Widerspruch. Ein später Brief an Spranger (vom 18. 12. 1947,
S. 608) bezeugt es noch: «Wie wenig hat Kaehler das innere Zentrum Hum-

310



boldts zu sehen vermocht, wie sehr dafür Sie!» Aus Spruch und Widerspruch,
aus wahrer gegenseitiger Auseinandersetzung setzt sich so auch der
Briefwechsel, der bis an das Lebensende Meineckes weitergeführt wurde,
zusammen. Unter gegenseitiger Wahrung ihrer Gesichtspunkte tauschten sie

tagespolitische Betrachtungen aus, im Stil etwa und auch in häufiger Bezugnahme

auf Rankes «Grosse Mächte». Kaehler erweist sich hier als der universalere

Geist, Meinecke wagt selten, weit über die deutschen Grenzpfähle
hinauszudenken. Er berichtet Meinecke etwa über seine Eindrücke an der
Universität, über das andere Niveau, den andern Horizont seiner Hörer:
«Im Seminar behandle ich das Jahr 1848 - innerpolitisch», schreibt er am
19. Mai 1943 (423), «vor einer Hörerschaft, welche die Namen Niebuhr und
Görres nicht kennt und nicht weiss, was eine (Konstitution > ist - beinahe so,
wie die russischen Grenadiere beim Dekabristenaufstand. Der Unterschied
der Generationen ist mit Händen zu greifen; was uns vor 1914 noch
nachlebende Vergangenheit war, der Gegensatz von Liberal und Konservativ,
Monarch und Parlament, Legitimität und Revolution - ist der heutigen
Jugend nur noch antiquarisches Wissen. Diese Dinge liegen ihnen ferner als uns
die Fragen der friderizianischen Verwaltung. Doch erweckt Napoleon in Elba
und bei Waterloo ein Interesse, für dessen aktuelle Färbung ich mich nicht
verantwortlich fühlen kann; damals nannte auch der Besiegte eine Niederlage
noch eine Niederlage.»

Kaehler geht ein auf Meineckes seit einiger Zeit neu erwachtes Interesse

für J. Burckhardt und sucht Beiträge zu geben zu Fragen, die er aufgeworfen
hat, so am 8. 6. 1943 (424): «Sie fragten: in welchen Erlebnissen wurzelt
eigentlich die spätere grossartige Prognose des 20. Jahrhunderts? Sollte zur
Beantwortung nicht der Umstand beitragen seiner frühen Entwicklung, d. h.

nicht nur seines theologischen Studiums, sondern der gesamten calvinistischen
Umwelt der in Basel verbrachten Jugend? Liegt nicht die Spannung seiner

auf die Kunst abgestellten Sinnenfreudigkeit mit dem immer festgehaltenen,
nicht nur (ehrenfesten), sondern eingeborenen Moralismus calvüiistischer

Prägung auf dem Untergrund seines ganzen Urteilens »

Im Oktober 1943 (430f.) wagt er trotz aller Briefzensur folgende
Betrachtung : «Wenn auch die Gedanken wohl meist düstere Wege gehen müssen,

obwohl ja nunmehr jedes Nachdenken als (Defaitismus) offiziell unter
Todesstrafe gestellt worden ist, so muss man sieh zum alten Behelfsmittel
zurückfinden aus der (guten alten Zeit), dass die Gedanken zwar zollfrei
sind, dass sie aber nicht ausgesprochen werden dürfen. Umso mehr vermisse
ich die Möglichkeit zu Gesprächen, in denen die Gedankenfülle Ihrer (Aphorismen)4

den Gegenstand bilden würde und helfen musste zur Abklärung des

Phänomens, dass das so reiche und sich selbst als gesund empfindende und

4 F. M., Aphorismen und Skizzen sur Geschichte [1. Allgemeines über Historismus und
Aufklärungshlstorie, 2. Möser-Herder-Goethe, 3. Ranke], 1942 (und noch in einer 2. Aufl.).
Jetzt in Bd. 4 der «Werket: Zur Tlieorie und Philosophie der Geschichte, hrsg. von
Ee. Kessel, 1959, S. 215-263.

311



erlebende 19. Jahrhundert einen solchen Grundstrom der Zersetzung mit sich
geführt hat.»

In langen Erörterungen sucht er zu erweisen, dass die Gegenwart längst
wieder «vorchristlich» geworden ist (1943, 434): «Der Nationalismus aller
Spielarten hat den letzten Rest des Corpus Christianum verdrängt und
aufgesogen, so dass das Weltgeschehen, der Zustand der Welt wieder vorchristlich
geworden ist.» Oder im gleichen Brief: «Wie die Anwohner des Vesuv mussten
wir (vergnügt) leben, so schrieben Sie letzthin - ja, das ist doch wohl
überhaupt die Situation des Menschen, der, wie mein Vater sagte, (das offene
Grab zu seinen Füssen vergisst > - vergessen muss, weil er sonst nur mönchisch
leben könnte.»

Es folgen weltgeschichtliche Betrachtungen, und sie folgen mit Unterbrechungen

immer neu und bis zuletzt. Sie führen weit vom Historismus ab, und
sie gehen, besonders im Jahre 1944, zu Luther zurück, zur Bibel, zu christlichem

Glauben: «Der Idealismus und der Historismus Rankescher Prägung
hat die Erkenntnis Luthers vergessen, dass der Deus absconditus sich in der
Geschichte niemals enthüllt und dass alle in dieser Richtung tastenden
Deutungen in die Irre gehen. Sie werden bemerken, dass ich damit meine
längst empfundene Opposition gegen das Rankewort von der (unmittelbaren >

Beziehung jeder Epoche zu (Gott > anmelden will - es ist richtig nur insofern,
als es formal die (Gleichwertigkeit) aller (Epochen) - also menschlich
begrenzter Komplexe - festsetzen will; es ist völlig unrichtig, sofern es
inhaltlich einen ethischen Bezug herstellen möchte, der nur auf sehr schwachen

konstruktiven Füssen steht - wohingegen Luther sehr viel richtiger,
wenn auch fatalistischer spricht von Epochen der (Gnade) und (Zeiten des
Zorns >, was beides dem optimistisch gestimmten Ranke sehr fern zu liegen
scheint - (scheint), eben so weit meine sehr dünne Ranke-Kenntnis reicht»
(456). Solch neuerworbenen alten Einsichten gegenüber konnte Meineckes
«umhüllter Altar des unbekannten Gottes» nicht viel bedeuten (464, 1944).
Und bald nach dem Geburtstagsbrief vom 28. 10. 1944, in dem er Meinecke
tiefe Dankbarkeit für «alle Güte und alles Verständnis» auch für alle
«Nachsicht» (468) ausspricht, meint er, die heutige «moderne» Theologie habe
sich mit Hilfe z. B. Kierkegaards von dem idealistischen Missverständnis
des «Thorwaldsen»-Christentums gründlich freigemacht, und fährt fort: «Ich
kann nicht das Zutrauen gewinnen, dass Elemente Goethescher Religiosität
der enthüllten Wirklichkeit unseres menschlichenjDaseins (standhalten können

- wie sollte der neue (Heilige Humanus > die Sklaverei der Technik
brechen können Ich halte Goethe für einen sehr grossen Geist, aber nicht für
eine führende Kraft durch die Abgründe des Lebens - er war ein
bewundernswerter Gärtner im umhegten Kulturpark des Abendlandes.» In
diesem Brief gibt er auch über die Ursprünge seiner neuen religiösen Haltung
einigen Aufschluss. Es ist daran nicht so sehr die «Herkunft aus theologischer

Umwelt»5 beteiligt, wie Meinecke etwa meint: «Dieser Herkunft habe
5 S. A. Kahler war der Sohn des damals bekannten, auch von schweizerischen

312



ich mich durch Jahrzehnte gründlich entfremdet und bin sogar ihrer ethischen
Tradition sehr fremd geworden Die grossen Erlebnisse der letzten 30

Jahre, die erschreckende Erkenntnis des wahren Wesens der Menschheit,
endlich die schlimmen Erfahrungen, die ich mit mir und an mir selbst über
das Wesen des Menschen machen musste, haben mich davon überführt, dass
die Verkündigung des Neuen Testaments - und zwar das Jesusbild der nicht-
paulüiischen Synoptiker, wie die heutige neutestamentliche Theologie sie
erschliesst - noch heute wirkungskräftig sein kann ...» Mit diesem Briefe
ist Kaehler an die Grenzen gestossen oder hat sie bereits überschritten, die
Meineckes Innerstes berühren. Meinecke mahnt, einander nicht gegenseitig
weh zu tun «Differenzen zu alten Freunden über die letzten religiösen
Probleme können überaus schmerzlich werden, und ich weiss doch, dass wir
uns nicht Schmerz, sondern Freude bereiten wollen» (474, 1944).

Kaehler kommt auch später noch ausführlich auf Genesis und Art seines

neuen Glaubens zu sprechen und findet zum Abschluss das versöhnende
Wort: «Das Wort Augustins von der (anima naturaliter christiana) trifft
auf Ihre harmonischer angelegte Natur sehr viel mehr zu als auf meme
disharmonische Eigenart, und darum zeigt meine Entwicklung brüchige
Linien» (20. 11. 1944, 478). S. 478 sind auch einige «Quellen» angegeben. Es
fallen die Namen Bultmann und Gogarten. Zu K. Barths und Emil Brunners
Büchern hatte man damals üi Deutschland keinen Zugang. Und am 18. 1. 1945

(485) dazu noch: «Die Entchristlichung des europäischen Geisteslebens seit
dem 19. Jahrhundert bedeutet doch den Rücktritt des Grundwasserspiegels
im europäischen Kulturboden und hat den Absturz in den Amoralismus des

20. Jahrhunderts vorbereitet oder nach sich gezogen. Der Individualismus mit
seiner starken Betonung der persönlichen Überzeugung als Grundlage religiöser

Haltung hat vergessen, dass selbst ein Luther das Christentum für
eine lehrbare Lehre angesehen hat - ganz zu schweigen von der katholischen
Konzeption.» Doch auch hier gilt es endlich abzubrechen!

Der Briefwechsel mit Eduard Spranger

Der Briefwechsel Meineckes mit Eduard Spranger umfasst nur zehn Jahre,
1943-1953. Es ist der geistige Austausch des 80-bis 90jährigen mit dem um
20 Jahre jüngeren gleichgestimmten Kollegen und Freund. Gleich in den
Anfang des schriftlichen Austausches der beiden Männer fällt die Verhaftung
Sprangers, es folgt die Aussiedelung Meineckes nach Franken und Göttingen,
im September 1946 nochmals wenige Tage Aufenthaltes beider in Berlin,
darnach geht der Briefwechsel zwischen Dahlem und Tübingen hin und her.

Pfarrern gern gelesenen Theologieprofessors Martin K., der in den ersten Jahren des
Jahrhunderts u. a. in drei Bänden «Dogmatische Zeitfragen» (zwei Auflagen) hatte erscheinen
lassen.

313



Was bringt er zu dem bisher Referierten, zu dem gewonnenen Bilde hinzu?
Vielleicht darf das Folgende herausgegriffen werden. Die Korrespondenz ist
Spranger und Meinecke ein Notbehelf, wie sie schon zwischen Meinecke und
Kaehler das Gespräch nicht voll hatte ersetzen können. «Unsere Dahlemer
Gespräche gingen bis in die letzte Tiefe und bis in den Grund des
Verschwiegensten!» schreibt Spranger am 27. 7. 1947. «Was man aber schreiben
kann und schreiben darf, bleibt dahinter so weit zurück, dass das Mögliche
immer als zu wenig erscheint» (606). Mit diesen Grenzen der Korrespondenz
sind nur innere Gründe gemeint. Um die Zensur hatten sie sich bis an die
Grenzen des Tollkühnen nie gekümmert (vgl. Brief Meineckes vom 6. 8. 1944,
574). Auf die religiösen Bekenntnisse können wir hier nicht nochmals
eingehen. Bemerkt sei nur, dass in Sprangers neuem Ansatz das «Gewissen»
einen hervorragenden Platz hat und dass er damit bei Meinecke auf ein
starkes Echo stösst (581). Dass es nach Sprangers eigenem Geständnis
«Grenzsituationen» gibt, in denen Goethe, der gemeinsame Tröster, nicht mehr
helfen kann, bezeugt folgende Stelle. Im November 1946 greift Meinecke wieder

zu Goethe und «zu dem intensivsten Interpreten Goethes, der den
Namen Spranger führt» und fährt fort: «Aber ich erinnere mich, wie Sie vor zwei
Jahren aus der Gefängnishaft kamen und mir gestanden, dass auch Goethes
Gedanken zum Verständnis unseres jetzigen Infernos nicht ausreichten» (600).
Interessant, ja, bewegend ist es, den uralten Meinecke bei der Revision seines
Geschichtsbildes zu belauschen. Er freut sich, dass der ihm verbundene
englische Historiker Gooch über Friedrich den Grossen schreiben will und sehr
willkommene Hilfe im Kampf für die jetzt angetasteten Werte unserer
Geschichte bringt. «Aber genau revidieren müssen wü diese jetzt natürlich. -
Friedrich der Grosse und Bismarck haben ja nicht nur aufgebaut, sondern
auch zerstört, und der Aufbau des preussisch-deutschen Nationalstaats war
eine ungeheure Tragödie, nicht bloss ein harmonisches Schauspiel, wie wü es
so lange geglaubt hatten» (aus Göttingen, 24. 6. 1946, 593). In seiner
Lektüre, meint er in einem Brief aus Berlin (595 f.), stünden jetzt die Jahre
1866 ff. und 1871 ff. als Schicksalsjahre für die verhängnisvollen Umgestaltungen

des deutschen Menschentums obenan. «War nicht auch hier Gutes und
Schlechtes, Heilvolles und Unheilvolles, Gesundes und Entartetes fast kaum
unterscheidbar miteinander verwachsen? Und fällt nicht hier auf Bismarck
auch und auf seine Reichsgründung ein problematisches Zwielicht » Und nun
berichtet er von den Kolloquien, die er in seiner Wohnung mit Studenten
abhält, und von den Einzelbesprechungen in der Zwischenzeit, die Themata
wie die genannten beschlagen, und zwei Jahre später wird der 86jährige noch
in die Lage kommen, mit seiner alten Universität und mit der ehrwürdigen
preussischen Akademie der Wissenschaften zu brechen und erster Rektor der
Freien Universität zu werden, während Spranger von seinem voll entfalteten
Tübinger Ordinariat und von intensiver Lektüre berichten kann, uns zeigend,
dass wir in jenen Jahren doch manches wohl versäumt haben. Meinecke wird
der hellsichtige pessimistische Jacob Burckhardt in diesen Jahren noch immer

314



wichtiger. «Fontane und Burckhardt», meint er schon während des Krieges
(1943, 572), «das wäre auch so eine Doppelbiographie für einen modernen
Plutarch.» «Berlin und Basel» hatte er im Briefwechsel mit Kaehler einmal
als ein Thema bezeichnet, das unbedingt noch traktiert werden musste.
«Burckhardt», meint Meinecke im Blick auf das Sommerkolloquium 1947,
«hat doch viel tiefer in die Nachtseite der Geschichte hineingeleuchtet als
Ranke, aber dieser hat den helleren Glauben an den göttlichen Anhauch im
menschlichen Antrieb'.» (1947, 604). Sein Vortrag über das gleiche Thema in
der Akademie (s. u.), meint er, sei nur eine erste grobe Skizze des tiefen
Gegensatzes und dennoch auch Verwandtschaft von beiden grossen (1947,
605). Interessieren mag auch, was für deutsche Erzähler Meinecke als seine

Klassiker des 19. Jahrhunderts bezeichnet. Es sind: Stifter, Storm, Keller,
C. F. Meyer, Raabe, Fontane; sie sind ihm «herrliche Quellen wahren
deutschen Geistes» (Göttingen, 18. 1. 1946, 582). Es mag auffallen, dass nie in all
solchen Äusserungen einer der grossen Franzosen, ein Balzac etwa, erscheint,
und es mag ebensosehr überraschen, dass zwei Schweizer ihm «wahren
deutschen Geist» offenbaren müssen. Etwas anderes war es doch, wenn
Hofmannsthal Keller und Gotthelf in seine «Deutsehen Erzähler» aufnahm; da
sind es eben nicht «deutsche», sondern deutschsprachige Erzähler. Nicht mehr
kann eingegangen werden auf die beachtlichen Aussagen Sprangers über das

gewandelte Wesen der Universität, wie überhaupt der Briefpartner Spranger
in unserer Skizze allzu stark hat zurücktreten müssen. Die berührten
Aussagen über die Universität sind bis heute beachtens- und bedenkenswert.
Geschlossen sei mit einem hochaktuellen Wort über die Maturität. Am
Altjahrabend 1947 berichtet Spranger u. a. von seiner akademischen Tätigkeit

in Tübingen: «Ich habe eine Schar von Novizen, denen ich die Methode
des Denkens und Arbeitens erst mühsam beibringen muss. Unsere Universität

steht und fällt doch mit einem hochwertigen Abiturientenexamen»
(610).

Editionstechnisch macht diese Ausgabe ausgewählter Briefe im grossen
Ganzen einen guten Eindruck. Das «Register der Briefempfänger» (641-643),
das «Verzeichnis andernorts gedruckter Briefe M.s» (643) und das Personenregister

(644-664) entlasten den Anmerkungsapparat aufwünschbarste Weise.
Im ersten Teil bleiben am meisten Wünsche offen: Zitate (so S. 61, Zeile 26;
72, Z.4; 121, Z. 7; 201, Z. 21) sind öfter, als man wünschen möchte, nicht
heimgewiesen, angezogene Literatur (so S. 20, Z. 6; 29, Z. 13; 188, Z. 4) ohne

bibliographisch genaue Feststellungen gelassen, für den Aussenstehenden
rätselhafte Abkürzungen und Ausdrücke (so S. 6, Z. 15; 22, Z. 19; 54, Z. 18;
85, Z. 14; 136, Z. 22; 218, Z. 22; 223, Z. 17; 238, Z. 10) öfter nicht erläutert,
während wir für den zweiten und dritten Teil keine derartigen Beanstandungen

anzumelden haben. Gewisse Unebenheiten haben sich kaum vermeiden
lassen. Mit einer textkritischen Bemerkung sei geschlossen. U. E. wäre S. 241

das evident unrichtige «verhütet» wohl besser zu «verschont» emendiert als zu
«behütet». Die Vorsilbe bliebe so bestehen, die Verschreibung erfolgte erst im

315



Verlaufe des SchreibVorganges, vor allem aber: das religiös neutrale
«verschont» passt besser zu Meineckes Geistesart als das religiös irgendwie
belastete «behütet».

III. Zur Geschichte der Geschichtsschreibung6

Wie Meineckes Hauptwerke in den letzten Jahren neu ediert worden sind,
so geschah es auch mit der grossen Menge seiner publizistischen, kritischen
oderwissenschaftlichenAufsätze. Kritische, wissenschaftlich-monographische,
proklamatorische und nekrologische Arbeiten vereinigt der vorliegende Band
7, für dessen Edition und Einleitung Eberhard Kessel zeichnet. Der Band
ist in fünf Gruppen gegliedert. Hervor stechen die zweite und dritte Gruppe:
«Ranke und Burckhardt» und «Die nationalpolitischen Geschichtsschreiber»
überschrieben. Die erste Gruppe mit dem seltsam ungeschickten Titel
«Allgemeines und die eigene Stellung in der Geschichtsschreibung» hätte sich m. E.
entbehren lassen. Ähnliches gilt für die vierte Gruppe, betitelt «Die
Geschichtsschreibung des handelnden Staatsmannes.» Denn es geht ja hier nicht
um Erscheinungen wie Guizot oder Thiers, sondern ausschliesslich um
Memoiren, und es ist doch die Frage, ob solche, von Bismarck und von Bülow,
überhaupt zur Geschichtsschreibung zu rechnen seien, und um die weitere
Frage, ob der Herzog Ernst von Sachsen-Coburg-Gotha überhaupt als Staatsmann

zu gelten habe. Bei der fünften Gruppe, «Die zeitgenössischen
Geschichtsschreiber» überschrieben, wäre zunächst wie bei der zweiten das
Attribut «deutsch» beizufügen, denn ausschliesslich um deutsche Gelehrtengeschichte

geht es hier wie dort. Meist sind es nicht sehr bekannte Gestalten;
manche unter ihnen sind dem Leser entweder in den Briefen oder in den
autobiographischen Schriften schon begegnet. Hier findet sich nun der denkbar
beste, ausführliche Kommentar, in vielen Fällen aber doch auch noch weit
mehr als das.

Wollte man auch in diesem Bande eine alles beherrschende Mitte suchen,
so dürfte sie in der Akademierede des 86jährigen über «Ranke und Burckhardt»

zu finden sein. Mit grösster Subtilität und Gerechtigkeit verteilt hier
Meinecke Licht und Schatten. Es ist eine Arbeit, auf die man noch oft wird
zurückkommen wollen; hier liegt sie nun, zusammen mit andern Arbeiten über
Ranke und über Burckhardt, so der Besprechung der damals eben erschienenen

«Weltgeschichtlichen Betrachtungen» in der HZ von 1906, leicht
zugänglich vor.

In der dritten Gruppe wird man mit besonderem Nachdruck auf die
Aufsätze über J. G. Droysen hinweisen dürfen.

* Friedrich Meinecke, Zur Geschichte der Geschichtsschreibung. Hrsg. und eingeleitet
von Eberhard Kessel. München 1968. - 466 S. Personenregister, S. 467-476, Sachregister,
S. 477-486.

316



In der fünften Gruppe finden sich viele schöne Überraschungen.
Zunächst eine, die Meinecke selbst betrifft. Mit Erstaunen wird man in der mehr
als zwanzigseitigen Besprechung von Max Lehmanns «Scharnhorst» von 1886

feststellen, ein wie glänzender, anschaulicher, überlegener Erzähler der junge
Archivar F. Meinecke schon gewesen ist, eine Tugend, zu deren Entfaltung
ihm seine ideengeschichtlichen Hauptarbeiten keine Gelegenheit mehr Hessen.

Dreier Frühvollendeter ist mit Sachkenntnis und Einfühlung gedacht. Es sind
Louis Erhardt (t 1908), Meineckes unentbehrlicher Mitarbeiter an der HZ,
ein eigenwilliger, aber nicht erfolgreicher Gelehrter, Max Immich (f 1905),
dessen «Geschichte des europäischen Staatensystems von 1660-1789» bis
heute auf unsern Regalen steht und gerne konsultiert wird. «Ranke lebte und
webte», so lautet der Schlusssatz dieses Nachrufs, «man möchte sagen, instinktiv

in der Anschauung der europäischen Zusammenhänge. Er sprach ihre
Sprache, ohne einer Grammatik zu bedürfen. Wü Jüngeren bedürfen aber
einer solchen Grammatik, eines systematischen Kompendiums jener
Zusammenhänge, um wieder ganz heimisch zu werden in ihnen. Als ein solches

möge man das Immiehsche Werk hinnehmen und würdigen.» Endlich Theodor
Ludwig (1868-1905), Meineckes Strassburger Kollege. Es muss auch den
Schweizer interessieren, von diesem badischen, universal gerichteten Agrar-
und Landesgeschichtsschreiber zu vernehmen, der ein Buch «Der badische
Bauer im 18. Jahrhundert» (1896) geschrieben hat. Einige Arbeiten ragen
schon in die nationalsozialistische Zeit hinein, so die Rezension von Walter
Franks «Hofprediger Stöcker» (1929) und die Auseinandersetzung mit dessen

«Kämpfender Wissenschaft» (1935) oder die Besprechung von Rudolf
Stadelmanns Rede «Das geschichtliche Selbstbewusstsein der Nation» (1934).
Hier findet sich der Satz: «Wenn man älter wüd, sagt Goethe einmal, müsse

man mit Bewusstsein auf einer gewissen Stufe stehenbleiben, aber man müsse
wissen, wo man stehe und wohin die andern wollen» (S. 450). Viel Wissenswertes

vernimmt man auch aus dem Nachruf auf den preussischen
Generalstabsoffizier Hans von Haeften, den Direktor des Reichsarchivs und des

kriegsgeschichtlichen Werks über den Ersten Weltkrieg. «Wer diesen
enthusiastischen und zugleich disziplinierten Mann näher kennenlernte», so

schliesst Meinecke den Nachruf, «dem konnte sofort die Erinnerung an die
preussische Reformzeit aufsteigen. Er war der preussische Soldat im Sinne

Scharnhorsts, Gneisenaus und Boyens.» Aus den «Briefen» können wü
entnehmen, dass zwei seiner Söhne im Gefolge des 20. Juli 1944 hingerichtet
worden sind. - Dem Leser der Briefe mag übrigens eine gewisse Einseitigkeit
bei den vertretenen Adressaten aufgefallen sein. Man darf daraus nicht zu
weitgehende Schlüsse ziehen. Aus den Erinnerungen vernehmen wir jedenfalls

von Beziehungen, die im Briefwechsel kernen Niederschlag finden, so, dass

Meinecke Ernst Troeltsch in seiner Berliner Zeit sehr nahegestanden hat, dass

er auch Max Weber begegnet ist, einem ihm durchaus nicht verwandten
Geist. Wir übergehen manch anderes und schliessen mit der Bemerkung,
dass wir in diesem Bande auch eme femsinnige, tief eindringende Be-

317



sprechung der Max Weber gewidmeten Biographie von Marianne Weber
(1926) (S. 429-435) finden, die auch mit einigen neuen Zügen über das
Verhältnis von Troeltsch zu Weber aufwarten kann. Wir werden nebenbei auch
daran erinnert, dass sich Meinecke schon 1922 über M. Weber geäussert hat,
und zwar in dem Aufsatz «Drei Generationen deutscher Gelehrtenpolitik:
F. Th. Vischer, R. Schmoller, M. Weber». Meinecke steht nicht an, M. Weber
als den einzigen seiner Generation zu bezeichnen, «den man ohne Vorbehalt
genial nennen kann» (431). Damit ist aber auch über die Spannweite Friedrich
Meineckes, die man oft zu unterschätzen geneigt ist, viel gesagt.

ZUR ERFORSCHUNG DES WÜRTTEMBERGISCHEN
PIETISMUS

Von Habtmut Lehmann

Forschungen, die zwischen den traditionellen wissenschaftlichen Disziplinen

liegende Themen behandeln, sind zwar längst nichts Neues mehr, aber
immer noch reizvoll und notwendig. Nach wie vor ergeben sich dabei
besondere Schwierigkeiten, da nur wenige Forscher in verschiedenen
wissenschaftlichen Gebieten in gleicher Weise zu Hause sind. In der bisherigen
Pietismusforschung wurde deshalb nur selten der Versuch unternommen,
auch jene Probleme zu erörtern, die zwischen der Geistes- und der Sozialgeschiehte,

zwischen der politischen und der Kirchengeschichte liegen.
Wie ich in einem Vortrag auf der 28. Versammlung deutscher Historiker

im April 1970 in Köln ausführte, wenden sich die Kirchenhistoriker in
erster Linie den theologischen und philosophischen Fragen in der Geschichte
des Pietismus zu und scheuen sich, die über ihr engeres Gebiet hinausgehenden

sozialen und politischen Bedingungen mit in ihre Interpretation einzu-
beziehen. Sie bleiben deshalb in der Regel bei einer theologie- und
ideengeschichtlichen Betrachtung stehen. Historiker behandeln und beschreiben
dagegen zwar die sozialen Bewegungen und politischen Wirkungen, nennen die
theologischen Ansichten oft aber nur am Rande und kommen so auch nicht
dazu, die Wechselwirkung von religiösen und sozialen Kräften zu analysieren.
Von beiden unterscheidet sich die Haltung der Religionssoziologen. Nachdem

ihr Fach zunächst der Pietismusforschung kräftige neue Impulse verlieh,
negierten sie später weitgehend den historischen Erfahrungsbereich und
untersuchten ganz konkret und direkt das religiöse Verhalten einzelner
Bevölkerungsschichten oder einzelner Gemeinden. Meine 1969 veröffentlichte
Arbeit Pietismus und weltliche Ordnung in Württemberg vom 17. bis zum 20.
Jahrhundert sollte an einem Einzelfall demonstrieren, welchen Ertrag solche
die einzelnen Spezialgebiete übergreifende Studien auch in der Pietismus-

318


	Friedrich Meinecke : autobiographische Schriften - ausgewählte Briefe - zur Geschichte der Geschichtsschreibung

