
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 20 (1970)

Heft: 1/2

Buchbesprechung: Handbuch der Kirchengeschichte. Bd. III: Die mittelalterliche Kirche.
Zweiter Halbband: Vom kirchlichen Hochmittelalter bis zum Vorabend
der Reformation [Beck et al., hrsg. v. Hubert Jedin]

Autor: Pfister, Rudolf

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Handbuch der Kirchengeschichte. Hg. von Hubeet Jedin. Bd.HI: Die mittel¬

alterliche Kirche. Zweiter Halbband: Vom kirchlichen Hochmittelalter

bis zum Vorabend der Reformation von Beck, Fink, Glazik, Isebloh,
Woltee. Freiburg, Basel, Wien, Herder, 1968. 783 S.

Ein Jahr nach dem Erscheinen des IV. Bandes des Handbuchs, der
Reformation, katholische Reform und Gegenreformation behandelt, lag die hier

anzuzeigende Fortsetzung des III. Bandes vor. Sie setzt mit dem nachgregorianischen

Zeitalter ein und führt bis zum deutschen Humanismus. Der Inhalt
ist in die zwei Teile «Hochmittelalter» und «Spätmittelalter» gegliedert. H.
Wolter übernahm die Bearbeitung des ersten Teils mit Ausnahme des dritten
Abschnitts über «Die byzantinische Küche im Zeitalter der Kreuzzüge»,
während die andern erwähnten Mitverfasser die Verantwortung für den zweiten

Teil tragen. H. G. Beck schrieb die beiden Abschnitte über die byzantinische

Kirche in beiden Teilen. Das Vorwort von H. Jedin betont, daß jedem

Autor «die Freiheit, seine eigenen wissenschaftlichen Ansichten zu vertreten»,

gelassen wurde, so daß verschiedene Akzentuierungen in der Beurteilung von

Ereignissen und Personen feststellbar sind. Trotzdem sind die beiden, das

Mittelalter behandelnden Bände III/l und 2 durch Einheitlichkeit der Grundlinien

gekennzeichnet. Methodologisch wird festgehalten, «daß Küchengeschichte

niemals nur ein Tatsachenbericht über die Vergangenheit der Kirche
sein darf», sondern «immer auch Auseinandersetzung mit dieser Vergangenheit

sein muß». Von größtem Nutzen sind die sorgfältigen bibliographischen

Angaben; die «Allgemeine Bibliographie» findet ihre Ergänzungen in den

jedem Abschnitt und Kapitel vorangestellten Quellen- und Literaturangaben.
Der Abschluß des Investiturstreites durch das Wormser Konkordat vom

23. September 1122 wird noch in Band III/l, Kapitel 45, dargestellt. HI/2
setzt mit der Wahl von Papst Honorius II. am 21. Dezember 1124 ein. Das

Thema kirchlicher Reform bricht nicht mehr ab. Ihre Träger sind zunächst

die Reformorden, wie Zisterzienser, regulierte Chorherren und Prämonstratenser,

die durch Honorius II. feierlich bestätigt wurden. Zwischen 1120 und
1150 tritt Bernhard von Clairvaux als stärkste kirchliche Persönlichkeit

hervor; seine Bedeutung erstreckt sich auf die Kirchenpolitik wie auf die

Spüitualität. Nach Wolter ging es ihm nur um das eine: «wie die Kirchenväter

seiner Umwelt die Lehre der Heiligen Schrift vorzutragen, in deren

Vorstellungswelt er selber lebte und deren Sprache er in genialer Identifikation

sich anzueignen vermochte». Nach Bernhard war die Kurie im Begriff,
«ein großes weltliches Geschäftszentrum zu werden». Wieweit häretische

Gruppierungen als Erneuerungsversuch aus dem Geist des Evangeliums beurteilt

werden, hängt sowohl von der geistes- und frömmigkeitsgeschichtlichen
Einordnung, wie vom persönlichen Standort des Küchenhistorikers ab.

Zunächst erscheinen derartige Gruppen um eine eigenwillige, suggestiv
wirkende Persönlichkeit. Anrold von Brescia scheiterte an der Radikalität seiner

Forderungen und am «unbedachten» Versuch, mit den Mitteln der Politik
sie zu verwirklichen. Seit 1140 erschienen die Katharer mit ihrem mani-

171



chäisch getönten Dualismus. Offenbar ging ihre Ausbreitung, wie auch H.
Grundmann in «Die Kirche in ihrer Geschichte», Bd. 2, Lief. G (1. Teil),
aufweist, sehr rasch vor sich, was dem Ketzerprozeß von Lüttich 1144 zu
entnehmen ist; Lombardei, Toscana, England und Südfrankreich waren
Hauptgebiete, in Köln eröffneten die Katharer Schulen. Der Albigenserkreuzzug
unter Innozenz III. ist ein typisch mittelalterliches Mittel zur Ausrottung
der Häresie. Obwohl König Philipp II. August von Frankreich wegen der
Spannung mit England persönliche Beteiligung am Kreuzzug ablehnte, hatte
doch die Kreuzpredigt Erfolg; Raimund IV., Graf von Toulouse, übernahm
nach der Versöhnung mit der Kirche die Führung. Die Eroberung von Beziers
am 21.7.1209 war mit grausamem Massaker von Frauen, Kindern, Greisen in
der Kirche Ste-Madeleine und der Einäscherung der Kathedrale verbunden.
Als weitere größere häretische Gruppe sind die Waldenser genannt. Wolters
gibt die Gründung um 1175 an, während H. Grundmann «1173 oder wenig
später» nennt. Der Vorname Petrus für den Stifter erscheint erst in der zweiten

Hälfte des 14. Jahrhunderts, während «Valdes» (Valdesius) vielleicht
anfänglich geographische Bezeichnung der Herkunft war. Wolters geht nicht
darauf ein. Als Ergänzung zur Literatur wäre noch zu erwähnen: K.-V. Selge,
Die ersten Waldenser, l.Band: Untersuchungen, 2.Band: Edition des liber
antiheresis, Berlin 1968 (Arbeiten zur Küchengeschichte 37). Im vorliegenden
Band des Handbuchs finden die Waldenser für das spätere Mittelalter keine
Beachtung mehr, obwohl sie der Kirche wiederholt Schwierigkeiten bereiteten,

waren sie doch in Süddeutschland, im Elsaß und auch im schweizerischen
Raum vertreten, wie aus den drei Waldenserprozessen des 14./15. Jahrhunderts

in Freiburg i. Ü. hervorgeht. Nicht zu übersehen ist im weitern, daß
«vauderie» als Bezeichnung für Zauberei und Hexerei verwendet wurde.

Von besonderem Interesse ist der durch K. A. Fink und E. Iserloh bearbeitete
vierte Abschnitt des 2. Teiles «Vom Mittelalter zur Reformation». Zur

Erforschung von Renaissance und Humanismus wird festgestellt, daß eine
kaum mehr überblickbare Zahl von Untersuchungen und Publikationsserien
zur Verfügung stehen und weitergeführt werden, die aber vorwiegend Philologie,

Kunst-, Kultur- und Verfassungsgeschichte betreffen. Während Fink
Kurie und Päpste (von Nikolaus V. bis Leo X.) in ihrer Bedeutung zur
Darstellung bringt, hat Iserloh die Kapitel über das innerkirchliche Leben, die
theologische Entwicklung und den deutschen Humanismus bearbeitet.
Wissenswerte Angaben finden sich zur Bedeutung der spätmittelalterlichen
Stadtpfarrei, wobei aber die Verhältnisse Englands und Frankreichs nicht
berücksichtigt sind. Im Spätmittelalter spielte die Predigt eine wichtige Rolle,
wie aus der Einrichtung besonderer Predigtgottesdienste und der städtischen
Prädikaturen hervorgeht. Iserloh stellt fest, daß vom Priester von den Theologen

des 13. Jahrhunderts nur ein Mindestmaß an Wissen verlangt wurde
und diese Situation auch später dieselbe blieb. Doch stellte man an die
Inhaber der Prädikaturen dann höhereAnforderungen; sie sollten einen theologischen

Grad erworben haben. Kapitel 59 bietet einen Überblick über die «Theo-

172



logie im Umbruch vom Mittelalter zur Neuzeit»; Nikolaus von Kues,
Johannes von Wesel, Johannes von Goch, Wessel Gansfort und Gabriel Biel

finden Berücksichtigung. Aufschlußreich ist die als Reformbulle entworfene

«Reformatio generalis» des erstem. Im Blick auf die Reformation ist von
Bedeutung, daß die Rechtfertigung aus dem Glauben und die Absage an alle

Werkgerechtigkeit darin mit aller Klarheit formuliert ist, wie der Verfasser

feststellt. Die Vielgestalt des deutschen Humanismus ist Gegenstand des

letzten, 61. Kapitels. Die Entwicklung des Erasmus wüd bis ungefähr 1516

dargelegt, während der spätere Erasmus, seine theologische Grundhaltung
und die Stellung zur Reformation im Band IV behandelt ist. Bei der

Erwähnung der Edition des Neuen Testamentes vermißt der Rezensent einen

Hinweis auf die mangelhafte Benützung der Handschriften durch den

Humanistenfürsten. - Als 60.Kapitel schiebt Iserloh «Die Juden in der Christenheit

des Mittelalters» ein. Es handelt sich dabei um ein sehr aktuelles Thema

der mittelalterlichen Kirchengeschichte. Einem Überblick über die rechtliche

Stellung und über die Pogrome folgt die Skizze jüdischer Philosophie und

Theologie anhand von Moses Maimonides und der Kabbala, hierauf der

Judenmission und der diesbezüglichen Glaubensgespräche. Das Glaubensgespräch

hatte die Gewinnung der Juden für das Christentum zum Ziele.

«Viel zu oft wurde dieses allerdings zur Streitrede oder Disputation, wo man
über den Partner zu triumphieren suchte, statt ihn zu verstehen. •> Seit dem

13. Jahrhundert stand aber die Kirche solchen Versuchen mißtrauisch gegenüber.

Derartige Disputationen fanden vor allem im Spanien des Hoch- und

Spätmittelalters statt. Die Disputation von Tortosa, die vom Februar 1413

bis zum November 1414, meist unter der Leitung von Benedikt XIII.
dauerte, umfaßte 69 Sitzungen. In Spanien nötigte man die Juden zum
Besuch von Predigten, «die mehrmals im Jahr in Kirchen, auf öffentlichen Plätzen

oder gar in Synagogen gehalten wurden». Im 15. Jahrhundert wurde der

gleiche Versuch in Deutschland unternommen, auch hier ohne großen Erfolg.
Iserloh stellt fest, daß die Zahl der Konvertiten sehr gering blieb; als Grund

nennt er neben dem «Fehlen echten, dem Evangelium gemäßen Missionsgeistes

unter den Christen» und der Glaubenstreue der Juden die finanziellen

Interessen der Fürsten, Bischöfe eingeschlossen, die Konversionen durch
gesetzliche Bestimmungen erschwerten. Durch die Taufe ging die Einnahmequelle

des Schutzrechtes verloren; Konvertiten hatten daher auf ihr
Vermögen zu verzichten! Noch 1542 verbot Papst Paul III. die Wegnahme des

Vermögens von Neubekehrten.

Band III/2 des Handbuchs enthält natürhch alle großen Problemkreise des

angegebenen Zeitraumes wie Kreuzzüge, das Ringen zwischen Kaiser und

Papst, Entstehung und Bedeutung der Mendikantenorden, die «babylonische

Gefangenschaft» der Päpste in Avignon, das abendländische Schisma,

die Konzilien von Konstanz und Basel-Ferrara-Florenz, ebenso die Bedeutung

des Spitals im Abendland und die mittelalterliche Mission, die bis zu den

Mongolen und nach China reichte. Die Breite des zu bewältigenden Materials

173



und der Fragestellungen nötigte die Bearbeiter zu höchster Konzentration
der Darstellung, so daß manche an sich wichtige Einzelheiten unberücksichtigt
bleiben mußten.

Zürich Rudolf Pfister

Steven Runciman, The Great Church in Captivity. Cambridge, University
Press, 1968. 455 S.

Die Entwicklung des orthodoxen Patriarchates von Konstantinopel während

der Periode 1453 bis 1821, das heißt seit dem Fall der letzten großen
Bastion des Christentums im Osten bis hin zum griechischen Unabhängigkeitskrieg,

entwirft uns der frühere Vertreter des British Council in Greece
und führt so kontinuierlich seine Reihe bedeutsamer Publikationen des
oströmischen Reiches weiter. Erinnern wir lediglich an die weitreichenden
Forschungen wie die dreibändige «History of the Crusades» (1951-1953), «The
Eastern Schism» (1955) oder «The Fall of Constantinople» (1965), so können
wir mit Recht gewisse Erwartungen an die chronologisch weiterschreitende
Studie des Verfassers stellen.

So wertvoll uns die grundsätzlichen Ausführungen und die Skizzierung
der Verhältnisse bis hin zu dem Donnerstag der Wende, dem 29. Mai 1453,
scheinen, stellt aber vor allem eine souveräne Überschau zur Fortentwicklung

der byzantinischen Kirche in den anschließenden vierhundert Jahren
ein wissenschaftliches Desiderat dar, gerade bei der Vielfalt und dem wohl
nicht nur scheinbaren Widerspruch gängiger Beurteilungen dieser Epoche.
Die Kennzeichnung des Patriarchats als «Die große Kirche in der Gefangenschaft»

geht über eine reine Sachfeststellung hinaus und enthält eine resümierende

Wertung.
Gerade im zweiten Teil des Werkes, der dem Patriarchat unter der

Herrschaft der osmanischen Sultane gewidmet ist, suchen wir nach mehr
beweiskräftigen Fakten, die diese Wertung stützen. Dabei steht außer Zweifel, daß
die politische Rücksichtnahme auf das Sultanat jahrhundertelang dem
Bedürfnis nach küchlicher und kultureller Annäherung an den Westen, oft
genug sogar einer Kirchenunion, im Wege stand.

Bei aller dankenswerten Berücksichtigung des heute aktuellen ökumenischen

Aspektes dürften wohl die aufgezeigten Beziehungen zu Rom, den
Lutheranern, den Calvinisten oder den Anglikanern nicht ausreichen, die
bestimmenden innerkirchlichen Strukturen genügend klarzustellen. Wobei
allerdings hier gesagt bleiben muß, daß diese gerade bei der Küche von Byzanz
schwerer zu fassen sind als beispielsweise der über Summen verfügenden
Bruderkirche von Rom, deren systematischer Philosophie oder scharfer
juridischer Diktion die esoterische und manchmal auch mystische Denkart der
Kirche des Ostens gegenübersteht.

Desungeachtet stellen die auf den Vorlesungen an der Saint Andrews
University und dem Trinity College in Cambridge basierenden Ausführungen

174


	Handbuch der Kirchengeschichte. Bd. III: Die mittelalterliche Kirche. Zweiter Halbband: Vom kirchlichen Hochmittelalter bis zum Vorabend der Reformation [Beck et al., hrsg. v. Hubert Jedin]

