
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 20 (1970)

Heft: 1/2

Artikel: Religion und Politik im Sonderbündischen Luzern

Autor: Moos, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELIGION UND POLITIK
IM SONDERBÜNDISCHEN LUZERN

Von Cablo Moos

Das dramatische Geschehen der 1840er Jahre in der Schweiz

ist nicht als Sonderfall zu sehen, sondern als Teil der gesamteuropäischen

Auseinandersetzung zwischen zwei grundverschiedenen
allgemeinen Prinzipien, zwischen einerseits Revolution zur Verwirklichung

aufklärerischer Ideale - vehement verfochten von der liberalen

(oder radikalen) «Bewegungspartei» - und andererseits Tradition

als Verteidigung des althergebrachten Legitimitätsbegriffs, als

Bewahrung des historisch Gewachsenen - geheiligt von den Konservativen.

Dieser säkulare Gegensatz wurde ausgetragen auf zwei Ebenen,

die sich seit 1841 (Aargauer Klosteraufhebung) in der sich

regenerierenden Eidgenossenschaft durchdrangen und gegenseitig

ergänzten: Religion, wo rationalistischer Indifferenz entgegengesetzt

wurde die Suche nach dem echten Glauben, die Gestaltung

von Leben und Politik aus diesem Glauben, wo zugleich der politischen

Gleichberechtigung der einzelnen Kantone die Forderung

nach Gleichberechtigung der beiden christlichen Bekenntnisse zur

Seite gestellt wurde und damit der Kampf entbrannte um das seit

dem Ersten Landfrieden von 1529 im Laufe der Zeit stark angeschlagene

Prinzip der Parität, ein Problemkreis, der wegen der Klosterfrage

als harte (politische) Realität vor das Tagsatzungs-Forum

gelangte und sich vermengte mit der Frage der Kantonalsouveränität

(weil sich sinnigerweise gerade jene Partei auf die Souveränität

23



berief, deren innerstes Anliegen ihre Überwindung war), die zu den
politischen Streitpunkten in der mehr und mehr sich erhitzenden
Auseinandersetzung gehörte, bei welchen es ging um Erhaltung
der vom Bundesvertrag von 1815 garantierten Selbständigkeit der
22 souveränen Kantonalstaaten oder um Neufassung und Stärkung
des Bundes zur Ablösung eines offenbar überlebten staatlichen
Zustandes durch einen wirklichkeitsgemässeren, was der Bundesverfassung

von 1848 dann auch gelingen sollte.
Seit 1841 hielt Luzern die Spitze der Konservativen, deren

religiöse Ziele vor allem Josef Leu vertrat, während Bernhard Meyer
ihre politischen Interessen zu wahren suchte; der Vorkämpfer
Constantin Siegwart-Müller focht zumeist auf beiden Feldern, gegen
Aufklärung und Revolution, gegen Lauheit und Gottlosigkeit. Die
Furcht vor der «Bundesrevolution» war bei den Konservativen
wach seit jenem mißlungenen Revisionsversuch der beginnenden
dreißiger Jahre wie gleicherweise (seit den Badener Artikeln) die
Idee der Religionsgefahr. So wurde denn auf beiden Geleisen gegen
das «Neue» aufgefahren, wenn auch mit individuellen Schattierungen.

Durch die Ermordung Leus 1845 und die nach außen
zunehmende Bedeutung Meyers, der von 1846 an seinen Stand an der
Tagsatzung vertrat - wo vorläufig noch und nur verbal die Klingen
gekreuzt wurden -, sowie wegen der Überrundung der Klosterfrage
durch das Sonderbundstraktandum scheint sich in der Schlußphase
das Schwergewicht allerdings auf die politische Ebene zu verlagern,
was durch die Lösung des Konflikts mit militärischen Mitteln noch
akzentuiert wird, entspricht doch gerade der Sonderbundskrieg
nicht übel der berühmten Clausewitzschen These vom Krieg als
einer «Fortsetzung des politischen Verkehrs mit Einmischung
anderer Mittel». Aber diese Verlagerung des Geschehens von der
konfessionellen auf die (bundes)politische Auseinandersetzungs-
Ebene ist insofern nur scheinbar, als im Bewusstsein der maßgebenden

Konservativen (sogar bei B.Meyer) und wohl der meisten
Zeitgenossen die beiden Problemkomplexe eng zusammengehörten und
auch in nachträglicher Sicht noch als im Tiefsten zusammengehörig
erscheinen, bedenkt man nur schon die konfessionellen Ausnahmeartikel

der Bundesverfassung. Daß 1847 mehr als vorher von
«Bundesrevolution» die Rede war, liegt in der Sache selber, stand

M



doch eine gewaltsame - oder als gewaltsam erwartete - Umgestaltung

unmittelbar bevor1.

Nach 1814 fanden sich Luzerns Bauern und Bürger in der Opposition

gegen die restaurierte Aristokratie, doch wollte das Bürgertum

mehrheitlich eine Demokratie auf liberaler Grundlage mit
einer Spitze gegen die Kirche, während den Bauern gerade die Religion

Grundsäule des Staates sein sollte. So wurde der aufklärerischen
Religionsfeindlichkeit bewußter Wille zum Denken und Leben aus
dem Glauben entgegengesetzt. Ende 1830 kam es fast zwangsläufig
zum Bruch: Luzern wurde unter Führung des liberalen Bürgertums
eine repräsentative Demokratie.

Vor diesem religiös-politischen Hintergrund agierten Nikiaus
Wolf von Rippertschwand (1756-1832), selbstlos rühriger Diener
am Mitmenschen, strebend nach einem «Leben aus dem übernatürlichen

Glauben»2, und sein vielversprechender Schüler und Freund
Josef Leu von Ebersol (1800-1845), der die Gedankenwelt seines

Meisters auszubauen versuchte, indem er die Politik einbezog,
«Politik aus dem Glauben»3 gestalten wollte. In zahlreichen
Gebetsstunden hatte Wolf in Leu, den er für den vorbestimmten Führer
der katholischen Sache in Luzern hielt, den Willen zur demokratischen

und auf Religion und Kirche gegründeten Selbstbehauptung
des Landvolkes geweckt. Konsequent opponierte Leu denn auch

gegen die liberale Repräsentativ-Demokratie und besonders gegen
ihre staatskirchliche Haltung. Im Grossen Rat bekämpfte er vehement

das Siebnerkonkordat, worauf er im Sommer 1832 seiner Rats-
Stelle für unwürdig erklärt und mit zwei Kollegen aus dem Gremium

1 Vorliegender Aufsatz ist hervorgegangen aus einem im Winter 1965/66
für das Sonderbunds-Seminar von Prof. Dr. Leonhard von Muralt erarbeiteten

Beitrag, der allerdings stark gekürzt werden mußte.
2 Anton Sigrist, Nikiaus Wolf von Rippertschwand 1756-1832. Ein Beitrag

zur Luzerner Kirchengeschichte. Freiburger Diss., Luzern 1952, Seite 58.
3 Titel des Aufsatzes von E. F. J. Müller in: Schweizer Rundschau, 45.

Jahrgang, 1945, Seite 483.

25



ausgeschlossen wurde. 1835 wiedergewählt, zauderte er zunächst,
soll dann aber seiner Mutter gesagt haben:

«Wenn Gott mich brauchen will, so brauche er mich zu was er'will, ich
will ihm gern dienen4.»

Eine Maxime, die über Leus ganzes Wirken gestellt werden
könnte, denn er wollte nicht mehr sein als ein Werkzeug Gottes,
dessen Willen er zeitlebens zu ergründen suchte. Dabei kam ihm ein
unerschütterliches Vertrauen in Gott und seine Kirche zu Hilfe,
eine echte, tiefe Glaubensgewißheit, an der nicht gezweifelt werden
darf, was übrigens auch konservative Zeitgenossen aller Schattierungen

(von Siegwart bis Segesser) bestätigen, die aber seinen
Gegnern - welche ihn freilich kaum je gesehen haben dürften - leicht
als Sturheit erscheinen mochte, vor allem dank Äußerungen wie der
folgenden:

«Was der Radikalismus am ärgsten haßt, das muß man am eifrigsten
anstreben6.»

Es mag Leu immerhin zugebilligt werden, daß er den Radikalismus

ablehnte, weil er das ihm Teuerste, seinen Glauben, gefährdete.
Aus demselben Grund hielt er umgekehrt die Jesuitenberufung für
eine Gewissenspflicht und war dabei zweifellos von den redlichsten
Absichten beseelt, doch gebrach es ihm gerade hier am «klaren Auge
eines die Folgen dieser seiner Handlungsweise überblickenden
Staatsmannes»6.

In letzter Konsequenz erklären sich somit Leus Opposition gegen
die Liberalen der dreissiger Jahre, seine Aktivität während der Ver-
fassungsrevisions-Zeit (1839 bis 1841) und sein Einsatz in der
konservativen Periode Luzerns - insbesondere das Werben um die Jesuiten
- aus seiner tief religiösen, streng katholischen Lebensführung.
Demnach ging es ihm bei der Verfassungsrevision primär nicht um

4 Zit. bei: Constantin Siegwart-Müller, Ratsherr Joseph Leu von
Ebersoll. Der Kampf zwischen Recht und Gewalt in der Schweizerischen
Eidgenossenschaft. Altdorf 1863, Seite 48. Im folgenden zitiert als Siegwart*II.

5 Zit.: Siegwart II, Seite 49.
6 Erlebnisse des Bernhard Ritter von Meyer, von ihm selbst verfaßt und

abgeschlossen, herausgegeben von dessen Sohn Bernhard Ritter von Meyer,
1. Band. Wien und Pest 1875, Seite 65.

26



die Ersetzung des Repräsentativ-Systems durch die direkte
Demokratie: sein wichtigstes Anliegen war vielmehr die Verwirklichung
des Prinzips der Religion als Grundlage der Erziehung und damit
als Fundament des gesamten staatlichen Lebens. Er wollte in erster
Linie das Staatswesen aus dem Glauben heraus gestalten, was ein
bemerkenswerter Passus aus einer kurz nach dem konservativen
Sieg in der Verfassungsabstimmung gehaltenen Rede belegen mag:

«Wer auf Mensehen vertraut, ist von Gott verworfen. Nur im Vertrauen
auf Gott und auf seinen Beistand darf und kann ein Volk auf Glück und
Segen hoffen. Salomon, der weiseste aller Könige, regierte zum Heil und Wohl
seines Volkes, so lange er der Allweisheit Gottes vertraute (...); allein, vom
Augenblicke an, wo Salomon von Stolz und Hochmut übernommen wurde
und von Gott abfiel, von diesem Augenblicke an fiel das Volk in Versunken-
heit und Blindheit. Ehren und achten wir, beten wir an den Gott unserer Väter,

in ihm allem ist unser Heil und unsere Rettung .)7.»

Die Luzerner Verfassung von 1841 brachte katholische Grundsätze

in Staat und Erziehung zur Anwendung, womit Leu eigentlich
zufriedengestellt sein mußte, doch hatte er schon am 20. November
1839 vom Großen Rat die Übergabe der höheren Lehranstalt an die

Jesuiten verlangt, was damals noch abgelehnt worden war, aber die

Meinung des Antragsstellers keineswegs zu ändern vermochte: die

Berufung der Jesuiten war ihm letzte Konsequenz und gleichsam
Schluß-Stein im Neubau Luzerns, dessen Verfassungswerk er religiös

gefärbt hatte und das es nun zu krönen galt. Dabei mag ihn
das Verhalten der Radikalen anfangs der vierziger Jahre zusätzlich

gereizt haben: Aargaus Hetze gegen Klöster und Jesuiten forderte
die Religionspolitiker der Gegenseite recht eigentlich heraus. So

steuerte Leu auf gerader Bahn der Jesuitenberufung zu. Er kämpfte
wider den (seines Erachtens) verderblichen Zeitgeist, gegen religiöse
Lauheit und radikalen Unglauben, ehrfürchtig seines verstorbenen
Lehrmeisters gedenkend. Die Partei des Unglaubens aber hetzte

gegen die Jesuiten; dies allein für einen Leu schon Grund genug sie

anzufordern. So soll er zu Elgger gesagt haben:
«Der Radikalismus liebt das Böse und haßt das Gute; er haßt aber nichts

heftiger, als eben die Jesuiten, also können wir nichts Besseres tun, als sie

berufen8.»

6.Juni 1841. Zit.: Siegwart II, Seite 998.
8 Franz von Elgger, Des Kantons Luzern und seiner Bundesgenossen

27



Mag die Bemerkung auch nicht wörtlich so gefallen sein, so
entspricht sie doch Leus Denkart. Er war vom Recht seiner Sache
zutiefst überzeugt, so daß es ihm unnötig erschien, sich in irgendeiner
Form um Verständigung mit seinen Gegnern zu bemühen (von
welchen allerdings dasselbe zu sagen wäre). Der Radikalismus
verkörperte für ihn das Böse schlechthin, das Teufelswerk, das es um
jeden Preis zu bekämpfen galt - wobei ihn seine Widersacher kaum
besser, aber freilich in säkularisierte Kategorien, eingestuft haben
werden. Gleichwohl mag Leus Urteil über und sein Verhalten gegen
die Radikalen mit seinem fraglos echten Glauben nicht recht
zusammenpassen, doch sind es häufig gerade die tief Gläubigen, die
felsenfest Überzeugten, die sich gegen jedes Andersdenken am
heftigsten und ungerechtesten gebärden. Ans Unduldsame grenzende
(Glaubens)überzeugung kann auf allen Seiten und an allen Fronten
zu erschreckendster Einseitigkeit werden:

«Mit Schauder überblicken wir das feindliche Heer, welches sich unter
ihrem schwarzen Oberherrn, dem Lügengeist, in der ganzen bekannten Welt
vereinigt hat, um alles positive Christentum zu zernichten und dann die
Völker unter dem Szepter seiner Schreckensherrschaft zu unterjochen. Die
Zeitungsblätter, welche von der radikalen Sippschaft geleitet werden, spenden

einstimmiges Lob, wo immer von jenem Jakobiner- und Freimaurerklub
recht abscheulich gehauset wüd, sie preisen es als Fortschritt der Freiheit,
wenn alle Gerechtigkeit verletzt und das Heiligtum entweiht wird; sie loben
und billigen Mord und abscheuliche Gewalttaten als notwendige Mittel zum
Zwecke9.»

Wider den «Lügengeist» der Aufklärung, gegen Revolution im
weitesten Sinne also, schienen jedenfalls die Jesuiten die besten

Kampf gegen den Radikalismus vom S.Dezember 1844 bis 24.November 1847
und mein Anteil an demselben. Schaffhausen 1850, Seite 114. (Vgl. auch Anm.
5.)

9 Josef Leu am 20. April 1842 vor den Unterzeichnern der Ruswiler-
erklärung, abgedruckt bei: Kasimir Ppyeeer, Geschichte des Kantons Luzern
während der letzten fünfzig Jahre. Zürich 1852. (2. Teil der Geschichte der Stadt
und des Kantons Luzern.) Seite 572. Bei Ersetzung einiger Ausdrücke ließe
sich der Abschnitt auch als radikales Pamphlet gegen die Jesuiten verwenden.
Wie sehr Fanatismus ein allseitiges Übel ist, beweist übrigens schon das
gewalttätige Ende des Sprechers der zitierten Zeilen.

28



Bundesgenossen: ihre Berufung entsprach Leus innerster
Überzeugung, war somit zweifellos «letzte Konsequenz des konservativen
Umschwunges»10, aber irgendwie doch auch Prestigefrage, ja
vielleicht gleicherweise «nur Prätext»:

«Kapitulieren, nachgeben (in der Jesuitenberufungs-Angelegenheit) wäre
im gegenwärtigen Augenblick eine Feigheit, mehr noch: eine Schwachheit.

Es handelt sich um die Umstürzung des Federativ-Systems und um
Einführung der Helvetik, welche den Radikalen die Herrschaft auf den Trümmern

aller konfessionellen und politischen Rechte der Katholiken wie der
Protestanten verschaffen sollte. Die Jesuiten müssen halt nur zum Prätext

dienen, und wenn man den nicht mehr brauchen könnte, würde man
einen andern erfinden.

(Bei einem neuen Angriff würde das Luzerner Volk) den hingeworfenen
Handschuh aufnehmen und den Kampf mutvoll bestehen, vertrauend auf
sein gutes Recht, vertrauend auf den einzig Allmächtigen, allmächtiger als

der Allmächtige in Bern (Neuhaus). Sollte das bundesgetreue katholische
Volk in dem ihm ungerecht und ruchlos geführten Kampfe nach Gottes

Willen unterliegen, so möchte ich lieber unter einer und selbst von Fremden

aufgedrungenen Mediationsherrschaft, wenn sie gerecht und billig ist und den

Nationalcharakter und die Volksgrundsätze achtet, leben, als unter dem

despotischen Regiment der Radikalen11.»

So durchdringen sich in Josef Leu Glaube und Polemik, Religion
und Politik zu einem untrennbar Ganzen, wenngleich mit dem

Schwerpunkt im Glauben, und es zeigt sich selbst bei ihm (allerdings
überwiegend religiös motiviert) der von Paul Betschart nachgewiesene

«eigenartige Methodendualismus» der katholischen Politik der

vierziger Jahre, der «die alte, von den Konfessionen her bestimmte

Staatlichkeit der Kantone» und «die moderne Volkssouveränität»

zusammenbringen sollte12. Doch sind das Unterscheidungen, um

10 Kurt Büchi, Die Krise der Luzerner Regeneration 1839-1841. Zürcher

Diss., Zürich 1967, Seite 154.
11 Ende Januar 1845. Abgedruckt bei: Ferdinand Strobel, Die Jesuiten

und die Schweiz im XIX. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte

des schweizerischen Bundesstaates. Ölten und Freiburg i.Br. 1954, Seiten

749/50. Das Schriftstück trägt den Vermerk: «Vertrauliche Mitteilung. Des

Herrn Ratsherrn Leu in vertraulichem Kreise geäußerte Meinung über die

Tagesangelegenheit des Kantons Luzern und gesamter Eidgenossenschaft.»
12 Paul Betschart, Theodor ab Yberg und die Politik von Schwyz in den

Jahren 1830-1848. Freiburger Diss., Einsiedeln 1955, Seite 175.

29



die sich Josef Leu wenig gekümmert hätte: ihm war wesentlich -
und dies aus innerstem Bedürfnis, als aufrichtiges Anliegen - der
Geist, der alles beseelt, und dieser Geist konnte für ihn kein anderer
sein als der Geist des Glaubens. Er bestimmte sein Leben, und in
ihm versuchte er, seine Politik zu gestalten (worin er letztlich jedoch
scheiterte, was er zwar nicht mehr erleben mußte, sein gewaltsames
Ende aber deutlich genug bezeugt). Eine der letzten öffentlichen
Äußerungen Leus ist das bekenntnishafte Schlußwort der Ruswiler-
jahrzeit von 1845 (16.April):

«Wir wollen vor allem stetsfort im gemeinsamen Gebete zum allmächtigen
Vater im Himmel, vereint mit der Fürbitte Mariens, uns wenden, daß Er den
heiligen Geist aussende und einen Jeden erleuchten wolle, nach Gottes Willen
zu handeln und zu wirken (...)13.»

II

Von Wolf über Leu führt eine Linie zum tiefgläubigen Constantin
Siegwart-Müller (1801-1869) der vierziger Jahre; doch konturiert
die religiöse Linse nur die eine Seite dieser komplizierten Persönlichkeit,

während der Politiker Siegwart merkwürdig unklar erscheint.
Gleichwohl ist selbst Siegwarts Glaube nicht immer von Anfechtungen

verschont geblieben, hielt doch die geistliche Schulung des
jungen Studenten den Stürmen des Zeitgeistes in Würzburg und
Heidelberg nicht stand14, wo dieser übrigens auch auf politischem
Feld den neuen Ideen erlag, so daß er sich nach der Rückkehr in
seine Urner Heimat und vor allem nach der Verehelichung mit einer
Tochter aus entschieden traditionsbewußtem Haus (1828) in einer
doppelt seltsamen Geisteslage befand: sich radikal gebärdend,
verblieb er in streng konservativer Umgebung; den Glauben verwerfend,

13 Zit.: Siegwart II, Seite 348. (Von mir hervorgehoben.)
14 Über Siegwart bis etwa 1840 und besonders über seine religiöse

Einstellung vgl.: Elisabeth Rüe, Constantin Siegwart-Müller. 1801-1869.
Versuch einer Deutung seiner Persönlichkeit. Zürcher Ms.-Diss., (1949).

30



ging er dennoch sonntags zur Messe. Zwar empfand er das als

Heuchelei, unbewußt mag ihm aber der Gang zur Kirche immer ein

Anliegen geblieben sein; die Religiosität der Jugendzeit ließ sich

nicht leicht abstreifen, die Umwelt auf die Dauer nicht einfach
überhören: Siegwart fühlte sich zunehmend unbehaglich. Auf Anraten
Kasimir Pfyffers bewarb er sich 1832 um das Bürgerrecht der Luzerner

Gemeinde Oberkirch; 1834 wurde er Zweiter und Ende 1835

Erster Luzerner Staatsschreiber. Noch immer kennzeichnet ihn
ausgeprägter, ja eher noch pointierterer Radikalismus, doch sind
sich Extreme nahe, und die Wandlung ließ nicht mehr lange auf
sich warten.

Schon im Februar 1838 lehnte Siegwart, mit sich selber nicht
mehr eins, eine Wahl in den Luzerner Regierungsrat ab. Der
Straußenhandel, der allenthalben religiöse Gefühle in Wallung brachte,
markiert die Wende, so daß zu Recht betont worden ist, Siegwarts
«Stellungswechsel» sei letztlich als ein «religiöses Phänomen» zu
verstehen15. Der Glaube seiner Jugend, jahrelang verdrängt, durchbrach

die vom Radikalismus aufgezwungene Verhaltensmaske, wobei

an der inneren Echtheit dieser Rüekwendung nicht zu zweifeln

ist. Die Entlassung aus dem Staatsschreiber-Amt (Ende 1840)

faßte Siegwart denn auch als billige Sühne auf, da er für jede (radikale)

Verfehlung Buße zu leisten bereit war. Auf die religiöse Wende

folgte sein politischer Stellungswechsel vom Radikalismus zum
Konservatismus, den er aber wesentlich nur nach außen hin vollzog,
denn der Politiker Siegwart ist sich sein Leben lang mehr oder

weniger gleich geblieben: immer extremer als seine Umgebung, ja
radikaler als seine einstigen Gesinnungsfreunde. Die über Erwarten
erfolgreiche Siegwart-Schrift «Welche Garantien muß die Verfassung

eines Schweizerkantons dem Christentume leisten?» (datiert
vom 1. Dezember 1839) leitete zwar die umständliche Loslösung

von den Radikalen ein, die ihr Verfasser seiner neugewonnenen
religiösen Überzeugung wegen durchzustehen gewillt war und mit
Hilfe der kantonalen Verfassungsrevisions-Frage dann auch

besiegelte; da sich dieses also unumstößlich so ergeben hatte, mußte

Siegwart nun wohl oder übel auf die konservative Linie einschwen-

is Rüe (a.a.O. Anm. 14), Seite 101.

31



ken, wollte er fürderhin noch eine Rolle im staatlichen Leben spielen.

Damit geriet er von neuem in eine zwiespältige Lage, musste er
doch in steigendem Maße bekämpfen, was er einst vehement
gefordert hatte - zum Beispiel eine Bundeserneuerung. Der religiöse
Verhaltens-Widerspruch scheint überwunden, ist aber eigentlich
nur mit einem neuen vertauscht worden: daher wohl das rätselhaft
Janusgesichtige dieses seltsamen Mannes, der auf der Glaubens-
Ebene im Einklang mit sich selber wider seine alten Freunde loszog,
politisch jedoch einen merkwürdigen Eindruck hinterläßt, da er sich
letztlich kaum aus tiefster Überzeugung gegen die Radikalen
wandte, sondern vielmehr allein deshalb, weil diese ihn als Abtrünnigen

und Apostaten verschrien. So konnte er denn später ohne
weiteres von sich selber sagen:

«Meine politischen Grundsätze blieben die gleichen. Volkssouveränität
und Rechtsgleichheit waren die politischen Ideale, welche ich in einem
demokratischen Lande gleichsam eingesogen, welche ich in Deutschland mir
eingeprägt, welche ich in meinem öffentlichen Wirkungskreise stets geachtet und
als das Panier des Völkerglückes emporgehalten hatte. Diese Ideale nahm
ich bei der Trennung von meinen bisherigen Freunden unverwüstet mit16.»

Bei allen Vorbehalten gegen ein vereinfachend-abschließendes
Urteil ist demnach die Möglichkeit nicht auszuschließen, daß Siegwart

wenig später mit dem Sonderbund jenen Zusammenschluß auf
kleinerem Raum verwirklichen wollte, den im größeren Rahmen der
Gesamt-Eidgenossenschaft zu erstreben ihm seit seinem Bruch mit
den Radikalen verwehrt war. Sein Gebaren nach 1839/40 weist ihn
zwar aus als feurigen Kämpfer wider das «Neue», gegen jede Form
von Revolution: ob aber im tiefsten überzeugt? Die Radikalen
bedrohten seinen Glauben, den er wiedergewonnen hatte, bedrohten
auch ihn selbst, den Apostaten; so zwangen ihn die Umstände und
manövrierte er sich selber in eine zunehmend erstarrende, mehr und
mehr einseitige Position, die ihn am allerwenigsten befriedigt haben

mag.
Die Schrift über die «Garantien» von Ende 1839 erweist sich

16 Constantin Siegwart-Müller, Der Kampf zwischen Recht und Gewalt
in der Schweizerischen Eidgenossenschaft und mein Anteil daran. Altdorf 1864,
Seite 353. Im folgenden zitiert als Siegwart I.

32



nach allem bisher Gesagten als Angelpunkt von Siegwarts politischer

Laufbahn. Sie rückt die neugewonnene Glaubensüberzeugung
des Verfassers als sein eigentliches Anliegen in den Vordergrund,
ordnet sie aber zugleich in einen allgemeineren Zusammenhang ein:

«Dieser Glaube durchweht denn auch die ganze Geschichte unserer
Väter. Gewappnet mit dem Schilde dieses Glaubens zogen die Väter als

Helden in die Schlachten für die Freiheit, kämpfen und siegten. (Strauß
dagegen lehre einen) Unglauben, vor welchem jedes christliche Gemüt
erschaudert (ein) Unglaube, eiskalt, alle sittlichen Bande lösend,
alles Edle vertilgend, die Grundfesten des Rechts und der Freiheit
unterwühlend In dem Großen Rate des Kantons Zürich verkündigten
die bekannten bedeutendsten Männer und viele Andere den Anbruch einer
neuen Sonne, einer neuen Zeit, priesen die Lehre von Dr. Strauß als den
Zielpunkt alles Fortschrittes, aller Aufklärung17.»

Mit diesen knappen Bemerkungen ist das ganze Feld Siegwartischen

Denkens andeutungsweise abgesteckt; es kann nicht weit

genug gefaßt werden: Aufklärung bildet den Schlüssel dazu. Aber
nicht das Licht bekämpfte Siegwart, nicht die Helle, die strahlenden
Ideale, die Menschlichkeit der Aufklärung; er wandte sich gegen die

Bedrohung seines Glaubens durch den überspitzten Kult der
Vernunft, die Vernunft-Religion, und vor allem gegen das Prinzip der
Revolution, das heißt gegen die Verfinsterung der Aufklärungsideale
durch Gewaltanwendung und die damit unvermeidliche Mißachtung
eben ihrer Ziele im Namen einer (radikalisierten) Aufklärung.
Keineswegs war Siegwart der kalte, finstere Bösewicht, der sture
Reaktionär, als den ihn seine Gegner sahen: Eher unsicher, gehemmt
(«zerquält» - wie A. Staehelin in seiner Rezension von Buchers

Monographie schreibt18), deshalb scheu und zurückgezogen,

kämpfte er für seinen wiedergefundenen Glauben, den er bedroht
wähnte, und hielt hiefür an einer Staatsform fest, an deren Wert er
selber gezweifelt haben mag, denn er verachtete das Neue nicht

17 Constantin Siegwart-Müller, Welche Garantien muß die Verfassung
eines Schweizerkantons dem Christentume leisten? Luzern 1839, Seiten 10, 13,

15, 16.
18 Andreas Staehelin, Eine Monographie über den Sonderbundskrieg.

Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 18. Jahrgang, Heft 3/4, 1968, Seite
516.

33



blindlings und verdammte es nicht unbesehen und an sich, hatte
doch auch er einen bedeutenden Teil seines Lebens diesem Neuen
gewidmet; aber immer mehr mißtraute er seinen Verfechtern und
ihren radikalen Methoden - wer mag es ihm nach seinen bitteren
persönlichen Erfahrungen verargen? In dieses Mißtrauen verrannte
er sich allerdings im Laufe der Jahre derart, daß er auf eben das
(Gegen-)Mittel verfiel, welches er an seinen Widersachern ablehnte:
die Gewalt. Je stärker ihr Druck wurde, um so mehr erstarrten
Siegwarts Argumente, verhärteten sich seine Urteile. Eine grundsätzliche

Änderung seiner Haltung ist aber nach 1839/40 nicht mehr
erkennbar : immer bleibt es die Revolution - gegen religiöse oder
politische («Bundesrevolution»!) Einrichtungen -, welche ihm das
Vokabular liefert, nur wird der Ton zunehmend schärfer, der Rhythmus

kriegerischer. Je nach Situation steht mehr der eine oder der
andere Argumentkomplex im Vordergrund, beide gehören aber
ihrem Wesen nach eng (und ebenbürtig) zusammen:

«Seit der französischen Revolution hat sich eine Partei in der Schweiz
eingenistet, welche unermüdlich mit allen Mitteln und mit vereinter Kraft
nach der Alleinherrschaft strebt. Sie hat eine politische und religiöse
Richtung. Die erste geht auf Zerstörung der Kantonalsouveränität und auf
Einführung helvetischer Einheit, die zweite auf Zerstörung des Christentums, und
Einführung des Unglaubens19.»

So traf denn die Aufhebung der Klöster Aargaus in Siegwart
vor allem den gläubigen Katholiken, verstärkte in ihm aber auch
die Überzeugung, daß die Bundesumgestaltung mit Gewalt
durchgesetzt zu werden drohe. Jeder erzwungenen Erneuerung zog er
jedoch den Bundesvertrag von 1815 vor, so daß er sich immer mehr
auf starre Verteidigung desselben festlegte:

«(...) ohne Bund und ohne Religion, ohne Recht und Eigentum gibt es
keine Freiheit und keine Ehre, kein Heil und keine Wohlfahrt. Betet
darum, o Eidgenossen und Katholiken, zu Gott, erhebet euere Stimme an den
Bund, aber seid wachsam und entschlossen zu Allem; denn es gilt Freiheit,
Vaterland und Religion. Jetzt oder nie mehr20\»

19 Siegwart I, Seite 520. Laut Seite 519 handelt es sich um einen für die
«Bundeszeitung» geschriebenen Artikel, der darin allerdings nicht zu finden
ist. Aus inhaltlichen Gründen dürfte er auf den Herbst 1841 anzusetzen sein.

20 Schluß des unter 19) zit. Artikels; Siegwart I, 521.

34



Den Klosterfrage-Tagsatzungsbeschluß des 31. August 1843 hielt
Siegwart folgerichtig für einen Bruch des Bundesvertrags, und von
da war es zum kühnen Vorschlag der Trennung von der
«bundesbrüchigen Mehrheit» nur noch ein kleiner Schritt:

«(...) Wie wü uns politisch um den Bundesvertrag scharen, so müssen wir
uns auch zu emer katholischen Schweiz vereinigen. Eine Ausscheidung
in eine bundestreue, in eine katholische Schweiz ist das notwendige Ergebnis
alles bisher Vorgegangenen, die Bedingung zur Rettung unserer Freiheit
und unserer Religion21.»

Damit wurde ein neues Element massivster Drohung in den
Streit geworfen, der sich mehr und mehr in einen eigentlichen
Machtkampf zuspitzte. Beide Parteien beriefen sich auf ihre höhere

Sendung und bezichtigten die Gegenseite des schwärzesten
Unrechts. Zuletzt standen Demagogie gegen Demagogie und Gewalt

gegen Gewalt. War der aus alledem resultierende Krieg unabwendbar?

Hätte ein Nachgeben Siegwarts und seiner Anhänger in irgendeiner

Form zu einer dauerhaften Regelung führen können? Hat
nicht vielleicht gerade Siegwarts verbissenes Ausharren ein völliges
Niederwalzen der «Tradition» durch die «Entwicklung»22 verhindert?

Fragen, die sich schwerlich je ganz werden beantworten lassen.

Mit Recht stellt Bucher jedenfalls fest, daß der Sonderbund «mehr

21 Aus der Eröffnungsrede Siegwarts im Bad Rothen, 12. September 1843.

Siegwarts Manuskript wurde als Beilage Philippsbergs zu seinem Bericht vom
13.September 1843 an Metternich übermittelt. Zit. nach: Wilhelm Oechsli,
Die Anfänge des Sonderbundes nach österreichischen Gesandtschaftsberichten.
Zürich 1914. (SA aus der Festschrift der Dozenten der Universität Zürich
1914.) Seiten 19/20. (In der Vorlage gesperrt.)

Ein Brief Siegwarts an Hurter vom 30. September 1843 zeigt, daß er
tatsächlich schon damals mit der Möglichkeit einer Trennung spielte, daß also

für ihn der Sonderbund Gestalt anzunehmen begann, lange bevor er formell
gegründet wurde: «Meinerseits bin ich ganz entschieden für die Trennung

Solche eingreifende Ideen reifen öfter langsam, am Ende muß man doch
zu ihr gelangen.» (Briefe von Konstantin Siegwart-Müller an Friedrich von
Hurter, herausgegeben von P. Emmanuel Scherer. Beilagen zu den
Jahresberichten der Kantonalen Lehranstalt Sarnen von 1923/24 und 1924/25,
Seite 21.)

22 Vgl. Fritz Fleiner, Tradition, Dogma, Entwicklung als aufbauende
Kräfte der schweizerischen Demokratie, 1933. In: Fritz Fleiner, Ausgewählte
Schriften und Reden. Zürich 1941.

35



Symptom als Ursache der Krise» war23; ein Beseitigen des
Symptoms mußte keineswegs die Krise automatisch mitlösen.

Nach 1843 folgten sich Provokation und Re-aktion mit
beängstigender Regelmäßigkeit: Hetze der Radikalen gegen Klöster
oder Jesuiten und Jesuitenberufung nach Luzern; Freischarenzüge,
Ermordung Leus und Gründung des Sonderbunds, der schließlich
mit bewaffneter Hand aufgelöst wird... In der Jesuitenfrage hätte
sich allerdings Josef Leu trotz seinem großen Anhang nie durchgesetzt,

wäre ihm nicht Siegwart, der sich noch Ende 1839 gegen jede
Berufung ausgesprochen hatte24, energisch beigesprungen. Erst
dieses Einschwenken Siegwarts sowie das Gefühl drohender
Religionsgefahr - das mit Erfolg (und teilweise wohl zu Recht)
beschworen wurde - ermöglichten die Berufung des Ordens25, die
aber wegen der eminent politischen Zündkraft gerade dieses
Problems kein Akt staatsmännischer Klugheit war, was ein Metternich
sogleich erkannte und selbst Siegwart an sich richtig beurteilte
(«Die Jesuitenangelegenheit ist den Radikalen nur ein Vorwand, uns
aber ist sie eine Lebensfrage26.»), doch hatte er sich mittlerweile
derart in diese Angelegenheit verbissen, dass sie ihm tatsächlich
zu einer Art «Lebensfrage» hatte werden können.

Mit der Gründung des Sonderbunds erreichte die Krise der 1840er
Eidgenossenschaft jenen Gipfelpunkt, den zu überwinden nur noch
durch Waffengewalt möglich schien. Von den meisten Konservativen
mag der Sonderbund wirklich als $c/rate-Vereinigung gesehen worden

sein; dagegen kann er Siegwart sehr wohl auch ein Ausbrechen
aus der Enge seines Kantons ermöglicht haben, gleichsam als Ent-

23 Erwin Bucher, Die Geschichte des Sonderbundskrieges. Zürich 1966,
Seite 28. Vgl. auch S. 520: «Der Sonderbund erfüllte eine historische Funktion,

aber er spielte dabei eine Rolle wider Willen.»
24 Vgl. die «Garantien» (a.a.O. Anm. 17, S. 43-51), in welchen sich Siegwart

vor allem deshalb noch gegen eine Jesuitenberufung wandte, weil die
Erziehung der Jugend vaterländisch (in einem gesamteidgenössischen Sinne)
sein sollte, und das Volk durch fremde Lehrer in seinem Nationalgefühl
verletzt würde.

25 Über die Jesuiten in Luzern ist gegenwärtig eine Zürcher Dissertation
im Entstehen, auf deren Ergebnisse man gespannt sein darf.

26 Siegwart an Ordensgeneral P. Roothaan, 15. Juli 1847. Abgedr. bei:
Strobel (a.a.O. Anm. 11), Seite 1005.

36



Schädigung für die nichtverwirklichten Bundesumgestaltungs-Ideen
seiner radikalen Zeit oder für jene gesamteidgenössische Rolle, die

zu spielen ihm die politische Konstellation versagte: So ist es

mindestens denkbar, daß ihm der sonderbündische Kriegsrat Ersatz
der Tagsatzung gewesen wäre. Doch sind das lediglich Vermutungen;
Endgültiges läßt sich hier - wie immer bei Siegwart - nicht sagen,
denn auch er hat natürlich in seinen öffentlichen Äußerungen den

Sonderbund als reinen Defensiv-Verband hingestellt. Immerhin
macht in diesem Zusammenhang eine Bemerkung aus seinem
voluminösen Erinnerungswerk den Leser stutzig:

«Vermöge meiner Abstammung, vermöge meiner frühern freisinnigen
Richtung, vermöge meiner Eigenschaft als Bürger von Uri und als Neubürger
von Luzern war ich nicht so tief, wie Andere, in die Kantonalselbstsucht
herabgezogen, wußte mich weit mehr über kleinlichte Rücksichten und
Interessen zu erheben, strebte ich viel feuriger und beharrlicher nach

Erweiterung des Einflusses auf andere Teile der Schweiz, als andere Magistraten
von Luzern27.»

Die Gefahren der beidseitig starren Machtpolitik kannte
Siegwart, hielt aber einen Sieg seiner Sache mit Gottes Hilfe, auf die er
fest vertraute, und mit Unterstützung des Auslandes, die er -
zumindest materiell - erwartete28, bis fast zuletzt noch für möglich.
Doch drängt sich nun eine Feststellung auf: Wäre es Siegwart wirklich

nur um die Kantonalsouveränität gegangen, so hätte er den

Krieg um jeden Preis verhindern müssen, da er sich kaum verhehlt
haben dürfte, daß eine militärische Niederlage des Sonderbunds
wohl das Ende der Kantonalselbständigkeit, ein Sieg aber nicht
wesentlich mehr bringen konnte, als was unter geschickter Verwendung

friedlicher Mittel auch zu erreichen gewesen wäre (ob
allerdings bei all dem Gift eine unblutige Kur überhaupt noch möglich

27 Siegwart II, Seite 314. Die Bemerkung fällt im Zusammenhang mit
Leus Streben nach einer Vereinigung der Katholiken aller Kantone, das Siegwart

unterstützte.
28 Die Gefahren einer (militärischen) Intervention des Auslandes sah

Siegwart sehr wohl: «(...) nach Allem, was ich bisher weiß, hat die Schweiz

von Wien und Paris nichts anderes zu erwarten, als im Falle eines Bürgerkrieges

Okkupation und Teilung.» Die Schuld schob er aber von vornherein
den Radikalen zu: «Möge die Revolutionspartei in der Schweiz bald genug
ihre Verblendung einsehen, womit sie das Vaterland seiner Auflösung
entgegenführt.» An Hurter, 17.März 1846. A.a.O. (Anm. 21), Seite 43.

37



war, muß wiederum dahingestellt bleiben), es sei denn, man lasse
den Kantonalsouveränitäts-Siegwart ganz fallen und halte sich an
jenen der massiven Paritäts- und Aufteilungsentwürfe, welche
Erwin Bucher im Einleitungskapitel seiner Monographie ausführlich
behandelt. Daß Siegwart mit solchen Gedanken wohl mehr als nur
unverbindlich gespielt hat, wird man schwerlich bezweifeln wollen
und können, auch wenn man abschwächend einwenden mag, ihr
Urheber habe sich gerne ab und zu in die «luftleeren Räume der
Abstraktion» verirrt und dabei das «artistische Vergnügen, jederzeit
alles ,beweisen' zu können» als «Selbstzweck» betrieben29, so wenig
es überdies allzu abwegig sein dürfte, hinter Siegwarts Vorstellungen
vom Kriegsrat doch mehr als nur eine Behörde zur Koordinierung
rein defensiver Militärmassnahmen zu vermuten. Jedenfalls zeigt
die folgende Bemerkung über das Ende des Sonderbunds, daß
Siegwart die Kantonalsouveränität lediglich als eine Maxime
betrachtete, die aufzugeben er durchaus bereit war, sobald die
Umstände es erforderten:

«Die Schutzvereinigung litt überhaupt an dem Grundgebrechen, daß die
Stände derselben souverän handeln wollten, wie wir es von Freiburg, Wallis
und Zug von Anfang bis zum Ende sahen. Man könnte sagen: ihre Souveränität

ist durch ihre Souveränität untergegangen30.»

Von einem der auszog, die Souveränität um jeden Preis zu
verteidigen, eine recht sonderbare Argumentation! Die Widersprüche
lösen sich, wenn man voraussetzt, daß Siegwart nicht nur zugab,
der Bundesvertrag sei verbesserungsbedürftig31, sondern daß auch
er recht eigentlich eine neue Schweiz wollte, was schon die oben
erwähnten Entwürfe und die Denkschrift an Kaisersfeld vom 24. Juli
1847 beweisen32, denn gerade diese verräterischen Dokumente
enthüllen Siegwarts Blicke über die Kantonsgrenzen hinaus aufs Ganze,

29 Ruf (a.a.O. Anm. 14), Seiten 93/94.
30 Constantin Siegwart-Müller, Der Sieg der Gewalt über das Recht in

der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Altdorf 1866, Seite 690. Im folgenden
zitiert als Siegwart III.

31 Vgl. das Schreiben vom 12. Juli 1847 an Kardinal-Staatssekretär Gizzi,
der allerdings in jenen Tagen von Kardinal Ferretti abgelöst wurde.
Siegwart III, Seite 464.

32 Vgl. Bucher (a.a.O. Anm. 23), Seiten 20 bis 26.

38



auf ein neuzugestaltendes Ganzes allerdings, das auch seine tiefen

religiösen Erfahrungen und Wunschträume33 berücksichtigen, ja
weitgehend von diesen allein bestimmt sein sollte. Wie und in
welchem Geist nach einem Sieg des Sonderbunds eine Neuordnung der

Schweiz erfolgt wäre, muß natürlich offen bleiben, ebenso letztlich
auch, ob und allenfalls wie weit die übrigen Kriegsratsmitglieder
oder ein Teil derselben Siegwarts Pläne gekannt haben34. Trotz allem

dürfen sie nicht überschätzt werden, denn ihre Verwirklichung ist
bekanntlich nie erfolgt; überdies handelt es sich um die Ziele eines

einzelnen, der freilich das Bild des Sonderbunds entworfen und ihm
das wesentlich zwiespältige Aussehen verliehen hat, ist doch dieser

führende Mann des konservativen Lagers selber schwer faßbar,

zurückhaltend, ja verschlossen und deshalb in vielen Farben
schillernd: radikal konservativ oder konservativ radikal oder nichts

von beidem oder alles zusammen? Auf alle Fälle ist das Mehrdeutige
wohl das Charakteristischste an dieser Persönlichkeit, die sich jeder

endgültigen Beschreibung immer wieder entzieht.
Mit eiserner Arbeitswut und gewaltigem Ehrgeiz hatte sich der

überaus intelligente Siegwart in eine das konservative Lager
weitgehend dominierende Stellung emporgearbeitet. In seinem Bewußtsein

durchdrangen sich Religion und Politik, beide einem Ziel Untertan

- aber welchem Ziel? Und zu wessen Nutzen? Der allgemeinen

Sache, des persönlichen Ehrgeizes, der Kirche, des Staates? Echt

war seine religiöse Haltung: geprägt von tiefem Glauben, an dem

nicht gezweifelt werden darf, obwohl immerhin ein Wichtiges, die

christliche Nächstenliebe, empfindlich zu fehlen scheint; rätselhaft

dagegen und undurchschaubar in ihren Motiven ist seine politische

Tätigkeit, zuletzt nur noch heftiger Widerstand gegen alles irgendwie

Radikale (persönlich wie sachlich), eine Haltung, deren bedrük-

kende Einseitigkeit ihm keineswegs entsprach. Oder war es doch

33 «(...) Die Rückkehr der protestantischen Schweiz zum Katholizismus

wäre noch der einzig mögliche Fall der Rettung vor Anarchie und Untergang.»

An Hurter, 27.Februar 1846. A.a.O. (Anm. 21), Seite 42.
34 Bucher zeigt (a.a.O. Anm. 23) auf den Seiten 26 bis 28, daß Siegwarts

Ideen jedenfalls in Freiburg und Wallis bekannt waren. Die Folgerung, die

Siegwart viel näherstehenden Innerschweizer dürften auch um sie gewußt

haben, ist mithin einleuchtend.

39



Überzeugung, die ihn kurz vor der Entscheidung über die Unmöglichkeit

jeder Verständigung sagen ließ:
«Friede läßt sich nicht machen mit Solchen, welche an die Stelle der

Gerechtigkeit die Mehrheitsdespotie setzen und über die heiligsten Güter
des Volkes mit Mehrheit entscheiden möchten. Friede giebt es nur in der
Gerechtigkeit. Aufruhr, Hochverrat, Meuchelmord, Unglauben, Lüge,
Klosterraub und wie die Düige alle heißen, die im Gefolge des Radikalismus
sind, können nicht zum Frieden führen (...)3B.»

III
Bernhard Meyer (1810-1874) vertrat zumeist die politischen

Anliegen der Konservativen, während er konfessionelle Streitereien so
gut als möglich vermeiden wollte. Er hütete sich vor Extremen, bis
die Krise sich derart zuspitzte, daß auch er sich, trotz großer geistiger

Beweglichkeit, auf hartnäckige Verteidigung des Prinzips der
Kantonalsouveränität festlegte. Selbst jetzt entsprach seine politische

Haltung aber einem inneren Anliegen; und so war es nur konsequent,

wenn er nach dem Ende des Sonderbunds in Wien Zuflucht
suchte, dort allerdings wegen der von 1848 an veränderten Lage
nicht mehr die Rolle zu spielen vermochte, zu der er eigentlich
befähigt gewesen wäre.

Zweifellos gehörte der temperamentvolle und intelligente Meyer
zu den bedeutendsten (Luzerner) Sonderbundspolitikern, war aber
keineswegs einflußreich genug, um eine echte Gegenposition zu
Siegwart aufbauen zu können. Als Staatsschreiber und Sekretär des
Kriegsrates hatte er wohl Einblick in die meisten Staats-Geschäfte,
jedoch nur als Kanzleichef von freilich bedeutendem Format, der
auf die Formulierung der Politik höchstens stilistisch eingewirkt
haben dürfte; als Tagsatzungsgesandter hatte er sich an seine
Instruktionen zu halten. Immerhin beweist Meyers Tätigkeit, daß
Siegwarts überragende Stellung sogar im eigenen (konservativen)
Lager nicht gänzlich unangefochten blieb.

35 An die Mitglieder des Ruswilervereins, 8. September 1847. Siegwart
III, Seite 303.

40



Gegen außen war Bernhard Meyer seit 1846 allerdings der konservative

Hauptrepräsentant, hielt er doch als Erster Tagsatzungsgesandter

seines Standes alle wichtigen Reden zur Verteidigung des

Sonderbunds. Doch ist hier Vorsicht angeraten, was schon die kühlen

Beziehungen Meyers zu Siegwart nahelegen36: Zu verschieden waren

die Charaktere (Meyer war beispielsweise ein guter Redner, was

Siegwart mit Neid zu erwähnen scheint, war es ihm doch nicht
möglich, auch nur fünfMinuten aus dem Stegreif zu sprechen37), zu
verschieden vor allem die religiösen Standorte, so daß Siegwart dem

Staatsschreiber schließlich geradezu mißtraute, weil dieser die

Jesuiten zum Verzicht auf ihre Luzerner Position bewegen wollte.

Verglichen mit Siegwart ist Meyer leichter faßbar, offener und
wohl in sich gefestigter. Trotz aller Verschiedenheit fällt aber
seltsamerweise der Anfang ihrer konservativen Tätigkeit in etwa die

gleiche Zeit: ähnlich wie bei Siegwart setzte nämlich mit dem
Straußenhandel auch bei Meyer häufigere Besinnung auf religiöse Werte

ein, die jedoch nie Siegwartische Tiefen erreichte. Unzweifelhaft

rechtgläubig und gutkatholisch, hat Meyer gleichwohl Politik und

Religion immer voneinander getrennt und dem drohenden
Übergreifen der Zwietracht auf die religiöse Ebene zu wehren gesucht.
So nahm er den «aargauische(n) Klostersturm» als «ersten Anlaß

zur Äußerung einer mäßigen, ruhigen und patriotischen
Gesinnung»38. Bereits hier ist gegenüber Siegwart ein Unterschied im
Tonfall unüberhörbar. In erklärter Opposition zu Siegwart befand
sieh Meyer dann in der Jesuitenfrage, obgleich er eine Berufung der

Gesellschaft nicht aus religiösen Gründen, sondern mit politischen
Argumenten bekämpfte. Schon am 9. September 1842 hatte er den

Großen Rat gewarnt:
«Ihr werfet eine Flamme unter das Volk, die nie erlöschen und die Schaubühne

pohtischer Treiberei und Wühlerei immerfort ernähren, die unser
Volk in einer beständigen Gährung erhalten wird. Beruft die Jesuiten und

36 «(...) unsere Persönlichkeiten hatten nicht jenen Zusammenklang,
welcher zu Begründung intimer freundschaftlicher Beziehungen notwendig ist,
und unsere politischen Anschauungen stimmten mitunter nicht zusammen.»

Meyer (a.a.O. Anm. 6), Seite 15.
37 Vgl. Siegwart II, Seite 186.
38 Meyer (a.a.O. Anm. 6), Seite 14.

41



ihr habt ein Schlachtfeld unsern Gegnern eröffnet, zu dem sie ohne uns nie
gelangt wären, wo wir ihnen immer gerüstet gegenüber stehen müssen
(...)39.»

Entsprechend mahnte er abermals unmittelbar vor der endgültigen

Berufung (24. Oktober 1844), die Warnung diesmal besonders
eindringlich mit seinem Leitgedanken verknüpfend:

«Zwei Systeme sind es, welche gegenwärtig nicht nur in unserem Vaterlande,

sondern in der ganzen civilisirten Welt sich bekämpfen; das eine,
außen immer mit allen Prunkgewändern eines jeweiligen Zeitgeistes
geschmückt, eine schöne Larve, von innen ein totes Geripp, eine Kraft, die auf
keinem positiven Boden ruht, von keinem positiven Ausgangspunkte
ausgeht, in ihrer Wirksamkeit nirgends das Bestehende pflegend oder erhaltend
auftritt, sondern nur in immerwährender Unruhe sich gefällt und auf Alles
zerstörend einwirkt, was ihr hemmend entgegentritt; Das andere,
immer einherwandelnd im bescheidenen Gewände, zu allen Zeiten sich gleich,
vergleichbar dem Wesen des menschlichen Geistes, der nur in beständiger
Rückkehr auf sich selbst ist und wirkt, vom Positiven in Kirche und Staat
ausgehend, als der Grundlage aller seiner Wirksamkeit, und auf dasselbe
als Grundlage seines Seins zurückkehrend, überall daher im Leben Bestehendes

achtend, selbes ausbildend und veredelnd; es ist jenes System, welches
den bescheidenen Namen des (erhaltenden) führt und Conservatismus
genannt wird.

Wie der Radicalismus das System beständiger unnatürlicher Agitation im
Leben ist, so zeigt uns dagegen der Conservatismus das Ebenbild der Ruhe
und einer stillen, geregelten, gleichmäßigen Bewegung, und wie jener nur in
Unruhe sein Leben und seine Wirksamkeit findet, gedeiht dieser nur im
Schöße friedlicher, ruhiger Fortentwicklung. Die Freunde und Gönner des
Radicalismus wissen dies, sie sind erfinderisch im Hervorrufen und
Ausbeuten von Tagesfragen und Ereignissen, welche den ruhigen, gleichmäßigen
Fortgang des öffentlichen Lebens zu stören geeignet sind. Sie wissen, daß
Ruhe ihr Tod, Unruhe ihr Leben ist. -

Das sollten aber auch wir, ihre Gegner wissen, und statt Stoff zur Gährung
Ihnen zu liefern, sollte unser Hauptaugenmerk dahin gerichtet sein, solchen,
wo er etwa vorhanden, zu entfernen, und wo er ausgesäet werden will, ihn zu
vernichten40.»

Zwar vermag die sprachliche Meisterschaft nicht darüber
hinwegzutäuschen, daß der Widerstreit der beiden Systeme stark zugunsten

der Konservativen verzeichnet ist; dennoch ist der Zusammen -

39 Zit.: Peyffer (a.a.O. Anm. 9), Seite 588.
40 Meyer (a.a.O. Anm. 6), Seiten 80/81.

42



hang der Jesuitensache mit der Zeit-Situation richtig gesehen und

gebührend betont. Die Aufforderung, der Gegenseite keinen
Vorwand zur Agitation zu liefern, zeugt überdies von politischem Weitblick.

Der gleichen Einsicht gemäß hatte sich Meyer an der Konferenz

von Luzern (13./14.September 1843) zusammen mit Schultheiß

Rüttimann auch gegen eine Trennungsdrohung ausgesprochen41.

In der Jesuitenfrage äußerte Meyer also Siegwart durchaus

unangenehme Ideen: er bekämpfte aus politischen Gründen, was Siegwart

aus vorwiegend religiösen Überlegungen heraus energisch
betrieb. Im Kampf gegen Revolution und Radikalismus stand er

dagegen entschieden hinter Siegwart, mehr noch: gerade Meyer

vertrat diesen Aspekt der Sonderbundspolitik am reinsten und

eindeutigsten, während bei Siegwart vor allem hier gewisse Einschränkungen

zu machen sind. Meyer verkörpert geradezu diese Seite

der Auseinandersetzung - bevor die Waffen ergriffen wurden; er

war ihr flammender Verfechter vor der Tagsatzung, wo er sich mit
immer schärferer Zunge in die Redeschlachten warf. Hierin ist denn

auch bei ihm eine gewisse Entwicklung festzustellen; ein Erstarren,
ein Sich-Versteifen, Sich-fest-Krallen (was übrigens für die Gegenseite

ebenso zutreffen mag): mithin bei Meyer eine Entwicklung von

gemäßigtem zu radikalem Konservatismus - was wäre, vergleichsweise,

von Siegwart zu sagen? Daß sich Siegwart immer extrem

äußerte, denn er war (wie E. Ruf feststellt) seiner Veranlagung
nach nur geeignet, «ein Extrem mit dem andern zu vertauschen»42

Schon Ende November 1844 hatte Meyer in einem Brief an

Baumgartner die Radikalen bezeichnet als eine

«(...) Bande, die mit dem Hohngelächter eines an seinem Glück
verzweifelnden Spielers va banque ruft und gerne alle Furien der Hölle in Pacht

nehmen würde, wenn sie mit denselben ihre Pläne verwirklichen könnte43.»

1851 schrieb er in seiner maßlosen Schrift über die «radikale

Gerechtigkeitspflege »:

« Vgl. den Protokollauszug bei Carl Hilty: Vor fünfzig Jahren. Politisches

Jahrbuch der Schweizerischen Eidgenossenschaft, herausgegeben von
Carl Hilty, 11. Jahrgang 1897, Seite 105.

42 Rüe (a.a.O. Anm. 14), Seite 104.
43 An Baumgartner, 28.November 1844. Abgedr. bei Strubel (a.a.O.

Anm. 11), Seite 682.

43



«In uns war man gewohnt, eine finstere, lichtscheue, gegen den sogenannten
Ruf der Zeit taube, gegen die Erfüllung ihrer Aufgabe mit widerspenstigem
Grimme sich wehrende Partei zu erblicken, unsere Gegner aber schwammen
in einer Art von liberalem Zauberglanze, mit dem sie durch jenes lügnerische

Phrasenwerk sich umgössen hatten, das dem geblendeten Blicke der
Getäuschten sogar die offenkundigen finsteren Taten und Pläne von Jenen
barg44.»

Bernhard Meyer kann als der Anwalt des Sonderbunds gelten.
Er hielt alle großen Tagsatzungsreden zu dessen Verteidigung -
während er sich beharrlich weigerte, über die Jesuiten zu
sprechen45 -, wobei er begreiflicherweise immer den defensiven Charakter

der «Schutzvereinigung» betonte. Wie weit oder wie wenig er
davon wirklich überzeugt war, wird sich mit letzter Sicherheit kaum
je abklären lassen, so wenig als eine Kenntnis der geheimen
Umgestaltungs-Pläne Siegwarts völlig nachgewiesen werden kann, die
aber durch folgende Gedanken hindurchschimmern mögen:

«Der Bürgerkrieg von 1847 trägt ein durch und durch konfessionelles
Gepräge. Auf unserer Seite ruht der große Fehler, daß wü in der
Jesuitenangelegenheit ein erwünschtes Feld für diese treulose Agitation lieferten.
Wenn die Schweiz je wieder zur Ruhe kommen sollte, so mußte durch
unübersteigliche Schranken diesem Treiben für die Zukunft abgegraben werden.

Dieses konnte geschehen durch Gewährung unbedingter Freiheit einer
jeden Konfession, Emanzipation derselben von jedweder Staatsbevormundung.

Eine zweite, mehr politische, von mir ebenfalls als notwendig
erachtete Maßregel lag darin, die katholischen Kantone gegen die große
physische Übermacht der protestantischen so viel als möglich und ohne
allzugroße Störung im eidgenössischen Staatengebäude in der Zukunft zu sichern,
loh glaubte dieses durch eine Trennung des Pruntruts von dem übermächtigen

Kanton Bern und Erhebung zu einem selbständigen Kanton und durch
einen Anschluß des Freienamtes an den Kanton Luzern erreichen zu können.
Durch die Erhebung des Pruntruts zu einem selbständigen Kantone wäre die
Zahl der katholischen Stände vermehrt und ihre Überstimmungfdurch die
meistens radikalen protestantischen und einen Teil der dem Radikalismus
verfallenen katholischen Kantone erschwert, namentlich aber gegen eine
Diktatur von zwölf Ständen eine mächtige Schranke aufgeführt worden
(¦¦¦)46-»>

44 Bernhard Meyer: Beitrag zur Kenntnis der radikalen Gerechtigkeits-
pflege mü einem Blick auf den gegenwärtigen politischen Zustand der Schweiz.
Schaffhausen 1851, S. 113.

45 Vgl. Siegwart II, Seite 663.
46 Meyer (a.a.O. Anm. 44), Seiten 95/96. Die zitierten Ideen kann Meyer

allerdings auch unabhängig von Siegwart entwickelt haben.

44



In Meyers Tagsatzungsreden ist davon natürlich nichts zu hören,

hingegen taucht als geeignetes Versatzelement immer wieder die

Idee der strikten Verteidigung des Bundesvertrags auf, wie im
Votum vom 31. August 1846:

«(Volk und Behörden des Kantons Luzern) wissen, daß in unsern bewegten

Zeiten, wo die Anarchie ihr bewaffnetes Haupt bereits zweimal erhoben

hatte und auf den Sturz des Bundes losstürmte, es für sie keine gesündere,

zugleich aber auch keine heiligere Politik gibt, als fest, männiglich und gewissenhaft

an diesem Bunde festzuhalten, und an ihn, bis bessere Zeiten kommen,
als an dem einzigen Rettungsanker für das Gesamtvaterland, sich anzulehnen4

Ob ein sonderbündischer Kriegsrat (neben dem schon bestehenden

eidgenössischen) den Bund faktisch nicht auch verletzte, bleibt

allerdings offen. Die Ansicht, man müsse «an diesem Bunde»

festhalten «bis bessere Zeiten kommen», läßt überdies darauf schließen,

daß es auch Meyer nicht um den Bundesvertrag als solchen

ging, sondern eben um weit mehr: um Bekämpfung der
«immerwährenden Unruhe», der mit allen «Prunkgewändern eines jeweiligen

Zeitgeistes» geschmückten «schönen Larve», um Rettung und

Belebung des «Ebenbilds der Ruhe» im «Schöße friedlicher, ruhiger
Fortentwicklung»48. Dasselbe Ziel visiert Meyers wohl schärfste

Tagsatzungsrede vom 19. Juli 1847, abgrundtief von dem der

Ochsenbein-Eröffnungsrede geschieden durch die kaum je ohne

Blutvergießen überbrückbare Kluft zwischen zwei entgegengesetzten

weltanschaulichen Grundhaltungen: dem «esprit annonciateur de

temps meilleurs» und dem «patrimoine sacre du passe»49:

«Das Bündnis der sieben Orte ist ein Schutzbündnis gegen jene unselige

Macht, die mit nichts geringerem umgeht, als auf den Trümmern

uralter föderativer Einrichtungen der Eidgenossenschaft ein sogenanntes

einiges Reich zu gründen, aber nicht ein Reich des Friedens und des Segens;

nein! ein Reich der Unruhe und der revolutionären Wühlerei für uns und für
alle Nachbarstaaten, ein Reich, das aus jenen unheimlichen Flammen zu-

47 Votum der Gesandtschaft von Luzern, abgegeben auf der Tagsatzung in
Zürich den 31. August 1846 von Bernhard Meyer. Luzern 1846, Seiten

30/31.
48 Vgl. Anm. 40.
49 William E. Rappard, L'individu et l'Etat dans l'ivolution constitutionnelle

de la Suisse. Zürich o.J. (1936), Seite 257.

45



sammengesetzt wäre, die verzehrend an allem lecken, mit dem sie in
Berührung kommen, selbst an dem, was der christliche Staat und der einzelne
Mensch bisher für hoch und heilig gehalten hat50.»

Wie tief der Gegensatz ging, zeigt eine Jahrzehnte später
niedergeschriebene Bemerkung in Meyers Erinnerungswerk:

«Jesuiten- und Sonderbundsfrage waren ja nur Vorwände für unsere Gegner

und ein feiges Nachgeben den ungerechten Forderungen derselben in
diesen beiden Fragen hätte die revolutionäre Strömung nicht stille gestellt;
sie galt dem conservativen Principe, der Existenz der conservativen
Regierungen; eine Unterwerfung hätte ebenso zu unserem Untergange geführt,
wie es nachher durch den unglücklichen Ausgang des Krieges geschah51.»

Immerhin hatte Meyer nach der Niederlage des Sonderbunds
noch die geistige Beweglichkeit, den Luzernern aus Anerkennung
für die maßvolle Haltung der Sieger - und vielleicht mit dem
Hintergedanken einer dadurch möglichen Heimkehr - vom Ausland her
die Annahme der neuen (Bundes-)Verfassung zu empfehlen52. Siegwart

war einer solchen Haltung nicht (mehr) fähig: er war dafür zu
konsequent und wohl auch zu starr, während Meyer zu einem Akt
politischer Gerechtigkeit noch durchaus bereit war, ohne dabei
allerdings seine Prinzipien preiszugeben. Er machte am «neuen
Bund» so viele Vorbehalte, daß die Annahme-Schrift keineswegs
als Bankrotterklärung seiner Ideenwelt gesehen werden darf. Trotz
dem polemischen Tonfall muß man aber ihrem Verfasser eine
realistische, ja eigentlich staatsmännische Sicht der Dinge zubilligen:

«(...) bei mir steht es fest, daß schwerlich etwas Besseres, leicht, sehr leicht
aber etwas Schlimmeres noch uns hätte beschert werden können. Es hätte die
neue Bundesverfassung schlimmer ausfallen können, und würde schlimmer
ausfallen, wenn sie nicht angenommen wird; darum ist's klüger und besser sie
anzunehmen53.»

50 Bernhard Meyer am 19. Juli 1847 vor der Tagsatzung. Zit. bei: Edgar
Bonjour, Die Gründung des schweizerischen Bundesstaates. Basel 1958,
Seiten 225/26.

51 Meyer (a.a.O. Anm. 6), Seite 249.
52 Mit der Broschüre Über Annahme oder Verwerfung der neuen

Bundesverfassung. Ein Wort an das Volk des Kantons Luzern. München 1848,
gedruckt bei Schultheß in Zürich.

53 Meyer (a.a.O. Anm. 52), Seiten 14 und 21. (Kursivschrift in der Vorlage

gesperrt.)

46



So wenig sich bei den Führern des Vororts Einhelligkeit zeigt,

so wenig läßt sich im sonderbündischen Ganzen ein Zusammenklang
der Meinungen feststellen. (Dies sei im Sinne einer Abrundung
wenigstens noch erwähnt.) Allerdings empfiehlt sich für eine

abschließende Betrachtung der mehr oder weniger im Schlepptau
Luzerns segelnden übrigen Vereinigungs-Mitglieder die Wahl einer

andern als der Religion-Politik-Perspektive, nämlich die der Scheidung

nach Linientreue oder Zurückhaltung gegenüber dem luzernischen

Spitzenpolitiker, wobei sich denn auch fast von selbst zwei

Verhaltens-Gruppen herauskristallisieren: die Inneren Orte, welche

in der Regel Siegwarts harten Kurs befürworteten (freilich ohne den

Zwiespalt seiner geistigen Lage zu spüren), angeführt von Siegwarts

Schwager Vinzenz Müller (Uri) und vor allem vom Schwyzer Theodor

Abyberg, deren Politik verhältnismässig wenig angefochten
wurde - weniger jedenfalls als die Siegwarts in Luzern; und die

Außenbastionen Zug, Freiburg und Wallis, welche sich - obgleich

aus je verschiedenen Beweggründen - eher reserviert verhielten
und so das interessantere weil farbigere Bild vorstellen. Zug war
schlecht zu verteidigen und hatte keine Jesuiten, neigte daher zur
sicher richtigen Meinung, daß (politisches) Leben nur im Kompromiß

möglich ist; vom Kern überhaupt abgeschnitten und damit

praktisch ohne Unterstützung fand sich Freiburg, wo sich zudem

beträchtliche Opposition regte; Wallis, von hohen Bergen geschützt,

mit dem Zentrum der Vereinigung nur über einen schwer begehbaren

Paß verbunden, wähnte sich unangreifbar und verspürte
schon deshalb wenig Lust, sich für seine Freunde zu schlagen,

überdies war vor kurzem erst (1844) die radikale Opposition blutig
besiegt worden. - Ob eine starke Persönlichkeit an der Spitze der

Sonderbundsarmee diese komplexe Lage wenigstens militärisch
hätte meistern können, muß dahingestellt bleiben.

Das skizzierte buntfarbige Bild von Linientreue und Zurückhaltung

im Gesamtrahmen des Sonderbunds bestätigt sich auch an

seinem Spitzengremium, dem Kriegsrat, wo derselbe Gradunterschied

im Verhalten von Inneren Orten und Außenposten ersichtlich

ist54. Die Inneren Orte waren sowohl an den Konferenzen, die

54 Die folgenden Bemerkungen fußen auf einer überblicksmäßigen Zu-

47



der Gründung des Sonderbunds vorausgingen oder die Kompetenzen
seiner Organe umschrieben, als auch im Kriegsrat selber zumeist
durch ihre führenden Politiker vertreten, welche obendrein so ziemlich

mit Siegwart einiggingen und also seine Position eher stärkten
denn untergruben. Im Gegensatz dazu entsandten die Äußeren
Orte zwar meistens ihre Abordnungen an die Konferenzen, aber
oftmals nicht die maßgebenden Herren; immerhin wurde das Interesse
am Sonderbund (einigermaßen glaubwürdig) bekundet. Im Kriegsrat

fehlten ihre Vertreter häufig (vor allem die Walliser und Zuger),
und es handelte sich selten um leitende Persönlichkeiten, was
allerdings mit den größeren Distanzen zusammenhängen mag. Das heißt
doch wohl, daß die drei dem Kriegsrat keine überragende Bedeutung

beimaßen und sich darüberhinaus in ihrer Souveränität nicht
beeinträchtigen lassen wollten. So versäumten sie aber auch, ihre
Einwände vor die richtigen Ohren zu bringen, und betätigten sich
lieber ganz auf eigene Faust, sei es daß sie sich das Verfügungsrecht
über ihre Truppen vorbehielten (Freiburg und Wallis) oder sonstwie
aus der Reihe tanzten (Zug mit seinem Pazifikationsversuch der
letzten Minute). Daher sassen vor allem jene im Kriegsrat, die in der
Regel ohnehin Siegwart unterstützten, weshalb seine Stellung in
diesem Gremium ohne weiteres als eine beherrschende gesehen werden

darf. Seit sich das Gebiet der Sieben Orte im Kriegszustand
befand (nach dem 3.November 1847), war Siegwart überdies der
einzige im permanent tagenden Rat ständig anwesende führende Politiker,

so daß dieser recht eigentlich sein eigenstes Instrument wurde,
doch hatte sich mittlerweile Verschiedenes geändert, so daß ihm die
Zügel mehr und mehr entglitten, wie denn überhaupt der Sonderbund

einem unförmigen Streitwagen ähneln mag, der - geführt
vom peitschenschwingenden Siegwart und mit den verschiedenartigsten

mehr oder minder feurigen Gäulen bespannt - schließlich
in chaotischem Wirbel aus der Bahn geriet.

sammenstelhmg der Teilnehmer an den Konferenzen der konservativen
Stände und an den Verhandlungen des Kriegsrates, die als Arbeits-Hilfe für
den unter J) erwähnten Seminarbeitrag gedacht war.

48


	Religion und Politik im Sonderbündischen Luzern

