Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 20 (1970)

Heft: 1/2

Artikel: Histoire religieuse et linguistique : la christianisation de I'Europe
centrale d'aprés quelques faits lexicaux

Autor: Aebischer, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE RELIGIEUSE ET LINGUISTIQUE:

LA CHRISTIANISATION DE L’EUROPE
CENTRALE D’APRES QUELQUES
FAITS LEXICAUX

Par PAuL AEBISCHER

Supposons qu’un esprit curieux veuille se renseigner sur les
origines chrétiennes de ce qui fait aujourd’hui la Suisse. Son premier
mouvement sera, je pense, de consulter le DHBS dans lequel, &
Particle Suisse, il trouvera une notice, due & la plume de Maxime
Reymond, relative au probléme qui le préoccupe. En sera-t-il satis-
fait? J’en doute fort, puisque cet auteur louvoie constamment entre
le désir qu’il a de montrer que la nouvelle religion s’est introduite
chez nous & une date trés reculée et la nécessité dans laquelle il se
trouve d’admettre qu’au fond notre information est des plus rédui-
tes. Certes, nous connaissons les noms d’un certain nombre d’évé-
ques: Justinien qui apparait comme évéque d’Augusta Rauracorum
3 Cologne en 346, Théodore d’Octodurum qui prend part au concile
d’Aquilée en 381, Isaac de Genéve qui vit vers 'an 400, Asinio (et
non Asimo) de Coire et Abondance, évéque de la méme ville en 452.
D’ot il conclut qu’on peut affirmer «qu’a partir du milieu du IVe
sidcle la Suisse occidentale et probablement aussi la Rhétie, qui
était en communication directe avec I'Italie, a des dioceses organi-
sés». Et &'l précise qu’il «entend par 14 qu’il y eut des siéges épisco-
paux fixes, d’ot1 la prédication de I’Evangile rayonnait plus ou moins
méthodiquement, dans un rayon déterminé» — ce qui, avouons-le,

1



est bien vague -, il ajoute toutefois que nous avons lieu de penser qu’a
cette époque «la majeure partie de la population était encore paienne
et que le christianisme dans notre pays doit peut-étre davantage & la
domination burgonde et & la domination franque qu’a la domination
romaine», ce qui pratiquement rajeunit de quelques siécles le pro-
cessus qui nous intéresse. Mais, regrettant cette concession parce que
désireux d’insinuer que la religion du Christ a eu chez nous des adep-
tes a peu prés dés sa fondation, il continue en disant qu’«il est évident
pourtant qu’au premier ou au deuxiéme siécle au plus tard, des
marchands, des artisans, des soldats, des fonctionnaires ont di faire
penétrer le christianisme en Suisse par les grandes routes romaines
de Lyon & Genéve et Bile, du Valais & Avenches et Windisch, du
Spligen et du Julier & Coire et & Constances. Reymond convient
néanmoins que «nous ne savons rien i ce sujet. En fait, I’histoire
du christianisme en Suisse ne commence vraisemblablement qu’au
quatriéme siécle»’. Ce qui est juste pour autant qu’on veuille faire
un départ trés net, et qui s’impose, entre histoire du christianisme et
histoire de la christianisation.

Staehelin de son c6té n’est guére plus précis: ou, 8'il est, il I'est
dangereusement. Car aprés avoir mentionné de vagues traces
archéologiques chrétiennes 3 Genéve, Avenches, Sion et ailleurs, il
fait un sort & la Notitia Galliarum, aux données de laquelle, & la
suite de Mommsen du reste, il voudrait accorder une importance
non point politique, mais religieuse. Si bien qu’a une date indéter-
minée, qu’on peut fixer au début du cinquiéme siécle, il y aurait eu
des évéques & Nyon, Avenches et Bale, plus des «chorepiscopi» &
Windisch, Yverdon, Kaiseraugst, Martigny et Genéve?2.

Et Mgr Besson lui aussi est hésitant et fumeux. Signalant que si
certains auteurs comme saint Irénée, Tertullien, assurent que «la foi
nouvelle se propagea dés le début dans ’univers entier», d’autres au
contraire, tels Sulpice Sévére et I’auteur de la Passion de saint
Saturnin, «montrent la religion chrétienne arrivée tardivement en
Gaule, s’avangant 3 pas lents au milieu des difficultés, rencontrant

! Dictionnaire historique et biographique de la Suisse, t. ITI, Neuchétel, 1924,
p. 516.

2 F. STAEHELIN, Die Schweiz in rémischer Zeit, 3. Aufl., Basel, 1948, p-
585 et 587.

2



de rares sympathies dans un petit nombre de villes», notre auteur
constate qu’au fond ces témoignages ne se contredisent point, et
que s’«il y a de bonne heure quelques germes de christianisme dans
la, plupart des grands centres», «les communautés vraiment nom-
breuses, surtout dans les localités secondaires, ne s’organisent que
peu & peu». Et il conclut par un argument d’autorité, & savoir qu’«en
Suisse romande, tout le monde ’admet, le christianisme a, dés le
quatriéme siécle, des adeptes assez nombreux, au moins dans nos
villes», mais il reconnait que «le terrain se dérobe, quand on veut
préciser davantage»3. Ce qui ne ’empéche pas, aprés qu’il a fait un
sort lui aussi & quelques rares débris archéologiques «qui nous re-
portent au quatriéme siécle», de trouver que cette date est bien trop
récente, et que «cela ne veut pas dire qu’il n’y eut aucun chrétien
dans nos régions avant cette date»? Et de faire appel aux routes
romaines, aux négociants, aux soldats, dont les effort furent anéan-
tis par les Barbares, par les Burgondes en particulier, par ces Bur-
gondes qu’il nous présente pourtant comme de paisibles défenseurs
des indigénes contre les excés du fisc impérial, et qui «furent les plus
doux de tous les Barbares, les seuls dont les Gallo-Romains aient
gardé bon souvenir»5, |

Inutile de s’efforcer de comprendre. Inutile aussi pour qui désire-
rait un supplément d’information, de recourir & un ouvrage relative-
ment récent, celui de Tamini et Déléze sur les origines du christia-
nisme en Valais. Nous ne faisons qu’y retrouver les habituels
truismes, puisque ces auteurs, aprés avoir naturellement monté en
épingle I'inscription de Sion relative au préteur Pontius, datable de
I’année 377, recourent eux aussi aux voies romaines du Montjoux et
du Simplon, aux marchands et aux soldats, parmi lesquels ne pou-
vaient manquer les chrétiens qui «profitérent sans doute de leur
passage chez nous pour répandre la bonne nouvelle et se faire des
adhérents»S.

3 Mgr M. Busson, Nos origines chrétiennes. Etudes sur les commencements
du christianisme en Suisse romande, Fribourg, 1921, p. 13—-14.

4 Mgr M. Besson, op. cit., p. 17.

5 Mgr M. BessoN, op. cit., p. 22.

6 J.-E. TaMINI et P. DfiLiize, Nouvel essai de Vallesia Christiana, St-Mau-
rice, 1940, p. 13-14.



Le Montjoux et le Simplon? Nous allons voir bient6t quelle a été
leur véritable importance dans l'introduction du christianisme au
nord des Alpes. Les fonctionnaires, les soldats, les marchands? Les
fonctionnaires vaquaient & leurs offices; les soldats maintenaient
Pordre et faisaient la guerre ; les marchands achetaient et vendaient.
Je ne sache pas que ces catégories de civilisateurs aient grandement
contribué & la propagation du christianisme en Afrique ou ailleurs,
surtout pas le soldat qui, aprés la découverte de 1’Amérique, par
exemple, a appliqué des méthodes de conversion dont le moins qu’on
puisse dire est qu’elles n’avaient rien d’angélique. Le seul élément
efficient, en réalité, a été toujours et partout le missionnaire.

Mais plutét que répéter les rabachages habituels, les hypothéses
aussi naives que grandiloquentes et peu fondées, que les historiens
(ou ceux qui prétendent 1’étre) se passent religieusement — c’est le
cas de le dire - les uns aux autres, essayons de faire quelque chose de
neuf, en étudiant la christianisation de I’Europe centrale & la lumiére
de quelques faits linguistiques et plus particuliérement lexicaux.

Jakob Jud, I’éminent romaniste zurichois, a été le premier &
utiliser cette méthode, dans un étude parue en 1919 et intitulée
Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchensprache. Etude qui
fit sensation, non seulement & cause de la nouveauté de I'argumenta-
tion, de son intérét général et de son érudition, mais aussi parce
qu’elle était aussi peu «judienne» que possible, du fait de la clarté de
son exposition, de ses notes reléguées a la fin de I'article, et aussi de
son air patriotique — je dirais méme patriotard —, qui n’était guére
dans I'usage de celui dont, peu de mois plus tard, je devais étre le
disciple attentif et fidéle. Caractéristiques qui s’expliquent par ceci,
qu’il s’agissait en réalité d’une conférence, tenue le 14 janvier 1919
devant I’«Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubiinden»,
et par ceci surtout: le climat politique dans lequel 'article a été
écrit et la conférence lue. ("est que nos voisins du sud, pétulants
comme toujours, étaient entrés en guerre, aprés un mémorable
changement de partenaire, aux cotés des Alliés; c’est qu’ils revendi-
quaient non seulement les villes italianissimes de Trente et de
Trieste, mais aussi Bozen et Meran, qui 1’étaient beaucoup moins;
c’est surtout qu'une avant-garde bruyante et contestataire de-
mandait ’annexion, non seulement du Tessin et des vallées des

4



Grisons italiennes de langue, mais aussi des territoires purement
rhétoromans de ce canton. Et Zurich, qui s’est toujours considérée
comme étant la métropole et le cerveau de ces Grisons, se devait de
prendre vigoureusement la défense de cette «Alt-Fry Ratien», mots
qui terminaient la conférence de Jud?, et qui suscitérent sans aucun
doute des tonnerres d’applaudissements.

11 s’agissait en I'occurence, pour le romaniste zurichois, d’établir
que linguistiquement le rhétoroman était assez distinct de l'italien,
dans son lexique avant tout, pour que les visées annexionistes
pussent étre considérées comme non avenues. Et, avec raison, il a
choisi ses arguments dans le vocabulaire ecclésiastique. Aprés avoir
montré que ce dernier, au moins dans ses parties essentielles, est
identique dans la vallée du Rhin et dans I'engadinois de la vallée
supérieure de 'Inn, Jud crut pouvoir établir que les mots les plus
importants, ceux qui désignent 1'église, la paroisse, la cloche, le
cimetiére, le cercueil, le sacristain, ainsi que l'adjectif barmor <
benememorius, «défunt», sont nettement différents, dans le premier
cas des mots utilisés dans le dialecte tessinois de Blenio, et dans le
second de ceux qu’on emploie & Bormio en Valtelline. Ainsi, pour
ne citer que ces deux exemples, le baselgia «église» grison s’oppose-t-
il au gesa de Blenio et de Bormio; ainsi le pleif «paroisse» du sursel-
van et du haut-engadinois n’a-t-il rien de commun avec le pardkia
des deux mémes parlers italiens. Phénoméne qu’il explique par le
fait que nos deux dialectes romanches appartiennent au diocése de
Coire, tandis que les deux autres s’étendent sur le territoire de I'an-
cien diocése de Come.

A Taide des termes dont j’ai donné la liste il y a un instant, et
d’autres encore, comme le surselvan tschunqueismas < Quinquagesi-
ma, «pentecote», ura < orare, «priery, connus seulement d’une partie
réduite de la Romania, ou méme uniquement du rhétoroman, Jud
aboutit & une premiére conclusion8, & savoir que «die biindnerroma-
nischen Mundarten gewihren ein gesichertes Refugium der christli-

7 J. Jup, Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchensprache,in XLIX.
Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden, Jahrg.
1919, Chur, 1920, p. 1-56. Le travail ne sera désormais cité que par le nom de
gon auteur.

8 Jup, p. 6.



chen lateinischen Kirchensprache». Mais il va plus loin. Le lexique
du latin ecclésiastique du troisiéme siécle, estime-t-il, comprend
trois couches de mots, une premiére d’origine grecque, comme
basilica, camiterium, episcopus, ecclesia; une seconde constitude de
mots latins traduisant un mot grec, comme quadragesima formé
d’aprés tessarakoste, quinquagesima réflétant pentecoste; une troi-
sitme enfin comprenant des néoformations latines particuliéres,
telles que area «Gottesacker», vascellum «cercueil»®. Et du fait que
le lexique rhétoroman se rattache au groupe, disons grec, puisqu’il
dit basilica et non ecclesia, plebs et non parochia, quinquagesima et
non point pentecoste; tablant aussi sur des considérations relatives &
basilica en particulierl?, il estime que nous sommes amenés a cette
conclusion-ci, que «Romanisch Biinden bewahrt bis heute die latei-
nische Kirchensprache aus der zweiten Hilfte des vierten und dem
Anfang des fiinften Jahrhunderts mit einer Treue wie kein anderes
romanisches Land». Admission, dit-il encore, qui «steht im schonsten
Einklang mit der weiteren Beobachtung, daB die biindnerromani-
sche Kirchensprache die engste Verwandtschaft mit der jener rémi-
schen Provinzen aufweist, die spater von der Welle des Christen-
tums erfallt worden ist, als die mit dem Orient in direkten geistigen
und wirtschaftlichen Austausch stehenden Mittellinder». Comme la,
Roumanie et la France du nord, en effet, les Grisons romans ont
sambatum «samedi» et non pas le sabbatum méridional; avec cette
méme France du nord, ils ont quinguagesima «pentecote». Bien plus,
le lexique ecclésiastique rhétoroman a plus d’un point commun avec
celui de la Grande-Bretagne, puisque celle-ci use de la méme base
pour «pentecote», et qu’elle connait elle aussi plebs «paroisse»,
pour ne citer que ces cas. C’est que cette Grande-Bretagne celtique
a ét€ christianisée elle aussi seulement au cours du quatrieme siécle,
c’est-a-dire & la méme époque que les Grisons; c’est encore que ce
monde celtique, ayant coupé les ponts avec le christianisme occi-
dental dans le courant des cinquidme et sixidme sidcles, et n’ayant
plus participé & certaines modifications lexicales d’origine italienne,
n’ayant point adapté des néologismes tels que pentecoste ou parochia,

% Jup, p. 9.
10 Jup, p. 9-11, et surtout p. 22-25.



il faut en conclure que la Rhétie elle aussi, qui ne connait ni 'un ni
Pautre de ces termes, et qui vers 537 a été juridiquement réunie au
monde franc, a joui dés lors d’une autonomie consciente, qui s’est
manifestée par le fait que le diocése de Coire, un peu plus tard,
fut détaché de Milan et attribué & la province ecclésiastique de
Mayence 1.

Mais arrivons-en aux conclusions. Si nous pouvons admettre, dit
Jud, que la christianisation de ce qui constitue aujourd’hui les
Grisons a eu lieu dans le courant du quatriéme siécle, de quel centre
est-elle partie? De Milan? De Lyon? De Tréves ou d’Augsbourg?
Sans doute, pense-t-il & voix basse, Milan ne peut pas étre mis com-
plétement de coté: mais — et c’est 14 que nous voyons réapparaitre
’esprit chauviniste qui a inspiré l’article — notre auteur préfére
considérer I’ensemble rhétéroman comme un terrain de rencontre,
et ce n’est qu’aprés avoir cité une fois de plus les cas pour lesquels
cet ensemble use des mémes termes du lexique religieux que la
France, qu’il énumére ceux qu’il posséde en commun avec I'Italie.

Aprés tant d’efforts, c’est 14, il faut I’avouer, un résultat décevant.
Mais ce qui est plus décevant encore, et bien plus grave, c’est que la
méthode et les raisonnements de Jud sont, dans 1’étude en question,
nettement déficients. Il n’use en effet que des données dialectologi-
ques emmagasinées dans son énorme fichier, et parfois aussi de
relevés toponymiques. Mais jamais, pour aucun des mots indiqués,
il n’a procédé & des dépouillements de chartes médiévales, seuls
pourtant susceptibles de renseigner sur la vitalité des mots dont il
sollicitait le témoignage et en particulier sur leurs aires d’extension.
Il aurait vite remarqué que la base méme de son argumentation
est des plus faibles, quand il attribue & ecclesia un 4ge plus respec-
table qu’s basilica, qui pour lui ne serait qu'un terme de deuxiéme
cuvée, si jose dire, pour rendre I'idée de «batiment servant au
culte». De recherches ultérieures il ressort en effet que les plus an-
ciens exemples de ces deux mots, dans le sens qui nous intéresse, sont
presque contemporains, puisque si Mme Mohrmann a signalé
ecclesia chez le Syracusain Flavius Vopiscus en 33012, basilica,

1t Jup, p. 18 et 19.
12 Cur. MOERMANTN, Btudes sur le latin du chrétiens, Roma, 1958, p. 62.



lui, apparait dans les Acta purgationis sancti Felicisis, qui contien-
nent une attestation datée du 19 janvier 314, mais relative & un fait
survenu en 313, & propos duquel il est question de basilicas!3. Inutile
méme de remarquer que ces dates de 313 pour I'un et de 330 pour
Pautre n’ont qu’une valeur relative, étant donné qu’il ne viendra 3
Iidée de personne, j’espére, d’imaginer que nos deux termes ont vu
le jour exactement & ces dates. En étudiant ce probléme, il y a
quelques années, j’ai donc pleinement accepté I'idée émise par Mme
Mohrmann, & savoir qu’«ecclesia ou basilica désignent 'un et ’autre
église chrétienne», idée que j’ai légdrement modifiée en ajoutant
qu’«il semble méme qu’il faille attribuer une légére antériorité a
basilica sur son concurrent»4.

Cela pour une raison de géographie linguistique qui me semble de
toute importance. Sans que je veuille produire ici toutes les preuves
que j’ai apportées, j’ai montré que basilica, non seulement ne peut
étre linguistiquement une innovation lexicale postérieure a ecclesia,
puisqu’il a été connu, en plus des zones christianisées & une époque
relativement récente que seraient, au dire de J ud, la Dacie, la Dal-
matie, la Rhétie et I'Irlande, par presque toute la Romania, c¢’est-
a-dire par I’ensemble du territoire gallo-roman, par I’Espagne et le
Portugal, par I'Ttalie du Piémont au Frioul, de la Lombardie jus-
qu’a Rome et & Naples, par la Sardaigne et les parler roumains des
Balkans méridionaux, et méme dans ce qui constitue aujourd’hui

13 A. FERRUA, I pits antichi esempi di basilica per «aedes sacray, in Archivio
glottologico italiano, vol. XXV ( 1931-1933), p. 142-143; le texte en question
est publié dans le Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, vol. XXVI,
Vindobonae, 1893: C. Ziwsa, S. Optati Milevitani libri VII. Appendiz decem
monwmeniorum ueterum ad Donatistarum historiam pertinentium, p. 199,
ligne 11, et p. 200, ligne 1. Voir sur les opinions concernant ’antécédence ou la
précédence de ces deux mots P. AEBISCHER, Basilica. Eclesia. Eeclesia.
Btude de stratigraphie linguistique, in Revue de linguistique romane, t. XX VII
(1963), p. 126-127. Ce passage a ét:6 réimprimé dans mon volume Linguistique
romane et histoire religieuse, in Biblioteca filolégica histérica, vol. XXIV, San
Cugat del Vallés, 1968, p. 265-270.

14 P. AEBISCHER, art. cit., p- 127; Linguistique romane et histoire religieuse,
p. 274.

8



I’Allemagne du sud!5. D’ol la conclusion logique que le baselga
roumanche n’est qu’'un reste latéral d’une aire immense.

Mais la géographie linguistique nous fournit encore un autre
renseignement précieux, & savoir que ce n’est point contre ecclesia
que basilica a dii lutter, mais contre eclesia. Forme dont Jud ne parle
méme pas, et qui pourtant a détroné basilica dans une bonne partie
de I'Ttalie, dans presque toute la Gaule et dans toute la péninsule
ibériquel®, alors qu’ecclesia n’intervient qu’en un troisiéme mo-
ment, et qu’il ne réussit & s’imposer que dans quelques régions d’Ita-
lie.

Ce n’est pas tout. Le savant zurichois use d’un autre argument,
manifestement inexact, pour établir une soi-disant parenté entre le
rhétoroman et les domaines celtiques et chrétiens: l'existence,
seulement dans ces deux zones, du mot plebs au sens de «paroisse».
A ce mot aussi, j’ai consacré naguére quelques pages'?, de sorte que
je me contenterai de redire que si les mots celtiques plwyf, plu, pluiu,
ploue et autres remontent bien & plebs, ils n’ont qu’exceptionnelle-
ment la valeur de «paroisse», et que presque toujours ils ont con-
servé un sens plus ancien de ce plebs, celui de «communauté», mais
de communauté rurale, et non pas religieuse. J’ai établi d’autre part
que plebs «communauté religieuse» a comme centre d’irradiation la
Toscane; qu’il a été de tout temps inconnu au sud de Rome, mais
qu’on le voit s’étendre (aprés avoir passé de la valeur d’«ensemble
des fidéles d’une paroisse» & celle de «paroisse» et méme d’«église
paroissiale») dans la moitié nord de la plaine du P6, mais seulement
& partir du milieu du IXe sitcle, et seulement gréce & l'influence
lexicale des chancelleries germaniques, puisque si deux diplomes
de 852 et 861 décernés par Louis IIT le Germanique en font usage,

15 Voir P. AEBISCHER, Les termes qui désignent les différents édifices du culte
dans le Terrier rhétique de Tschudi et dans d’autres textes grisons médiévaux,
in Revue de linguistique romane, t. XXIX (1965), p. 24-27; réimprimé dans
Linguistique romane et histoire religieuse, p. 328-329.

16 P, AEBISCHER, art. cit., p. 129-148; Linguistique romane et histoire reli-
gieuse, p. 299-306.

17 P. AEBISCHER, La diffusion de «plebs», «paroisse» dans Uespace et dans le
temps, in Revue de linguistique romane, t. XXVIII (1964), p. 143-165; réim-
primé dans Linguistique romane et histoire religieuse, p. 342—-366.



les chartes privées, elles, ignorent complétement notre mot jusqu’au
bout du Xe si¢cle. Loin donc d’étre un témoignage d’un état ancien
du lexique ecclésiastique grison, le pleif actuel, n’en déplaise aux
nationalistes, ne démontre que ceci: que tout détaché qu’il ait été
depuis des siecles de la métropole milanaise, le diocése de Coire n’en
accueillait pas moins les innovations lexicales qui en provenaient.

£ %
%

Déficiences notoires dans I'information, déficiences qui invalident
les conclusions les plus fondamentales qu’il prétendait tirer, voila
donc quels sont, hélas, les défauts magistraux de I’étude de Jud.
Ces défauts mémes font ressortir les difficultés qui se présentent au
chercheur qui veut utiliser la linguistique, et plus spécialement la
lexicographie, pour des recherches qui ont trait aux origines chré-
tiennes d’une région donnée. D’abord, les néoformations, si intéres-
santes qu’elles soient, n’autorisent pas des conclusions générales,
les mots qui seuls peuvent entrer en ligne de compte étant les mots
les plus anciens. Ensuite, et surtout, il faut en déterminer exacte-
ment la provenance et ’histoire, en s’aidant non pas seulement de la
dialectologie moderne, mais surtout des renseignements 4 nous four-
nis par le lexique des textes latins du haut moyen age.

Pour étudier les courants de civilisation qui, partant de 1'Italie,
ont pénétré au nord des Alpes, c¢’est-4-dire dans le monde germani-
que, nous disposons heureusement d’un ouvrage de tout premier
ordre, dii & la plume de ce grand linguiste que fut Theodor Frings:
sa Germania Romana, parue en une premiére édition en 1932, puis
dans une seconde, singuliérement amplifiée, en 196618: c’est évi-
demment de cette derniére seule dont je vais me servir. Cet ouvrage
ne traite sans doute qu’en passant du vocabulaire ecclésiastique
chrétien: n’empéche qu’il est précieux pour nous du fait qu’il permet

18 Tu. FrIiNGs, Germania Romana, 2. Aufl. besorgt von Gertraud Miiller,
in Sdchsische Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Historische Kommis-
sion. Mitteldeutsche Studien, hg. von Th. Frings und R. GroBe, 19/1, I, Halle
(Saale), 1966. Cet ouvrage, et cette seconde édition, seront désormais cités
simplement sous le nom de 'auteur.

10



de déterminer les voies de pénétration des innovations lexicales,
c’est-a-dire culturelles, qui se sont introduites dans les langues ger-
maniques.

Or, si nous jetons un coup d’ceil sur les cartes qui terminent le
volume, et qui matérialisent le cheminement des mots latins au
nord des Alpes, nous constatons avec surprise que le passage du
Mont Joux n’a aucune importance, et que c’est par la vallée du
Rhoéne d'un coté, et subsidiairement par les cols des Grisons que
s’effectuent, du sud vers le nord, les émigrations lexicales. Ainsi
(carte 2) puteus pénétre-t-il dans le domaine flamand et allemand de
Pouest, ou il donne put, piitz, puzzi, en venant de la Gaule: mais
d’autre part ¢’est une forme plus récente, le féminin lombard pozza,
qui a donné le bavarois buzza. Ainsi encore, pour le «pressoiry,
avons-nous (sans compter le pers flamand que Frings explique par
le francais pressoir) le latin calcatorium qui donne chauchoir en
ancien francais et kelter dans les dialectes des environs de Mayence,
tandis que torculum, qui a donné torchio en italien, se retrouve avec
torkel dans les parlers du Rhin supérieur et moyen. Dans le cas de
«Paques», le latin pascua (carte 6) a pénétré seulement dans ’ouest
du domaine germanique, et plus spécialement & I’extréme ouest de
ce territoire, archidiocése de Cologne et sud-ouest de celui de Tréves,
ce paaschen, base du danois Paaske, s’étant heurté plus & 1’est a Ialle-
mand Ostern qui, on le sait, a été primitivement le nom d’une féte
paienne du printemps?®.

Mais ces cheminements, route du Rhoéne arrivant jusqu’au Rhin
par la vallée de la Sadne, routes alpestres débouchant dans le sud
de la Baviére, ne sont pas les seuls qui aient été utilisés par le
christianisme et ses innovations lexicales, qui s’est servi d’une voie
de pénétration connue déja des peuplades préhistoriques: la vallée
du Danube. Prenons plutét, pour rendre tangible ce processus,
P’histoire d’un mot qui est religieux sans 1’étre forcément, le nom du
samedi, jour de la semaine. Les langues romanes, chacun le sait,
témoignent en faveur de l’existence d’une double base, sabb- et
samb-, la premiére qui a donné non seulement le sabbato italien et le
sabado espagnol, mais aussi les dissapte, sate des parlers de la France

19 FrINGS, p. 38.

11



méridionale, la seconde, la base samb- ayant proliféré au nord d’une
ligne assez irréguliére qui va de Bordeaux au Mont Viso en passant
par le sud de la Creuse, le nord du Puy-de-Déme et de I’Ardéche,
pour couper ensuite la Dréome en deux et suivre la limite sud des
Hautes-Alpes: moitié septentrionale de la France ol I'on trouve
dissand(ro) en franco-provencal, et naturellement le francais
sameds pour sambedi, formes directement apparentées aux formes
rhétoromanes et roumaines. — Or les Assyriens et les Babyloniens
dénommaient saputtu, ou Sabattu, le quinziéme jour de chaque mois,
le jour de la pleine lune. Quelle qu’en soit I’origine, il parait certain
que ce fut ce mot qu’emprunta I’hébreu, ou il devient Sabbdt,
appliqué au septiéme jour de la semaine, jour de repos et de féte20,
Mais il semble d’autre part que le syrien, au lieu de la forme en
-bb-, a connu une prononciation populaire en -mb-, qu’on retrouve
dans I’éthiopien sambat et I'iranien ambad, et qui en grec populaire
aurait donné edufatov, & c6té de odffarov. Du grec la forme en
-mb- aurait passé dans le latin balkanique: d’ol précisément le rou-
main simbdtd, I’ancien slave sgbota, sobota (forme qui s’est conservée
non seulement dans le serbo-croate *sambato (le tchéque et le polonais
subuta, le russe subbdta, mais aussi dans le hongrois szombat); d’otr
encore le gothique *sambato, bien qu’Ulfilas, par souci de purisme ait
usé de sabbato. Et ce serait ce *sambato que les Germains occidentaux
auraient adopté en faisant sambaziac, en ancien haut-allemand,
d’ot Samstag en allemand d’aujourd’hui. En bref, ce *sambato,
s’introduisant jusqu’au nord des Alpes grice & la vallée du Danube,
aurait été adopté, non seulement par les parlers germaniques, mais
aussi par les dialectes rhétoromans, et méme par les trois-quarts
septentrionaux de la Gaule: cela grice a I'influence des colonies
grecques de Tréves, et aussi & I'influence de I’arianisme?!, Frings
n’excluant du reste nullement que cette origine orientale du samedi
frangais n’ait pu étre aidée par une autre influence grecque, celle
des colonies qui de Marseille & Liyon jalonnaient le cours du Rhéne,

20 C. Tacriavini, Storia di parole pagane e cristiane attraverso i tempi,
Brescia, 1963, p. 110.
21 C. TAGLIAVINI, op. cit., p. 113.

12



si bien que cette ondée de sambatum aurait pu rejoindre 'ondée
venue du Danube?? quelque part au sud-ouest de notre pays.

Route du Danube empruntée du reste par un autre mot, xvgtaxdy,
au sens d’«église», ou plus exactement, comme 1’a relevé récemment
M. Tagliavini dans un ouvrage aussi remarquable par son contenu
que par sa présentation, 1 xvgiaxj, sous-entendu oixia. Terme grec
qui fut adopté, croit-on, sous la forme *kyrikd par les Goths, la-
quelle aurait comme base une forme vulgaire xvptxr]; terme qui,
véhiculé lui aussi par arianisme, pénétra dans les langues germani-
ques: d’ott ancien haut allemand kirihha, le moyen haut allemand
kirche, ’allemand actuel Kirche; 'ancien saxon kirika, le néerlandais
kerk, anglais church, le danois kirke, I'islandais kirkja, pour ne citer
que ces exemples. Et ce serait encore notre gothique *kyriké qui
serait & la base de I'ancien slave crilky, du bulgare cdrkva, du serbo-
croate crkva, du russe cerkov’, alors que la forme scandinave aurait
fourni tant le finnois kirkko que 'esthonien kirik et le lappon de
Suéde kyrko. Forme gothique qui, aux dires de Frings, serait deve-
nue kyrika grice & l'influence de la finale de basilica®, mot dont
j’ai relevé plus haut la présence dans le latin ecclésiastique de I’Alle-
magne du sud. Forme qui, en tout état de cause, ne pouvait pro-
venir ni de I'Ttalie ni de la Gaule, ol1 ’on ne rencontre, extrémement
rarement du reste, qu'une traduction latine, dominicum, au sens de
«bétiment servant au culte».

Route du Danube qui seule aussi peut expliquer un autre terme
fondamental du latin d’église de I’Europe orientale et centrale: le
nom du «prétre». Car si ce terme représente évidemment un mgeofv-
Tegog grec, il n’en est pas moins vrai qu’on ne le rencontre que dans
une partie du monde chrétien, ol prestre (et son accusatif preveire)
en ancien francais et ses correspondants préire en frangais moderne,
preste ou pestre par métathése en catalan et en provencal, sont
concurrencés par une autre forme vulgaire, praebiter ou prebiter, qui
est & la base de litalien prete, du roumain prest, du napolitain
prévats ainsi que, en dehors du domaine roman, par I'albanais prift,
I’irlandais ancien cruimther et le basque bereter, tandis que son con-

22 FrRINGS, p. 39 et 41.
23 FRINGS, p. 41.

13



current et synonyme ndnag, ou wdnmag «pére», se dédoublant en un
paroxytonique mwdmas s’appliquant en particulier aux évéques (et plus
tard exclusivement au patriarched’Alexandrieet 41’évéque de Rome),
et en une forme périspomeéne mandc qui désignait au contraire les
prétres séculiers, en vint & remplacer complétement mpeofvrepog
et que, une fois de plus grace a l'influence de I’arianisme, il donna
papa en gothique — d’ol1 le bas allemand et le moyen néerlandais
pdpe, le néerlandais moderne paap, 'ancien frison pdpa et le mo-
derne pap, le moyen haut allemand pfaffo et 'allemand actuel
Pfaffe. Ce mands étant d’autre part attesté déja en paléoslave sous
la forme pop, qui a eu un énorme succés non seulement dans les
langues slaves modernes, mais encore en roumain, en albanais (o1
il ne s’applique qu’aux prétres de rite oriental)2¢, en hongrois.

Une fois de plus, ce mot n’a pu parvenir dans le centre de I’Eu-
rope qu’en partant de Constantinople et en empruntant la voie du
Danube, puisque le latin ecclésiastique romain ne connaissait papa
qu’au sens de «pape». Mais, une fois de plus, nos deux synonymes,
mpeafvTepos et mandc se sont rencontrés en Allemagne, en Allemagne
occidentale et méridionale forcément. Dans sa carte no 5, Frings,
faisant état des données fournies par Waag 2?3, montre que pfaffo est
usité de St-Gall & 'embouchure du Rhin, de Tréves & Salzbourg, &
partir du début du IXe siécle jusqu’a la fin du XI¢; et que c’est sans
doute du vieux francais prestre, ou en tout cas dun praesbiter
postérieur aux premiéres années du VIIIe siécle (étant donné que le
mot n’a pas participé & la seconde «Lautverschiebung») que vient
Iancien haut-allemand préstar, devenu Priester en allemand mo-
derne, mot qu’on retrouve jusque dans les dialectes bas-allemands,
ainsi que, par le truchement de’allemand, en letton et en esthonien26,

Vallée du Danube qui, dans I’histoire de ’humanité, a eu autant
sinon plus d’importance que la Méditerrannée elle-méme, puisqu’elle
a permis la pénétration en Europe centrale et occidentale non seule-
ment de ’homme encore & moitié singe, mais des Indoeuropéens, des

24 C. TAGLIAVINI, 0p. cit., p. 296-298.

%5 A. WaAa, Die Bezeichnungen des Geistlichen im Althoch- und Altnieder-
deutschen, in Teuthonista, vol. VIII (1931), p. 1 sqq.

26 C. TAGLIAVINI, 0p. cit., p. 294-295.

14



tribus germaniques, des Mongols, qu’elle a servi de cheminement & la
monnaie et a tant d’autres produits orientaux, et que c’est par son
truchement que le christianisme — christianisme oriental, grec, et
aussi arien — a pénétré au nord des Alpes.

Mais la Vallée du Danube, nous ’avons vu, n’a pas été la seule
voie de pénétration de la religion nouvelle dans cette Kurope cen-
trale: celle du Rhone également a eu un réle important. Sans doute
ne pouvons-nous faire état ici des mots qui y ont désigné I’«église»,
puisque en Gaule comme en Espagne comme en Italie, on a eu d’abord
une couche basilica, évincée plus tard par eclesia: deux termes qui,
je I'ai dit, proviennent de Rome, d’ou ils se sont étendus vers le
nord et vers ’ouest. Mais il est probable que tous deux, a des épo-
ques différentes, ont remonté le Rhéne: et c¢’est sans doute la méme
voie qu’a suivi presbiter, qui s’est maintenu en Gaule alors que le
néologisme vulgaire prebiter s’'imposait en Italie.

11 faut done, pour établir de maniére irréfutable que la vallée du
Rhéne a pu servir de canal au vocabulaire chrétien d’origine grec-
que, faire appel & un terme plus spécial, bien qu’ancien lui aussi: le
nom du «cimetiére». Antérieurement en effet aux termes francais,
franco-provengaux et provengaux qui remontent tous & coemeterium
devenu cimiteriu ou ciminteriu, on trouve dans une bonne partie de la
France?’ des types tels que martroi, marterey, martolet, particuliére-
ment bien représentés dans le vocabulaire toponymique de la
moyenne vallée du Rhone et, en Suisse romande, dans le bassin du
Léman, jusqu’a 'ouest de Sion. Type qui, pour le dire en passant,
n’est pas représenté moins de huit fois dans le département du
Rhone, dix-sept fois en Sadne-et-Loire, vingt-trois fois dans la
Loire, dix-huit fois dans la Haute-Loire, douze fois en Savoie, neuf
fois en Haute-Savoie, cinquante fois sur territoire vaudois. A partir
de ce vaste épicentre, le mot a déferlé dans quatre directions: vers
le sud jusque dans!’Ardéche et la Dréme, vers le nord jusque dans

27 Pour des détails concernant ’'aire que nous allons étudier, voir mes
articles Sur les martyria et les martyreta en général et les «marthereys» fri-
bourgeois en particulier, in Revue d’histoire suisse, t. VIII (1928), p. 149-224, ot
La christianisation du Valais & la lumiére de quelques faits linguistiques, in
Vallesia, vol. XVII (1962), p. 171-206, articles réimprimés dans Linguistique
romane et histoire religieuse, p. 138-208 et 209-259.

15



IAube et méme le Pas-de-Calais, vers le nord-ouest, jusqu’en Ma-
yenne (d’out il a essaimé jusque dans les territoires de langue bre-
tonne), et enfin vers ’ouest jusqu’en Loire-Maritime, dans la Vienne
et les Deux-Sévres. Détail a noter: la moitié sud de I’hexagone ne
connait notre mot que sporadiquement, puisque le Cantal n’en a
qu’un exemplaire et I’Aveyron deux, et que les autres départements
méridionaux, comme le Var, les Basses-Alpes, le Vaucluse, le Gard,
la Lozere, ’Hérault, ainsi que toute la Gascogne, paraissent 1’ignorer
totalement 28

Fait symptomatique, c¢’est dans cette méme vallée moyenne du
Rhoéne que I’on a retrouvé les seuls exemplaires connus sur sol fran-
cais du mot martyrium. dans une inscription lyonnaise d’abord, et
dans une autre mise au jour a Sarras, dans ’extréme nord de I’Ar-
déche. Martyrium dont j’ai retracé d’ailleurs les origines et la signi-
fication: je rappellerai seulement ici qu’il s’agit d’une latinisation
du mot grec uagtdgiov, qui de son sens primitif de «chapelle érigée
sur la tombe d’un martyr» avait passé a la valeur de «chapelle ou
oratoire quelconque». Mais dans la Lyonnaise martyrium avait
donné naissance & un dérivé martyrium + etum, d’ou martyrietum >
martyretum. Le suffixe -efum formant des mots ayant la valeur de
«lieu contenant un assemblage d’objets, le plus souvent d’arbres ou
de plantes, de méme espéce, ou de constructions de méme nature»,
un martyretum a di désigner primitivement un «ensemble de cha-
pelles funéraires» tel qu’on en rencontrait, sous d’autres dénomina-
tions, non seulement en Afrique du nord, mais aussi dans des gran-
des villes auprés desquelles s’étendaient de luxueux cimetiéres:
et le mot, peu & peu, aura vu son usage s’étendre au point qu’il aura
pu s’appliquer méme aux humbles cimetiéres ruraux, qui possédaient
tout au plus une rustique chapelle cimitériale.

Mot qui est certainement antérieur & 1’an 800: il a pu étre em-
ployé, en fixant les limites extrémes le plus largement possible,
entre le VIe siécle et ’an mille. Je ne craindrais méme pas de préciser
que martyretum étant venu chez nous de 1’ouest, il est probable qu’il

28 Sur cette répartition voir en plus de mes études citées, H. GLATTLI,
Probleme der kirchlichen Toponomastik der Westschweiz und Ostfrankreich, in
Romania Helvetica, vol. V, Paris, 1937, p. 14-37.

16



se sera introduit dans notre pays en un moment de I’histoire ou ce
dernier était plus particuliérement uni aux destinées d’Outre-Jura,
¢’est-a-dire sous la domination franque, donc entre le début du VIe
siécle et ’'an 887. Et j’ai méme émis ’hypothése, qui & quarante ans
de distance me parait encore valable, que notre martyretum serait
un mot de I’époque mérovingienne 2°.

Mais ce qui nous intéresse davantage est qu’il s’agit la d’un
dérivé roman qui présuppose un martyrium antérieur, mot qui au
sens de «chapelle cimitériale» était inconnu du lexique ecclésiasti-
que romain. Il y a donc gros & parier qu’il a été introduit en Gaule
par les chrétientés grecques de Marseille —ou du reste il a ét6 rapide-
ment évincé par coemeterium —, et surtout de Vienne en Dauphiné et
de Lyon. Hypothése qui, en tout cas, peut seule rendre compte des
deux faits que j’ai signalés plus haut, & savoir l'existence du mot
martyrium dans les inscriptions de Lyon et de Sarras, d’une part,
et de 'autre le maximum de densité de martyretum dans la région
lyonnaise. Ce serait done, selon toute probabilité, de Vienne et de
Lyon qu’en remontant le Rhone des missionnaires auraient préché
et baptisé dans des centres comme Genava, Lausanna, Aventicum,
Octodurum, puis plus tard dans les campagnes environnantes,
ainsi que dans la haute vallée du Rhoéne, ou Octodurum d’abord,
puis Sedunum deux siécles apres, ont di étre de véritables foyers de

29 P, AEBISCHER, art. cit., p. 169; Linguistique romane et histoire religieuse,
p. 227. — Aux quelque cinquante noms de lieux vaudois remontant & martyre-
tum énumérés par M. REvyMonD, Les Marthereys dans le canton de Vaud, in
Revue d’histoire ecclésiastique suisse, 3¢ année (1909), p. 102-122, aux topony-
mes fribourgeois, valaisans et aussi vaudois que j’ai étudiés dans mes deux
articles, il faut maintenant ajouter un nom de lieu de la commune de Chiétres
(Fribourg), raddres en 1414, raderetz en 1420, dont la forme actuelle est
mddardtsch, que M. Bruxo RotH, Die romanisch-deutsche Sprachgrenze tm
Murtenbiet withrend des XV. Jahrhunderts, in Freiburger Geschichisblitter,
vol. 53, Freiburg, 1965, p. 41 et 51, tire avec raison de martyretum. Mais il n’a
pas songé & en rapprocher le nom de lieu Madretsch localité des environs de
Bienne, Mardretsch en 1304 (Fontes rerum Bernensium, vol. 1V, p. 187),
Madrez en 1341 (J. ZiMMERLI, Die deutsch-franzisische Sprachgrenze in der
Schweiz, 1. Teil, Basel und Genf, 1891, p. 37). Deux formes allemandes de
toponymes jadis romans, qui toutes deux appartenaient au territoire de I'évé-
ché de Lausanne.

17



mission implantés au milieu des populations & convertir, une mis-
sion, en effet, ne pouvant étre efficiente que si elle s’installe au
centre d’une région & évangéliser. Ce ne peut 8tre un pur hasard si,
pendant des siécles, I’évéché de Sion a eu Vienne comme métropole,
comme ce ne peut étre un hasard si Blondel, aprés avoir noté & pro-
pos des anciennes basiliques d’Agaune les rapports existant entre
I'Orient chrétien et Lyon, d’un cbté, et de I’autre entre ce méme
Lyon et Genéve ainsi qu’Agaune, a cru pouvoir conclure que «c’est
par la voie du sud de la Gaule que nous sont parvenues, en méme
temps que certaines traditions, de nouvelles formes architectu-
rales», et qu’en particulier «si nous retrouvons dans les édifices
d’Agaune des apports byzantins, ils ne sont pas dus & I’origine & des
relations directes avec Ravenne et le nord de 1'Ttalie, mais ils nous
sont parvenus par la Méditerranée et Marseille»30., Et, étudiant
peu apres le baptistére de la vénérable abbaye, il a insisté sur le fait
qu’il doit se rattacher aux édifices similaires de la Provence, de
sorte, dit-il, qu’«ici encore le chemin suivi est celui du sud de la
France et de la vallée du Rhéne»3t,

Grec, avons-nous dit, ou mieux byzantin, et subsidiairement
arien, le mouvement missionnaire qui, remontant le Danube, a por-
té dans la Germanie méridionale et occidentale, avec le christianisme,
les mots primordiaux qui sont devenus Kirche et Pfaffe. Grec, ou
mieux dit byzantin, le mouvement missionnaire qui, en remontant
le Rhone et en s’étendant largement dans la Gaule du centre et du
nord, a laissé ses traces avec martyretum dérivé de martyrium.

Un probléme aussi intéressant qu’important se pose maintenant
& nous. Pourquoi la christianisation de I’Europe centrale est-elle due,
au moins initialement, & I'influence de Constantinople et non point
a celle de Rome? Obnubilés qu’ils étaient par la vieille légende de
efficience des cols alpins en ce qui concerne I’introduction du
christianisme & ’ouest et au nord des Alpes; persuadés qu’ils étaient
que ce mouvement ne pouvait provenir que de I’Italie voisine, nos

30 L. BLONDEL, Les anciennes basiliques d’ Agaune. Etude archéologique, in
Vallesia, vol. 11T (1948), p. 54-55.

31 L.. BLONDEL, Le baptistére et les anciens édifices conventuels de Uabbaye
d&’Agaune, in Vallesia, vol. IV (1949), p. 28.

18



historiens ecclésiastiques n’ont évidemment pas pu donner de
réponse & cette question, qu’ils ne se sont du reste jamais posée.

Réponse qui d’ailleurs me parait devoir étre complexe. Plutot que
de retenir la remarque de Blondel, que ce n’est qu’au VIIIe siécle
que les communications avec Rome et I'Italie, par le col du Mont-
Joux, ont repris leur importance, je crois préférable de chercher
ailleurs, dans 1’état religieux méme ou se trouvait I'ensemble de la
plaine padane.

S’inscrivant en faux contre les allégations de certains historiens,
qui ont prétendu que les communautés chrétiennes, non seulement
de Ravenne, mais celles d’Aquilée et de Milan, de Pavie et de Brescia,
de Parme, de Bergame et de Vérone, pour ne citer que ces noms,
avaient été fondées dans la seconde moitié du premier siécle de notre
ére, Mgr Lanzoni a remarqué qu’«il fatto che le diocesi situate tra
I’ Appennino, le Alpi e su la Costa ligure prima del IV? secolo, non
furono molto numerose, dimostra che in quel tempo i cristiani del-
I'Ttalia superiore non predominavano, anzi, rispetto ai pagani,
costituivano una minoranza, rispettabile bensi, ma minoranzay.
Que dans ces régions les diocéses eussent été rares antérieurement
au IVe giécle, ajoute notre savant auteur, qu’il n’y ait pas existé
13 de noyau chrétien important, on peut le déduire d’abord du fait
qu'on n’y trouve aucune mention de communautés, avec diacres,
prétres et évéques y résidant, comme on en posséde pour I'Italie
centrale et méridionale. «Un altro indizio, dit encore Mgr Lanzoni,
che prima del IV? secolo la diffusione del cristianesimo non sia stata
molto intensa nell’Italia Superiore, & il numero relativamente scarso
di martiri che vi si riscontra», puisque, si nous tenons compte du
Gerolimiano, compilation martyrologique du Ve siécle, nous n’avons
que trente martyrs dans 1'Italia Annonaria, contre 275 noms dans
PTtalia Suburbicaria et dans les iles; et, si I’'on fait état, en plus de
ce texte, des Passions et d’autres documents, la proportion devient
encore plus défavorable & I'Italie septentrionale. Sans doute le
nombre des chrétiens, aprés ’an 312, augmenta-t-il un peu partout:
mais ce nombre comprend non seulement les paiens sincerement
convertis, mais ceux aussi qui ne se convertirent qu’en apparence,
ou par calcul et commodité, ou pour suivre la mode. Du reste,
méme aprés la grande victoire de Théodose en 394, les paiens ne

19



disparurent nullement de la Haute-Italie: dans les vastes diocéses
de Come et de Trente, par exemple, vivaient encore quantité
d’idolatres. «Le plebi delle citty e specie delle campagne — je cite
toujours Mgr Lanzoni —, attaccatissime ai culti locali e alle pratiche
superstiziose tramandate dagli avi, recalcitravano ostinatamente
all’opera dei vescovi e dei missionari popolari e alla vigilanza delle
autorita imperiali.»

Le 29 mai 397, par exemple, les montagnards de 1’Anaunia —
l'actuelle vallée de Non — massacrérent trois missionnaires 3 eux
envoyés par 'évéque de Trente; peu auparavant, les paiens de
Novare s’étaient soulevés et avaient assassiné, et le prétre mission-
naire Laurentius, et les enfants qu’il était en train de baptiser32
C’est dire, en un mot, qu’avant d’aller évangéliser au-deld des monts,
les propagateurs de la religion nouvelle avaient assez affaire & con-
vertir leurs paiens locaux, ceux de la plaine padane et ceux des
régions alpestres environnantes.

Mais ce n’est de loin pas tout. A Milan méme, ce n’est qu’en 374
que saint Ambroise avait succédé & un évéque arien, Auxence. Car
si & ce moment I’hérésie arienne avait été combattue et défaite dans
IEmpire, elle était toujours florissante parmi les envahisseurs ger-
mains. Ariens en effet les Longobards, ariens les Goths, ariens les
Burgondes, les Suéves, les Vandales: et cette caractéristique méme
rendait difficiles et dpres les rapports des nouveau-venus avec les
populations romanisées au milieu desquelles ils étaient venus
s’installer. Ariens Odoacre et ses Ostrogoths: tolérants tant que
Péglise d’Occident était en désaccord avec celle de Constantinople,
mais soupgonneux et persécuteurs aussitét qu'un accord se profilait
& T'horizon: cela pour la stireté de leur propre hégémonie. Ariens
les Longobards: Paul Diacre atteste I’existence, dans de nombreuses
villes, d’évéques ariens & c6té d’évéques catholiques. Au surplus,
dés son arrivée en Italie, ce peuple, arien mais aussi encore partielle-
ment paien, était surtout uni par un commun désir de pillage: les
envahisseurs saccageaient églises et sanctuaires, si bien qu’a leur
approche les évéques s’enfuyaient de leurs siéges, emportant reliques

32 Mgr FRr. LANzONI, Le diocesi d’Italia dalle origini al principio del secolo
VII (an. 604), in Studi e Test:i, 35, Faenza, 1927, p. 1066-1067.

20



et trésors de leurs églises. Sans doute ces excés se réduisirent-ils:
mais §’il est douteux que le roi Agilulfe se soit converti au catholi-
cisme, il est certain que son fils Adaloade se fit baptiser le 7 avril
603. N’empéche qu’il fut détréné en 625, et que la réaction arienne
le remplaca par larien Ariovalde, duc de Turin; que Rothari
(636-652), fut arien lui aussi, de méme que son successeur Rodoald
(652-653), de sorte qu’il faut en arriver & Aripert I¢* (653-661), pour
qu’on puisse parler de la fin de I'arianisme en Italie. Ce n’est du
reste, pour le dire en passant, qu'en 591-592 que Grégoire le Grand
obtint le transfert au culte catholique de la principale des églises
ariennes de Rome.

Et qu'en était-il au nord des Alpes? Avec une curiosité non
dépourvue de quelque malignité, j’ai minutieusement lu et relu
les Origines chrétiennes de Mgr Besson pour voir ce qu’il disait de
’arianisme chez les Burgondes. Mais je n’y ai trouvé que ce détail —
combien révélateur du reste — que si Sigismond, fondateur du
monastére d’Agaune, §’était converti au catholicisme romain, son
pére Gondebaud, lui, était arien3?. Ariens les Burgondes, nous le
savons, comme la plupart des peuples germaniques qui avaient
envahi Pempire: ce ne fut qu’en 501 que le dit Gondebaud, vaincu
par Clovis, accepta de ce dernier la paix qui lui était offerte, & la
condition qu’il abandonnerait ’arianisme.

Il serait toutefois dangereux, & mon avis, d’insister trop sur les
divergences entre ariens et romains a cette époque. Je doute fort,
par exemple, que les Burgondes, biicherons et forgerons tant qu’ils
habitérent les foréts germaniques, puis paysans chargés de la garde
des frontiéres de I'empire, face aux Alamans en particulier, dans
ce qui constitue aujourd’hui la Franche-Comté et la Suisse romande,
eussent porté un intérét enthousiaste & une doctrine qui, niant la
consubstantialité des trois personnes de la Trinité, soutenait que le
Verbe, tiré du néant, était trés inférieur au Pére, mais que, bien
qu’essentiellement parfait, il ne participait cependant pas a la
divinité. L’important est que ces byzantinismes, ces jeux de théolo-
giens et de clercs, devinrent dans les mains des gouvernants des
instruments de domination, c’est-A-dire pratiquement, pour les

33 Mgr M. BEssoN, op. cit., p. 82.

21



Longobards, une force de plus qui leur permettait de faire bloc
contre la puissance politique de I'Imperium, et aux Burgondes
d’opposer leur particularisme aux tentatives d’absorption des Francs.
Cela, jusqu’au moment ot une bataille perdue ou quelque autre
échec forgait le chef arien & se convertir, 4 se soumettre et naturelle-
ment tout son peuple avec lui. On comprend dés lors aisément que
cette politisation méme de I’hérésie, hérésie qui, je le répéte, servait
en fait & maintenir la cohésion d’une minorité, interdisait & celle-ci,
sous peine de mort, toute intrusion du catholicisme romain, tant
dans les territoires longobards que dans ceux qu’occupaient les
Burgondes. C’est dire, en d’autres termes, qu’'un mouvement mis-
sionnaire venant de Rome n’aurait pu étre toléré ni par les Longo-
bards ni par les Burgondes, puisqu’a leurs yeux il ne pouvait étre
autre chose qu'une tentative de subversion d’autant plus dange-
reuse qu’elle aurait agi par I'intérieur.

Disons cependant que si les Ariens tenaient ferme & leurs idées
soi-disant théologiques, il semble bien qu’ils eussent été de manche
plus large en ce qui touchait au culte et 4 la liturgie. Au moins si I’on
en juge d’aprés le peu de renseignements lexicaux dont nous dis-
posons pour cette époque, il ne parait pas qu’il y ait eu en Italie un
vocabulaire ecclésiastique arien opposé & un lexique catholique
romain: praebiter ou presbiter ont pu s’étendre dans toute la pén-
insule de méme qu’en Glaule, de méme que basilica, parti de I’Ttalie
centro-méridionale, a eu la méme fortune. Et si ces deux termes ont
été substitués, des bords de la Mer Noire jusqu’a ceux du Rhin, par
mamds et xvoux), c’est avant tout, comme je I’ai dit, parce que dans
cette vaste zone la christianisation s’est effectuée & partir de Cons-
tantinople, qu’elle était d’origine grecque, son caractére arien
n’ayant eu & mon avis qu'une importance trés secondaire dans la
constitution de son lexique.

22



	Histoire religieuse et linguistique : la christianisation de l'Europe centrale d'après quelques faits lexicaux

