
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 20 (1970)

Heft: 1/2

Artikel: Histoire religieuse et linguistique : la christianisation de l'Europe
centrale d'après quelques faits lexicaux

Autor: Aebischer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE RELIGIEUSE ET LINGUISTIQUE:

LA CHRISTIANISATION DE L'EUROPE
CENTRALE D'APRES QUELQUES

FAITS LEXICAUX

Par Paul Aebischeb

Supposons qu'un esprit curieux veuille se renseigner sur les

origines chretiennes de ce qui fait aujourd'hui la Suisse. Son premier
mouvement sera, je pense, de consulter le DHBS dans lequel, ä

l'article Suisse, il trouvera une notice, due a la plume de Maxime

Reymond, relative au probleme qui le preoccupe. En sera-t-il satis-

fait? J'en doute fort, puisque cet auteur louvoie constamment entre
le desir qu'il a de montrer que la nouvelle religion s'est introduite
chez nous ä une date tres reculee et la necessite dans Iaquelle il se

trouve d'admettre qu'au fond notre information est des plus redui-

tes. Certes, nous connaissons les noms d'un certain nombre d'eve-

ques: Justinien qui apparait comme eveque d'Augusta Rauracorum
ä Cologne en 346, Theodore d'Octodurum qui prend part au concile

d'Aquilee en 381, Isaac de Geneve qui vit vers l'an 400, Asinio (et

non Asimo) de Coire et Abondance, eveque de la meme ville en 452.

D'oü il conclut qu'on peut affirmer «qu'ä partir du milieu du IVe
siecle la Suisse occidentale et probablement aussi la Rhetie, qui
etait en communication directe avec l'Italie, a des dioceses organises».

Et s'il precise qu'il «entend par lä qu'il y eut des sieges episco-

paux fixes, d'oü la predication de l'Evangile rayonnait plus ou moins

methodiquement, dans un rayon determine» - ce qui, avouons-le,



est bien vague -, il ajoute toutefois que nous avons lieu de penser qu'ä
cette epoque «la majeure partie de la population etait encore paienne
et que le christianisme dans notre pays doit peut-etre davantage ä la
domination burgonde et ä la domination franque qu'ä la domination
romaine», ce qui pratiquement rajeunit de quelques siecles le
processus qui nous interesse. Mais, regrettant cette concession parce que
desireux d'insinuer que la religion du Christ a eu chez nous des adep-
tes ä peu pres des sa fondation, il continue en disant qu'«il est evident
pourtant qu'au premier ou au deuxieme siecle au plus tard, des
marchands, des artisans, des soldats, des fonctionnaires ont du faire
penetrer le christianisme en Suisse par les grandes routes romaines
de Lyon ä Geneve et Bäle, du Valais ä Avenches et Windisch, du
Splügen et du Julier ä Coire et ä Constance». Reymond convient
neanmoins que «nous ne savons rien ä ce sujet. En fait, l'histoire
du christianisme en Suisse ne commence vraisemblablement qu'au
quatrieme siecle»1. Ce qui est juste pour autant qu'on veuille faire
un depart tres net, et qui s'impose, entre histoire du christianisme et
histoire de la christianisation.

Staehelin de son cote n'est guere plus precis: ou, s'il l'est, il l'est
dangereusement. Car apres avoir mentionne de vagues traces
archeologiques chretiennes ä Geneve, Avenches, Sion et ailleurs, il
fait un sort ä la Notitia Galliarum, aux donnees de Iaquelle, ä la
suite de Mommsen du reste, il voudrait accorder une importance
non point politique, mais religieuse. Si bien qu'ä une date indeter-
minee, qu'on peut fixer au debut du cinquieme siecle, il y aurait eu
des eveques ä Nyon, Avenches et Bäle, plus des «chorepiscopi» ä
Windisch, Yverdon, Kaiseraugst, Martigny et Geneve2.

Et Mgr Besson lui aussi est hesitant et fumeux. Signalant que si
certains auteurs comme saint Irenee, Tertullien, assurent que «la foi
nouvelle se propagea des le debut dans l'univers entier», d'autres au
contraire, tels Sulpice Severe et l'auteur de la Passion de saint
Saturnin, «montrent la religion chretienne arrivee tardivement en
Gaule, s'avancant ä pas lents au milieu des difficultes, rencontrant

1 Dictionnaire historique et biographique de la Suisse, t. II, Neuchätel, 1924
p. 516.

2 F. Staehelin, Die Schweiz in römischer Zeit, 3. Aufl., Basel 1948 o
585 et 587. ' '



de rares sympathies dans un petit nombre de villes», notre auteur
constate qu'au fond ces temoignages ne se contredisent point, et

que s'«il y a de bonne heure quelques germes de christianisme dans

la plupart des grands centres», «les communautes vraiment
nombreuses, surtout dans les localites secondaires, ne s'organisent que

peu ä peu». Et il conclut par un argument d'autorite, ä savoir qu'«en
Suisse romande, tout le monde l'admet, le christianisme a, des le

quatrieme siecle, des adeptes assez nombreux, au moins dans nos

villes», mais il reconnait que «le terrain se derobe, quand on veut
preciser davantage»3. Ce qui ne l'empeche pas, apres qu'il a fait un
sort lui aussi ä quelques rares debris archeologiques «qui nous re-

portent au quatrieme siecle », de trouver que cette date est bien trop
recente, et que «cela ne veut pas dire qu'il n'y eut aucun chretien
dans nos regions avant cette date»4. Et de faire appel aux routes

romaines, aux negociants, aux soldats, dont les effort furent anean-
tis par les Barbares, par les Burgondes en particulier, par ces

Burgondes qu'il nous presente pourtant comme de paisibles defenseurs

des indigenes contre les exces du fisc imperial, et qui «furent les plus
doux de tous les Barbares, les seuls dont les Gallo-Romains aient

garde bon souvenir»5.
Inutile de s'efforcer de comprendre. Inutile aussi pour qui desire-

rait un Supplement d'information, de recourir ä un ouvrage relativement

recent, celui de Tamini et Deleze sur les origines du christianisme

en Valais. Nous ne faisons qu'y retrouver les habituels

truismes, puisque ces auteurs, apres avoir naturellement monte en

epingle l'inscription de Sion relative au preteur Pontius, datable de

l'annee 377, recourent eux aussi aux voies romaines du Montjoux et

du Simplon, aux marchands et aux soldats, parmi lesquels ne
pouvaient manquer les chretiens qui «profiterent sans doute de leur

passage chez nous pour repandre la bonne nouvelle et se faire des

adherents»6.

3 Mgr M. Besson, Nos origines chritiennes. Etudes sur les commencements

du christianisme en Suisse romande, Fribourg, 1921, p. 13-14.
4 Mgr M. Besson, op. cit., p. 17.
5 Mgr M. Besson, op. cit., p. 22.
6 J.-E. Tamini et P. Deleze, Nouvel essai de Vallesia Christiana, St-Maurice,

1940, p. 13-14.



Le Montjoux et le Simplon? Nous allons voir bientöt quelle a ete
leur veritable importance dans l'introduction du christianisme au
nord des Alpes. Les fonctionnaires, les soldats, les marchands? Les
fonctionnaires vaquaient ä leurs offices; les soldats maintenaient
l'ordre et faisaient la guerre; les marchands achetaient et vendaient.
Je ne sache pas que ces categories de civilisateurs aient grandement
contribue ä la propagation du christianisme en Afrique ou ailleurs,
surtout pas le soldat qui, apres la decouverte de l'Amerique, par
exemple, a applique des methodes de conversion dont le moins qu'on
puisse dire est qu'elles n'avaient rien d'angelique. Le seul eiement
efficient, en realite, a ete toujours et partout le missionnaire.

Mais plutot que repeter les rabächages habituels, les hypotheses
aussi naives que grandiloquentes et peu fondees, que les historiens
(ou ceux qui pretendent l'etre) se passent religieusement - c'est le
cas de le dire - les uns aux autres, essayons de faire quelque chose de
neuf, en etudiant la christianisation de l'Europe centrale ä la lumiere
de quelques faits linguistiques et plus particulierement lexicaux.

Jakob Jud, l'eminent romaniste zurichois, a ete le premier ä
utiliser cette methode, dans un etude parue en 1919 et intitulee
Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache. Etude qui
fit Sensation, non seulement ä cause de la nouveaute de l'argumentation,

de son interet general et de son erudition, mais aussi parce
qu'elle etait aussi peu «judienne» que possible, du fait de la clarte de
son exposition, de ses notes releguees ä la fin de l'article, et aussi de
son air patriotique - je dirais meme patriotard -, qui n'etait guere
dans l'usage de celui dont, peu de mois plus tard, je devais etre le
disciple attentif et fidele. Caracteristiques qui s'expliquent par ceci,
qu'il s'agissait en realite d'une Conference, tenue le 14 janvier 1919
devant l'«Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden»,
et par ceci surtout: le climat politique dans lequel l'article a ete
ecrit et la Conference lue. C'est que nos voisins du sud, petulants
comme toujours, etaient entres en guerre, apres un memorable
changement de partenaire, aux cötes des Allies; c'est qu'ils revendi-
quaient non seulement les villes italianissimes de Trente et de
Trieste, mais aussi Bozen et Meran, qui l'etaient beaueoup moins;
c'est surtout qu'une avant-garde bruyante et contestataire de-
mandait l'annexion, non seulement du Tessin et des vallees des



Grisons italiennes de langue, mais aussi des territoües purement
rhetoromans de ce canton. Et Zürich, qui s'est toujours consideree

comme etant la metropole et le cerveau de ces Grisons, se devait de

prendre vigoureusement la defense de cette «Alt-Fry Rätien», mots

qui terminaient la Conference de Jud7, et qui susciterent sans aucun

doute des tonnerres d'applaudissements.
II s'agissait en l'occurence, pour le romaniste zurichois, d'etablir

que linguistiquement le rhetoroman etait assez distinct de l'italien,
dans son lexique avant tout, pour que les visees annexionistes

pussent etre considerees comme non avenues. Et, avec raison, il a

choisi ses arguments dans le vocabulaire ecclesiastique. Apres avoir

montre que ce dernier, au moins dans ses parties essentielles, est

identique dans la vallee du Rhin et dans l'engadinois de la vallee

superieure de l'Inn, Jud crut pouvoir etablir que les mots les plus

importants, ceux qui designent l'eglise, la paroisse, la cloche, le

eimetiere, le cercueil, le sacristain, ainsi que l'adjectif barmör <

benememorius, «defunt», sont nettement differents, dans le premier

cas des mots utilises dans le dialecte tessinois de Blenio, et dans le

second de ceux qu'on emploie ä Bormio en Valtelline. Ainsi, pour
ne citer que ces deux exemples, le baselgia «eglise» grison s'oppose-t-

il au gesa de Blenio et de Bormio; ainsi le pleif «paroisse» du sursel-

van et du haut-engadinois n'a-t-il rien de commun avec le parökia
des deux memes parlers italiens. Phenomene qu'il explique par le

fait que nos deux dialectes romanches appartiennent au diocese de

Coire, tandis que les deux autres s'etendent sur le territoire de l'ancien

diocese de Come.

A l'aide des termes dont j'ai donne la liste il y a un instant, et

d'autres encore, comme le surselvan tschunqueismas < Quinquagesi-

ma, «pentecöte», ura < orare, «prier», connus seulement d'une partie
reduite de la Romania, ou meme uniquement du rhetoroman, Jud

aboutit ä une premiere conclusion8, ä savoir que «die bündnerroma-
nischen Mundarten gewähren ein gesichertes Refugium der christli-

7 J. Jud, Zur Geschichte derbündner-romanischen Kirchensprache, inXLIX.
Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, Jahrg.
1919, Chur, 1920, p. 1-56. Le travail ne sera desormais cite que par le nom de

son auteur.
8 Jud, p. 6.



chen lateinischen Kirchensprache». Mais il va plus loin. Le lexique
du latin ecclesiastique du troisieme siecle, estime-t-il, comprend
trois couches de mots, une premiere d'origine grecque, comme
basilica, ccemiterium, episcopus, ecclesia; une seconde constituee de
mots latins traduisant un mot grec, comme quadragesima forme
d'apres tessarafcoste, quinquagesima refletant pentecoste; une
troisieme enfin comprenant des neoformations latines particulieres,
telles que area «Gottesacker», vascellum «cercueil»9. Et du fait que
le lexique rhetoroman se rattache au groupe, disons grec, puisqu'il
dit basilica et non ecclesia, plebs et non parochia, quinquagesima et
non point pentecoste; tablant aussi sur des considerations relatives ä
basilica en particulier10, il estime que nous sommes amenes ä cette
conclusion-ci, que «Romanisch Bünden bewahrt bis heute die
lateinische Kirchensprache aus der zweiten Hälfte des vierten und dem
Anfang des fünften Jahrhunderts mit einer Treue wie kein anderes
romanisches Land». Admission, dit-il encore, qui «steht im schönsten
Einklang mit der weiteren Beobachtung, daß die bündnerromani-
sche Kirchensprache die engste Verwandtschaft mit der jener
römischen Provinzen aufweist, die später von der Welle des Christentums

erfaßt worden ist, als die mit dem Orient in direkten geistigen
und wirtschaftlichen Austausch stehenden Mittelländer». Comme la
Roumanie et la France du nord, en effet, les Grisons romans ont
sambatum «samedi» et non pas le sabbatum meridional; avec cette
meme France du nord, ils ont quinquagesima «pentecöte». Bien plus,
le lexique ecclesiastique rhetoroman a plus d'un point commun avec
celui de la Grande-Bretagne, puisque celle-ci use de la meme base
pour «pentecöte», et qu'elle connait eile aussi plebs «paroisse»,
pour ne citer que ces cas. C'est que cette Grande-Bretagne celtique
a ete christianisee eile aussi seulement au cours du quatrieme siecle,
c'est-ä-dire ä la meme epoque que les Grisons; c'est encore que ce
monde celtique, ayant coupe les ponts avec le christianisme
Occidental dans le courant des cinquieme et sixieme siecles, et n'ayant
plus participe ä certaines modifications lexicales d'origine italienne,
n'ayant point adapte des neologismes tels que pentecoste ouparochia,

9 Jud, p. 9.
10 Jud, p. 9-11, et surtout p. 22-25.



il faut en conclure que la Rhetie eile aussi, qui ne connait ni Tun ni
l'autre de ces termes, et qui vers 537 a ete juridiquement reunie au

monde franc, a joui des lors d'une autonomie consciente, qui s'est

manifestee par le fait que le diocese de Coire, un peu plus tard,
fut detache de Milan et attribue ä la province ecclesiastique de

Mayence11.
Mais arrivons-en aux conclusions. Si nous pouvons admettre, dit

Jud, que la christianisation de ce qui constitue aujourd'hui les

Grisons a eu lieu dans le courant du quatrieme siecle, de quel centre

est-elle partie? De Milan? De Lyon? De Treves ou d'Augsbourg?
Sans doute, pense-t-il ä voix basse, Milan ne peut pas etre mis

completement de cöte: mais - et c'est lä que nous voyons reapparaitre

l'esprit chauviniste qui a inspire l'article - notre auteur prefere

considerer l'ensemble rheteroman comme un terrain de rencontre,

et ce n'est qu'apres avoir cite une fois de plus les cas pour lesquels

cet ensemble use des memes termes du lexique religieux que la

France, qu'il enumere ceux qu'il possede en commun avec lTtalie.

Apres tant d'efforts, c'est lä, il faut l'avouer, un resultat decevant.

Mais ce qui est plus decevant encore, et bien plus grave, c'est que la
methode et les raisonnements de Jud sont, dans l'etude en question,

nettement deficients. II n'use en effet que des donnees dialectologi-

ques emmagasinees dans son enorme fichier, et parfois aussi de

releves toponymiques. Mais jamais, pour aucun des mots indiques,

il n'a procede ä des depouillements de chartes medievales, seuls

pourtant susceptibles de renseigner sur la vitalite des mots dont il
sollicitait le temoignage et en particulier sur leurs aires d'extension.

II aurait vite remarque que la base meme de son argumentation
est des plus faibles, quand il attribue ä ecclesia un äge plus respectable

qu'ä basilica, qui pour lui ne serait qu'un terme de deuxieme

cuvee, si j'ose dire, pour rendre l'idee de «bätiment servant au

culte». De recherches ulterieures il ressort en effet que les plus
anciens exemples de ces deux mots, dans le sens qui nous interesse, sont

presque contemporains, puisque si Mme Mohrmann a signale

ecclesia chez le Syracusain Flavius Vopiscus en 33012, basilica,

» Jud, p. 18 et 19.
12 Chr. Mohrmann, Etudes sur le latin du chritiens, Roma, 1958, p. 62.



lui, apparait dans les Acta purgationis sancti Felicisis, qui contiennent

une attestation datee du 19 janvier 314, mais relative ä un fait
survenu en 313, ä propos duquel il est question de basilicas13. Inutile
meme de rernarquer que ces dates de 313 pour l'un et de 330 pour
l'autre n'ont qu'une valeur relative, etant donne qu'il ne viendra ä
l'idee de personne, j'espere, d'imaginer que nos deux termes ont vu
le jour exactement ä ces dates. En etudiant ce probleme, il y a
quelques annees, j'ai donc pleinement accepte l'idee emise par Mme
Mohrmann, ä savoir qu'« ecclesia ou basilica designent l'un et l'autre
l'eglise chretienne», idee que j'ai legerement modifiee en ajoutant
qu'«il semble meme qu'il faille attribuer une legere anteriorite ä
basilica sur son concurrent»14.

Cela pour une raison de geographie linguistique qui me semble de
toute importance. Sans que je veuille produire ici toutes les preuves
que j'ai apportees, j'ai montre que basilica, non seulement ne peut
etre linguistiquement une innovation lexicale posterieure ä ecclesia,
puisqu'il a ete connu, en plus des zones christianisees ä une epoque
relativement recente que seraient, au dire de Jud, la Dacie, la Dal-
matie, la Rhetie et l'Irlande, par presque toute la Romania, c'est-
ä-dire par l'ensemble du territoire gallo-roman, par l'Espagne et le
Portugal, par l'Italie du Piemont au Frioul, de la Lombardie
jusqu'ä Rome et ä Naples, par la Sardaigne et les parier roumains des
Balkans meridionaux, et meme dans ce qui constitue aujourd'hui

13 A. Ferrua, I piü antichi esempi di basilica per «aedes sacra», in Archivio
glottologico italiano, vol. XXV (1931-1933), p. 142-143; le texte en question
est publie dans le Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, vol. XXVI,
Vindobonae, 1893: C. Ziwsa, S. Optati Milevitani libri VII. Appendix decem
monumentorum ueterum ad Donatistarum historiam pertinentium, p. 199,
ligne 11, et p. 200, ligne 1. Voir sur les opinions concernant l'antecedence ou la
precedence de ces deux mots P. Aebischer, Basilica. Eclesia. Ecclesia.
Etude de stratigraphie linguistique, in Revue de linguistique romane, t. XXVII
(1963), p. 126-127. Ce passage a ete reimprime dans mon volume Linguistique
romane et histoire religieuse, in Biblioteca filolögica historica, vol. XXIV, San
Cugat dei Valles, 1968, p. 265-270.

14 P. Aebischer, art. cit., p. 127; Linguistique romane et histoire reliqieuse,
p. 274.

8



l'Allemagne du sud15. D'oü la conclusion logique que le baselga

roumanche n'est qu'un reste lateral d'une aire immense.
Mais la geographie linguistique nous fournit encore un autre

renseignement precieux, ä savoir que ce n'est point contre ecclesia

que basilica a du lutter, mais contre eclesia. Forme dont Jud ne parle
meme pas, et qui pourtant a detröne basilica dans une bonne partie
de l'Italie, dans presque toute la Gaule et dans toute la peninsule
iberique16, alors qu'ecclesia n'intervient qu'en un troisieme
moment, et qu'il ne reussit ä s'imposer que dans quelques regions d'Italie.

Ce n'est pas tout. Le savant zurichois use d'un autre argument,
manifestement inexact, pour etablir une soi-disant parente entre le

rhetoroman et les domaines celtiques et chretiens: l'existence,
seulement dans ces deux zones, du mot plebs au sens de «paroisse».
A ce mot aussi, j'ai consacre naguere quelques pages17, de sorte que
je me contenterai de redire que si les mots celtiques plwyf, plu, pluiu,
ploue et autres remontent bien ä plebs, ils n'ont qu'exceptionnelle-
ment la valeur de «paroisse», et que presque toujours ils ont
conserve un sens plus ancien de ce plebs, celui de «communaute», mais
de communaute rurale, et non pas religieuse. J'ai etabli d'autre part
que plebs «communaute religieuse» a comme centre d'irradiation la

Toscane; qu'il a 6te de tout temps inconnu au sud de Rome, mais

qu'on le voit s'etendre (apres avoir passe de la valeur d'« ensemble

des fideles d'une paroisse» ä celle de «paroisse» et meme d'«eglise

paroissiale») dans la moitie nord de la plaine du Po, mais seulement
ä partir du milieu du IXe siecle, et seulement gräce ä l'influence
lexicale des chancelleries germaniques, puisque si deux diplomes
de 852 et 861 decernes par Louis III le Germanique en fönt usage,

16 Voü P. Aebischer, Les termes qui disignent les diffirents idifices du culte
dans le Terrier rhitique de Tschudi et dans d'autres textes grisons mediivaux,
in Revue de linguistique romane, t. XXIX (1965), p. 24-27; reimprime dans

Linguistique romane et histoire religieuse, p. 328-329.
16 P. Aebischer, art. cit., p. 129-148; Linguistique romane et histoire

religieuse, p. 299-306.
17 P. Aebischer, La diffusion de «plebs», «paroisse» dans l'espace et dans le

temps, in Revue de linguistique romane, t. XXVIII (1964), p. 143-165;
reimprime dans Linguistique romane et histoire religieuse, p. 342-366.

9



les chartes privees, elles, ignorent completement notre mot jusqu'au
bout du Xe siecle. Loin donc d'etre un temoignage d'un etat ancien
du lexique ecclesiastique grison, le pleif actuel, n'en deplaise aux
nationalistes, ne demontre que ceci: que tout detache qu'il ait ete
depuis des siecles de la metropole milanaise, le diocese de Coire n'en
accueillait pas moins les innovations lexicales qui en provenaient.

Deficiences notoires dans 1'information, deficiences qui invalident
les conclusions les plus fondamentales qu'il pretendait tirer, voilä
donc quels sont, helas, les defauts magistraux de l'etude de Jud.
Ces defauts memes fönt ressortir les difficultes qui se presentent au
chercheur qui veut utiliser la linguistique, et plus specialement la
lexicographie, pour des recherches qui ont trait aux origines
chretiennes d'une region donnee. D'abord, les neoformations, si interessantes

qu'elles soient, n'autorisent pas des conclusions generales,
les mots qui seuls peuvent entrer en ligne de compte etant les mots
les plus anciens. Ensuite, et surtout, il faut en determiner exactement

la provenance et l'histoire, en s'aidant non pas seulement de la
dialectologie moderne, mais surtout des renseignements ä nous fournis

par le lexique des textes latins du haut moyen äge.
Pour etudier les courants de civilisation qui, partant de l'Italie,

ont penetre au nord des Alpes, c'est-ä-dire dans le monde germanique,

nous disposons heureusement d'un ouvrage de tout premier
ordre, du ä la plume de ce grand linguiste que fut Theodor Frings:
sa Germania Romana, parue en une premiere edition en 1932, puis
dans une seconde, singulierement amplifiee, en 196618: c'est
evidemment de cette derniere seule dont je vais me servir. Cet ouvrage
ne traite sans doute qu'en passant du vocabulaire ecclesiastique
chretien: n'empeche qu'il est precieux pour nous du fait qu'il permet

18 Th. Frings, Germania Romana, 2. Aufl. besorgt von Gertraud Müller,
in Sächsische Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Historische Kommission.

Mitteldeutsche Studien, hg. von Th. Frings und R. Große, 19/1, I, Halle
(Saale), 1966. Cet ouvrage, et cette seconde edition, seront desormais cites
simplement sous le nom de l'auteur.

10



de determiner les voies de penetration des innovations lexicales,
c'est-ä-dire culturelles, qui se sont introduites dans les langues
germaniques.

Or, si nous jetons un coup d'ceil sur les cartes qui terminent le

volume, et qui materialisent le cheminement des mots latins au
nord des Alpes, nous constatons avec surprise que le passage du
Mont Joux n'a aueune importance, et que c'est par la vallee du
Rhone d'un cöte, et subsidiairement par les cols des Grisons que
s'effectuent, du sud vers le nord, les emigrations lexicales. Ainsi
(carte 2) puteus penetre-t-il dans le domaine flamand et allemand de

l'ouest, oü il donne put, putz, puzzi, en venant de la Gaule: mais
d'autre part c'est une forme plus recente, le feminin lombard pozza,
qui a donne le bavarois buzza. Ainsi encore, pour le «pressoir»,

avons-nous (sans compter le pers flamand que Frings explique par
le francais pressoir) le latin calcatorium qui donne chauchoir en
ancien frangais et heiter dans les dialectes des environs de Mayence,
tandis que torculum, qui a donne torchio en italien, se retrouve avec
torfeel dans les parlers du Rhin superieur et moyen. Dans le cas de

«Päques», le latin pascua (carte 6) a penetre seulement dans l'ouest
du domaine germanique, et plus specialement ä l'extreme ouest de

ce territoire, archidiocese de Cologne et sud-ouest de celui de Treves,
ce paaschen, base du danois Paaske, s'etant heurte plus ä l'est ä

l'allemand Ostern qui, on le sait, a ete primitivement le nom d'une fete

paienne du printemps19.
Mais ces cheminements, route du Rhone arrivant jusqu'au Rhin

par la vallee de la Saöne, routes alpestres debouchant dans le sud
de la Baviere, ne sont pas les seuls qui aient ete utilises par le

christianisme et ses innovations lexicales, qui s'est servi d'une voie
de penetration connue dejä des peuplades prehistoriques: la vallee
du Danube. Prenons plutot, pour rendre tangible ce processus,
l'histoire d'un mot qui est religieux sans l'etre forcement, le nom du
samedi, jour de la semaine. Les langues romanes, chacun le sait,
temoignent en faveur de l'existence d'une double base, sabb- et
samb-, la premiere qui a donne non seulement le sabbato italien et le

sabado espagnol, mais aussi les dissapte, säte des parlers de la France

19 Frings, p. 38.

11



meridionale, la seconde, la base samb- ayant prolifere au nord d'une
ligne assez irreguliere qui va de Bordeaux au Mont Viso en passant
par le sud de la Creuse, le nord du Puy-de-Döme et de l'Ardeche,
pour couper ensuite la Dröme en deux et suivre la limite sud des

Hautes-Alpes: moitie septentrionale de la France oü l'on trouve
dissand(ro) en franco-provencal, et naturellement le francais
samedi pour sambedi, formes directement apparentees aux formes
rhetoromanes et roumaines. - Or les Assyriens et les Babyloniens
denommaient Saputtu, ou Sabattu, le quinzieme jour de chaque mois,
le jour de la pleine lune. Quelle qu'en soit l'origine, il parait certain
que ce fut ce mot qu'emprunta l'hebreu, oü il devient Sabbat,

applique au septieme jour de la semaine, jour de repos et de fete20.
Mais il semble d'autre part que le syrien, au lieu de la forme en
-bb-, a connu une prononciation populaire en -mb-, qu'on retrouve
dans l'ethiopien sambat et l'iranien gambab, et qui en grec populaire
aurait donne adfißarov, ä cöte de adßßaxov. Du grec la forme en
-mb- aurait passe dans le latin balkanique: d'oü precisement le
roumain simbdtd, l'ancien slave sabota, sobota (forme qui s'est conservee
non seulement dans le serbo-croate *sambato (le tcheque et le polonais
subuta, le russe subböta, mais aussi dans le hongrois szombat); d'oü
encore le gothique *sambato, bien qu'Ulfilas, par souci de purisme ait
use de sabbato. Et ce serait ce *sambato que les Germains occidentaux
auraient adopte en faisant sambaztac, en ancien haut-allemand,
d'oü Samstag en allemand d'aujourd'hui. En bref, ce *sambato,
s'introduisant jusqu'au nord des Alpes gräce ä la vallee du Danube,
aurait ete adopte, non seulement par les parlers germaniques, mais
aussi par les dialectes rhetoromans, et meme par les trois-quarts
septentrionaux de la Gaule: cela gräce ä l'influence des colonies

grecques de Treves, et aussi ä l'influence de l'arianisme21, Frings
n'excluant du reste nullement que cette origine Orientale du samedi
frangais n'ait pu etre aidee par une autre influence grecque, celle
des colonies qui de Marseille ä Lyon jalonnaient le cours du Rhone,

20 C. Tagliavini, Storia di parole pagane e cristiane attraverso i tempi,
Brescia, 1963, p. 110.

21 C. Tagliavini, op. cit., p. 113.

12



si bien que cette ondee de sambatum aurait pu rejoindre l'ondee

venue du Danube22 quelque part au sud-ouest de notre pays.
Route du Danube empruntee du reste par un autre mot, xvgtaxov,

au sens d'«eglise», ou plus exactement, comme l'a releve recemment
M. Tagliavini dans un ouvrage aussi remarquable par son contenu

que par sa presentation, rj xvQtaxr\, sous-entendu olxia. Terme grec
qui fut adopte, croit-on, sous la forme *kyrifcd par les Goths,
Iaquelle aurait comme base une forme vulgaire xvQtxrj; terme qui,
vehicule lui aussi par Farianisme, penetra dans les langues germaniques:

d'oü l'ancien haut allemand kirihha, le moyen haut allemand

kirche, l'allemand actuel Kirche; l'ancien saxon kirika, le neerlandais

kerk, l'anglais church, le danois kirke, l'islandais kirkja, pour ne citer

que ces exemples. Et ce serait encore notre gothique *kyriko qui
serait ä la base de l'ancien slave cräky, du bulgare cärkva, du serbo-

croate crkva, du russe cerkov', alors que la forme scandinave aurait
fourni tant le finnois kirkko que l'esthonien kirik et le lappon de

Suede kyrfco. Forme gothique qui, aux dires de Frings, serait devenue

kyrika gräce ä l'influence de la finale de basilica23, mot dont

j'ai releve plus haut la presence dans le latin ecclesiastique de

l'Allemagne du sud. Forme qui, en tout etat de cause, ne pouvait pro-
venir ni de l'Italie ni de la Gaule, oü l'on ne rencontre, extremement
rarement du reste, qu'une traduction latine, dominicum, au sens de

«bätiment servant au culte».
Route du Danube qui seule aussi peut expliquer un autre terme

fondamental du latin d'eglise de l'Europe Orientale et centrale: le

nom du «pretre». Car si ce terme represente evidemment vmnQeaßv-

xegog grec, il n'en est pas moins vrai qu'on ne le rencontre que dans

une partie du monde chretien, oü prestre (et son accusatif preveire)

en ancien frangais et ses correspondants pretre en frangais moderne,

preste ou pestre par metathese en catalan et en provengal, sont

concurrences par une autre forme vulgaire, praebiter ou prebiter, qui
est ä la base de l'italien prete, du roumain prest, du napolitain
prbmte ainsi que, en dehors du domaine roman, par l'albanais prift,
l'irlandais ancien cruimther et le basque bereter, tandis que son con-

22 Frings, p. 39 et 41.
23 Frings, p. 41.

13



current et synonyme ndjzag, ou närniao, «pere», se dedoublant en un
paroxytonique ndnac, s'appliquant en particulier aux eveques (et plus
tardexclusivement au patriarched'Alexandrie et ä l'eveque de Rome),
et en une forme perispomene Ticmäg qui designait au contraire les

pretres seculiers, en vint ä remplacer completement TiQeaßvrsQog
et que, une fois de plus gräce ä l'influence de l'arianisme, il donna
papa en gothique - d'oü le bas allemand et le moyen neerlandais
pape, le neerlandais moderne paap, l'ancien frison papa et le
moderne pap, le moyen haut allemand pfaffo et l'allemand actuel
Pfaffe. Ce nandc, etant d'autre part atteste dejä en paleoslave sous
la forme pop, qui a eu un enorme succes non seulement dans les
langues slaves modernes, mais encore en roumain, en albanais (oü
il ne s'applique qu'aux pretres de rite oriental)24, en hongrois.

Une fois de plus, ce mot n'a pu parvenir dans le centre de l'Europe

qu'en partant de Constantinople et en empruntant la voie du
Danube, puisque le latin ecclesiastique romain ne connaissait papa
qu'au sens de «pape». Mais, une fois de plus, nos deux synonymes,
nQeoßvxEQoq et najidg se sont rencontres en Allemagne, en Allemagne
occidentale et meridionale forcement. Dans sa carte no 5, Frings,
faisant etat des donnees fournies par Waag25, montre que pfaffo est
usite de St-Gall ä l'embouchure du Rhin, de Treves ä Salzbourg, ä

partir du debut du IXe siecle jusqu'ä la fin du XIe; et que c'est sans
doute du vieux frangais prestre, ou en tout cas d'un praesbiter
posterieur aux premieres annees du VIIIe siecle (etant donne que le
mot n'a pas participe ä la seconde «Lautverschiebung») que vient
l'ancien haut-allemand prestar, devenu Priester en allemand
moderne, mot qu'on retrouve jusque dans les dialectes bas-allemands,
ainsi que, par le truchement de l'allemand, en letton et en esthonien26.

Vallee du Danube qui, dans l'histoire de l'humanite, a eu autant
sinon plus d'importance que la Mediterrannee elle-meme, puisqu'elle
a permis la penetration en Europe centrale et occidentale non seulement

de l'homme encore ä moitie singe, mais des Indoeuropeens, des

24 C. Tagliavini, op. cit., p. 296-298.
25 A. Waag, Die Bezeichnungen des Geistlichen im Althoch- und Altniederdeutschen,

in Teuthonista, vol. VIII (1931), p. 1 sqq.
26 C. Tagliavini, op. cit., p. 294-295.

14



tribus germaniques, des Mongols, qu'elle a servi de cheminement ä la
monnaie et ä tant d'autres produits orientaux, et que c'est par son
truchement que le christianisme - christianisme oriental, grec, et
aussi arien - a penetre au nord des Alpes.

Mais la Vallee du Danube, nous l'avons vu, n'a pas ete la seule

voie de penetration de la religion nouvelle dans cette Europe
centrale: celle du Rhone egalement a eu un röle important. Sans doute
ne pouvons-nous faire etat ici des mots qui y ont designe l'«eglise»,
puisque en Gaule comme en Espagne comme en Italie, on a eu d'abord
une couche basilica, evincee plus tard par eclesia: deux termes qui,
je Tai dit, proviennent de Rome, d'oü ils se sont etendus vers le
nord et vers l'ouest. Mais il est probable que tous deux, ä des

epoques differentes, ont remonte le Rhone: et c'est sans doute la meme
voie qu'a suivi presbiter, qui s'est maintenu en Gaule alors que le

neologisme vulgaire prebiter s'imposait en Italie.
II faut donc, pour etablir de maniere irrefutable que la vallee du

Rhone a pu servir de canal au vocabulaire chretien d'origine grecque,

faire appel ä un terme plus special, bien qu'ancien lui aussi: le

nom du «eimetiere». Anterieurement en effet aux termes frangais,
franco-provengaux et provengaux qui remontent tous ä coemeterium

devenu eimiteriu ou eiminteriu, on trouve dans une bonne partie de la
France27 des types tels que martroi, marterey, martolet, particulierement

bien representes dans le vocabulaire toponymique de la

moyenne vallee du Rhone et, en Suisse romande, dans le bassin du
Leman, jusqu'ä l'ouest de Sion. Type qui, pour le dire en passant,
n'est pas represente moins de huit fois dans le departement du
Rhone, dix-sept fois en Saöne-et-Loire, vingt-trois fois dans la
Loire, dix-huit fois dans la Haute-Loire, douze fois en Savoie, neuf
fois en Haute-Savoie, cinquante fois sur territoire vaudois. A partir
de ce vaste epicentre, le mot a deferle dans quatre directions: vers
le sud jusque dans l'Ardeche et la Dröme, vers le nord jusque dans

27 Pour des details concernant l'aire que nous allons etudier, voir mes
articles Sur les martyria et les martyreta en giniral et les «marthereys»
fribourgeois en particulier, in Revue d'histoire suisse, t. VIII (1928), p. 149-224, et
La christianisation du Valais ä la lumiere de quelques faits linguistiques, in
Vallesia, vol. XVII (1962), p. 171-206, articles reimprimes dans Linguistique
romane et histoire religieuse, p. 138-208 et 209-259.

15



l'Aube et meme le Pas-de-Calais, vers le nord-ouest, jusqu'en
Mayenne (d'oü il a essaime jusque dans les territoües de langue bre-
tonne), et enfin vers l'ouest jusqu'en Loire-Maritime, dans la Vienne
et les Deux-Sevres. Detail ä noter: la moitie sud de l'hexagone ne
connait notre mot que sporadiquement, puisque le Cantal n'en a
qu'un exemplaire et l'Aveyron deux, et que les autres departements
meridionaux, comme le Var, les Basses-Alpes, le Vaucluse, le Gard,
la Lozere, l'Herault, ainsi que toute la Gascogne, paraissent l'ignorer
totalement28.

Fait symptomatique, c'est dans cette meme vallee moyenne du
Rhone que l'on a retrouve les seuls exemplaires connus sur sol frangais

du mot martyrium: dans une inscription lyonnaise d'abord, et
dans une autre mise au jour ä Sarras, dans l'extreme nord de
l'Ardeche. Martyrium dont j'ai retrace d'ailleurs les origines et la
signification: je rappellerai seulement ici qu'il s'agit d'une latinisation
du mot grec aaaxvqiov, qui de son sens primitif de «chapelle erigee
sur la tombe d'un martyr» avait passe ä la valeur de «chapelle ou
oratoire quelconque». Mais dans la Lyonnaise martyrium avait
donne naissance ä un derive martyrium + etum, d'oü martyrietum >
martyretum. Le suffixe -etum formant des mots ayant la valeur de
«lieu contenant un assemblage d'objets, le plus souvent d'arbres ou
de plantes, de meme espece, ou de constructions de meme nature»,
un martyretum a du designer primitivement un «ensemble de
chapelles funeraües» tel qu'on en rencontrait, sous d'autres denominations,

non seulement en Afrique du nord, mais aussi dans des grandes

villes aupres desquelles s'etendaient de luxueux cimetieres:
et le mot, peu ä peu, aura vu son usage s'etendre au point qu'il aura
pu s'appliquer meme aux humbles cimetieres ruraux, qui possedaient
tout au plus une rustique chapelle cimiteriale.

Mot qui est certainement anterieur ä l'an 800: il a pu etre
employe, en fixant les limites extremes le plus largement possible,
entre le VIe siecle et l'an mille. Je ne craindrais meme pas de preciser
que martyretum etant venu chez nous de l'ouest, il est probable qu'il

28 Sur cette repartition voir en plus de mes etudes eitles, H. Glättli,
Probleme der kirchlichen Toponomastik der Westschweiz und Ostfrankreich, in
Romania Helvetica, vol. V, Paris, 1937, p. 14-37.

16



se sera introduit dans notre pays en un moment de l'histoire oü ce

dernier etait plus particulierement uni aux destinees d'Outre-Jura,
c'est-ä-dire sous la domination franque, donc entre le debut du VIe
siecle et Fan 887. Et j'ai meme emis l'hypothese, qui ä quarante ans
de distance me parait encore valable, que notre martyretum serait

un mot de l'epoque merovingienne29.
Mais ce qui nous interesse davantage est qu'il s'agit lä d'un

derive roman qui presuppose un martyrium anterieur, mot qui au
sens de «chapelle cimiteriale» etait inconnu du lexique ecclesiastique

romain. II y a donc gros ä parier qu'il a ete introduit en Gaule

par les chretientes grecques de Marseille - oü du reste il a ete rapidement

evince par coemeterium -, et surtout de Vienne en Dauphine et
de Lyon. Hypothese qui, en tout cas, peut seule rendre compte des

deux faits que j'ai signales plus haut, ä savoir l'existence du mot
martyrium dans les inscriptions de Lyon et de Sarras, d'une part,
et de l'autre le maximum de densite de martyretum dans la region
lyonnaise. Ce serait donc, selon toute probabilite, de Vienne et de

Lyon qu'en remontant le Rhone des missionnaires auraient preche
et baptise dans des centres comme Genava, Lausanna, Aventicum,
Octodurum, puis plus tard dans les campagnes environnantes,
ainsi que dans la haute vallee du Rhone, oü Octodurum d'abord,
puis Sedunum deux siecles apres, ont du etre de veritables foyers de

29 P. Aebischer, art. cit., p. 169; Linguistique romane et histoire religieuse,

p. 227. - Aux quelque cinquante noms de lieux vaudois remontant ä martyretum

enumeres par M. Reymond, Les Marthereys dans le canton de Vaud, in
Revue d'histoire ecclisiastique suisse, 3e annee (1909), p. 102-122, aux toponymes

fribourgeois, valaisans et aussi vaudois que j 'ai etudies dans mes deux
articles, il faut maintenant ajouter un nom de lieu de la commune de Chietres

(Fribourg), raddres en 1414, raderetz en 1420, dont la forme actuelle est

mädirätsch, que M. Bruno Roth, Die romanisch-deutsche Sprachgrenze im
Murtenbiet während des XV. Jahrhunderts, in Freiburger Geschichtsblätter,

vol. 53, Freiburg, 1965, p. 41 et 51, tire avec raison de martyretum. Mais il n'a

pas songe ä en rapprocher le nom de lieu Madretsch localite des environs de

Bienne, Mardretsch en 1304 (Fontes rerum Bernensium, vol. IV, p. 187),

Madrez en 1341 (J. Zimmerli, Die deutsch-französische Sprachgrenze in der

Schweiz, I.Teil, Basel und Genf, 1891, p. 37). Deux formes allemandes de

toponymes jadis romans, qui toutes deux appartenaient au territoire de l'eveche

de Lausanne.

17



mission implantes au milieu des populations ä convertir, une
mission, en effet, ne pouvant etre efficiente que si eile s'installe au
centre d'une region ä evangeliser. Ce ne peut etre un pur hasard si,
pendant des siecles, l'eveche de Sion a eu Vienne comme metropole,
comme ce ne peut etre un hasard si Blondel, apres avoir note ä propos

des anciennes basiliques d'Agaune les rapports existant entre
l'Orient chretien et Lyon, d'un cöte, et de l'autre entre ce meme
Lyon et Geneve ainsi qu'Agaune, a cru pouvoir conclure que «c'est
par la voie du sud de la Gaule que nous sont parvenues, en meme
temps que certaines traditions, de nouvelles formes architectu-
rales», et qu'en particulier «si nous retrouvons dans les edifices
d'Agaune des apports byzantins, ils ne sont pas dus ä l'origine ä des
relations directes avec Ravenne et le nord de l'Italie, mais ils nous
sont parvenus par la Mediterranee et Marseille»30. Et, etudiant
peu apres le baptistere de la venerable abbaye, il a insiste sur le fait
qu'il doit se rattacher aux edifices similaires de la Provence, de
sorte, dit-il, qu'«ici encore le chemin suivi est celui du sud de la
France et de la vallee du Rhone»31.

Grec, avons-nous dit, ou mieux byzantin, et subsidiairement
arien, le mouvement missionnaire qui, remontant le Danube, a porte

dans la Germanie meridionale et occidentale, avec le christianisme,
les mots primordiaux qui sont devenus Kirche et Pfaffe. Grec, ou
mieux dit byzantin, le mouvement missionnaüe qui, en remontant
le Rhone et en s'etendant largement dans la Gaule du centre et du
nord, a laisse ses traces avec martyretum derive de martyrium.

Un probleme aussi interessant qu'important se pose maintenant
ä nous. Pourquoi la christianisation de l'Europe centrale est-elle due,
au moins initialement, ä l'influence de Constantinople et non point
ä celle de Rome? Obnubiles qu'ils etaient par la vieille legende de
Fefficience des cols alpins en ce qui concerne l'introduction du
christianisme ä l'ouest et au nord des Alpes; persuades qu'ils etaient
que ce mouvement ne pouvait provenir que de lTtalie voisine, nos

30 L. Blondel, Les anciennes basiliques d'Agaune. Etude archiologique, in
Vallesia, vol. III (1948), p. 54-55.

31 L. Blondel, Le baptistere et les anciens idifices conventuels de l'abbaye
d'Agaune, in Vallesia, vol. IV (1949), p. 28.

18



historiens ecclesiastiques n'ont evidemment pas pu donner de

reponse ä cette question, qu'ils ne se sont du reste jamais posee.

Reponse qui d'ailleurs me parait devoir etre complexe. Plutot que
de retenir la remarque de Blondel, que ce n'est qu'au VIIIe siecle

que les Communications avec Rome et lTtalie, par le col du Mont-
Joux, ont repris leur importance, je crois preferable de chercher

ailleurs, dans l'etat religieux meme oü se trouvait l'ensemble de la

plaine padane.
S'inscrivant en faux contre les allegations de certains historiens,

qui ont pretendu que les communautes chretiennes, non seulement
de Ravenne, mais celles d'Aquilee et de Milan, de Pavie et de Brescia,
de Parme, de Bergame et de Verone, pour ne citer que ces noms,
avaient ete fondees dans la seconde moitie' du premier siecle de notre

ere, Mgr Lanzoni a remarque qu'«il fatto che le diocesi situate tra
FAppennino, le Alpi e su la Costa ligure prima dei IV0 secolo, non
furono molto numerose, dimostra che in quel tempo i cristiani del-

l'Italia superiore non predominavano, anzi, rispetto ai pagani,
costituivano una minoranza, rispettabile bensi, ma minoranza».

Que dans ces regions les dioceses eussent ete rares anterieurement

au IVe siecle, ajoute notre savant auteur, qu'il n'y ait pas existe

lä de noyau chretien important, on peut le deduire d'abord du fait
qu'on n'y trouve aueune mention de communautes, avec diacres,

pretres et eveques y residant, comme on en possede pour lTtalie
centrale et meridionale. «Un altro indizio, dit encore Mgr Lanzoni,
che prima dei IV0 secolo la diffusione dei cristianesimo non sia stata
molto intensa nell'Italia Superiore, e il numero relativamente scarso

di martiri che vi si riscontra», puisque, si nous tenons compte du

Gerolimiano, compilation martyrologique du Ve siecle, nous n'avons

que trente martyrs dans l'Italia Annonaria, contre 275 noms dans

l'Italia Suburbicaria et dans les iles; et, si l'on fait etat, en plus de

ce texte, des Passions et d'autres documents, la proportion devient

encore plus defavorable ä lTtalie septentrionale. Sans doute le

nombre des chretiens, apres l'an 312, augmenta-t-il un peu partout:
mais ce nombre comprend non seulement les paiiens sincerement

convertis, mais ceux aussi qui ne se convertirent qu'en apparence,
ou par calcul et commodite, ou pour suivre la mode. Du reste,

meme apres la grande victoire de Theodose en 394, les paiens ne

19



disparurent nullement de la Haute-Italie: dans les vastes dioceses
de Come et de Trente, par exemple, vivaient encore quantite
d'idolätres. «Le plebi delle cittä e specie delle campagne - je cite
toujours Mgr Lanzoni -, attaccatissime ai culti locali e alle pratiche
superstiziose tramandate dagli avi, recalcitravano ostinatamente
all'opera dei vescovi e dei missionari popolari e alia vigilanza delle
autoritä imperiali.»

Le 29 mai 397, par exemple, les montagnards de FAnaunia -
l'actuelle vallee de Non - massacrerent trois missionnaires ä eux
envoyes par l'eveque de Trente; peu auparavant, les paiens de
Novare s'etaient souleves et avaient assassine, et le pretre missionnaire

Läurentius, et les enfants qu'il etait en train de baptiser32.
C'est dire, en un mot, qu'avant d'aller evangeliser au-delä des monts,
les propagateurs de la religion nouvelle avaient assez affaire ä con-
vertir leurs paiens locaux, ceux de la plaine padane et ceux des
regions alpestres environnantes.

Mais ce n'est de loin pas tout. A Milan meme, ce n'est qu'en 374
que saint Ambroise avait succede ä un eveque arien, Auxence. Car
si ä ce moment l'heresie arienne avait ete combattue et defaite dans
l'Empire, eile etait toujours florissante parmi les envahisseurs ger-
mains. Ariens en effet les Longobards, ariens les Goths, ariens les
Burgondes, les Sueves, les Vandales: et cette caracteristique meme
rendait difficiles et äpres les rapports des nouveau-venus avec les
populations romanisees au milieu desquelles ils etaient venus
s'installer. Ariens Odoacre et ses Ostrogoths: tolerants tant que
l'eglise d'Occident etait en desaccord avec celle de Constantinople,
mais soupgonneux et persecuteurs aussitot qu'un accord se profilait
ä Fhorizon: cela pour la sürete de leur propre hegemonie. Ariens
les Longobards: Paul Diacre atteste l'existence, dans de nombreuses
villes, d'eveques ariens ä cöte d'eveques catholiques. Au surplus,
des son arrivee en Italie, ce peuple, arien mais aussi encore partiellement

paien, etait surtout uni par un commun desir de pillage: les
envahisseurs saccageaient eglises et sanctuaires, si bien qu'ä leur
approche les eveques s'enfuyaient de leurs sieges, emportant reliques

32 Mgr Fr. Lanzoni, Le diocesi d'Italia dalle origini al principio det secolo
VII (an. 604), in Studi e Testi, 35, Faenza, 1927, p. 1066-1067.

20



et tresors de leurs eglises. Sans doute ces exces se reduisirent-ils:
mais s'il est douteux que le roi Agilulfe se soit converti au catholicisme,

il est certain que son fils Adaloade se fit baptiser le 7 avril
603. N'empeche qu'il fut detröne en 625, et que la reaction arienne

le remplaga par Farien Ariovalde, due de Turin; que Rothari
(636-652), fut arien lui aussi, de meme que son successeur Rodoald

(652-653), de sorte qu'il faut en arriver ä Aripert Ier (653-661), pour
qu'on puisse parier de la fin de Farianisme en Italie. Ce n'est du

reste, pour le dire en passant, qu'en 591-592 que Gregoire le Grand

obtint le transfert au culte catholique de la principale des eglises

ariennes de Rome.
Et qu'en etait-il au nord des Alpes? Avec une curiosite non

depourvue de quelque malignite, j'ai minutieusement lu et relu
les Origines chretiennes de Mgr Besson pour voir ce qu'il disait de

Farianisme chez les Burgondes. Mais je n'y ai trouve que ce detail -
combien revelateur du reste - que si Sigismond, fondateur du

monastere d'Agaune, s'etait converti au catholicisme romain, son

pere Gondebaud, lui, etait arien33. Ariens les Burgondes, nous le

savons, comme la plupart des peuples germaniques qui avaient
envahi l'empüe: ce ne fut qu'en 501 que le dit Gondebaud, vaineu

par Clovis, aeeepta de ce dernier la paix qui lui etait Offerte, ä la
condition qu'il abandonnerait Farianisme.

II serait toutefois dangereux, ä mon avis, d'insister trop sur les

divergences entre ariens et romains ä cette epoque. Je doute fort,
par exemple, que les Burgondes, bücherons et forgerons tant qu'ils
habiterent les forets germaniques, puis paysans charges de la garde
des frontieres de l'empire, face aux Alamans en particulier, dans

ce qui constitue aujourd'hui la Franche-Comte et la Suisse romande,
eussent porte un intöret enthousiaste ä une doctrine qui, niant la

consubstantialite des trois personnes de la Trinite, soutenait que le

Verbe, tire du neant, etait tres inferieur au Pere, mais que, bien

qu'essentiellement parfait, il ne partieipait cependant pas ä la
divinite. L'important est que ces byzantinismes, ces jeux de theologiens

et de clercs, devinrent dans les mains des gouvernants des

instruments de domination, c'est-ä-dire pratiquement, pour les

33 Mgr M. Besson, op. cit., p. 82.

21



Longobards, une force de plus qui leur permettait de faire bloc
contre la puissance politique de Flmperium, et aux Burgondes
d'opposer leur particularisme aux tentatives d'absorption des Francs.
Cela, jusqu'au moment oü une bataille perdue ou quelque autre
echec forgait le chef arien ä se convertir, ä se soumettre et naturellement

tout son peuple avec lui. On comprend des lors aisement que
cette politisation meme de l'heresie, heresie qui, je le repete, servait
en fait ä maintenir la cohesion d'une minorite, interdisait ä celle-ci,
sous peine de mort, toute intrusion du catholicisme romain, tant
dans les territoües longobards que dans ceux qu'occupaient les
Burgondes. C'est dire, en d'autres termes, qu'un mouvement
missionnaire venant de Rome n'aurait pu etre tolere" ni par les Longobards

ni par les Burgondes, puisqu'ä leurs yeux il ne pouvait etre
autre chose qu'une tentative de Subversion d'autant plus dangereuse

qu'elle aurait agi par l'interieur.
Disons cependant que si les Ariens tenaient ferme ä leurs idees

soi-disant theologiques, il semble bien qu'ils eussent ete de manche
plus large en ce qui touchait au culte et ä la liturgie. Au moins si l'on
en juge d'apres le peu de renseignements lexicaux dont nous dis-
posons pour cette epoque, il ne parait pas qu'il y ait eu en Italie un
vocabulaire ecclesiastique arien oppose ä un lexique catholique
romain: praebiter ou presbiter ont pu s'etendre dans toute la pen-
insule de meme qu'en Gaule, de meme que basilica, parti de lTtalie
centro-meridionale, a eu la meme fortune. Et si ces deux termes ont
ete substitues, des bords de la Mer Noüe jusqu'ä ceux du Rhin, par
ncmäg et xvQtxrj, c'est avant tout, comme je Fai dit, parce que dans
cette vaste zone la christianisation s'est effectuee ä partir de
Constantinople, qu'elle etait d'origine grecque, son caractere arien
n'ayant eu ä mon avis qu'une importance tres secondaire dans la
Constitution de son lexique.

22


	Histoire religieuse et linguistique : la christianisation de l'Europe centrale d'après quelques faits lexicaux

