Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 20 (1970)
Heft: 4

Buchbesprechung: Die Stelllung des Erasmus von Rotterdam zur rémischen Kirche
[Georg Gebhardt]

Autor: Risch, E.G.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORG GEBHARDT, Die Stellung des Erasmus von Rotterdam zur rémaischen
Kirche. Marburg, Okumenischer Verlag Dr. F. Edel, 1966. 440 S.

Das Erasmusbild ist in einer entscheidenden Wandlung begriffen. Wéh-
rend der groBe Rotterdamer jahrhundertelang im Zwielicht stand, von der
altgliubigen Richtung wegen seiner Kirchenkritik nicht fiir voll genommen,
ja zeitweise auf den Index gesetzt, von den reformatorisch Gesinnten als
Unentschlossener voll Menschenfurcht und Vernunftglauben abgelehnt,
erscheint er jetzt immer mehr als Vertreter eines an sich rechtgldubigen,
jedoch fiir die Erneuerung der Kirche eintretenden Reformkatholizismus.
Auf dem Wege dieser Erasmusinterpretation schreitet Gebhardt konsequent
weiter.

Im Unterschied zum Titel entwirft der Verfasser nicht nur die Stellung
des Erasmus zur romischen Kirche, sondern die gesamte Kirchenlehre ein-
schlieBlich der wichtigsten Teile der Gottes- und Christuslehre. Dabei stiitzt
er sich auBer auf die bekannten literarischen und kirchenkritischen Schriften
vor allem auf die von der fritheren Forschung fast durchweg vernachlissigten
theologischen Spéatwerke. Die Quellenlage ist daher umfassender als bei jenen
Forschern, die aus Erasmus einen bloflen Kritiker, einen adogmatischen
Rationalisten und Moralisten oder einen religiésen Opportunisten machten.
Die Einsicht in die durchgehende Struktur seines Denkens, in die Synthese
von Glaube und Vernunft, wobei aber der Vernunft nur eine dienende Rolle
zukommt, 6ffnet den Weg zum Kirchenbegriff, der in aller Breite vorgefiihrt
wird. Das Resultat lautet dahin, da3 die Auffassung des Erasmus von der
Kirche «sich vor dem Forum der Kirchenlehre als uneingeschriankt recht-
glaubig erweist» (8. 262), soweit die Kirchenlehre damals tiberhaupt offiziell
definiert war. Dieses Ergebnis wird dann dem tiberlieferten Erasmusbild
gegeniibergestellt und dabei immer betont, daf3 der Kirchenkritiker keine
Zerstérung oder Infragestellung der katholischen Kirche erstrebte, sondern
ihre Erneuerung und Selbstbesinnung. So erscheint Erasmus geradezu als
ein geistiger Wegbereiter der tridentinischen Reform. Es paf8t in diesen
Rahmen, da3 die alte Diskussion iiber Erasmus als moglichen Verfasser des
kritischen Dialogs «Julius exclusus» noch einmal aufgenommen wird; wie
es nicht anders zu erwarten ist, mit dem Schluf3, da8 der Dialog «eben nicht
von Erasmus stammt».

Gebhardt hat sich als Historiker gut in die weitgehend theologischen
Fragestellungen eingearbeitet und stellt sie im allgemeinen zutreffend dar,
abgesehen von kleinen Einzelheiten (z. B. geht die Bezeichnung der Kirche
als «Taube Christi» nicht auf die S. 130 erwihnten Bibelstellen, sondern
direkt auf das allegorisch interpretierte Hohe Lied, Kap. 2, 14, zuriick).
Das ganze Buch hinterli8t doch das ungute Gefiihl, Erasmus sei hier zu
einseitig kirchen- und romtreu geschildert worden. Ist dies der Erasmus des
ganzen Werkes? Liegt seine GroBe nicht gerade in der unter schwierigsten
Umsténden durchgehaltenen inneren Unabhingigkeit? War der Verfasser

694



sich immer des Wahlspruchs des Rotterdamers bewuBt: «Concedo nulli?»
Roggwil TG E. G. Riisch

CarrLo GinzBURG, Il Nicodemismo. Simulazione e dissimulazione religiosa
nell’ Buropa del 1500. Torino, Einaudi, 1970. In-8°, XVIII + 223 p.

Der Verfasser geht von einem Begriff des Nikodemismus aus, wie ihn
Delio Cantimori verwendet hat, in der Meinung, Cantimori sei es gewesen,
der ihn eingefiihrt habe «nel linguaggio storiografico moderno». Nun hat ihn
Cantimori natiirlich von Calvin selbst iibernommen, der ihn in seiner «Excuse
& Messieurs les Nicodémites» vom Jahr 1544 als polemisch-sarkastische
Bezeichnung derjenigen verwendet hat, die «ihren Glauben geheim hielten
und mit dem &6ffentlichen Bekenntnis zuwarteten, bis die Gefahr des Marty-
riums voriiber sei, inzwischen aber ihre Ergebenheit gegeniiber den Kirchen-
behérden der Lénder, in denen sie sich befanden, bezeugten» (Cantimori,
Italienische Hdretiker der Spdtrenaissance, Basel 1949, p. 63). Man findet
indessen den Begriff schon vor dem Erscheinen des Werkes von Cantimori
(italienische Ausgabe: 1939), zum Beispiel im Lexikon fiir Theologie und
Kirche von 1935 mit folgender Erklirung: «Zwinglianische Geheimsekte im
katholischen Arth (Kanton Schwyz), so benannt, weil sie wie Nikodemus
nachts und geheim zusammenkamen . . .»

Das vorliegende Buch gibt dem Begriff eine bedeutsame neue Wendung.
Cantimori hatte ihn zur Bezeichnung der Evangelischen in Italien verwendet.
Ginzburg weist nach, da3 diese religiose Haltung in Deutschland beginnt,
in StraBburg ihr Zentrum findet, nach Frankreich ausstrahlt und erst
zuletzt in Italien die Bedeutung bekommt, die man aus der Polemik Calvins
und aus der Darstellung Cantimoris kennt. Eine Figur wie Otto Brunfels,
der einstige Mainzer Kartéuser, dann Freund Huttens und schlieBlich Berner
Stadtarzt, bekommt in diesem Zusammenhang ein bedeutendes Relief als
Verfasser seiner Pandectae veteris et novi Testamenti (15627). Als eigentliches
Ursprungserlebnis des Nikodemismus betrachtet Ginzburg nicht — wie man
bisher gerne annahm — das Aufkommen der gegenreformatorischen Zwangs-
mittel um 1540, sondern den deutschen Bauernkrieg, der bei den Geschla-
genen einen bitteren Pessimismus zuriicklie. Brunfels zieht aus ihm die
Konsequenzen: die Bosen werden immer die Stérkeren sein, die Witwen
werden nicht aufhoren zu weinen, die Auserwihlten werden immer wieder
leiden, wihrend, die Zahl derer, die es genieBen, groB ist. In dieser Situation
sel es den Auserwihlten erlaubt, ihren wahren Glauben geheim zu halten
und #uBerlich die herrschenden Kulte mitzumachen. Brunfels gibt in den
«Pandectae» die biblischen und reformatorischen Rechtfertigungen dieser
Haltung. Nicht der neutestamentliche Nikodemus steht ihm als Patron im
Vordergrund, sondern der alttestamentliche Naeman, der nach der Heilung
vom Aussatz zwar den wahren Gott erkennt, aber auf die Frage, ob er nun
seinen Herrn; den Syrerkénig, trotzdem wie bisher in den Tempel des falschen

695



	Die Stelllung des Erasmus von Rotterdam zur römischen Kirche [Georg Gebhardt]

