
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 20 (1970)

Heft: 4

Buchbesprechung: Die Stelllung des Erasmus von Rotterdam zur römischen Kirche
[Georg Gebhardt]

Autor: Rüsch, E.G.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Gebhardt, Die Stellung des Erasmus von Rotterdam zur römischen
Kirche. Marburg, ökumenischer Verlag Dr. F. Edel, 1966. 440 S.

Das Erasmusbild ist in einer entscheidenden Wandlung begriffen. Während

der große Rotterdamer jahrhundertelang im Zwielicht stand, von der
altgläubigen Richtung wegen seiner Kirchenkritik nicht für voll genommen,
ja zeitweise auf den Index gesetzt, von den reformatorisch Gesinnten als
Unentschlossener voll Menschenfurcht und Vernunftglauben abgelehnt,
erscheint er jetzt immer mehr als Vertreter eines an sich rechtgläubigen,
jedoch für die Erneuerung der Kirche eintretenden Reformkatholizismus.
Auf dem Wege dieser Erasmusinterpretation schreitet Gebhardt konsequent
weiter.

Im Unterschied zum Titel entwirft der Verfasser nicht nur die Stellung
des Erasmus zur römischen Kirche, sondern die gesamte Kirchenlehre
einschließlich der wichtigsten Teile der Gottes- und Christuslehre. Dabei stützt
er sich außer auf die bekannten literarischen und kirchenkritischen Schriften
vor aüem auf die von der früheren Forschung fast durchweg vernachlässigten
theologischen Spätwerke. Die Quellenlage ist daher umfassender als bei jenen
Forschern, die aus Erasmus einen bloßen Kritiker, einen adogmatischen
Rationalisten und Moralisten oder einen religiösen Opportunisten machten.
Die Einsicht in die durchgehende Struktur seines Denkens, in die Synthese
von Glaube und Vernunft, wobei aber der Vernunft nur eine dienende Rone
zukommt, öffnet den Weg zum Kirchenbegriff, der in aller Breite vorgeführt
wird. Das Resultat lautet dahin, daß die Auffassung des Erasmus von der
Kirche «sich vor dem Forum der Kirchenlehre als uneingeschränkt
rechtgläubig erweist» (S. 262), soweit die Kirchenlehre damals überhaupt offizieü
definiert war. Dieses Ergebnis wird dann dem überlieferten Erasmusbild
gegenübergestellt und dabei immer betont, daß der Kirchenkritiker keine
Zerstörung oder Infragestellung der katholischen Kirche erstrebte, sondern
ihre Erneuerung und Selbstbesinnung. So erscheint Erasmus geradezu als
ein geistiger Wegbereiter der tridentinischen Reform. Es paßt in diesen
Rahmen, daß die alte Diskussion über Erasmus als möglichen Verfasser des
kritischen Dialogs «Juhus exclusus» noch einmal aufgenommen wird; wie
es nicht anders zu erwarten ist, mit dem Schluß, daß der Dialog «eben nicht
von Erasmus stammt».

Gebhardt hat sich als Historiker gut in die weitgehend theologischen
Fragestellungen eingearbeitet und stellt sie im aügemeinen zutreffend dar,
abgesehen von kleinen Einzelheiten (z. B. geht die Bezeichnung der Kirche
als «Taube Christi» nicht auf die S. 130 erwähnten Bibelsteüen, sondern
direkt auf das allegorisch interpretierte Hohe Lied, Kap. 2, 14, zurück).
Das ganze Buch hinterläßt doch das ungute Gefühl, Erasmus sei hier zu
einseitig kirchen- und romtreu geschildert worden. Ist dies der Erasmus des

ganzen Werkes? Liegt seine Größe nicht gerade in der unter schwierigsten
Umständen durchgehaltenen inneren Unabhängigkeit? War der Verfasser

694



sich immer des Wahlspruchs des Rotterdamers bewußt: «Concedo nulli?»

Roggwil TG E. G. Rüsch

Carlo Ginzburg, II Nicodemismo. Simulazione e dissimulazione religiosa
nell'Europa dei 1500. Torino, Einaudi, 1970. In-8°, XVIII+ 223 p.

Der Verfasser geht von einem Begriff des Nikodemismus aus, wie ihn
Delio Cantimori verwendet hat, in der Meinung, Cantimori sei es gewesen,
der ihn eingeführt habe «nel linguaggio storiografico moderno». Nun hat ihn
Cantimori natürlich von Calvin selbst übernommen, der ihn in seiner «Excuse
ä Messieurs les Nicodemites» vom Jahr 1544 als polemisch-sarkastische
Bezeichnung derjenigen verwendet hat, die «ihren Glauben geheim hielten
und mit dem öffentlichen Bekenntnis zuwarteten, bis die Gefahr des Martyriums

vorüber sei, inzwischen aber ihre Ergebenheit gegenüber den
Kirchenbehörden der Länder, in denen sie sich befanden, bezeugten» (Cantimori,
Italienische Häretiker der Spätrenaissance, Basel 1949, p. 63). Man findet
indessen den Begriff schon vor dem Erscheinen des Werkes von Cantimori
(italienische Ausgabe: 1939), zum Beispiel im Lexikon für Theologie und
Kirche von 1935 mit folgender Erklärung: «Zwinghanische Geheimsekte im
katholischen Arth (Kanton Schwyz), so benannt, weil sie wie Nikodemus
nachts und geheim zusammenkamen ...»

Das vorliegende Buch gibt dem Begriff eine bedeutsame neue Wendung.
Cantimori hatte ihn zur Bezeichnung der Evangelischen in Italien verwendet.
Ginzburg weist nach, daß diese religiöse Haltung in Deutschland beginnt,
in Straßburg ihr Zentrum findet, nach Frankreich ausstrahlt und erst
zuletzt in Italien die Bedeutung bekommt, die man aus der Polemik Calvins
und aus der Darsteüung Cantimoris kennt. Eine Figur wie Otto Brunfels,
der einstige Mainzer Kartäuser, dann Freund Huttens und schheßlich Berner
Stadtarzt, bekommt in diesem Zusammenhang ein bedeutendes Relief als
Verfasser seiner Pandectae veteris et novi Testamenti (1527). Als eigentliches
Ursprungserlebnis des Nikodemismus betrachtet Ginzburg nicht - wie man
bisher gerne annahm - das Aufkommen der gegenreformatorischen Zwangsmittel

um 1540, sondern den deutschen Bauernkrieg, der bei den Geschlagenen

einen bitteren Pessimismus zurückließ. Brunfels zieht aus ihm die
Konsequenzen: die Bösen werden immer die Stärkeren sein, die Witwen
werden nicht aufhören zu weinen, die Auserwählten werden immer wieder
leiden, während die Zahl derer, die es genießen, groß ist. In dieser Situation
sei es den Auserwählten erlaubt, ihren wahren Glauben geheim zu halten
und äußerlich die herrsehenden Kulte mitzumachen. Brunfels gibt in den
«Pandectae» die bibhschen und reformatorischen Rechtfertigungen dieser

Haltung. Nicht der neutestamenthche Nikodemus steht ihm als Patron im
Vordergrund, sondern der alttestamentliche Naeman, der nach der Heilung
vom Aussatz zwar den wahren Gott erkennt, aber auf die Frage, ob er nun
seinen Herrn, den Syrerkönig, trotzdem wie bisher in den Tempel des falschen

695


	Die Stelllung des Erasmus von Rotterdam zur römischen Kirche [Georg Gebhardt]

