
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 20 (1970)

Heft: 3

Buchbesprechung: Recherches érasmiennes [Jean-Claude Margolin]

Autor: Bietenholz, Peter G.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zung der bisherigen Forschung (u.a. auch der Schweizer Theologe A. Ebneter,
der schon 1962 eine Schrift über das Thema «Luther und das Konzil»
veröffentlicht hat) gelangt die Autorin dazu, Luthers Konzilsidee in ihrer «historischen

Bedingtheit» darzustellen, sie gleichzeitig aber auch in aller Deutlichkeit

vom spätmittelalterlichen Konziliarismus zu distanzieren. «Die Einstellung

Luthers zu den sonst von allen Anhängern der kirchlichen Reform und
vor allem von den Konziliaristen so verehrten Konzilen von Konstanz und
Basel beweist demnach einmal, daß Luther tatsächlich kein Konziliarist war.
Gleichzeitig aber zeigt sie zum andern, daß der Typ der konziliaren Reformsynoden

des fünfzehnten Jahrhunderts ebensowenig wie der der
mittelalterlich-päpstlichen Konzile seinen Konzilsvorstellungen entsprach» (161). Und
zustimmen wird man auch der weiteren Feststellung: «Trotz aller scheinbar
revolutionären Tendenzen war der Konziliarismus auch in Basel noch ganz
von der mittelalterlichen Ekklesiologie durchdrungen, aus der er sich langsam

entwickelt hatte. Erst die Reformation durch Luther brachte einen
solchen revolutionären Neuansatz. Der Konziliarismus aber tastete den
hierarchischen Aufbau des katholischen Kirchenwesens noch nicht an» (112).
Eingehend untersucht die Verfasserin den «neuen Kirchen- und Konzilsbegriff»

Luthers in seinem Werden und Wesen, mit dem Ergebnis, «daß Luthers
Konzilsbegriff nicht von historischen Erkenntnissen oder von den Betrachtungen

der einzelnen konzilsgeschichtlichen Epochen und deren verschiedenen

Formen der synodalen Praxis und Theorie herzuleiten ist. Vielmehr hat
sich ergeben, daß das Konzilsdenken des Reformators allein von seinen
theologischen Grundanschauungen, und zwar von seinem reformatorischen
Kirchenverständnis her, erfaßt werden kann» (194).

Basel Alfred Stoecklin

Jean-Claude Maegolin, Recherches erasmiennes. Geneve, Droz, 1969. 188 p.
(Travaux d'Humanisme et Renaissance CV.)

Seit einem Jahrzehnt hat sich J.-C. Margolin intensiv mit Erasmus und
seinem Einfluß auf Zeitgenossen und Nachwelt befaßt. Die hier vorgelegten
sieben Studien sind indessen alle im Lauf der letzten zwei Jahre entstanden;
aber gerade die ersten drei, die einzeln bereits publiziert sind - in der Schweiz,
in Belgien, in Kanada, zum Teil in gekürzter Form - befassen sich mit Fragen
von zentraler Bedeutung und stehen in engem gedanklichem Zusammenhang,
so daß ihre Aufnahme in den Sammelband mehr als gerechtfertigt erscheint.

Manche Grundpositionen des Erasmus, vor allem die religiösen, sind
heutzutage bekannt; andere Gedankengänge aber bleiben zu erforschen, wenn
man die Komplexität seiner Weltanschauung verstehen will. Dieser Aufgabe
wird Margolin, der Philosoph und Historiker, vorzüglich gerecht, wie schon
im ersten Aufsatz, L'idee de nature dans la pensee aVErasme, klar zutage tritt.
Der Naturforschung und Naturspekulation seiner Zeit ist Erasmus zwar ohne
innere Anteilnahme, aber immerhin mit der allgemeinen Sachkenntnis des

399



enzyklopädisch gebildeten Humanisten gegenüber gestanden.«Son originalite
est grande», sagt Margolin zwar vom Colloquium Problema, in dem vornehmlich

von Physik und Mechanik die Rode ist; aber dabei denkt er wohl weniger
an die Naturforschung der Renaissance als an den Mangel an vergleichbaren
Äußerungen im Werk des Erasmus und die noch wenig erforschten Verbindungen

zwischen den einzelnen Erscheinungsformen des Rationalismus im
16. Jahrhundert - jenes Rationalismus, zu dessen Vorkämpfern auch der
Rotterdamer gehörte, freilich zumeist nicht auf dem Felde der Mechanik. Besser
als manche seiner Zeitgenossen mag Erasmus den Abgrund gespürt haben,
der sich unaufhaltsam zwischen der rationell und logisch begründbaren
Naturwissenschaft einerseits und Astrologie und Alchemie andererseits auftat.
Wenn von den letzteren die Rede war, bediente er sich gern der Ironie - einer
Ironie allerdings, die ein gewißes Maß von Unsicherheit verbergen half.
Dagegen fühlte er sich als Pädagoge in seinem eigensten Element, wenn er auf
die menschliche Natur zu sprechen kam. Einfach machte er es sich nicht: seine

Überzeugung, daß jedem Individuum ein gewisser Grundcharakter anhafte,

mußte mit dem Leitgedanken seines Humanismus, dem Vertrauen auf die
Erziehbarkeit des Menschen in Einklang gebracht werden, wobei das letztere,
wie Margolin überzeugend dartut, die Oberhand behielt. «Homines non na-
scuntur, sed fmguntur»: nicht die Geburt, sondern die Bildung konstituiert den
Menschen; und doch müssen Eltern und Erzieher jederzeit der Natur des

Kindes Rechnung tragen und ihre Aufgabe im Einklang mit der Natur lösen.
So gut wie anderweitig der Arzt der «natura mediatrix» zu ihrem Recht
verhelfen muß, indem er der Krankheit, d.h. den physischen und psychischen
Folgen widernatürlichen Verhaltens zuleibe rückt. Wie einst die Kirchenväter,

hat auch Erasmus die Metapher des Arztes immer wieder auf Christus
angewendet, und Margolin betont mit Recht, daß der Naturbegriff des Erasmus
letzten Endes von traditionellen christlichen Anschauungen - grundsätzlich
gute Menschennatur, Erbsünde und Gnade - abhängt.

Erasme et la viriti lautet der Titel der zweiten Studie, und gleich eingangs
betont Margolin: Wahrheit heißt für Erasmus nicht die unabänderliche
Satzung eines Dogmas, sondern «une verite qui se constitue progressivement
dans le temps et par les diverses meditations humaines». Paradox mag anmuten,

daß der Rotterdamer daneben aber doch in der christlichen Offenbarung
eine Wahrheit erkennt, die vom Wandel der Zeiten und Generationen unberührt

bleibt und auch seiner eigenen Zeit nicht angepaßt werden, sondern nur
in ihrer ursprünglichen Form frisch erkannt und verbreitet werden kann -
wozu es dann freilich doch wieder nötig ist, daß die Bibel in neuem sprachlichen

Gewand unter alles Volk getragen wird, daß Christus selbst sich wie ein
Prometheus verwandelt, um jeden Menschen auf seiner eigenen Ebene zu
treffen. Von diesem grundlegenden Paradox ausgehend, erschließt Margolin
die verschiedenen Pfade, auf denen Erasmus dem Problem der Wahrheit
begegnet. Nicht um eine systematische Suche nach Definitionen und Thesen
handelt es sich - systematisch hat Erasmus ja wohl nur auf dem Feld der Phi-

400



lologie gearbeitet -, sondern darum, daß er sich mit verschiedenen
Erscheinungsformen des Problems vertraut macht, bis sie sich zu einem lockeren
Themenkreis zusammenfügen. Wenn es für ihn keine dialektisch-methodische
Erkenntnis der Wahrheit gibt, so kennt er durchaus die Kunst, wahrhaftig
zu sein, der sich die Kunst bewußter Lüge entgegenstellt. Margolin zeigt, wie
Erasmus in der Pädagogik, der Philologie, der Geschichte verschiedene
Kriterien der Wahrheit erkennt, wie er sich ihr mit den Mitteln der Vernunft, des

unvoreingenommenen Denkens zu nähern sucht, aber auch mit den christlichen

Tugenden, mit Liebe und Glauben. Aus dieser Haltung heraus erklärt
sich das eingangs erwähnte Paradox, erklärt sich vielleicht auch, daß er
selbst es mit der Wahrheit nicht immer allzu genau zu nehmen schien. Margo-
lins Hinweise auf sein intuitives Verständnis der menschlichen Psyche, auch
des ,Allzumenschliohen', wollen den Rotterdamer keineswegs vor jeglicher
Kritik behüten, sondern nur zeigen, daß sein Suchen nach der Wahrheit nicht
einfach im Konflikt zwischen Theorie und Praxis stecken blieb.

Zur dritten Studie, Erasme et Mnimosyne, darf man die vierte, Erasme et

la musique, eine Nachlese zu Margolins Buch mit dem gleichen Titel,
hinzunehmen. Bei beiden geht es primär um eine Technik, die sich der Mensch
aneignen kann; beide erschließen ein Feld der weiten Landschaft, die Erasmus
in Erfüllung seiner selbstauferlegten pädagogischen Aufgabe durchwandert
hat. Beide bestätigen letztlich die zentrale Bedeutung des gesprochenen Wortes,

neben dem die Emblemsprache der Mnemotechnik so gut wie die tonale
Ausdrucksweise der Musik eher zu kurz kommen. Der Fülle des Wissens und,
entsprechend, der Förderung der Gedächtniskraft maß Erasmus nicht weniger

Bedeutung zu als irgendeiner seiner Zeitgenossen, nur bestand er darauf,
daß Wissen in zäher geistiger Arbeit natürlich erobert werden müsse. Die
Versuche der Renaissance, in Symbol- und Zahlensystemen einen Schlüssel zum
universalen Wissen zu finden, ließen ihn unberührt. Er fand an alchemisti-
schen und magisch-kabbalistischen Spekulationen ebenso wenig Geschmack
wie an der Dialektik. Sprachkenntnis und Textkritik blieben ihm der
Nährboden, aus dem sowohl Verständnis als Gedächtnis hervorwuchsen und mit
Hilfe beider schließlich auch die humanistische Rhetorik erblühte. Auch der
Welt der Musik blieb er trotz einer Reihe von Anknüpfungspunkten im Grunde

fremd. Die Musik war ihm vor allem Mittel zum pädagogischen oder
religiös-erbaulichen Zweck, auch wenn er den Neoplatonikern folgend einmal von
ihrer göttlichen Gewalt sprechen konnte und die letztere vielleicht auch
zuweilen selbst empfunden hat.

Die restlichen drei Studien dringen wie Sonden in recht verschiedenen
Richtungen vor: Erasme et la ,femme sauvage'' versucht im literarischen Werk
des Erasmus gewisse Anknüpfungspunkte an den Manierismus aufzuzeigen;
Sardou, tradueteur des ,Colloques' führt in ein kulturelles Milieu des ,Second

Empire', wo man kaum erwartet hätte, dem Rotterdamer zu begegnen. Deux
editions inconnues du ,De pueris instituendis' schließlich präsentiert einen

Nachtrag zur umfassenden bibliographischen Studie, die Margolin in seiner

401



kritischen Ausgabe dieses Werkes vorgelegt hat und deren umsichtige und
sorgfältige Dokumentationstechnik nun auch dem Nachtrag zugute kommt.
Als Ganzes spiegelt das Buch die Begeisterung, aber auch die erschöpfende
Gelehrtenarbeit wieder, die Margolin nun während mancher Jahre den
verschiedensten Zweigen der Erasmusforschung zugewendet hat. Es ist ein schöner

und würdiger Beitrag zum Erasmusjubiläum, für den man dem Verfasser
und seinem Verleger lange dankbar bleiben wird.

FlorenzfSaskatoon Peter G. Bietenholz

Kabl Heinz Bubmeisteb, Georg Joachim Rhetikus (1514-1574). Eine Bio-
Bibliographie. Wiesbaden, Preßler, 1967/68. Band I: Humanist und
Wegbereiter der modernen Naturwissenschaften, 206 S. + 6 Abb. Band
II: Quellen und Bibliographie, 100 S. + 17 Abb. Band III: Briefwechsel,
206 S. + 23 Abb.

Der bescheidene Titel verspricht weniger, als was das Werk leistet. Hiermit

dürfte erstmals eine vollständige Biographie und zuverlässige
Bibliographie des berühmten Vorarlberger Astronomen aus Feldkirch vorliegen.
Der Verfasser hat Mut, wenn er im Vorwort das Verhältnis zwischen Köper -

nikus und Rhetikus nach Klaus als ein historisches Beispiel deutsch-polnischer

Freundschaft deutet; wenn man großzügig Kopernikus Polen überläßt,

kann man jedoch dafür nicht als Ersatz den Rhätier Germanien
einverleiben. Diese beiden Humanisten sind eher ein Beispiel dafür, wie wenig
im XVI. Jahrhundert noch die Nationalität als ein ethnisches Prinzip galt.

Der Verfasser widmet den Jugendjahren Joachims in Feldkirch breiten
Raum. Sie enden mit der Begegnung (1532) mit Paracelsus, deren Bedeutung
Sudhoff schon um die letzte Jahrhundertwende in den Verhandlungen der
Basler Naturforschenden Gesellschaft gewürdigt hat. Rhetikus ist wie
Tycho Brahe zeitlebens in der Chemie und Medizin ein Paracelsist geblieben.
Ob freilich allein der Einfluß von Paracelsus (1493-1541) Rhetikus' Interesse
an alchemistischen und medizinischen Fragen zu erklären vermag, ist fraglich

; Kopernikus war ebenfalls Mediziner, ohne daß bei ihm die Iatrochemie
eine Rolle gespielt hätte.

Es dürfte mehr das allgemeine Leitmotiv des Rinascimento vom
MakroMikrokosmos bei diesen Naturforscherhumanisten gewirkt haben, welches
sowohl bei Tycho Brahe wie bei Rhetikus ein nicht nur akademisches
Interesse an der astrologischen Alchemie wachrief. Es existiert von Rhetikus
ein Florentiner Manuskript, welches eine lateinische Fassung - freilich nur
den Anfang - des Liber Vexationum des Paracelsus darstellt. Diese
Übersetzung ist, wie schon Sudhoff (1903/04) feststellte, meisterhaft und übertrifft

diejenigen von Dornaeus und von Glauber an stilistischer Eleganz.
Sie erweist Rhetikus als großen Humanisten, dessen Universalität nicht im
geringsten beeinträchtigt wird, wenn man auch mit der Überschätzung der
medizinischen und iatrochemischen Tätigkeit des Vorarlbergers durch

402


	Recherches érasmiennes [Jean-Claude Margolin]

