Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 19 (1969)

Heft: 4

Artikel: Die Bachofen-Briefe : Betrachtungen zu Vision und Werk, Wirklichkeit
und Leben J.J. Bachofens anhand von Band X der "Gesammelten
Werke"

Autor: Gelzer, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE BACHOFEN-BRIEFE

Betrachtungen zw Vision und Werk, Wirklichkeit und Leben
J. J. Bachofens anhand von Band X der «Gesammelten Werke» *

Von THOMAS GELZER

Unter den «Biichern, die die Welt veridndern»?! und die als Son-
derschau mit reichen Kommentaren die historische Attraktion der
internationalen Ausstellung der graphischen Industrie IPEX 63
in London 1963 bildeten, lag als Nr.349 von J.J.Bachofen «Das
Mutterrecht» (Stuttgart 1861), in einer zu seines Verfassers Leb-
zeiten (22.12.1815-25.11.1887) von ihm aus undenkbaren friedli-
chen Nachbarschaft, im Kreise von Theodor Mommsens « Rémischer
Geschichte» (Berlin 1854-1856), Charles Darwins «On the Origin

* Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke, Zehnter Band: Briefe, in
Verbindung mit HARALD FucHs, Karr, MEULI und PETER VON DER MUHLL
herausgegeben von Frirz HusNEr. Basel/Stuttgart, Schwabe & Co., 1967,
630 S.; fortan zitiert: « Briefe», Gesammelte Werke als: «G.W.».

! «Biicher die die Welt verdndern», ausgewihlt und herausgegeben von
JOHN CARTER und PErRcY H.MUIR u.a., deutsche Ausgabe hsg. von KUurT
Busse (Miinchen 1968) nach der englischen « Printing and the Mind of Man»
(London 1967) (= Buchausgabe des Katalogs der historischen Sonderschau

der IPEX 63 in London); zu Bachofens Mutterrecht deutsche Ausgabe
635-6317. '

777



of Species by Means of Natural Selection» (London 1859), Jacob
Burckhardts «Die Cultur der Renaissance in Italien» (Basel 1860),
Henry Dunants «Un souvenir de Solférino» (Genf 1862), Abraham
Lincolns «Gettysburg Address» (Washington D.C. 1863), Ernest
Renans «La vie de Jésus» (Paris 1863), Lewis Carrols «Alice’s
Adventures in Wonderland» (London 1865), Karl Marxens «Das
Kapital» (Bd.1, Hamburg 1867), im exklusiven Verein der 424 als
epochemachend prisentierten Erstdrucke zwischen der Gutenberg-
bibel (Mainz, um 1455) und Churchills «The Second World War»
(London 1959). Dieser komfortable Platz Bachofens im Establish-
ment des Weltruhms hat neuerdings seine marktgerechte Ergin-
zung gefunden in einem Subskriptionsangebot auf Reprodrucke der
Erstausgaben von Bachofens romischrechtlichen Werken durch den
Scientia-Verlag.

Nachdem J.J.Bachofen eine Zeitlang fast ginzlich vergessen,
dann um die Jahrhundertwende im Kreise der Miinchner «Kosmi-
ker» wiederentdeckt, damit aber zum Gegenstand einer auf nur erra-
tischer Kenntnis und einseitiger tendenzioser Interpretation beru-
henden Verehrung geworden war, gelangten erst Alfred Baumler
(1926)2 und Georg Schmidt (1929, mit Vorstufen schon 1925)3
durch das systematische Studium seiner romantischen Geschichts-
philosophie zum entscheidenden Durchbruch fiir sein wirkliches
Verstandnis. Das Verdienst, den Ruhm Bachofens auf der Basis
einer durch minutiose Detailforschung in jedem Punkte die Anforde-
rungen der heutigen Wissenschaft befriedigenden Ausgabe ganz neu
begriindet und konsolidiert zu haben, kommt dem am 1. Mai des ver-
gangenen Jahres verstorbenen Basler Altertumswissenschaftler,
Volkskundler und Ethnologen Karl Meuli (1891-1968) zu. Seit den
frithen dreiBiger Jahren hatte er seine umfassende, fiir diesen Gegen-
stand wie priddestinierte Sachkenntnis, seine Energie und seine Be-
geisterungsfahigkeit dafiir eingesetzt «Johann Jakob Bachofens
Gesammelte Werke» in Verbindung mit einer wachsenden Zahl in-

2 J.J.BACHOFEN, Der Mythus von Orient und Occident, eine Metaphysik
der alten Welt aus den Werken von J.J.Bachofen, mit einer Einleitung von
ALFRED BAEUMLER, hsg. von M.SCHROTER (Miinchen 1926); weitere Arbei-
ten Baeumlers zusammengestellt bei SceMipT (Anm. 3) 151

3 GEORG ScHMIDT, J.J.Bachofens Geschichtsphilosophie (Miinchen 1929).

778



und ausldndischer Gelehrter aufgrund aller erreichbaren Quellen
herauszugeben, und damit «dem oft phantastischen, von Schwir-
mern wie von Feinden gleichermafBen verzerrten, das dokumentarisch
gesicherte, durch Wahrhaftigkeit unwiderlegbare Bachofen-Bild
entgegenzustellen»?. Eine der groBen Genugtuungen der von kérper-
lichen Leiden iiberschatteten letzten Jahre dieses in seiner eigenen
Forschungsweise und in seinen Entdeckungen genialen Gelehrten5
war es, daB er das Erscheinen der von Fritz Husner in Verbindung
mit ihm selber und seinen ehemaligen Basler Kollegen Harald Fuchs
und Peter Von der Miihll (der iiberhaupt als erster auf die Bedeu-
tung der in Bachofens NachlaBl liegenden Schitze hingewiesen
hatte®) herausgegebenen Briefe noch erleben durfte.

Fiir den Nichtspezialisten gehort dieser Briefband wohl zu den
interessantesten der bisher erschienenen der ganzen Bachofen-Aus-
gabe. Von dem ehemals ausgedehnten Briefwechsel mit 171 bis jetzt
bekannten Korrespondenten waren vor 30 Jahren erst einige wenige
Schreiben von Bachofen selber zuginglich. Die seither durch ausge-
dehnte Nachforschungen und gliickliche Zufélle gefundenen 3457
Briefe Bachofens bilden nicht nur eine Hauptquelle fiir die Kennt-
nis seines Lebens, der Entstehungsgeschichte und der Absicht seiner

4 F.HusNER, Briefe 561; wie G.ScEMIDT, a.0. (oben Anm. 3) VII, war
auch K. Meuli wihrend seines Studiums in Miinchen fiir Bachofen begeistert
worden. Meuli, G.W. 7, 4931, schildert, wie er als «ein Bachofenschwiirmer
seit meinen Miinchner Semestern» als Student die «Unsterblichkeitslehre»
seinem Lehrer Ernst Pfuhl «begliickt und verwirrt zugleich iiber das groB-
artige seltsame Buch» vorlegte, und Pfuhls niichterne Reaktion.

5 Eine schéne Wirdigung enthalten die Gedenkworte von B. Wyss, ge-
sprochen an der Trauerfeier 6.5.68 in der Pauluskirche zu Basel (Privatdruck:
Karl Meuli, Basel 1968); eine vollsténdige Ubersicht iiber sein Werk wird mit
dem Erscheinen von «Gesammelte Schriften von Karl Meuli», 2 Bde. (Schwabe
& Co., in Vorbereitung), ermoglicht.

6 Vgl. Scamipr, a.0. (oben Anm. 3) VII; erste Frucht davon war die
Herausgabe der bis dahin unpublizierten « Griechischen Reise», unten Anm, 21.

7 Davon sind 342 mit wenigen durch Punkte bezeichneten Auslassungen
ganz in die Ausgabe aufgenommen. Nicht abgedruckt sind ein nichtssagendes
Familienbillet (Briefe, 566), einige Worte auf einem Bestiitigungsformular an
den Conte Gozzadini (Briefe, 443%) und ein Brief an A. Wunderlich von 1858,
in dem die Polemik so iiberbordend war, da8 Bachofen ihn selber zuriickver-
langte (Briefe, 5633).

779



Werke und der Entwicklung seiner personlichen und wissenschaft-
lichen Beziehungen, sondern sie bieten auch manche Dokumente
von selbstdndigem, historischem und literarischem Interesse. Oft
driickt er sich in seinen Briefen einfacher, klarer und verstandlicher
aus als in seinen Werken. Seit der grundlegenden Biographie, die
Meuli 1948 im Anhang zum Mutterrecht aufgrund des damals zu-
ginglichen Materials verdffentlicht hat8, sind fiir Bachofens Wesen
und Person wesentliche neue Briefe und Informationen hinzugekom-
men. Dazu gehoren die Briefe an den von Bachofen hoch verehrten
Lehrer F.C. von Savigny, in deren Rahmen auch die bisher einzig
veroffentlichten «Bekenntnisse»® (an Savigny, 24.-27.9.1854) zu
stellen sind, die fiir die spite Zeit als teilweiser Ersatz fiir die ver-
lorene Korrespondenz mit Alexis Giraud-Teulon wichtigen Briefe
an den Genfer Professor Joseph-Marc Hornung, iiber Bachofens
ganzes Leben verstreute charakteristische Schreiben an verschie-
dene Basler Behorden, und nicht zuletzt die interessanten Auskiinfte,
die der Herausgeber beibringen konnte!? iiber die Zusammenkiinfte
der das neue Italien vorbereitenden Societd Storica Romana im
Hause des amerikanischen Konsuls George Washington Greene
(1811-1883) und den Kreis von Italienern, in den Bachofen dort
durch August Kestners Vermittlung bei seinem ersten Romaufent-
halt 1842/43 eingefiihrt wurde.

Der Zufall der Erhaltung brachte es mit sich, daf} die Dichte der
Briefe in den verschiedenen Perioden von Bachofens Leben erheb-
lich variiert. Bachofen war bis in sein hoheres Alter immer wieder mit

8 K. MeuL1, Bachofens Leben, G.W. 3 (1948) 1012-1079, zitiert: «MEULI,
Leben».

9 «Bekenntnisse» nennt Bachofen (nach Augustin, Rousseau; im Stil er-
innern sie an «Dichtung und Wahrheit») selber ausdriicklich (B.343) was er
an Savigny schickte, sehr zutreffend, wihrend er am Anfang (B. 298) sagt
«So hat... mein ganzes bisheriges Leben sich im Bild wieder vor meine Seele
gestellt, und es ist Das, was Eure Excellenz von mir wiinschen, ... aus einem
bloB literarischen Inventarium herausgewachsen zu einer Art Selbstbiographie».
(Meuli nannte sie, anders als Bachofen selber, « Autobiographie»; vorsichtiger
Blocher «autobiographische Aufzeichnungen»; es fehlt ja darin zum Beispiel
auch die ganze Jugend.) Hier zitiert nach der Ausgabe von H. BLOCHER, Bas-
ler Jahrbuch 1917, 298-343; abgekiirzt: «B.».

10 Briefe, 564—566.

780



Leidenschaft auf Reisen. Die Abschnitte, in die sein Leben fiir den
Betrachter zerfillt, beginnen daher mehrmals mit solchen ausge-
dehnteren Reisen, die er gelegentlich auch nach dem AbschluB gro-
Berer Werke unternahm. Von Freundschaftsbriefen aus der Jugend-
zeit und von den Familienbriefen ist beinahe nichts vorhanden,
aus der Studienzeit in Berlin und Géttingen (1835-1838) sind es erst
zwel, von seiner «Cavalierstour» nach Paris und England (1838/39)
vier. Fiir die Periode (1839-1848) seiner romischrechtlichen Arbei-
ten, seiner Basler Professur und seines ersten Romer Aufenthaltes
(1842/43) werden es dann 46, unter denen solche an seine ehemali-
gen Universititslehrer und jiingere juristische Freunde und Kolle-
gen einen breiteren Raum einnehmen, wie etwa an Rudolf Jhering
und an Agathon Wunderlich, mit dem er auch iiber Fille korrespon-
dierte, die er als Richter zu behandeln hatte. Daneben treten jetzt
schon Altertumswissenschaftler in den Vordergrund, darunter Wil-
helm Henzen, Heinrich Brunn und Emil Braun vom Instituto di
Corrispondenza Archeologica in Rom, Joh. Caspar von Orelli in
Ziirich, Agostino Gervasio, Archiologe und Epigraphiker in Neapel,
mit denen er antiquarische Nachrichten austauscht. In den 20
Briefen der Zeit von seinem zweiten Romer Aufenthalt (1848/49)
wahrend der Revolution im Kirchenstaat, mit wesentlichen Teilen
seiner politischen Schriftstellerei und bis zur Geschichte der Rémer
(1851), setzt das Corpus der 147 (von 1849 bis 1871 reichenden) von
Max Burckhardt entdeckten Briefe an den Ziircher klassischen Philo-
logen, Numismatiker und Archéiologen Heinrich Meyer-Ochsner
(1802-1871)1! gerichteten Briefe ein, in dessen allen Gelehrten offe-
nem, gastfreiem Haus «Im Berg» Bachofen als persénlicher Freund
der Familie zu Hause war, und demgegeniiber er sich véllig unbe-
fangen aussprach. An ihn sind dann namentlich die fiir die Kenntnis
von Bachofens Biographie wesentlichen Berichte iiber Reisen nach
Deutschland (21.6.1856), Spanien (12.7.1861), Italien (etwa
10.6.1863), Paris (29.8.1864) und Rom (4.6.1865) und iiber AnlaB
und Zweck seiner systematischen Zuwendung zur Ethnologie

11 Zu ihm D.W. H. Scawarz, Heinrich Meyer-Ochsner. Ein Ziiricher
Privatgelehrter des 19.Jahrhunderts, 118. Neujahrsblatt auf das Jahr 1955
(Zirich 1954), und unten Anm. 96.

781



(10.11.1870) gerichtet. Uber das Jahrzehnt von seiner griechischen
(und italienischen) Reise (1851/562) bis zu den groBen Werken zur
Grabersymbolik (1859) und zum Mutterrecht (1861) geben 60
Briefe Auskunft, darunter die groflen bekenntnishaften an Fried-
rich Carl von Savigny. Dank den Briefen an Meyer-Ochsner, dem er
zeitweise bis zu viermal in einem Monat schrieb, sind wir durch 130
Briefe iiber die néchste Periode (1861-1869) von der spanischen
Reise (1861), mit seinem fiinften und letzten Aufenthalt in Rom
anldBlich seiner Hochzeitsreise (1865), und mit den kleineren Arbei-
ten zur Symbolik, der Unsterblichkeitslehre der orphischen Theolo-
gie (1869) und der Ausarbeitung der Sage von Tanquil (erschienen
1870) am besten unterrichtet. In einem Brief der zweiten Oktober-
hédlfte von 1869 an Meyer-Ochsner berichtet Bachofen erstmals von
seinen Bemiithungen, das Werk «Primitive Marriage» des Schotten
J.F.McLennan (1827-1881) zu erhalten, in dem dieser (1865) nach
Bachofen, aber unabhingig von ihm und. auf ganz anderen Wegen,
das Mutterrecht entdeckt hatte. Damit kiindigen sich die Lektiiren
der letzten grolen Phase von Bachofens ethnologischen Studien
(1869-1887) an, iiber deren Bedeutung wir uns erst durch die Unter-
suchungen von Johannes Dérmann zu den Antiquarischen Briefen
(1880/1885)!2 ein Bild machen kénnen. In diese letzte Periode fallen
95 Briefe, von denen diejenigen an den «Vater der amerikanischen
Ethnologie», Lewis H.Morgan (1818-1881), und den Ethnologen
und Idealkommunisten Elie Reclus (1827-1904) das groBte Inter-
esse erwecken werden. Bachofens antiquarische Dokumentation,
namentlich fiir die Romischen Grablampen (unvollendet, postum
ediert 1890) vervollstindigte in dieser Zeit namentlich Enrico
(Henry) Stevenson (1854-1898), Ausgriaber und Kenner der christ-
lich-romischen Archéologie in Rom.

Uber den Umfang auch der heute verlorenen Teile der Korre-
spondenz orientiert ein vollstindiges Verzeichnis aller ermittelbaren
Korrespondenten und ihrer an Bachofen gerichteten Briefe (S. 590

12 Jou. DorMANN, G.W. 8 (1966), Antiquarische Briefe, Nachwort 523-
602; andere Arbeiten Déormanns zu Bachofen zusammengestellt Briefe, 567,
626.

782



592). Aus diesen Briefen werden Ausziige fortlaufend im Kommentar
mitgeteilt. Der Kreis erweiterte sich im Laufe der Jahre bis zu den
Enden der damaligen gelehrten Welt in St. Petersburg (Ludolf Ste-
phani), Konstantinopel (J.C.Leontiades), Athen (L.Sgoutas und
andere), Malaga (M. Rodriguez de Berlanga), Edinburgh (E.H.
Sieveking), Washington, D.C. (S.F.Baird). Vierzehn an Bachofen
gerichtete Briefe besonders bedeutender Personlichkeiten werden
vollstindig mitgeteilt, darunter solche von Andreas Heusler-Ryhi-
ner (Nr.11%*), F.C. von Savigny (78*), Jacob Grimm (117 *), Adolf
Bastian (284%*), und alle sieben erhaltenen von L. H. Morgan
(268%, 294 * 295* 298* 303 *, 306*, 308 *).

Diese Briefausgabe ist die Frucht siebenjihriger Arbeit des
Herausgebers, der seinerseits auf der iiberaus griindlichen Durch-
arbeitung des gesamten Bachofen-Nachlasses und auf die zu den
bereits publizierten Schriften verwertete Dokumentation zuriick-
greifen konnte. So 148t der exemplarisch knapp redigierte Kommen-
tar zu den Briefen kaum eine Frage des Lesers unbeantwortet und
gibt liber das zum unmittelbaren Verstéindnis des Textes Notwen-
dige hinaus eine Fiille von Information, die zur Geschichte ganz
verschiedenartiger schweizerischer und ausléndischer wissenschaftli-
cher und politischer Institutionen und Vereinigungen, zur Personen-
geschichte und schlieBlich zur Geschichte der Altertumswissen-
schaft und spéter der Ethnologie selber in dem halben Jahrhundert
von 1837 bis 1887 aus teilweise sehr schwer zugénglichen Quellen
geschopftes, vielfach ganz neues Material aufschlieft. In vielen
Fillen konnte der AnlaB zu einzelnen AuBerungen Bachofens und
seiner Korrespondeten unmittelbar nachgewiesen werden, und dabei
wurden auch manche Ungenauigkeiten, die Bachofen namentlich
bei seinen nicht seltenen vehementen Polemiken unterliefen, diskret
richtiggestellt. Mit entsagungsvoller Akribie sind die Gegenstédnde
identifiziert und ist weiterfithrende Literatur beigebracht zu den
Einzelobjekten der antiquarischen Korrespondenz. Ed. Liechten-
han {1 hat fiir die vielen oft unprézisen antiken Zitate Bachofens
Autoren und Textstellen ermittelt. Sehr bequem und niitzlich ist
das alphabetische Personenregister mit Angaben zu den Lebensda-
ten, zur Person, weiterfiihrender Literatur und den vollstindigen
Erwiahnungsstellen zu allen irgendwo im Band als Briefschreiber

783



oder Empfianger oder sonstwie vorkommenden Personen. Fiir Bach-
ofen selber wird darin auf knapp drei Seiten eine sehr praktisch auf-
geschliisselte Analyse der Stellen unter vier Sachgruppen geboten.
Besondere Erwahnung verdient das kurze Nachwort (559-581), in
dem eine Ubersicht iiber das Briefwerk und seine Bedeutung mit
zusitzlichem Material zu dessen Verstdndnis vorgelegt wird. Die
dulere Ausstattung des Bandes entspricht der Sorgfalt der ganzen
Arbeit. Der komplizierte Satz ist prachtig bewaltigt. Eine sehr will-
kommene Zugabe sind die neun Tafeln, darunter zwei ausgezeich-
nete farbige und ein Portrat H.Meyer-Ochsners.

Ein derartig reich befrachtetes Buch kann selbstverstandhch
unter den verschiedensten Gesichtswinkeln betrachtet und beniitzt
werden. Davon kann hier nur auf weniges hingewiesen werden. An-
schlieBend soll eine erste Auswertung unter einem fiir Bachofen sel-
ber wesentlichen Aspekt unternommen werden.

Unmittelbare Geschichtsquellen sind solche Briefe, in denen
Bachofen als Augenzeuge historische Ereignisse schildert und inter-
pretiert, die er selbst miterlebt hat. Schon gleich im zweiten (15.12.37)
erzahlt er F.D.Gerlach ausfiihrlich von den Umtrieben, die im Ge-
folge der Protestation der Gottinger «Sieben» stattfanden. Dann
beschreibt er ausfiihrlich die Auswirkungen der franzosisch-oster-
reichischen Intervention zur Restauration der pipstlichen Herr-
schaft im Kirchenstaat auf seine Abreise von Rom im Mai 1849
(4.6.49 an W.Henzen)!3. Die Grenzbesetzungen von 1856/57 im
Neuenburger Handel, wo er sogar Einquartierung im eigenen Haus
hatte (25.1.1857), und im Deutsch-franzosischen Krieg 1870/71
(Briefe Nr.274-283 vom 15.9.1870-9.2.1871) erlebte er in Basel,
sozusagen an der Front («Dans ce moment les Prussiens sont en
assez grand nombre & 15 minutes de la porte. De nombreux blessés
frangais se proménent dans 1’intérieur de la ville.» 17.11.1870 an
J.M.Hornung), beschrankt sich aber in diesen Féllen meist auf ihre
abfillige politische Glossierung.

Den Geniefller epistolographischer Mitteilung werden diese Schil-

13 Eine sehr farbige Schilderung der Revolution selber B. 334f. aus schon
etwas fernerer Erinnerung.

784



derungen nicht weniger als diejenigen in den groflien Reisebriefen an
Meyer-Ochsner erfreuen. Verurteilte Bachofen auch mit sittlichem
Pathos grundsitzlich jede dsthetische Betrachtungsweise, so konnte
er doch mit jener «echt romantischen Mischung aus dichterischem
und religiosem Gefiihl»14, wo es ihm dem Gegenstande angemessen
erschien, seine Rede zu schwungvoller Monumentalitit steigern.
«Es ist» — wie Walter Muschg es in seiner berithmten Rektoratsrede
iiber « Bachofen als Schriftsteller»?® formulierte — «der unpersénliche
Ton der Ergriffenheit, getragen vom Selbstgefiihl eines einsamen
Entdeckers», der literarisch zuerst in den historischen Landschafts-
schilderungen der Griechischen Reise und der Geschichte der R&-
mer (beide 1851) vernehmbar wird. Thematisch mit jenen vergleich-
bar sind mehrere Briefe derselben Zeit, darunter das monumentale
Sendschreiben mit einem ebenfalls durch Parallelen aus der romi-
schen Geschichte und dem Lokalmythos iiberh6hten Sittengemélde
von Land und Leuten des Engadin an F.C. von Savigny (16.8.54),
fir das sich der Empfianger mit den Worten bedankte (Nr.78%,
27.8.54): «Diese Schilderung des merkwiirdigen, wenig bekannten
Landes und Volkes verdiente (mit geringen Abénderungen) ge-
druckt zu werden, und wiirde gewil3 vielen Leuten Freude und Be-
lehrung verschaffen.» Bescheidener an Umfang, aber vergleichbar,
sind die ebenfalls historisch deutenden Landschafts- und Volkstums-
schilderungen vom Odilienberg (21.5.1850) und, viel spiter noch,
von Luzern (13.7.68).

Stilistisch geradezu prunkvoll, dem genus grande zugehorig, sind
auch die brillanten, mit klassischen Zitaten und Anspielungen ge-
spickten, sentenziosen Episteln in der Sprache der Romer an Ago-
stino Gervasio gehalten, besonders die ersten (1.9.1843; 16.2.1844;
17.8.1844; 21.3.1846; 8.9.1846; etc.). Auch wo Bachofen als Magi-
strat spricht, wie in dem einzigen an Jacob Burckhardt als «Geehr-
ter Herr und Freund» gerichteten Brief (24.1.1858)16, in dem er die-
sem als Kuratelsmitglied seine Riickberufung zum Professor fiir

14 MuscHG (Anm. 15) 8.

15 Basler Universititsreden, 27. Heft (Basel 1949), 20f.

16 Bachofens sonst eher abfillige Urteile iiber Burckhardt sind tiber das
Personenregister, Briefe 600, bequem zu finden.

785



Geschichte und die Details seiner Besoldung und Lehrverpflichtung,
beginnend mit den Stunden am Padagogium, eréffnet, bedient er
sich seiner gehobenen Diktion.

AufschluBreich fiir die bewulBlte Altertiimlichkeit, mit der er
seine Darstellungen stilisierte, ist eine Stelle, wo er sich selber iro-
nisch zu verschiedenen ihm widerwirtigen Aspekten des Zeitgeistes
in Gegensatz stellt (11.6.1864 an Meyer-Ochsner): «Es bleibt freilich
immer eine Schande, zuféllig mit den Alten iibereinzustimmen, und
Zeichen eines sehr unselbstindigen Geistes. Aber, da ich ein Basler
bin, so halte ich mich jeder Dummbheit féhig; als Jurist dazu be-
rechtigt, in Gedanken und Sprache um mindestens ein Jahrhundert
hinter dem Tages-Aufklaricht zuriick zu sein.» Darin ist mehreres
bezeichnend: die Riickwendung zur Vergangenheit gegeniiber dem
Sarkasmus, mit dem die Gegenwart bezeichnet wird, der personlich-
biographische Bezug, der zur Begriindung fiir die bewullte Alter-
tiimlichkeit hergestellt wird, und nicht zuletzt der gewollt prosaische
wegwerfende Ton, der im krassesten Gegensatz steht zu den Briefen
und den Werkpartien hoher Stilisierung, auf die gerade mit dieser
Altertiimlichkeit hingewiesen wird.

In der Tat sind ja die kolossalen inneren Spannungen das auf-
filligste Merkmal von Bachofens literarischer und persénlicher Er-
scheinung. Sie treten unter den verschiedensten Aspekten gleich
drastisch zutage. Das beginnt in seinem Werk beim innersten Kern
seiner historischen Vision'?, wo der begeisterten Schilderung der reli-
giosen Erscheinungen der Urzeit mit der sinnlichen Glut des primiti-
ven Hetédrismus (die kommunistische Theoretiker inspiriert und
Bachofen als einen der Ihrigen beanspruchen lassen hat) und dem
«heiBen Tigerleben» des Dionysischen in der mutterrechtlichen
Kultur, die uranisch-vaterrechtliche Religion mit dem Christentum
als héchstem Ziel und Ende der Entwicklung, und mit Zslibat und
Unsterblichkeit ein asketisches, der Stofflichkeit des Weibes ent-
gegengesetztes Prinzip als Bachofens eigenstes Anliegen 8 entgegen-

17 Der Ausdruck «Vision» wird von MuscHa, a.0. (oben Anm. 15), 9ff.,
mehrfach verwendet; vgl. zur Sache gleich unten.
18 Vgl. dazu ScEMIDT, a.0. (oben Anm. 3), 128ff.

786



gestellt wird. Es schlédgt sich in seinen gréBeren Werken nieder in
der Unterschiedlichkeit der Form und der Gestaltung zwischen den
grandiosen straff gebauten programmatischen Einleitungen — etwa
des Mutterrechts und der Tanaquil — und der Hilflosigkeit, mit der
Bachofen in der Organisation seiner Realien versinkt, und besonders
zwischen dem erhabenen Stil der geschichtsphilosophischen und
schildernden Partien gegeniiber der miihseligen Trockenheit seiner
uferlosen antiquarischen Erdrterungen?!®.

Diese Spannungen hat man lingst als typisch romantisch erkannt.
Alle seine groBen Unternehmungen sind Fragmente geblieben, be-
sonders die gigantischen ethnologischen Studien der letzten sieb-
zehn Jahre seines Lebens, die erst durch die Formung, die ihnen ein
anderer, Alexis Giraud-Teulon, gegeben hat, in der Wissenschaft
wirksam wurden?°. Auch das ist ein Grundzug der Romantik. Diese
Spannungen und der zutiefst gespaltene Eindruck, den ihre anti-
polaren Gegensitze erwecken, sind aber natiirlich keine literarisch
gewollte Stilisierung, sondern sie sind zutiefst in Bachofens Person-
lichkeit begriindet.

Die Briefe vermitteln nun ein deutlich profiliertes Bild von seiner
Personlichkeit. Sie sind — mit Ausnahmen, die verdienen hervorge-
hoben zu werden, wie etwa diejenigen aus seinen zwei letzten Lebens-
jahren an sein Nichtchen und Miindel Anita — menschlich keine er-
freuliche Lektiire und lassen zu einer Idealisierung ihres Schreibers
wenig Spielraum iibrig. Sie fiir eine abgerundete Darstellung des
ganzen Bachofen auszuschopfen, muBl einem zukiinftigen Bio-

19 Ganz anders als die altertumswissenschaftlichen Werke Bachofens sind
die juristischen fachlich brillante und (auBler dem Rémischen Pfandrecht, das
er wegen seiner Zuwendung zur Altertumswissenschaft nach Band 1 nicht
mehr beendet hat) fertige Arbeiten geworden. Uber seine Auffassung der ré-
mischen Rechtswissenschaft gibt Bachofen in den Bekenntnissen (299-302,
330-332) ausfiihrlich Rechenschaft. Im Gegensatz zur Einheit des Systems,
das er in seinen altertumswissenschaftlichen Arbeiten zum Ausgangspunkt
nimmt (vgl. ScEmMIDT, a.0. [oben Anm. 3] 7ff.), stehen in seiner Auffassung
vom romischen Recht die widerspriichlichen Meinungen der verschiedenen
romischen Juristen im Vordergrund. Seine romischrechtlichen Arbeiten sind
Monographien zu einzelnen Instituten mit stofflich von vornherein beschrink-
tem Material; vgl. dazu auch A. SimoNIUS, unten Anm. 102.

20 Vgl. dazu DormanN, G.W. 8, 527, 530ff., 5601f.

787



graphen vorbehalten bleiben. Hingegen 1aBt es die immense und an
Ergebnissen reiche Arbeit, die auf die ErschlieBung von Bachofens
Werk verwendet wurde, und in deren Rahmen auch diese mit glei-
cher Hingabe betreute Briefausgabe gehort, als Pflicht erscheinen,
jetzt wenigstens an einigen Beispielen die Bedeutung aufzuzeigen,
die dieser neu zuginglich gemachten Dokumentation fiir jenen
Aspekt des Verstandnisses seines Werkes zukommt, den solche per-
sonliche Aussagen des Autors erdffnen koénnen, fiir die Erhellung
der Zusammenhénge, die sich zwischen dem Verhéltnis der Person
zu ihrer biographischen Umwelt und den Wertmafstdben und Urtei-
len in ihrem Werk erkennen lassen.

Wir kénnen uns dabei im wesentlichen auf einige zentrale Vor-
stellungen beschrinken, die den Ausgangspunkt von Bachofens For-
schung in jenen Arbeiten zur Geschichte des Altertums bilden, in
denen er selber nach einer entscheidenden Wende in seinem Leben
den ausschlaggebenden Teil seines Lebenswerkes erkannte. Dabei
sollen weniger die einzelnen Etappen seiner Entwicklung als einige
durchgehende Motive verfolgt werden, die von da an als leitende
Konstanten seiner Betrachtungsweise ihren besonderen Stempel
aufprigen. Zugleich soll es weniger darauf ankommen, sein Werk
unter allen denkbaren Gesichtspunkten zu wiirdigen, als im besonde-
ren seine Vorstellung von der Geschichte, ihrer Erforschung und
ihrer Darstellung im Zusammenhang mit seiner Stellung zu seiner
Umwelt und seiner Zeit zu erhellen. Zu diesem Zweck ist es aber
notwendig, zunédchst im Umrifl die innere Struktur von Bachofens
Verstindnis der Geschichte und des Altertums im Rahmen seiner
Weltsicht, den konstitutiven Kern seines Erlebnisses, die daran sich
kniipfende Ausrichtung seiner Interessen und seiner Problemstel-
lungen und schlieBlich die Methode seiner Untersuchungen und die
Prinzipien ihrer Gestaltung zu skizzieren, wie diese sich aus seinen
eigenen Berichten erkennen lassen. AnschlieBend kénnen dann an-
hand der nun vorliegenden Dokumente einige strukturelle Analogien
zwischen dem Bereich dieses inneren Vorstellungskreises und Bach-
ofens realem Leben in seiner engeren und weiteren menschlichen
Umgebung aufgedeckt und damit einige wesentliche Einsichten in
das Verhiltnis zwischen seiner Person und seinem Werk gewonnen
werden.

788



i 18

Das Zentrum, um das Bachofens Gedanken und Bemiihungen,
seine Studien und ein wesentlicher Teil seines publizierten Werkes
seit seinem ersten Romer Aufenthalt kreisen, ist das « Altertum des
Altertums». Wie er zu diesem Interesse kam, was ihm dieses Thema
bedeutete und welche Folgen die Beschéftigung damit fiir sein gei-
stiges Leben hatte, legt er ausfiihrlich dar in seinen « Bekenntnissen»
und in seiner «Griechischen Reise»?!. Die theoretischen Folge-
rungen, die er daraus fiir seine Geschichtsschreibung zog, faBt er
zusammen in der Vorrede zur «Tanaquil»22.

In den Bekenntnissen schildert er die innere Abwendung von sei-
nen bisherigen politischen und gelehrten 23 Tatigkeiten und in préch-
tigen Bildern die Zuwendung zum neuen Inhalt seines Lebens,
seine «geistige Revolution» (B. 326) als Resultat einer eigentlichen Be-
kehrung (B.3171f., 324 1f.), dieer «an den Mauern Roms» (B.324)erlebte
bei seinem ersten Aufenthalt «unter der wiarmeren Sonne Italiens...,
wo man alles tiefer fiithlt, Schmerz und Wonne und den wahren Ge-
halt der Dinge» (B. 319). Der Verzicht fiel ihm nicht leicht; aber der
EntschluB fiihrte ihn zu dem, was er von da an als seine hochste Be-
rufung betrachtete. «Der Ubergang war peinlich, jetzt segne ich
ihn. Es muB die Zeit kommen, in welcher der Gelehrte seine Studien
iiber ihr Verhdltni8 zu den hochsten Dingen ernstlich zur Rede
stellt, und sie hiezu in eine richtige Stellung bringt. Dann wird auch
der Wunsch erwachen, ja ein dringendes Bediirfni3 sich geltend
machen, dem ewigen Gehalt der Dinge doch wenigstens um ein
Kleines naher zu treten... Martervoll ist der Gedanke, sich so lange

21 J. J. Bachofens Griechische Reise, hsg. von GEorG ScEMIDT (Heidelberg
1927), zitiert: ¢« G.R.»; vgl. oben Anm. 6.

22 Die Sage von Tanaquil, eine Untersuchung iiber den Orientalismus in
Rom und Italien G.W. 6 (1951), hsg. von EMaNUEL KIiENZLE. Die weniger
systematisch ausgefithrten theoretischen Uberlegungen in der Vorrede zum
Mutterrecht sind analysiert von ScEmipT, a.0. (oben Anm. 3), 3ff., mit be-
wulBlter Abstraktion von den hier herausgearbeiteten personlichen Voraus-
setzungen.

23 Zum Unterschied der romischrechtlichen Arbeiten, von denen Bachofen
sich abwandte, zu den altertumswissenschaftlichen, die er nun begann, vgl.
oben Anm. 19 und unten Anm. 102.

789



schon mit bloflen wertlosen Formen herumzuschlagen. Da tritt
rettend der Glaube dazwischen, da man auch in diesen Dingen
<den unsterblichen FuBtapfen> entdecken kann. Ich weill nur zu
sehr, wie groBle Gefahr ich damals lief. Ich hitte auf metaphysische
Abwege gerathen, und die rechte Leuchte fiir immer aus dem Auge
verlieren kénnen... Gottlob, dal zu dergleichen meine Seele zu
gesund ist. Sie hat sich einen andern Ausweg gebahnt. Die religiose
Grundlage des ganzen alten Denkens und Lebens, das ist seit jener
Zeit mein leitender Gedanke und mein grofes Augenmerk geworden...
Zu Zeiten will es mir sogar scheinen, als werde sich mir am Ende
dieser Bahn Etwas von dem gottlichen, ewigen Gehalt der menschl-
chen Gedanken enthiillen» (B. 337). Damit ist zugleich gesagt, daB es
sich bei dieser Bekehrung um ein seelisches Erlebnis handelte,
dessen Inhalt eine metaphysische Erkenntnis religiosen Denkens
und Lebens war. Die Schwere des bewuBten Verzichts auf seine
frithere Laufbahn und die daran sich anschliessende Stiarkung durch
die GroBe des iiberirdischen Gewinns kehrt wieder am Beginn der
Griechischen Reise. «Das Entbehren mit Bewulltsein weckt ein
merkwiirdiges Vertrauen auf sich selbst, einen Stolz, wie ihn selbst
das BewuBitsein gliicklich angewendeter Krifte kaum geben kann,
und ein lebendiges Gefiihl unserer Unterordnung unter eine hohere
Weltordnung, welches die fruchtbarste Quelle der Tugend ganzer
Volker sowie einzelner Personen ist... Kann den, der sich zu einem
Amte berufen fiihlt, etwas ihn tiefer Berithrendes treffen, als wenn
ihm unmoglich wird, dies Eine auszuiiben? Aber gerade das wird
genommen, und damit verliert fiir ihn das Leben seinen duflern
Wert. Aber das mu3 genommen werden, damit nichts bleibe, was
vondem Einen GroBen abziehen konnte, dasallein Wert hat» (G.R.71.).

Die Bekehrung selber war also, obwohl ihr ein bewuliter Ent-
schluf} folgte, eine Angelegenheit des tiefsten Gefiihls, des Glaubens,
der Religion, nicht des Verstandes. Bachofen sagt auch, an welchen
Gegensténden sich sein Erlebnis entziindete: «Als ich die Museen
Italiens durchwanderte, trat mir aus der ungeheuren Fiille ihrer
Reichthiimer mehr und mehr Ein Gegenstand hervor, in welchem
sich das Alterthum von einer seiner schonsten Seiten darstellt, das
Griaberwesen» (B.319). In den Graberstddten Siidetruriens und in
den dltesten Ruinen Roms und Griechenlands in Mykene findet er

790



was er sucht, «... Wahrheiten, wie sie aus dem innersten Gehalt der
alten Naturreligionen sich ergeben. Fiir uns freilich ist das nur
noch Poesie, deren reichste Quelle in der Aufdeckung der innern
Beziehung zwischen den Erscheinungen der leblosen Natur und
unsern Empfindungen liegen diirfte. Ergreifender werden alle diese
Eindriicke noch durch die ginzliche Ode und Verlassenheit der alten
Grabstitten. Wer sie betritt, glaubt sie zu entdecken. Aber diese
Stille erscheint als eine Huldigung der Lebenden gegen die Todten 4.
Zwischen sie und uns tritt nichts in die Mitte. Die Sonne durch-
wiarmt und erhellt so wunderbar diese Ruhestiatten der Todten,
und iibergieBt die Sitze des Schreckens mit dem Zauber des wonne-
reichen Lebens» (B.323). Es ist eine wahre Todes- und Naturmystik,
die ihn dort ergreift. «Die Stille der Natur ist die wiirdigste Umge-
bung einer ewigen Wohnung» (B.322). Dieses iiberwiltigende Er-
lebnis der Griberwelt lieB ihm mit dem positiven Aufschwung der
Begeisterung fiir das Alte sein negatives Verhdltnis der totalen Ab-
lehnung gegeniiber seiner eigenen Zeit um so deutlicher vor Augen
treten. «Wenn ich die tiefe Innigkeit des Gefiihls, verbunden mit
der wirmsten Humanitdat, welche diesen Theil des alten Lebens
auszeichnet, betrachte, so schiame ich mich der Armuth und Diirre
unserer heutigen Welt» (B.319f.).

Sein Erlebnis in der Stille der Natur und der Graber trigt in
jedem Zuge den Charakter einer mystischen Vision. Schlagartig
und unmittelbar springt, wie bei den groBen Mystikern bei der Be-
rithrung mit einer heiligen Reliquie, so bei Bachofen beim Anblick
der Graber und Ruinen, der Funken zur Einung mit dem Gegen-
stand seiner Schau iiber. «Ich will lieber noch des Genusses geden-
ken, den der Besuch alter Griberstddte mir gebracht hat. Es giebt
zwei Wege zu jeder Erkenntnis, den weitern, langsameren, miihsa-
meren verstindiger Kombination, und den kiirzern, der mit der Kraft
und Schnelligkeit der Elektrizitdt durchschritten wird, den Weg
der Phantasie, welche von dem Anblick und der unmittelbaren Be-
rithrung der alten Reste angeregt, ohne Mittelglieder das Wahre wie

24 Zu diesem Zitat aus Germaine de Staéls Corinne ou I'Italie (wohl aus
Vinets Chrestomathie), das auch im Brief 21.6.1956 verwendet ist, vgl.
HusNER, Briefe 1462 und unten Anm. 70, 86.

791



mit Einem Schlage erfaBt. An Leben und Farbe ist das auf dem zwei-
ten Wege Erworbene den Verstandesprodukten méchtig iiberlegen»
(B.322). Anblick und unmittelbare Beriihrung der alten Reste fiih-
ren ihn zu einer « Anschauung», bei der der Verstand ruht und nur
die Einswerdung mit und das Aufgehen im Gegenstand der Schau
erlebt wird. « Uber der Anschauung schweigt alle Untersuchung und
alle Kritik. Unsere ganze Seele geht auf in dem, was sie umgiebt.
Man lebt in der Sache selbst, wird Eins mit ihr. Man steht mitten
drin, nicht mehr auBerhalb. Die greifbare Wirklichkeit hat etwas
unendlich Uberwiltigendes» (G.R.97). Diese Vision bedarf, um sich
ereignen zu koénnen, der Stille und der Einsamkeit und ist nur das
Geschenk von hohen Augenblicken, deren Wirkung aber unauslésch-
lich bleibt, wie etwa in Mykene: «So gewaltig wirkt die Anschauung
auf die Kraft unsers Geistes, zumal wenn alle storenden Eindriicke
entfernt sind, daB3 die fritheste Vergangenheit zur Gegenwart wird.
Grofle, reiche Augenblicke, jene, in denen der Alterthumsforscher
mit seinem Gegenstande sich Eins fiihlt. Nur eine kleine Weile
koénnen sie dauern; aber das Bild, das zuriickbleibt, erblaB3t nicht
wieder» (G.R. 121).

Als wahre mystische Vision erfordert diese Einung mit dem Ge-
genstande eine vollstandige Aufgabe seiner selbst. « Darin eben liegt
die Schwierigkeit, jene Zeit zu erfassen. Denn wir miissen uns selbst
aufgeben, um in sie zuriickzukehren» (G.R.119f.). Im Gegensatz zur
Reflexion iiber schriftliche Quellen, erfordert und erzeugt diese An-
schauung beim Anblick und der Beriihrung der alten Reste Unter-
werfung im Glauben. «Mauern und Toren kénnen wir unsern Glau-
ben nicht versagen, vor ihnen beugen wir uns, ihnen wissen wir Ver-
stand und Herz sogleich zu unterwerfen, Schriftwerken versagen
wir diese Unterwiirfigkeit, erheben uns selbst hoher als sie, und las-
sen davon nur bestehn, was in das enge Gehéduse unsers eigenen
Kopfes eingehen mag» (G.R.98). Weil diese Anschauung im Glau-
ben unter Aufgabe seiner selbst, die zur Enthiillung des gottlichen,
ewigen Gehaltes der menschlichen Gedanken fiihrt, hoher und weiter
ist als das enge Gehéuse des Kopfes und alle Verstandesprodukte, ist
das Wesentliche davon echt mystischerweise auch ineffabile, in Wor-
ten gar nicht ausdriickbar. «Das Beste, von allem was wir empfin-
den und fiihlen, ist geradezu unsagbar. Zum steifen Gerippe wird

792



auf dem Papier was in unserm Innern sich lebensvoll bewegt, und
statt des farbenreichen Bildes wirst Du am Ende nur die Umrisse des
Schattens zu fixieren vermégen» (G.R.98f.). Denn der Gegenstand
der Anschauung in jenen erhabenen Augenblicken iibersteigt die
menschlichen Mafle und kann daher gar nicht ganz erfat werden:
«Und jetzt, da ich an jenen Augenblick zuriickdenke, wird mir erst
recht fiihlbar, wie ungeschickt unsere menschliche Seele ist, die
ganze Herrlichkeit Gottes zu fassen und den Eindruck eines erhabe-
nen Augenblicks festzuhalten. BlaB werden die Farben der Erinne-
rung, und was im Augenblick des Genusses ewige Dauer zu ver-
sprechen scheint, ist jetzt schon nur noch ein flichender Schatten,
der blafl und fliichtig vor meinem Innern dahinzieht» (G.R. 30).

Obschon Bachofen keine terminologische Bezeichnung fiir seine
mystische Ekstase in diesen Augenblicken hat, deren Erlebnis er
nur immer wieder als «Genul3» anspricht, so schildert er doch gleich
deutlich wie diese enthusiastische Begeisterung den Gegensatz der
gewohnlichen Betrachtung ihr gegeniiber und die charakteristische
Erschopfung, die ihr, gleich iiberwiltigend wie vorher die Vision,
folgt, so etwa in Korinth: « Wer im Anblick der Natur und in Bele-
bung geschichtlicher Erinnerung die schwindende Frische der Seele
neu beleben will, kann auf der hohen Akrokorinth im Herzen der
hellenischen Linder Augenblicke genielen, da sein Geist den Flug
hoher nimmt als sonst, und alle stéorenden Gedanken verstummen.
So méchtig war der Eindruck, den ich von jenem Besuche mit zu-
riick brachte, dafl Korinths iibrige Herrlichkeiten kaum mehr der
Beachtung wert schienen. Und wenn ich auch damals mit ihrem Be-
such den Rest des Tages zubrachte, so ist es doch besser, daB ich
Euch jene Miidigkeit erspare, deren Gefiihl des Abends... so iiber-
wiltigend iiber mich kam» (G.R.81).

Inhalt dieser Vision ist die religiose Grundlage des ganzen alten
Lebens und Denkens. Entsprechend der mystischen Hohe dieses
Erlebnisses, kann sich von der Urzeit bis heute ihr hochster Gehalt
nur durch das Mittel des Symbols ausdriicken. «Seine tiefern Ge-
danken hat der Mensch zu allererst durch Zeichen ausgesprochen,
und diese Zeichen bot ihm die Erde in ihren Tieren und Gewéchsen,
sowie in den geometrischen Formen mancher ihrer leblosen Pro-
dukte. Jedes dieser Dinge galt ihm als Offenbarung einer besonderen

793



Idee, als deren Zeichen und Ausdruck er sie nun wahlte. Sie wurden
unter seiner Hand stumme Gleichnisse... Das ewig GleichmaéBige,
nie Wechselnde in dem Charakter der Tiere und der iibrigen Teile
der Schopfung... befihigte sie vorziiglich zu jener Anwendung als
symbolische Zeichen. Und eben dieses feste, in sich selbstruhende
Wesen jener stummen Zeichen, das Ratselhafte, das daraus hervor-
spricht, und dessen Bedeutung wir mehr im Innern unserer Seele
ahnen als mit dem Verstand erfassen und mit dem Worte ausspre-
chen kénnen, eben das ist es, was so feierlich und ergreifend auf den
Beschauer wirkt» (G.R.104). Zum stummen Symbol gesellt sich als
nachsttiefere Stufe der redende Mythus, der die hchste Sittlichkeit
der Urzeit weitertragt. «Und noch habe ich der bildlichen Grabvor-
stellungen auf Vasen und Sarkophagen keine Erwahnung gethan.
Wie groB ist die Fiille der schonsten ethischen Ideen, welche die
Alten ihrem reichen Mythenkreise entlehnten! Derselbe Schatz,
welcher ihre dltesten Erinnerungen iiber die Geschichte von Land
und Volk in sich schlieBt, dient zugleich als Darstellung der hchsten
sittlichen Wahrheiten und als Ausdruck des Trostes und der Hoff-
nung fiir Sterbende» (B.323f.).

Symbol und Mythos und ihr Verstéindnis verbinden den Schauen-
den mit den ewigen hochsten metaphysischen und ethischen Werten
der Menschheit, mit der Herrlichkeit Gottes, die sich in der Vision
als Harmonie der Menschheit mit der Natur in der Urzeit darstellt.
«Die Augurienlehre ruht mit der Symbolik auf der gleichen Grund-
lage. Es ist beides Offenbarung der Gottheit durch die Dinge der
Natur. Ein Glaube, der aus der altesten Zeit der Menschheit stammt,
wo dieses hochste der irdischen Geschdpfe sich selbst noch in der
vollsten Harmonie der ganzen iibrigen Schopfung fiihlte, und, sich
seines gleichen Ursprungs mit ihr bewuf}t, die stille Sprache ihrer
Formen, und der Bewegung, die in ihr herrscht, ahnungsvoll zu
erfassen wuBlte» (G.R.119). So fiihlt sich Bachofen besonders hinge-
zogen zu jenen Volkern, die jenem Ursprung am néchsten sind oder
ihre urspriingliche Art am treusten bewahrt haben. «In allen hohen
Dingen dachten die dltesten Menschen richtig und gro3, wie man es
von denen zu erwarten berechtigt ist, die ihrem ewigen Ursprung
noch so nahe stehen. Kinder waren sie blo8 in den Kiinsten des tégli-
chen Lebens, und hétten es hierin wohl bleiben kdonnen» (B.320f.).

794



In der Geschichte sind fiir ihn die ihrer Zeit und Art nach iltesten
und urspriinglichsten Menschen diejenigen «Asiens». Von jedem
Punkte aus kehrt sein Geist zu ihnen zuriick und stattet sie mit der
mystischen Art und Farbigkeit aus, die ihm auf dem Wege der Phan-
tasie in der Anschauung der alten Reste erscheint. « Uberall werden
wir auch, wo wir auf solche Dinge stoen, in unsern Gedanken weit
weggefithrt nach dem Wiegenlande der Menschheit, nach Asien.
Die meisten der Symbole, die wir heute zur blofen Ornamentik
herabgewiirdigt haben, miissen der Menschwerdung beinahe gleich-
zeitig sein. Sie sind, spiter unverstanden, von Volk zu Volk ge-
wandert, und haben sie alle mitsamt ihren Religionssystemen iiber-
lebt. In Asien fiithlt man wirmer, versenkt man sich tiefer in seinen
eigenen Busen und in die Schopfungen der Natur, in Asien denkt
man in iippigern Bildern, und kontempliert die Geheimnisse des
Alls mit tieferer Glut der Seele. Aus Asien sind uns daher alle unsere
Religionen gekommen, Asien hat uns auch seine Symbole gegeben.
Dorther ist ihr Ursprung, von dorther kann auch allein mit der Zeit
das Verstindnis dieser religiosen Hieroglyphik kommen» (G.R.
104f.). Asien ist also als Wiegenland der Menschheit fiir ihn das mit
allen Ziigen der Mystik ausgestattete Ursprungsland dieser Religiosi-
tat. Gegeniiber den asiatischen Pelasgern in Griechenland, deren
Reste er eben in Mykene erkennt, sind die hellenischen Griechen
schon Vertreter einer Spatstufe, die in jeder Hinsicht und von An-
fang an den Keim der Verderbnis in sich trigt. «In Homer ist der
Geist schon aus den Formen des Naturinstinkts gewichen, und
wenn er auch die bildlose Zeit der pelasgischen Naturreligion noch
kennt und erwdhnt, so steht er doch ausserhalb derselben, und ist
seinem Volke selbst der Beginn einer andern Auffassungsweise ge-
worden. An die Stelle des Natursymbols tritt der anthropomorphi-
sche Gott...» (G.R.120). Homer ist der Zerstorer des Symbols. «Des
Symbols, zu Gemiit und Ahnung sprechender Sinn wirdin Mythen um-
gewandelt und zerlegt. Hellas ist ihr Vaterland, Homer ihr Vater. In
diesem Lichte betrachtet,ist er der Schopfer der Verderbnis alter Reli-
gion, und so hat ihn schon Herodot seinen Hellenen denunziert, er,
dem der Verkehr mit dem symbolreichen, tieffithlenden, unbewegli-
chen Orient jenen Gegensatz lebhaft vor Augen stellen muflte. .. Soer-
scheint der Fortschritt des Menschengeschlechts in religiosen Dingen

795



als ein allmiliges, aber stets fortschreitendes Verderbnis, als ein
ununterbrochener Siindenfall, oder, wie man es wohl schon be-
zeichnet hat, als eine fortgesetzte Siinde, und der Dichter als ein
grofler Beforderer solcher Korruption» (G.R.120f.).

Dagegen heben sich die Romer gerade mit ihrem Bewahren der
alten orientalischen Anschauungen, besonders auch gegen deren Ge-
fahrdung durch die Griechen, und mit ihrer dementsprechend héhe-
ren Berufung ab. «Zwar wird von Cicero berichtet, schon in der Zeit
der Tarquinier habe die hellenische Kultur ihren Kampf gegen den
Orientalismus auch zu Rom ernstlich er6ffnet, zwar beweisen Mastar-
nas Staatsordnungen, wie reif fiir den Untergang das frithere Welt-
alter damals iiberhaupt war: aber die Serviussage wird dennoch nach
einem ausschlieBlich asiatischen Prototyp gedacht und ausgebildet,
zum Beweis, wie innig der italische Stamm den orientalischen Glau-
bensanschauungen sich hingegeben, wie tief er dieselben ergriffen
und im Laufe der Jahrhunderte sich bewahrt hatte. Eine Lehrzeit
von ungewdhnlich langer Dauer und an schweren Schicksalen auBer-
ordentlich reich ist dem Westland auferlegt und ihm unentbehrlich,
soll es zu seinem Berufe, die Menschheit dauernd auf eine hohere
Stufe des Daseins zu erheben, geniigend vorbereitet werden» (Tana-
quil 33). Die Romer sind mit ihren Mythen und in ihrer Religions-
iibung verbunden mit jenen Werten, auf die es ihm ankommt. Sie
sind also Bachofens auserwéahltes Volk, und er findet dafiir immer
wieder charakteristische Bestatigungen. «Jetzt lese ich im Zusam-
menhang wieder die Biicher Mose und finde so viel Parallelen zu
romischen Sacralriten, daB ich mir erkldre, wie Tertullian und andere
Kirchenlehrer dem Teufel vorwerfen kénnen, er habe manches Hei-
lige dem Heiden Numa schéndlich verrathen» (Brief 18.2.1869). Sie
wehrten sich auch gegen den ununterbrochenen Siindenfall und
haben die Symbolik in ihrer Augurienlehre bewahrt. «Es ist kein
System des Betrugs, oder kiinstliche Verbindung und Willkiir,
jenes System der Augurien, das bis tief in die christliche Zeit hinein
den ganzen romischen Staat und sein Recht beherrschte, erst als
unbezweifelter Glaube, nachher wenigstensalsangewohnte und geach-
tete Form. Es ist die Uberlieferung eines Menschengeschlechts, dasin
der Natur lebte, mit ihrdachte und fiihlte, und nachihrem Vorbild sein
Leben, seinen Glauben, selbst sein Recht sich gestaltete» (G.R. 119).

796



Die Symbole verbinden schlieBlich das Christentum als héchste
geistige Offenbarung, iiber die Mysterien der Ceres, mit der alten
Naturreligion. Fast alle wesentlichen in Bachofens Vision bisher auf-
getretenen Begriffe finden sich in der folgenden Zusammenschau der
Kulturen: «Uberall fiithrt der Naturdienst auf die Mysterien. Dem
Ackerbauer wird Tod und Auferstehung des Samenkorns, das er all-
jahrlich der Furche anvertraut, Bild des Schicksals, das seinen eige-
nen Leib erwartet, und er kann mit Goethes Sémann sprechen:

<... Hier keimet lebendige Nahrung,

Und die Hoffnung entfernt, selbst von dem Grabe sich nicht.)

Das Samenkorn ist das schonste Symbol, das die Natur dem
Menschen darbietet. Ja mehr als das; es ist ihm eine wahre Offenba-
rung. Wie gerne vernimmt man es daher selbst aus Christi Mund,
der uns jene stumme Offenbarung deutlich verkiindet und in seiner
Person erfiillt hat. Ja auch der Apostel weill auf die Frage von dem
zukiinftigen Leibe wieder nur mit demselben stummen Symbol zu
antworten. Die gewohnliche Sprache kann die Hohe der Geheim-
nisse des Jenseits nicht erreichen... Mit dem Leben der Natur wird
das der Geisterwelt in voller Ubereinstimmung gedacht, und mit den
Jahreszeiten steigt und féllt der Cerealische Festzyklus, eine Harmo-
nie, die auch die christliche Kirche in ihren Festen beibehalten hat...
Noch mehr. Es sind in Griechenland Leichensteine erhalten, die die
Form plattgedriickter Brote zeigen. .. Der Laib Brotes auf dem Grabe
driickt bildlich den gleichen Gedanken aus, und an diesem Gegen-
satze wird das Wort Christi erst recht klar, das er von sich spricht
als von einem himmlischen Brote, das ewiges Leben gibt... Das
Brot ist, ohne allen Gedanken an Verwandlung, dennoch Christi
wahrhafter Leib, bloB weil es der Herr als solchen dargestellt hat.
Fiir uns wiirde daher das Brot als Grabessymbol eine, zwar der anti-
ken sich anschlielende, aber doch verklirte Bedeutung haben, ge-
rade wie das Gleichnis vom Samenkorn... In den Symbolen und
Mysterien der Ackerbaukulte, wie sie die Pelasger hauptsichlich
ausgebildet, ist in Naturform vorgebildet, was das Christentum auf
das hohere geistige Gebiet iibertragen hat. Das alte Gesetz ist nicht
umgestoBen, sondern erfiillt und vollendet» (G.R.1411f.). Auch die
Mythen beweisen, als nichste Stufe nach dem Symbol, noch densel-
ben Zusammenhang. «So hat das Alterthum in seinen Mythen dun-

797



kel geahnt, was uns Christus klar verkiindet, und an der Ceres Altar
gesucht, was jetzt der Grieche am Schrein des Mértyrers glaubig be-
kennt» (G.R. 32). Beide Erscheinungsformen des alten Gesetzes,
die fiir Bachofen den inneren Zusammenhang darstellen, manifestie-
ren sich ihm dabei charakteristischerweise an Elementen des Grab-
und Totenkultes.

Diese Zusammenhénge, die sich ihm als Inhalt seiner Visionen
bei der Anschauung der alten Reste vor seinem inneren Auge ent-
hiillen, sind fiir Bachofen Geschichte, und in sie sich zu vertiefen
bedeutet ihm das Zentrum seiner Geschichtsbetrachtung. Ort, hohe-
rer Gehalt, Symbolik und Mysterien als Elemente der Anschauung,
die dieses Bild der Geschichte in ihm erweckt, liegen alle in der Na-
tur, wie er sie in Griber- und Ruinenstddten in der Innigkeit iiber-
waltigender Wonnen erlebt, und beziehen sich auf das, was ihm als
die wahre Natur des Menschen erscheint und ihn auch deren einheit-
liches Gesetz vom Ursprung an erkennen laf3t. So kann er seine
historische Methode der Darstellung dieser Vision als die «natur-
forschende» bezeichnen. «Ich sehe mehr und mehr, daBl Ein Gesetz
alles regiert, und dal3 der urspriingliche Mensch gleichsam mit der
RegelmaBigkeit des thierischen Instinktes sein irdisches Leben an-
gelegt und geregelt hat. Diese Eigenthiimlichkeit der dltesten Denk-
weise, namentlich in Sachen des Rechts und Staats, gehorig zu er-
griinden, das ist mein Dichten und Trachten. Es ist eine wahre Na-
turforschung, was ich jetzt treibe... Ich mochte eine Geschichte
Italiens bis zum Untergange seiner Stamme entwerfen, und in dieser
den Geist alter Volker und Zeiten nach allen Seiten hin entwickeln»
(B.339).

Uber diese Methode der Geschichtsbetrachtung spricht er zu-
sammenhingend in der Vorrede zur Tanaquil (491f.). «Die naturfor-
schende Methode unterscheidet sich von der modernen, die sich
gern mit dem Namen der kritischen ziert, vornehmlich durch ihre
Auffassung des Forschungsobjektes und die Stellung, die sie zu die-
sem einnimmt.» Das ist sofort verstiandlich, wenn man Bachofens
Auffassung dessen kennt, was er als sein «Forschungsobjekt» be-
zeichnet, und die «Anschauung», die ihm seine Stellung gegeniiber
diesem Gegenstande anweist. Dann erstaunt es auch nicht, daf und
warum er iiber die moderne Geschichtsschreibung kompromiBlos

798



und verédchtlich aburteilt: « Ausgeschlossen bleiben ebenso alle jene
mit Hilfe eines mechanischen Formalismus durchgefiihrten Opera-
tionen, welche man durch den glinzenden Namen der Quellenkritik
oder Quellenkontrolle zu empfehlen und als eine der h6heren Funk-
tionen des wissenschaftlichen Forschens zu betrachten pflegt»
(Tanaquil 51). Vom Standpunkt und von der Art seiner, auf einer
bei der Anschauung alter Reste erlebten mystischen Vision mit ihrer
beschrinkten Mitteilbarkeit basierenden Betrachtung her, sind fiir
ihn diese rationalen Erkenntnismittel a priori ausgeschlossen, und
er zieht daraus auch die Konsequenz: «Die Aneignung der Geschichte
alter Zeit ist keine Verstandesoperation, denn <unser Wissen ist
nichts, wir horchen allein dem Geriichte>. Darum ist die Anschauung
hier besonders wirksam. Kombination und Kritik, auch wenn in
richtigem Mafle ausgeiibt, fithren langsam und auf Umwegen zum
Ziele; die Anschauung bewirkt dasselbe mit einem Schlage. Jene
wirkt auf dem Wege des Verstandes, diese spricht zur Einbildung,
jene hélt miihsam zusammen, wo diese schopferisch das Ganze
gleich ins Leben ruft, und wihrend jene auf dem feinen Kanevas
des menschlichen Witzes ein gar mattes und farbloses Gewebe
spinnt, arbeitet diese auf fester Unterlage in den glinzenden unzer-
storbaren Farben der alten Mosaike» (G.R. 98). Das Material, an dem
sich seine Vision entziindet, sind gerade deshalb die stummen alten
Reste und mit Vorzug nicht die schriftlichen Quellen, die den Ver-
stand ansprechen. Sie fiihren ihn bei der «Anschauung» zu einer
Sehweise, die wiederum typisch mystisch ist. «Denn es steht mit
solchen sprachlosen Resten der dltesten Zeit wie mit dem Sehen im
Finstern: wer sich da zu sehr anstrengt, verliert am Ende ganz das
Gesicht... Uber der Anschauung schweigt alle Untersuchung und
alle Kritik» (G.R.97).

Auch sein «Forschungsobjekt» ist ja hoher als alle Vernunft, was
sollte also da der Verstand tiberhaupt ausrichten kénnen? «In der
Beurteilung der hochsten Erscheinungen der Weltgeschichte mufl
man nicht alles erklaren, noch weniger versuchen wollen, alles auf
das Niveau der allergewohnlichsten Krifte zuriickzufiihren. Ohne
Wunder und goéttlichen Beistand ist nie etwas GroBes zustande ge-
kommen» (G.R.111). Diesen seiner Seh-und Verstidndnisweise imma-
nenten Charakteristiken entspricht auch das Resultat seiner «natur-

799



forschenden Methode»: «Der Hauptgewinn unserer Methode liegt
darin, da3 wir durch sie zu einer inneren Konstruktion der Ge-
schichte emporsteigen» (Tanaquil 53). Diese innere Konstruktion
erlaubt es, durch die Symbolik den Ursprung der Menschheit iiber
Asien, die Pelasger und Rom mit dem Christentum zu verbinden
und deren Zusammenhang begrifflich zu motivieren. «Die histori-
sche Naturforschung erkennt die iibereinander gelagerten Schichten
der allmilig in die Erscheinung getretenen Geistesarten, weist jeder
die ihr zugehorigen Reste an, zeigt die Genesis der Ideen und fiihrt,
alle Stufen der Wirklichkeit durchschreitend, unsern Geist zum
Anblick dessen, was er in der Sukzession der Zeiten gewesen, aber
heute nicht mehr ist» (Tanaquil 53f.). Es handelt sich also in der
Geschichte um abgestufte Erscheinungsformen der urspriingli-
chen Ideen auf verschiedenen Stufen der Wirklichkeit. Mit dem
«Anblick» kommt Bachofen hier dem Terminus «Vision», den er ver-
meidet, doch recht nahe.

Auf den mystisch-visiondren Bereich verweist vollends sein Be-
griff der Wahrheit: «Die Wahrheit... ist jetzt auch nicht mehr die
rein empirische der duBeren Tatsdchlichkeit, sondern die hohere,
im Grunde einzig reale, geistige, die sich iiber die fliichtigen Dinge
zu der in ihnen erschienenen Idee erhebt» (Tanaquil 54). Damit ist
der logische Zirkel dieser Methode geschlossen.

Bachofen geht von Anfang an nicht von der rein empirischen
Wahrheit der dulleren Tatsachlichkeit aus, sondern von der fiir ihn
im Grunde einzig realen, geistigen, wie sie sich ihm als Idee in seiner
Vision enthiillt. Dieser Idee entspricht der Sinn der Methode, die zu
ihrer Erkenntnis von jener her konzipiert ist. So erlebt er auch die
sich nur in den seltenen erhabenen Augenblicken seiner Vision sich
ereignende, einzig richtige schopferische Erkenntnis und Anwendung
der Methode in dieser « Wissenschaft» vom Zentrum seiner Vision her
als eine Erwahlung: «Nicht der Mann hat seine Wissenschaft, sie hat
vielmehr ihn auserkoren» (B.319)25. Durchaus mystisch-religios
sieht er auch jenes Verstehen, das sich als einziges dieser « Wissen-

2 Entsprechende Formulierungen aus dem bekenntnishaften Nachruf auf
Bachofens 1857 verstorbenen Freund W. T. Streuber, Basler Taschenbuch 9
(1858) 1ff. (wird abgedruckt G.W. 9), sind zitiert von MuscHa, a.0. (oben
Anm. 15) 16.

800



schaft» der «Naturforschung» eréffnen kann. Wer ndmlich nicht
von ihr auserkoren ist und sich nicht in ihrem Sinne in der An-
schauung selbst aufgibt, kann prinzipiell auch ihren Inhalt nicht ver-
stehen. Deshalb miilte, um ihn iiberhaupt verstehen zu konnen,
fiir das ganze moderne abgefallene Zeitalter eine totale Umkehr
vorausgehen, die es wieder zu ihm zuriickfinden liee. «Die Masse
von Kenntnissen macht nicht alles aus, ja nicht einmal die Haupt-
sache. Es gehort zu meinen tiefsten Uberzeugungen, dal ohne géinz-
liche Umgestaltung all unserer Zustdnde, ohne Riickkehr zu der
alten einfachen Seelenfrische und Gesundheit, nicht einmal eine
Ahnung von der GréBe jener alten Zeit und Denkweise moglich sein
wird, da das Menschengeschlecht noch nicht, wie heut zu Tage, aus
der Harmonie mit der Schopfung gewichen war» (B.338). Was
Seelenfrische und Gesundheit ihm bedeuten, hat sich oben schon im
Zusammenhang mit seinen Visionen gezeigt. Nur wer selber im
Glauben zu dieser religiosen Harmonie steht, kann sie als ihresglei-
chen begreifen. Die moderne Geschichtsschreibung, die nicht von
dieser religiosen Vision und von diesem Glauben ausgeht, ist also
bedingungslos abzulehnen. «Darum hatte auch das Leben der Alten,
in allen seinen geheimen und offenen AuBerungen, etwas so voll-
kommen Typisches, denn typisch und unwandelbar sind Religion
und Glaube, und da dieser alles beherrscht, alles in sein Gebiet hin-
einzieht, alles sich selbst assimiliert, so mull der gleiche typische
Charakter notwendig auf alles sich erstrecken. Wie weit ist von
jenem Geiste der unsrige abgewichen! Wie unfihig ist er eben des-
halb, jenen zu erfassen! Daher die Milgeburten der modernen
Historie. In ein Sieb kann man kein Wasser fasssen; wer seiner
eigenen Religion spottet, kann die der alten Welt auch nicht wiirdi-
gen; und wer fiir sich selbst den sichern und festen Geist verloren,
der kann auch keinen Sinn haben fiir eine Zeit und fiir ein Volk,
denen das Gottliche einzige Norm, einziger Inhalt alles Lebens
bildete» (G.R.136f.). Bachofen ist somit mit seiner Vision struktu-
rell ein Rufer in der Wiiste.

Wenn er trotz dieser Einsicht seine « Wissenschaft» dennoch vor-
triigt, so erfiillt er damit zwar eine, allerdings wenig hoffnungsvolle
Mission: «Wo der Kopf mehr Fortschritte macht als das Herz, da
verfillt der Mensch jenen finstern Trieben, die seine Seele auf ihrem

801



untersten Grunde birgt, und wird das Ebenbild dessen, der ihn
nach seinem Gleichnisse erschaffen, bis zur Unkenntlichkeit ent-
stellt. Méchte das denen zur Uberzeugung werden, die nun alle
Erziehung auf die Ausbildung des Verstandes begriinden» (G.R.33).
Aber im BewuBtsein, nicht verstanden werden zu koénnen, formu-
liert er auch den Erfolg, den er fiir sich von seinen Studien erwartet.
«In soweit es mir aber wie jedem Gelehrten natiirlich auch um
einen Namen zu thun ist, so mochte ich mir lieber Ruhm als Ruf
erwerben» (B.340). Den echten Ruhm sucht er deshalb nur bei den
wenigen, wie er von seiner Wissenschaft Auserkorenen, die ihn auch
als einzige verstehen konnten. Da er aber weill, dal er auBerhalb
dieses kleinen Kreises auf keinen Widerhall stoen kann, verschafft
ihm das Niederschreiben seiner Vision, so unvollkommen es nach
deren Wesen auch bleiben mul}, wenigstens innere Erleichterung.
«Als ich dieses niedergeschrieben, ward mir leichter ums Herz.
Denn wer genief3t, empfindet das Bediirfnis der Mitteilung, und
wem keine lebendige Seele zuhoren mag, dem ist das Papier der
beste Vertraute» (G.R.55).

Im wesentlichen hat aber fiir ihn die Beschéftigung mit seiner
« Wissenschaft» iiberhaupt nicht den Sinn einer Mitteilung an an-
dere, sondern sie ist ihm vielmehr, dem Gehalt und dem Erlebnis
seiner Vision entsprechend, im Sinne der typisch mystischen Ich-
bezogenheit des zur Vision Auserkorenen, ein Weg zur eigenen Ver-
vollkommnung. Und diese Vervollkommnung kann dementspre-
chend fiir ihn erst nach der bewulten Abwendung von der Welt
beginnen, die ihm ja gerade nach dieser Einsicht durch seinen eige-
nen Entschlull genommen ist: «Aber das mul genommen werden,
damit nichts bleibe, was von dem Einen GroBlen abziehen kénnte,
das allein Wert hat. Auch unsere besten Eigenschaften kénnen ein
Hindernis werden, das der Vollkommenheit hinderlich wird. Wenn
uns so die duBere Tétigkeit, die Einwirkung auf die Welt in unserm
Sinne unmdéglich wird, so miissen wir annehmen, daf uns als Lebens-
aufgabe angewiesen worden, uns selbst zu groerer Vollendung zu
bringen, und das sagt Tertullian so schon: Nemo alii nascitur, sibi
moriturus» (G.R. 8)28,

26 Dieselben Gedanken im Nachruf auf Streuber (s. Anm. 25) und im Brief

802



Diese eigene Vervollkommnung auf den hochsten Gehalt seiner
Vision hin bietet ihm den Ersatz fiir das, was er in seinem sonst
nutzlosen Leben entbehrt. Noch acht Jahre nach seiner Bekehrung
(1842/43) erlebt er es beim ersten Betreten griechischen Bodens in
Patras (1851) vor dem Tor des Kastells (G.R.27) «Alles rief hier das
Bild verflossener Zeiten zuriick». Dort beobachtet er auch groBe
Schwirme «wilder Tauben, die hier ihre Nester aufgeschlagen.
Lange ergétzte mich ihr unruhiges Treiben, so nutzlos wie mein
eigenes Leben». Zum Beginn der Reise hatte er dazu notiert: « Wie
konnte ich stehen, wiilte ich nicht, daB alle Kreatur harret des
Herrn! Ich habe immer gehofft und hoffe immer von neuem. Und
iiber dem Hoffen bin ich ein Mann geworden, und nun leide ich mit
stolzem BewufBtsein der Kraft. Aber unbegliickt ist noch nicht un-
gliicklich» (G.R.7). Unmittelbar daran schlieBen sich seine Ausfiih-
rungen iiber das bewullte Entbehren und iiber seine neue Lebens-
aufgabe dieser groBeren inneren Vollendung an, deren Gliick er dann
als Genull der Herrlichkeit Gottes in der Harmonie der Urzeit und
der Natur beim Anblick und der Beriihrung der alten Reste immer
wieder in den erhabenen Augenblicken seiner Vision erlebt. Sein
Studium des Altertums dient also letztlich diesem Zweck der eigenen
Vervollkommnung im Genusse dieser Visionen; und der Gesundheit
seiner Seele, die ihn nicht auf metaphysische Abwege geraten lieB3,
verdankt er diese Rettung. So kommt er zu der Lebenseinrichtung
mit seinem Studium und seiner Wissenschaft, iiber die er an Savigny
berichtet. «Schnell mit meiner Aufgabe fertig zu werden, ist nicht
moglich, auch gar nicht mein Bestreben. Ich méchte vielen Jahren
Antheil an dem Genull dieser Beschéftigung gonnen, und recht
lange die Befriedigung haben, mehr fiir mich als fiir das Publikum
zu studieren» (B.340).

Die Einheit des «in sich geschlossenen geistigen Organismus»
(Tanaquil 52) der Welt, ihrer Geschichte, ihrer Tradition und der die-
sen addquaten Erkenntnis- und Betrachtungsweise folgt also fiir
Bachofen aus dem mystischen Kern seiner Vision. Der eine hochste

18.5.1855 an Savigny, mit demselben Tertullianzitat, vgl. unten Anm. 86;
ahnlich die Einleitung zu den «Politischen Betrachtungen zum Staatsleben des
romaischen Volkes», G.W. 1, 28.

803



Ursprung und seine Erkenntnis sind h6her und friiher als jeder ana-
lytische Verstand. Nicht an Kopf und Verstand, sondern an Herz,
Gemiit, Gefiihl, Empfindung wendet sich deshalb ihre Offenba-
rung, und nicht dem Verstand und seinen kritischen Operationen
erschlieBt sich ihr Gehalt, sondern Herz und Verstand haben sich
ihr im Glauben zu unterwerfen. Ihr Sinn laBt sich nicht in Worten
beschreiben, sondern nur in Symbolen ahnungsvoll andeuten. Not-
wendigerweise ist ihre Darstellung also unvereinbar mit jener zeit-
genossischen Geschichtsschreibung, die gerade jenen Verstand und
seine Mittel zur Voraussetzung hat. Der Verstand zerstort das We-
sen jener Schau und daher auch ihre hochsten religiosen und sittli-
chen Gehalte. Mit gleicher Inbrunst wie Bachofen sich zu seiner eige-
nen metaphysischen Vervollkommnung mit den absoluten Werten
dieser Offenbarung identifiziert, muBl er deshalb aus sittlicher Uber-
zeugung gegen jene Darstellung der Geschichte und ihre Methoden
eintreten, besonders da wo sie nach seiner Ansicht das Bild seines
auserwahlten Volkes, der Romer, mit ihrer Berufung im Welt- und
Heilsplan dieser Vision verfalscht.

Seine Ablehnung jener Geschichtsschreibung und deren Begriin-
dung bewegen sich also in den Kategorien der Werte seiner Schau.
«Wie vermag der aufgeloste zerfahrene Sinn des heutigen Geschlechts
ein in seinen Gedanken so festes, concentrirtes, in seiner Religion so
tief begriindetes Volk wie das rémische war, richtig zu erfassen.
Wenn es wahr ist, was Aristoteles sagt, dafl Gleiches nur von Glei-
chem begriffen werde, so kann auch das Goéttliche nur ein goéttlicher
Sinn erfassen, niemals der rationalistische Diinkel, der sich iiber die
Dinge stellt» (B.338). Seinem gottlichen Sinn mulite deshalb die
rationalistische, die urspriingliche Einheit verstandesmiBig zer-
legende Betrachtungsweise als Entheiligung vorkommen. «Durch
und durch war das Alterthum symbolisch, am lingsten und tiefsten
in seiner Kunst. Dal} die Romer aus ihrem Rechtsleben die Symbolik
entfernt, zeigt wie jung sie sind der tausendjdhrigen Kultur des
Ostens, und selbst der Italiens gegeniiber, rechtfertigt aber noch
lange nicht, sie als Rationalisten zu bezeichnen, wie Mommsen das
in seiner Religion und seinem Alterthum so tief und festgegriindete
Volk mit frevelhaftem Ausdruck benennt» (B.321). Fiir seine reli-
giose heilsgeschichtliche Betrachtungsweise ist also dieser Begriff

804



sowohl wie die Bezeichnung ein «Frevel», gegen den er das Ana-
thema schleudern mubB.

Damit widerspricht Bachofen also einem Geschichtsbild und
einer Geschichtsschreibung, denen er deshalb ein eigenes, gegen-
iiber seinen vorldufigen publizierten Ansitzen vervollkommnetes
in einer eigenen altitalischen Geschichte entgegenzustellen beab-
sichtigt. «Ich mochte eine Geschichte Italiens bis zum Untergange
seiner Stamme entwerfen, und in dieser den Geist alter Volker und
Zeiten nach allen Seiten hin entwickeln. Natiirlich wird das Jus
sacrum und iiberhaupt Alles, was mit der Religion zusammenhéngt,
darin vorzugsweise bedacht werden. Aber auch die Stiicke, welche
ich zu unserer Rom. Geschichte geliefert?’, werden darin, umge-
arbeitet und vermehrt, wieder Aufnahme finden» (B.339). Aber zu
einer solchen Geschichte ist es bekanntlich nicht gekommen, sondern
nur zu Fragmenten davon, zu denen als bedeutendstes «Die Sage
von Tanaquil, eine Untersuchung iiber den Orientalismus in Rom
und Italien» gehort.

Wenn man Bachofens visiondre Grundlage und das Ziel seiner
Geschichtsbetrachtung kennt, so 148t sich leicht erkennen, weshalb
gerade ihm eine solche Geschichte zu schreiben innerlich iiberhaupt
unmoglich war. Dal} er aber trotzdem die Absicht hatte es zu tun,
einen enormen Aufwand an Zeit und Energie auf die Sammlung
und auf wiederholte Gestaltungsversuche des Stoffes verwandte28,
und nach methodischen Prinzipien zur Durchfithrung dieses Pro-
jektes rang, das sind alles Indizien fiir den fundamentalen inneren
Widerspruch, der sich in seinem Werk und in seiner Person mani-
festiert und der letztlich in seinem Realitdtsverhiltnis und -ver-
stindnis der Welt und sich selber gegeniiber begriindet ist.

Das wesentliche Ziel seiner Geschichtsbetrachtung ist, zu einer
spekulativen Rekonstruktion jener idealen Urzeit zu gelangen, in

27 G.W. 1, 77-385, hsg. von MaTTHIAS GELZER und PETER VON DER
MUHLL.

28 Zu Tanaquil als Ersatz fiir die lange Zeit geplante neue Romische Ge-
schichte vgl. MEuLI, G.W. 7 (1958) 475, und zu den enormen Vorarbeiten zu
dem dann aufgegebenen Projekt KienzLe, G.W. 6, 447ff. Ein Entwurf zur
Einleitung ist der G.W. 6, 409—441 abgedruckte programmatische Vortrag
«Die Grundgesetze der Vilkerentwicklung und der Historiographie».

805



der das Geheimnis jener Vollkommenheit ruht. Da er selber weiB,
daB8 weder jener hohere Gehalt der Symbole und der Mythen, die
ihm den Zugang zu dieser Urzeit erschlieBen sollen, noch sein Erleb-
nis jener Harmonie der Schopfung und ihrer Offenbarung in Worten
ausdriickbar sein kénnen, geht sein Bestreben nicht auf verstandes-
méfige Erklirung, sondern auf Erahnung und Schau in der Innig-
keit der Wonnen jenes gefiihlsméaBigen Erlebnisses. Diesem ent-
scheidenden Anteil des Gefiihls und der dadurch befreiten schopferi-
schen Phantasie verdanken die besten Seiten seines Werkes ihre
Kraft und ihre Schonheit. _
Gleich stark wie das Gefiihl der Sehnsucht nach jener Harmonie
der Urzeit ist aber das Gefiihl der Ablehnung gegen die Gegenwart,
die aus jener Harmonie gewichen ist. Deshalb haBt und verachtet
er die Geschichte der Gegenwart gleich stark wie die Geschichte der
Vergangenheit, die mit den geistigen Mitteln eben dieser Gegenwart
erforscht wird. Von hier aus gesehen stellt sich seine Zuwendung
zur Urzeit dar als eine Flucht aus der realen Wirklichkeit, die so ist
wie sie nicht sein sollte, in die Spekulation iiber eine ideale Wirklich-
keit, die im Gegensatz zu jener so war wie die reale sein sollte. Seine
Konzeption und sein Verhéltnis gegeniiber der Geschichte sind also
in Wahrheit nicht unhistorisch, sondern geradezu antihistorisch.
Seine «naturforschende Methode» dient ihm dazu, das ersehnte und
in der Vision erschaute Bild der Geschichte durch den Kunstgriff,
oder anders ausgedriickt durch die philosophische Konstruktion
verschiedener Stufen der Wahrheit und der Realitdat, als hohere
Wirklichkeit an die Stelle der verhaBlten wirklichen Geschichte zu
setzen. Wenn Bachofen die rein empirische Wahrheit der in Worten
beschreib- und erklidrbaren duleren Tatsachlichkeit zusammen mit
allen Mitteln deren es bedarf um ihre Geschichte zu erforschen,
zugunsten einer h6heren Wahrheit entwertet, indem er den falschen
Gedanken «als drehe sich die Erforschung vergangener Zeiten um
die Ermittlung der faktischen, nicht um die der geistigen Wahrheit,
um die Empirie der Ereignisse, nicht um jene der in der Uber-
lieferung enthaltenen Zeitgedanken» (Tanaquil 50) miBbilligt, so
sagt er in jener Vorrede der Tanaquil auch deutlich, worauf es ihm
mit seiner Methode ankommt. Bei der Erforschung der in der Uber-
lieferung liegenden Zeitgedanken handelt es sich nicht etwa um die

806



Feststellung der zeitbedingten Befangenheiten der Trager der
Uberlieferung, sondern im Gegenteil um ihre Beniitzung «mit dem
Mut des einfaltigen Glaubens» (Tanaquil 50), denn «Aus der Macht
des Glaubens stammt das ernste Geprige, das die dlteste Tradition
iiberhaupt auszeichnet und welches der spitere exakte Geschichts-
realismus nie wieder erreicht» (Tanaquil 48). Das ist der Sinn seiner
gldubigen Quellenbeniitzung. «Das ideale Offenbarungsgebiet erhilt
eine gesetzmiBige Struktur, so fest und unwandelbar wie das reale
der physischen Weltentwickelung» (Tanaquil 54), und das be-
deutet also nichts anderes, als dal Bachofen das ideale Offenba-
rungsgebiet — sein «Forschungsobjekt» — durch seine «richtige Auf-
nahme des vermittelnden Faktors» (Tanaquil 51) der realen physi-
schen Weltentwicklung als ein strukturell analoges Gebiet zur Seite
stellen will. «Die Methode ruht auf einer Anschauung von dem We-
sen der Geschichte, durch welche dieses hochste Erscheinungsgebiet
des gottlichen Gedankens dem tieferen der Naturbildungen nach
seinem absoluten Ursprung, seiner GesetzméBigkeit, seinem End-
zweck, mithin auch nach den Bedingungen seiner Erforschung zur
Seite tritt» (Tanaquil 49). Fiihrt er dann zum SchluB8 (Tanaquil 54)
weiter aus, daB die hohere geistige Wahrheit, die sich iiber die fliichti-
gen Dinge zu der in ihnen erschienenen Idee erhebt, im Grunde die
einzig reale sei, so geht daraus hervor, daf er damit seine Vorstellung
von der Offenbarung in der Geschichte durch die Belege, die ihm seine
antikritische Quellenbeniitzung in die Hand gibt, als einzig reale
Wirklichkeit an die Stelle jener rein empirischen der dueren Tat-
sachlichkeit treten lassen will.

Er versagt es sich aber in der Tanaquil (49) ausdriicklich, seine
Ansicht iiber den «Unterschied zwischen der gottlich-idealen und der
gottlich-realen Offenbarung» philosophisch zu begriinden, und so
bleibt die grundlegende Unklarheit iiber das Verhéltnis und die wirk-
liche Bedeutung der verschiedenen Realitdtsstufen bestehen, die
ihm offenbar selber nicht bewuBt ist. Sein entscheidender Irrtum
ist dann der, daB er diese beiden einander so emphatisch gegeniiber-
gestellten Stufen der Realitdt doch nicht richtig auseinanderhilt, ja
nicht einmal recht unterscheiden kann, weil fiir ihn «die realen und
idealen Elemente der Tradition nicht nebeneinander, sondern in-
einander liegen, folglich einer Scheidung und Aussonderung sich

807



entziehen» (Tanaquil 50). Man wiirde deshalb bei ihm vergeblich
nach einer begrifflich schirferen, eindeutigen Definition dieser Reali-
tiats- und Wahrheitsstufen und ihrer Bedeutung fiir die materielle
und die geistige Welt suchen.

Seine «naturforschende Methode» beweist hingegen geradezu,
daB er mit ihr, offenbar unbewuBt, anhand von materiellen Objekten
die physische Existenz seiner hoheren Realitit in der materiellen
Wirklichkeit beweisen und damit von den Inhalten seiner Vision
her nicht etwas iiber die Metaphysik, sondern etwas iiber und gegen
die materielle, historische und sogar zeitgendssische Wirklichkeit
aussagen will. Damit bleibt er aber mit seiner Vision und mit seiner
Methode gerade nicht in jener héheren Doméne, wo sie beide hinge-
horen, sondern er transzendiert von dort in die niedere dulere physi-
sche Realitdt, der er im Grunde genommen nicht nur beweisen will,
daf} sie nicht so sei wie sie sein sollte, sondern, daf3 sie in Wirklich-
keit iiberhaupt nicht so sei wie sie nach moderner Auffassung ist,
sondern so wie sie sich ihm nach seinen visiondren Erlebnissen dar-
stellte und wie sie nun nach seinem Beweis — nach einer gianzlichen
Umgestaltung all ihrer Zustdnde — noch lernen miisse sich selber zu
erkennen.

Der entscheidende Grund fiir diese Verwirrung ist wohl, daB
Bachofen selber — moglicherweise gerade deshalb, weil sich seine
Vision an Objekten des Altertums entziindete, deren materielle
Wirklichkeit er immer wieder betont, und seine Mystik insofern
doch einen sehr sikularen Bezugspunkt hat — den mystisch-visio-
ndren Charakter seiner Schau gar nicht als solchen erkannte, son-
dern seine Art der schlagartigen visiondren Erkenntnis — wie er das
immer wieder tut — nur als einen methodisch anderen, kiirzeren und
richtigeren Weg zum selben Ziel derselben historischen Forschung,
nicht aber als einen prinzipiell anderen mit einem génzlich verschie-
denen Ziel und Inhalt betrachtete. Diese Selbsttduschung hatte fiir
ihn Folgen, deren Tragweite er keineswegs iiberblicken konnte.

Da er jene in seinen Visionen geschaute hochste Idee, die fiir ihn
in den Dingen erschien, und nicht die Dinge selbst fiir die wahre
Realitit hielt und deshalb zum Ausgangspunkt seiner Forschung
nahm, fiihrte ihn seine Selbsttduschung zu einer Beschreibung seiner
Methode, die in kontradiktorischem Gegensatz zu dem stand, was er

808



wirklich tat. Er behauptet: «Der Stoff allein ist mein Lehrmeister.
Er muB erst gesammelt, dann beobachtet und zerlegt werden. Nur
so kann man hoffen, ein in der Sache, nicht in unserm subjektiven
Geiste liegendes Gesetz ans Tageslicht zu ziehen» (B.339). Seine
«auf fester Unterlage» (G.R.98) ruhende, mit einem «sichern und
festen Geist» (G.R.136) angewandte und auf «ein festes Ziel» (Tana-
quil 54) ausgerichtete «naturforschende Methode» hielt er deshalb
fiir diejenige «der rein objektiven Beobachtung» (Tanaquil 51),
seine «wahre Objektivitdt» fiir «die richtige Objektivitdt» (Tanaquil
53), und also, wohl unbewuflt, seine Uberzeugungen fiir den MaB-
stab der Richtigkeit.

Glaubwiirdig mit diesen Behauptungen ist er also offensichtlich
nur bei der Annahme einer echten Selbsttduschung, und die Konse-
quenzen, die er dafiir auf sich genommen hat, bestéitigen sie. Bach-
ofen sammelte wirklich in rastloser Téatigkeit wihrend seines ganzen
Lebens ein quantitativ alle vorgesehenen MaBe sprengendes Mate-
rial, iiber das er mit der Zeit den Uberblick nur noch recht unvoll-
kommen behielt2®. Aber er sammelte es im wesentlichen, um damit
die Richtigkeit der in seinem gefiihlsmédBigen Erlebnis begriindeten,
bereits vorher fixierten «Idee» zu beweisen. Nur in sehr beschrink-
tem MalBe war also der Stoff wirklich sein Lehrmeister, und selbst
bei seinen groBten Entdeckungen wie dem Mutterrecht und spéter
dem Avunkulat war ihm nicht das materielle Rechtsinstitut und die
menschliche Organisationsform, die er damit als erster beschreiben
konnte, das Wesentliche, sondern die Demonstration der Richtig-
keit3° seiner Symbol- und Mythendeutung und die religiose und
geschichtsphilosophische Belehrung im Sinne seiner Uberzeugungen,
die er damit verkniipfen konnte, und die seine schopferische Phanta-
sie zu den glutvollen Schilderungen entziindete, die den literari-
schen Ruhm dieser Werke begriindet haben.

Er begegnete dem Stoff mit der unerschiitterlichen Voreinge-
nommenheit dessen, der von seinem mystisch-religiosen Standpunkt
aus in der festgegriindeten Sicherheit des Glaubens weill, was er

29 Vgl. etwa DOrRMANN, G.W. 8, 531 und W. STRASSER, daselbst 632 ff.
30 Vgl. dazu Dormanw, G.W. 8, 530, 532ff., 571, 574ff., und schon Gi1-
RAUD-TEULON, unten Anm. 120.

809



finden will und muB}. Zweifel an der grundlegenden Richtigkeit sei-
nes Bildes kennt er deshalb iiberhaupt nicht und setzt sich darum
mit den abweichenden Meinungen anderer nicht einmal ausein-
ander. So schreibt er zur geplanten «Fortsetzung meiner Ideen zu
der Romischen Geschichte»3! (Brief Nr.204, Mitte Nov. 1865):
«Auf die Ansichten anderer nehme ich nirgends Bezug, sondern leihe
nur meinen eigenen Ausdruck. Da sie Rom iiberhaupt in ganz
anderer Weise auffassen als heut zu Tage iiblich ist, so habe ich
groBen GenuBl mich in allen Theilen riickhaltlos darzulegen.» Was
er anriihrt wird ihm zur Bestitigung der Wahrheit seiner Uberzeu-
gungen. So ergeht es ihm bei der Betrachtung der Institutionen des
romischen Staats und seines Rechtes. « Belohnend war mir zu sehen,
wie ein Stiick nach dem andern, eine Einrichtung nach der andern
sich des Charakters der Willkiirlichkeit entkleide, wie sich Alles an
einen gottlichen Kern anschliefe, wie es nur das irdische Bild einer
iiberirdischen Weltordnung enthalte» (B.338). Ahnliches erlebt er
bei der Behandlung der ihn fiir seine « Anschauung» besonders inspi-
rierenden Gegenstéinde des Grab- und Totenkults. «Man glaubt einen
ganz speziellen Gegenstand der Kunst-Archaeologie unter den Hén-
den zu haben, und findet sich zuletzt in mitten einer wahren Univer-
saldoktrin» (B.320).

Um sich und andern zu beweisen, daB3 bei seiner Geschichtsbe-
trachtung doch nicht seine mit visiondrer Intuition gefate Vor-
stellung am Anfang eines spekulativ vorangetriebenen Ausfaltungs-
prozesses stehe, sondern daB seine Darstellung das Resultat objek-
tiver Beobachtung und methodischer Induktion vom Stoffe her sei,
die von Einzelziigen zu dem abgerundeten Bilde heranfiihre, arbei-
tete er sogar, wie Emanuel Kienzle erkannte, das urspriingliche
Manuskript der Tanaquil, in dem zuerst sein Bild des etruskischen
Muttertums geschildert und im AnschluBB daran die Zeugnisse ge-
geben worden waren, nach einem entsprechenden neuen Plan zu dem
publizierten Buch um, dessen «Beweisgang» deshalb eine «Fiktion»
bleibt, die in keiner Weise seinem Denkverfahren entspricht32. Erst
auf diesem, den visionéren Ursprung von Bachofens hoherer Wahr-

81 Vgl. dazu KiexzLE, G.W. 6, 452.
32 Kienzie, G.W. 6, 477.

810



heit verhiillenden Umweg und nach mehreren Anldufen also «ent-
steht ein wissenschaftlicher Bau, welchen weder Hypothesen, noch
Probabilitdten, noch Ahnungen unsicher und wankend machen,
der von allem subjektiven Meinen und Raten unabhingig und von
unten bis oben aus lauter Affirmationen zusammengesetzt ist»
(Tanaquil 54). Es ist der Zwang zu dieser inneren Vergewaltigung,
der ihn Zeit seines Lebens in der Gestaltung seines Stoffes so unsi-
cher macht und ihn dazu treibt, alle seine groeren Werke wieder und
wieder in neuen Fassungen zu bearbeiten 33, wobei sich jeweils nicht
das, von vornherein feststehende, Resultat, wohl aber die Ordnung
des Stoffes verdndert, die aber dadurch keineswegs iibersichtlicher
wird 34, da sie damit ja gerade nicht Bachofens innerem Gesetz folgt,
sondern deren Sinn er dann am SchluB in einem Vorwort erkldaren
muBl. Diese Vorworter, wo er losgelost vom Stoff ein Gesamtbild ent-
werfen kann, sind deshalb das Beste, was er geschrieben hat. Je
weiter er sich von der «Geschichte» entfernt, desto freier wird er auch.
Daher riithrt die Geschlossenheit, mit der er ein Werk wie «Die Un-
sterblichkeitslehre der orphischen Theologie» ausarbeiten konnte,
die methodische Klarheit und Sicherheit, wo er darin seine « Univer-
saldoctrin» der Symbolik darstellt, und die relative Kiirze und Uber-
sichtlichkeit des ganzen Buches33. Auch dort ist die Hauptthese,
an der ihm vor allem liegt, die Uraltertiimlichkeit jener (kaiserzeit-
lichen) orphisch-pythagoreischen Religion historisch falsch3¢; aber
Gegenstand und Darstellung sind seiner Denkweise gemal3.

Auch der Zwang zu dieserinneren Uberwindung in seinem «histori-
schen» Werk ist begriindet in einer Illusion, die eine weitere Folge
von Bachofens Selbsttduschung ist. Denn, obschon er weill, da3

33 Vgl. weiter etwa zum Mutterrecht MeoLl, G.W. 3, 1081 ff., zur Griber-
symbolik E. Howarp, G.W. 4 (1954), 509ff.

34 Zur Verwirrung, die etwa im Mutterrecht herrscht, das mit immer
neuen Zusitzen, Einschiebseln, Exkursen, Anhéngen, Nachtrigen bis ins
Register, und ohne Zwischengliederung und Absiitze vollig chaotisch wurde,
vgl. MeuLl, G.W. 3, 1095ff., 1118ff., 1127.

3 Den Hauptteil, der allerdings auch nicht dem urspriinglichen Plan ent-
sprach, hat er doch in einem Zuge in sechs Monaten niedergeschrieben, vgl.
Meuui, G.W. 7, 476, 485f.

3 Vgl. MeuL1, G.W. 7, 493ff., 508 .

811



seine Wissenschaft von der von ihm abgelehnten modernen Welt,
wenn sie sich nicht vollkommen wandelt, iiberhaupt nicht verstan-
den werden kann, legt er es doch darauf an, mit dieser teilweisen
Anpassung an ihre GesetzmaBigkeit, ihr und ihrer «immer mehr zur
Dienerin der Tagesinteressen herabsinkenden Wissenschaft» (Tana-
quil 53) zu beweisen, daf sie Unrecht hat. Sein Anliegen ist es, trotz
allem Mommsen zu widerlegen. Am meisten irritiert dieser ihn mit
seinem Siindenfall, wo er, wie Homer das Symbol, so Mommsen den
Mythus zerstort, dazu einen altitalischen «der religiosen Weihe des
Muttertums» (Tanaquil, 2.Beilage, 403), «Die Erzdhlung von Cn.
Marcius Coriolanus»3?. Als Protest dagegen versteigt sich Bachofen
zu einem Pamphlet gegen die ganze kritische Schule, in dem er zu-
erst an seine Tanaquil und ihre Methodendeklaration ankniipft,
und dessen positive Argumentation bezeichnenderweise in einem
juristischen Punkt eine Berichtigung bringt 38, hinter dessen eifern-
der Gehissigkeit aber Bachofens ganzes metaphysisches Engage-
ment steht.

Zu einem Zeitpunkt, da Bachofen sich bereits auf die ethnologi-
schen Lektiiren fiir die geplante zweite Bearbeitung des Mutter-
rechts geworfen hat, begleitete er diese eben erschienene «Beilage
zu der Schrift Die Sage von Tanaquil» mit einem Brief (4.4.1870
an Meyer-Ochsner), der die innere Einheit seiner Weltschau und
seiner Wissenschaft von der andern Seite her beleuchtet, indem er
zeigt, wie fiir ihn umgekehrt auch die entgegengesetzte moderne
Welt, ihre Wissenschaft und Geschichtsbetrachtung und ihre Dar-

37 Mommsens Aufsatz Hermes 4 (1870), 1ff.: Bachofens Pamphlet mit
demselben Titel G.W. 6, 380-405 (in der Aufmachung einer preulischen Aka-
demieschrift!); dazu KienzLE, daselbst 453. Als Bumerang fiir seine eigene
unausgesetzte Polemik gegen KieBling, Vischer, Wackernagel (zu ersehen
iiber das Personenregister der Briefe) hatte der humorlose Bachofen (vgl.
etwa Brief ca. 21.2.1863 «um dem absurden Fastnachtsskandal ... aus dem
Wege zu gehen ... Reiselust») allerdings selber schon nach dem Erscheinen
des Mutterrechts 1865 eine zwar nicht personlich gehiissige, sondern sehr
fidele fasnéchtliche Karikatur seiner Methoden von seinem ehemaligen Leh-
rer W. Wackernagel «Die Hiundchen von Bretzwil und Bretten. Ein Versuch
in der Mythenforschung» iiber sich ergehen lassen miissen (MEULI, Leben
1100f.); andere Scherze Briefe 1062, 4302.

38 KienzLe, G.W. 6, 453.

812



stellung der Romer und ihrer Mythen gleicherweise eine Einheit
bildeten, die er mit seinen Mitteln zu bekimpfen hatte. «Wie
Mommsen die alten Autoren tractirt sollten Sie wirklich bei ihm
selbst (Hermes 1869) nachlesen. Da ist hochstens noch Spott mog-
lich. Ernstliche Erwidgung ist fiir ernste Arbeiten und nicht fiir
bubenhafte Schimpfiibungen, wie sie nachgerade gegen alle unsere
Autoren versucht werden, am Platze. Gleich nach dem ersten Bande
der Romischen Geschichte hidtte grob geantwortet werden sollen.
Man liel sich diesen Kneipentabak gefallen und sieht nun an der
Arbeit iiber Coriolan, wohin diese absichtliche und berechnete
Reserve fiithrt. Mir war es nicht darum zu thun, Irgend Jemand eines
bessern belehren zu wollen, denn gegen eine Assecuranzgesellschaft
wissenschaftlicher oder vielmehr unwissenschaftlicher Cliken laf3t
sich bei den Deutschen nicht erfolgreich fechten. Aber einmal zu
protestiren gegen das, was ich als den duBersten Verfall betrachte,
dazu finde ich mich verpflichtet, sollte ich auch ganz allein stehn...
Ich wollte laut sagen, was ich iiber die moderne kritische Seiltéinze-
rei denke.» Schon frither (24.1.1862) hatte er beschrieben, worin der
Identifikationsgrund lag: «Also <Mommsen und die Romische Ge-
schichte> ist jetzt meine Aufgabe. Ich will die ganze Verfahrungsart
dieses sogenannten Historikers darlegen, und diese freche Imperti-
nenz eines modernen Berliner Hohlkopfes in all ihrer abstoflenden
Nacktheit gehorig zeichnen... Besonders eckelhaft ist die Zuriick-
fihrung Roms auf die Lieblingsideen des flachsten modernen
PreuBlischen Kammer-Liberalismus. Der ganze Jargon des Dema-
gogen kommt schon in der Konigszeit vor, so dal} alles unter die
elendesten Ideen subsummirt und dadurch vollstindig auf den
Kopf gestellt wird... Da... wird von dem <klaren Rationalismus>
der Romer gesprochen... Urkunden haben jetzt die Romer in
Hiille und Ftiille, aber sie verstanden sie nicht mehr; bedienten uns
dafiir mit so viel Mahrchen, als ihre Phantasie iiberhaupt aufzu-
bringen vermochte...» Auch mit der Quellenkritik hat also Momm-
sen die Tabus verletzt.

Die Uberzeugungskraft von Bachofens eigener materieller Be-
weisfithrung war aber gerade durch jenen inneren Widerspruch be-
eintrachtigt, der ihn veranlaf3te, die Methoden und Techniken der
von ihm mit jener Geschichtsschreibung und ihrem Siindenfall

813



gleichgesetzten Materialverwertung zu verachten, materielle Zeug-
nisse hingegen trotzdem als Beweismittel zu verwenden. Vom
Standpunkt seiner der verstandesméifBigen Erfassung entriickten
Schau aus gesehen ist es nur folgerichtig, dafl er die rationalen
Operationen der Kritik und Kombination im materiellen Bereich
vernachlaBigt. In innerem Widerspruch dazu steht er hingegen,
wenn er trotzdem anhand materieller Fakten das irdische Bild einer
iiberirdischen Weltordnung als wahres Wesen auch der tatsédchlichen
Welt nachweisen will. Wenn er also antike Historiker als Quellen
fiir sein Geschichtsbild beniitzt als erklirter Bekdmpfer «der
Quellenkritik oder Quellenkontrolle» (Tanaquil 51), wenn er sprach-
liche Zeugnisse zum Nachweis realer Verbindungen verwertet und
Etymologien macht als Gegner «einer in ihrem Jugendmute doppelt
anspruchsvollen Linguistik » und «eines eingebildeten Indogermanis-
mus» (Tanaquil 52), wenn er archidologische Gegensténde publiziert
und interpretiert als Verdchter der « Akribie», die Zeit, Fundort und
Zustand des Gegenstandes genauer zu bestimmen erfordert (Brief
16.12.1864) fiir einen Leser, der «der schulméaBigen Archeologie ab-
geneigt» ist (Brief 5.12.1863), so verschreibt er sich damit einem
ganzlich ungeziigelten Dilettantismus. Die rationale materielle
Analyse entspricht wirklich in keiner Hinsicht seiner Denkweise und
seiner «Anschauung», die den in seiner Vision geschauten Inhalt
seiner Intuition bei Anblick und Beriihrung der alten Reste in den
Gegenstand hineinlegt und damit iin Gegenstand den Beweis fiir
deren reale Existenz findet.

Nicht etwa, daBl deshalb iiberhaupt alles falsch wire, was Bach-
ofen behauptet. Von seinem Standpunkt aus hat er gewisse Be-
fangenheiten des «Zeitgeistes» sehr deutlich und richtig erkannt.
Seine Kritik ist, wo sie nicht emotional iibersteigert ist, gelegentlich
ganz zutreffend. Aber da sie rational nicht geziigelt und kontrolliert
ist, fithrt sie mindestens ebensooft zu typisch dilettantischen Halb-
wahrheiten. Auch seine eigenen sachlichen Resultate sind ganz
unterschiedlich. Abgesehen von den juristischen Forschungen und
Erwigungen, die er iiberhaupt nach anderen GesetzmiBigkeiten
vollzieht als die mit dem Gehalt seiner Vision verbundenen alter-
tumswissenschaftlichen3?, und in deren weiteren Bereich deshalb

3 Vgl. dazu oben Anm. 19.

814



auch seine grofiten wirklichen Entdeckungen wie Mutterrecht und
Avunkulat fallen, hat er auch gerade von seiner Intuition her im
Griaber- und Sakralwesen manches richtig erkannt und gedeutet.
Aber es fehlt ihm jede solide Kontrolle iiber die Tragfahigkeit und
Moglichkeit seiner Behauptungen und ihrer Verkniipfung, da er
nicht nur «der sogenannten kritischen Sichtung des gegebenen
Materials» prinzipiell ablehnend gegeniibersteht, sondern sich kate-
gorisch weigert, «einen neu ausgesonnenen Geschichtsgang nach
der Probabilitdt der zu Grunde liegenden Kombinationen zu priifen»
(Tanaquil 50). Denn «Nach dem Wesen der naturforschenden Me-
thode ist ihr [sc. der philologischen Kritik] verboten, Fragen wie die,
ob das Gesagte die Wahrscheinlichkeit fiir sich habe oder nicht,
ob es verniinftig sei oder nicht, moglich oder nicht, logisch oder
nicht, mit in den Kreis der Erwigungen zu ziehen» (Tanaquil 51)4°.

Da seine auf anderem Wege gewonnene hohere Wahrheit ihm
ohnehin feststeht, geht er in der Sorglosigkeit beim Zusammenbrin-
gen seines Beweismaterials so weit, daB} er seinem Gedankengang
zweckdienlich erscheinende Belege anderer Forscher zusammen mit
den von ihnen zusammengestellten Zitatennestern, inklusive deren
Druckfehlern, ungepriift iibernimmt, unbekiimmert darum, ob
davon alle zu seinem Gegenstande und in seinem Sinne iiberhaupt
etwas aussagen !, und daf er fiir seine eigenen Biicher das Lesen der

40 Vgl. dazu etwa M. GELZER, G.W. 1, 491ff. (Geschichte der Romer); M.
BurckHARDT, daselbst 506 (zu den politischen Aufsidtzen); MeuLi, G.W. 3,
1099ff. (zu Mutterrecht und Symbolik), G.W. 7, 489ff. (Unsterblichkeitslehre)
und daselbst 519ff. (Rémische Grablampen); E. HowaLp, G.W. 4, 552ff.
(Gribersymbolik); H. LomMmeL, G.W. 8, 613ff., 626f. (Antiquarische Briefe).
A. Smvon1Us hatte schon zur Antrittsrede (1841) «beobachtet, dal die der
antiken Literatur entnommenen Zitate zumeist aus zweiter Hand stammen
und daB3 Bachofen Worte neuerer Schriftsteller zur Verstidrkung der eigenen
Darstellung verwendet, auch wenn das Werk als Ganzes seinen Ansichten
keineswegs nahesteht» (G.W. 1, 469), ebenso M. GELZER zu den Grundlagen
des romischen Staatsrechts (1851; G.W. 1, 268-385, Nachwort4, 495): «Was
darin an richtiger Quellenbenutzung mitgeteilt wird, findet sich in dem 1839
erschienenen Werk (Untersuchungen iiber rémische Verfassung und Ge-
schichte> von Joseph Rubino (1799-1864)...»; vgl. dazu unten Anm. 41,
63, 70 (zum probable bei Vinet).

41 Vgl. auller dem Mutterrecht etwa zur Griabersymbolik MeuLi, G.W. 4,

815



Korrekturen andern ungepriift iiberldf3t, was gelegentlich dazufiihrt,
daBl sein vom Setzer und Korrektor millverstandener Text zur
Unkenntlichkeit entstellt ist.

Besonders gefahrlich wurden ihm die Symbole und Mythen mit
ihrer ahnungsvollen Vieldeutigkeit. Sie eroffneten seinem Hang
gewaltsam hineinzuinterpretieren, was er daraus heraussehen wollte,
und mit diesen «Interpretationen» dann seine innere Konstruktion
der Geschichte zu belegen, ein fast unbegrenztes Feld. Es ist inter-
essant darauf zu achten, wie oft das Wort «mull» — nicht nur in den
oben ausgeschriebenen Belegen — bei ihm an Stellen auftritt, wo
eine Behauptung mit materiellen Argumenten zu beweisen wire.
In diesem Bereich verlor er auch iiber sein lebhaftes Assoziations-
vermogen, mit dem er die entlegensten Dinge verbinden konnte,
oft die notige kritische Kontrolle 2.

Bachofen hitte also das Stoffliche seiner Demonstrationen ganz
vernachlissigen konnen. Aber seine «naturforschende Methode»
zwang ihn geradezu zum Gegenteil, denn «Die Wahrheit wird in der
notwendigen Verkniipfung aller Glieder und in dem Zusammenhang
des Ganzen, nicht stiickweise, erkannt» (Tanaquil 54). In seinen
Arbeiten entwickelte er nun entsprechend seiner unbewuf3ten Ver-
mengung der verschiedenen Realitdtsstufen nicht nur die ihm von
vornherein feststehende notwendige Verkniipfung und den Zu-
sammenhang selber, sondern er wollte deren Realitdt wirklich auch
an allen Gliedern zum Beweise ihrer Richtigkeit demonstrieren.
Fiir alle Glieder also sammelte er seine Belege, und damit hoffte er
«in eminentem Sinne positiv zu sein» (B.340). So aber schwollen
seine Materialsammlungen zu ihrer UnermeBlichkeit an. Die innere
Unmoglichkeit, mit der erdriickenden Fiille seiner materiell so unzu-

566f.; zu Tanaquil, G.W. 6, 62ff. die (in der Neuausgabe vielfach berichtigten)
Anmerkungen aus Movers, Die Phénizier 1 und 2 (Bonn 1841 / Berlin 1848)
dem Bachofen mit seiner Vorstellung vom Orientalismus in Rom und Grie-
chenland folgt, und die Kritik Liebrechts, daselbst 454f., sowie KIENZLES
Nachwort 483; zu den Antiquarischen Briefen W. STRASSER, G.W. 8, 632ff.;
die NachliaBigkeit war aber in allen Werken dieselbe, vgl. auch oben Anm. 34,
40.

42 Es geniigt. auf MEULI, G.W. 3, 1099 f. (zum Mutterrecht) und HowaLD,
G.W. 4, 518ff. (zur Grabersymbolik) hinzuweisen.

816



linglich bewiltigten Einzelbelege die Realitit seiner aus einem
anderen Bereich stammenden visionir erschauten Offenbarung an
allen Gliedern zu beweisen, und die innere Unklarheit, in der er iiber
die Methode seines Beweisganges befangen war, trieben ihn also in
den Demonstrationsteilen zu jenen uniibersichtlichen, ungeglieder-
ten, ungliederbaren, niemals fertigen Stoffakkumulationen, die
seine groBBten Werke zu inhaltlich und formal gleich ungenieBbaren
Monstren aufschwemmten.

In den Grundziigen blieben sich Bachofens Ideen, seine Arbeits-
methoden und der Produktionsproze3 seiner Werke mit dieser gan-
zen inneren Zwiespiltigkeit seit seiner Bekehrung und den entschei-
denden Erlebnissen in Rom und Griechenland bis in sein hohes
Alter gleich. Besonders deutlich manifestiert sich dieses unerschiit-
terliche Beharren in der Altersperiode der letzten siebzehn Jahre
nach 1870, die von ihrem Forschungsgebiet, der Ethnologie, her
scheinbar von der vorausgehenden, auf das klassische Altertum be-
schriankten, so sehr verschieden war. Johannes Dérmann, der den
gegen zehntausend Seiten umfassenden NachlaB jener Periode durch-
gearbeitet hat, verdanken wir die Kenntnis und die Erkldrung von
Bachofens ethnologischem Studium und seinen Resultaten 3.

Mit derselben Leidenschaft, mit der er in Mommsen das moderne
Geschichtsbild bekdmpfte, machte er sich jetzt also daran, aus ihm
selber und der Altertumswissenschaft ganz neuen Gebieten Belege
fir die Richtigkeit seiner Anschauungen zusammenzutragen.
Staunenswert und nur durch seine visionidre Grundhaltung erklir-
bar ist die ungeheure Energie, die der seit seiner Jugend jeden Morgen
um vier Uhr aufstehende Mann nun auch auf diesen Gegenstand
konzentrieren konnte, und die riesige Fiille des Materials, das ihm
seine Besessenheit nochmals einbrachte. Bachofen machte sich
wieder an eine Neubearbeitung, diesmal des Mutterrechts, mit
einem erweiterten materiellen Hintergrund (Brief 10.11.1870):
«Meine Aufgabe ist, die Reste des Maternititssystems bei allen
Voélkern der Erde zusammenzusuchen, um auf Grund eines so vervoll-

48 Zu DORMANNS Arbeiten vgl. oben Anm. 12. Die folgenden Angaben be-
ruhen auf seinen Mitteilungen im Nachwort zu G.W. 8, 523ff.
4 MeuL1, G.W. 7, 534; vgl. unten Anm. 66.

817



kommneten Materials die zweite Bearbeitung des Mutterrechts zu
unternehmen.» Wieder wurde, wie im Fall der Neubearbeitung der
Romischen Geschichte, etwas ganz anderes daraus. Bedenkt man,
was seine eben erst (Tanaquil 1870) formulierte Methode der De-
monstration an allen Gliedern, nun ausgeweitet auf Belege «bei allen
Volkern» bedeutet, so ermifit man das gigantische Ausmall dieses
Unternehmens. Bachofen exzerpierte mehr als 600 Autoren auf
weit iiber 5000 Seiten seiner Materialsammlung. Die Entdeckung,
die Bachofen in dieser Periode ausbaut, ist der mit dem Mutterrecht
verbundene Avunkulat, das Verhéaltnis Mutter-Bruder-Sohn. Wie-
der hdauften sich bis zur Publikation eine ganze Reihe von Umarbei-
tungen. Dabei entstanden unter anderem vier gré3ere Manuskripte,
von denen das umfangreichste iiber den Avunkulat in der klassi-
schen, germanischen und indischen Welt (ohne das urspriinglich
noch miteingeplante iibrige Asien sowie Amerika, Afrika und die
pazifische Inselwelt) allein schon iiber tausend Blidtter umfaBte,
also wiederum mit einer Stoffakkumulation, die das Mutterrecht
selbst weit in den Schatten stellte. Von all diesen Riesenarbeiten
gibt also das am Schluf3 wirklich Publizierte «nur einen ganz unzu-
reichenden Eindruck» (Dormann 524. 578). Bachofen lieB} sich jetzt
durch seine ethnologischen Lektiiren in manchen Einzelpunkten
zu einer Revision seiner Rekonstruktion der friihesten Menschheits-
geschichte bewegen. Charakteristischerweise liel er aber auch jetzt
solche Biicher, deren materialistischen Standpunkt er von seinen
Grundanschauungen her ablehnte, einfach ungelesen beiseite.
Wiederum interessierte ihn nicht die rein empirische Wahrheit der
duBeren Tatséchlichkeit. Die bedeutenden ethno-soziologischen
«Nebenfriichte» seiner immensen Arbeit gestaltete und publizierte
er iiberhaupt nicht selber, sondern gestiitzt auf seine Vorarbeiten
Alexis Giraud-Teulon%s. Er vertffentlichte nur, unter dem beinahe

45 Folgende groBeren Arbeiten A. Giraud-Teulons basieren auf Material-
sammlungen oder Vorarbeiten, oder auf der Zusammenarbeit mit Bachofen:
La meére chez certains peuples de ’antiquité (1867) (dazu DOrMANN 525ff.),
Les Origines de la Famille, questions sur les antécédents des sociétés patriar-
cales (mit einer berithmten sprachwissenschaftlichen Untersuchung von F. de
Saussure iber indoeuropiische Verwandtschaftsnamen [1874]) (DORMANN
5601f.), Les Origines du Mariage et de la Famille (1884) (DOrMANN 580, 594 f1.),

818



irrefithrenden Titel «Antiquarische Briefe» (Bd.1, 1880) das, was
ihn eigentlich interessierte und schon immer interessiert hatte.
Bachofen wihlte in der Hauptsache die Mythen aus, und so wurde
dieser erste Band wieder fast ein mythologisches Werk. Im Gegen-
satz zu Lewis H.Morgan, dem er sonst so viel verdankte, der aber
die Religion in seinem Werk ganz vernachldBigte, wollte Bachofen
wieder nachweisen, «dafl die Religion der eherne geistige Grund der
gesetzméfBigen kulturellen Entwicklung ist» (Dérmann 553). Seine
geschichtsphilosophischen Prinzipien waren unveridnderlich diesel-
ben geblieben. «Der klassische Altertumsforscher wurde Ethnologe
in der festen Uberzeugung, mit dem «Mutterrecht» aller abfilligen
Kritik zum Trotz eine giiltige Aussage gemacht zu haben» (Dor-
mann 530). Durch die ethnologischen Forschungen und die Modifika-
tionen, die sie ihn veranlaten am &dulBeren, materiellen Entwick-
lungsschema der Menschheitsgeschichte vorzunehmen, wurde seine
Grundauffassung keineswegs veridndert, im Gegenteil: «Diese um-
faf3t nach wie vor... diese grof3e platonische Geschichtsidee, die durch
die ethnologische Forschung keinesfalls widerlegt, sondern bestétigt
erschien. Nur die historischen Formen, in denen sie sich zu inkarnie-
ren vermochte, hatten sich in seinen Augen vermehrt» (Dérmann
571).

Enttéuscht iiber die verlegerische Erfolglosigkeit seines Buches?¢,
das er diesmal nicht als schwerfilligen Traktat, sondern in der seiner
Denk- und Darstellungsweise so viel angemesseneren diskursiven
Briefform ausgearbeitet hatte, und dem er erst nach neuer Ermunte-
rung von aullen (1885, vordatiert 1886) einen zweiten Band nach-
folgen lieB3, kehrte er zum Trost wieder zu jenem Gegenstand zu-
riick, dem er schon die entscheidenden Erlebnisse seit seiner Bekeh-
rung verdankt hatte, «dem Anblick und der unmittelbaren Beriih-
rung der alten Reste». Da er nicht mehr nach Italien reiste, beschéf-
tigte er sich nun mit Altertiimern, die ihm trotzdem zugénglich
waren, und sogar thematisch kehrte er wieder zum Ort seiner ur-
spriinglichen Inspiration zuriick, zum Graberwesen. Daraus wurde

46 Von den im ganzen 125 Exemplaren der Auflage (bei der Unsterblich-
keitslehre waren es duBerer Umstiinde wegen sogar nur 50 gewesen), waren
am 1.8.1881 erst 26 Exemplare abgesetzt, fast ausschlieBlich Geschenkexem-
plare des Autors an Freunde, Rezensenten, Bibliotheken; vgl. D6rRMANN 586.

819



das Werk, mit dem er sich von 1881 bis unmittelbar vor seinem
Tode beschéftigte, und das unvollendet postum (1890) herausgegeben
wurde, mit dem von ihm gewahlten, alle seine alten Vorlieben noch
einmal zusammenfassenden Titel «Roémische Grablampen, nebst
einigen andern Grabdenkmailern vorzugsweise eigener Sammlung,
vorgelegt und mit Ausfithrungen zu einzelnen Teilen der rémischen
Griabersymbolik begleitet von J.J.Bachofen»*’. Das wiederum sehr
gro3 geplante Werk ist Fragment geblieben. Seine Lampen nennt
Bachofen «Grablampen», «und er behandelt ihre Formen und ihren
Bilderschmuck von vornherein und mit Selbstverstindlichkeit als
Griabersymbole. Mit Unrecht miissen wir sagen. Es sind Lampen
des alltdglichen Gebrauchs; und dieser war sehr mannigfaltig»
(Meuli 519). Mit aller Riesenenergie, die Bachofen darauf verwen-
dete, auch fiir sie noch passende Parallelen und Erklidrungen zu fin-
den, bleibt er also bis zuletzt dem alten Verfahren seiner naturfor-
schenden Methode treu, seine Interpretation nach von seiner Vision
aus vorgegebenen Vorstellungen an die Dinge heranzutragen, und
die kritische Behandlung seiner materiellen Zeugnisse mit dem von
dorther motivierten Dilettantismus zu vernachldaBigen. Und noch
einmal liegt das Beste in diesem Buche in jenen Darlegungen, wo
Bachofen sich seiner Inspiration hingibt.

In ganz anderem Mafe als er es damals geahnt hat und auch aus
anderen, ihm wohl eben nicht klar erkennbaren Griinden, bewahr-
heitete sich also bis zum Schluf3 seines Lebens, was er in seinen Be-
kenntnissen iiber seine Stellung zur Erforschung des Altertums ge-
sagt hatte: «Ich hoffe in eminentem Sinne positiv zu sein, ja werde
es auch gar nicht verschméhen, in der geringen Stellung eines Samm-
lers zu erscheinen, der hie und da zum Verstindnis des Stoffes, zur
Entwicklung der darin liegenden antiken Idee KEtwas beitrigt,
wenn auch das Meiste ungeldst und unerklédrt, gleich alten Basre-
liefs, wird liegen bleiben» (B.339{.).

Mit seiner paradoxen Vorstellung von der «naturforschenden
Methode» steht Bachofen allerdings gerade in der Romantik
keineswegs allein %8, Fiir die Implikationen der Methode selber geniigt

47 Dazu vgl. MeuLi, G.W. 7, 5151f.
48 Auf die #hnlichen Grundlagen Jacob Grimms und Goethes weist
MuscHGa, a.0. (oben Anm. 15) 12f, hin.

820



es an Goethes naturwissenschaftliche Schriften zu erinnern. Selbst-
verstiandlich bestehen in wesentlichen Punkten klare Unterschiede,
besonders der, dafl bei Goethe die Methode auf ihren eigentlichen
Gegenstand, die Naturforschung, und nicht wie bei Bachofen auf die
Geschichte des Altertums angewendet wird. Aber namentlich in
Goethes «Farbenlehre»4?, einem sonst in jeder anderen Hinsicht mit
Bachofens Werken kaum vergleichbaren, groBartig gestalteten
Werk, treten doch auch deutlich die Ahnlichkeiten und Analogien
zutage, die in einer vergleichbaren, vom FErlebnis ausgehenden
Grundanschauung der Natur und in einer daraus folgenden d&hnlichen
spekulativen Betrachtungs- und Erklirungsweise fiir ihre Phéno-
mene begriindet sind, die in philosophischer Hinsicht #hnlichen,
wenn nicht sogar teilweise denselben Anregungen folgt. Auch
Goethe verwendete gerade in der Farbenlehre einen groBen Teil
seiner Energie darauf beweisen zu wollen, dal die Natur nicht so
sei, wie die moderne materielle Naturwissenschaft sie erklire, son-
dern so wie sie sich ihm nach seinem eigenen Erlebnis und dessen
systematischer Einordnung in das Ganze seines Weltbildes dar-
stellte. Auch er bekdmpfte mit allen ihm zur Verfiigung stehenden
Mitteln die Vertreter der modernen physikalischen naturwissen-
schaftlichen Methode und ging zum Beispiel so weit, zu verhindern,
daBl einer ihrer Anhénger Professor in Jena wurde. Auch er unter-
mauerte seine Auffassung historisch mit einem spekulativen Riick-
blick «Zur Geschichte der Urzeit» (251 ff.). Was fiir Bachofen Momm-
sen, das war fiir Goethe Newton. Dessen « Opticks» bekdmpfte er mit
demselben irrational begriindeten Fanatismus wie Bachofen Momm-
sens « Romische Geschichte». Andreas Speiser charakterisiert diesen
Aspekt von Goethes wissenschaftlicher Position folgendermafen:
«Die Prinzipien Goethes werden um so wirksamer, je mehr sie sich
dem Geistigen nihern, und darum entfalten sie erst in der Welt der
Maler ihre eigentliche Kraft... Uber den polemischen Teil ist nicht
viel zu sagen. Das prachtvolle Newtonsche Werk <«Opticks> wird
zerpfliickt und mit den grobsten Invektiven versehen, wobei sich
aber zeigt, dal Goethe fast alles millverstanden hat. Vom ersten

49 Hier zitiert nach der Artemis-Gedenkausgabe, Bd. 16, Naturwissen-
schaftliche Schriften 1 (Zirich 1949), hsg. mit einer Einfithrung (aber unter
Weglassung des polemischen Teils) von ANDREAS SPEISER.

821



Augenblick, als er mit den Biittnerschen Prismen gegen die weille
Wand schaute, begann die Abneigung gegen Newton, und sie hin-
derte ihn, auch nur ein Wort seines Gegners in Ruhe zu lesen»
(Nachwort 944). In diesen Zusammenhang gehort auch Goethes
dhnliches irrationales Verhalten seinem «Gegner» gegeniiber, «die
pathologische Wut, in die er spiter jedesmal gerdt, wenn von
Newton die Rede ist» (Nachwort 940).

In Bachofens Darstellung seines Weltbildes sind verschiedene
Einfliisse erkennbar, die an dessen Ausformung beteiligt waren,
und auf die Ahnlichkeiten und méglichen Abhingigkeiten von
Gorres und Schelling, Carl Otfried Miiller und Jacob Grimm hat
man liangst hingewiesen. Am greifbarsten zeigt sich der Einfluf} von
C.F. von Savigny, den er selber in Berlin zum Lehrer hatte. Als
letzte historische Wurzel jener Vorstellungen von der Naturreligion
und ihrer Offenbarung und ihrer Tradition im Orient hat Karl Meuli
jenen, Bachofen durch Plutarch vermittelten, also mittelplatonisch
interpretierten Platonismus erkannt?0, der auch noch im ethnologi-
schen Alterswerk die leitenden Ideen liefert®l. Dafl auch typisch
spatneuplatonische Elemente fiir die Struktur des Ganzen entschei-
dend sind, ist evident. Bachofen waren «des Hierocles Commentar
(sc. zu den Goldenen Worten des Pythagoras) so gut als Proclus’
Schriften eine wahre Fundgrube, wie der, der sie liest, sich gleich
iiberzeugen wird» (Brief 15.3.60)%2. Dahin gehéren besonders die
mystische Exaltation und die unerreichbar hoch iiber allem Ver-
stand stehende Schau der im Schweigen sich der Phantasie eroffnen-
den Einung mit dem Ursprung, die bei Plato selber noch nicht aus-
gebildete Stufenlehre zur inneren Verbindung der verschiedenen
Seins-, Wahrheits- und Erkenntnishéhen der Welt, die Bewertung
der fiir uralt gehaltenen orientalischen Mysterienreligionen, des
Symbols fiir die Erkenntnis und Darstellung des Religiosen iiber-

5% MeuLi, G.W. 3, 1088ff., 1106ff.

51 DOrMANN, G.W. 8, 534.

52 MeuLl, G.W. 3, 1107: «Wie er zu dieser Ansicht kam, bleibt abzukléren ;
man mag an Anregungen etwa durch Proklos denken», scheint diese Brief-
stelle iibersehen zu haben. Hierokles ist Neu-Pythagoreer; vgl. auch unten
Anm. 70 zur enthusiastischen Erkenntnis der gottlichen Wahrheit bei Pascal
und Vinet.

822



haupt, und bezeichnende Details wie etwa die historisch falsche,
fiir den Neuplatonismus der Athener Schule aber zentrale Vorstel-
lung von «Plato... als Ausleger und Verkldrer der homerischen
Weltanschauung» (G.R.121) und vom uralten Ursprung der or-
phisch-pythagoreischen Lehre, wie sie sich ihr aus Symbolen sehr
spater Literatur der Kaiserzeit offenbarte®. Friedrich Creuzer, der
Neuentdecker Plotins und Herausgeber des Proklos, der damit einen
tiefen EinfluBl auf die Romantik und auf Goethe ausgeiibt hat54,
steht, wie E. Howald gezeigt hat, hinter der «Gridbersymbolik» und
wie Meuli nachgewiesen hat, sicher auch mit seiner «Symbolik»
hinter Bachofens « Unsterblichkeitslehre der orphischen Theologie,
dem innerlich geschlossensten und methodisch sichersten von
Bachofens Werken zum Altertum. Durch Creuzers Vermittlung hat
Plotin Goethe gerade in seinen naturwissenschaftlichen Schriften
entscheidend beeinflult%, und die Geistmetaphysik des Plotin
steht auch hinter den SchluBszenen von Goethes Faust, in denen
dieser Neuplatonismus dem Mysterium von Fausts Aufnahme in
den Himmel unterlegt ist%, und den Bachofen auf seiner Bekeh-
rungsreise (1842/43) neben der Bibel in seinem Gepick mitfiihrte5?.

Platonisierend mutet auch Bachofens ganz verschiedene Behand-
lung seiner «esoterischen» und seiner «exoterischen» Schriften an.
Nur in den exoterischen, fiir das profanum vulgus der gelehrten
Welt und des Publikums bestimmten wissenschaftlichen Schriften
fiihlt sich Bachofen zu seiner Beweismethode durch Stoffhdufung
verpflichtet, und gerade dadurch hat er sich allerdings auch weit-
gehend um seine Wirkung als Schriftsteller gebracht. Auch das ist
eine Folge der inneren, auf seiner Selbsttduschung beruhenden

53 Zu diesem spiitneuplatonischen religiésen System des Proklos und zu
seinen Autoritidten vgl. TH. GELzER, Die Epigramme des Neuplatonikers
Proklos, Museum Helveticum 23 (1966), 1ff.

54 Vgl. dazu Max Wunbpr, Plotin und die Romantik, Neue Jahrb. fiir d.
klass. Altertum etc. Bde. 35/36 (1915), 649ff., und Bd. 41 (1918), 140f.;
Franz KocH, Goethe und Plotin (Leipzig 1925).

55 Vgl. dazu A. SPEISER, a.0. (oben Anm. 49), 931f., 938, 948, 984.

% Vgl. dazu TH. GELZER, Antike Hintergriinde in den letzten Szenen des
«Fausty, Neue Zircher Zeitung 4.9.1966, Nr. 3702 (99).

57 Zu den Biichern, die Bachofen auf dieser Reise las und bei sich hatte,
vgl. M. BurckHARDT, G.W. 1, 482,

823



Widerspriiche. Ganz anders sehen dagegen die esoterischen, nur fiir
einen oder wenige Freunde bestimmten Schriften aus. Zu ihnen ge-
horen die Bekenntnisse (an Savigny), die Griechische Reise, deren zu
Hause ausgearbeitete «sogar sehr umfangreiche, aber wenig wissen-
schaftliche Reisescenen...Eigentum einer befreundeten Familie
geworden sind» (B.342), die Bachofen darin mit «Ihr» anredet®,
und die seinen «Freunden» H.Hottinger, W.Wurstemberger und
F.D.Gerlach gewidmeten «Politischen Betrachtungen iiber das
Staatsleben des romischen Volkes», in denen sein Bild vom Auf-
bau des menschlichen Staates sich bis zur Vision eines Staatsideals
erhebt®®. Sie wurden zu seinen Lebzeiten vor der Offentlichkeit
angstlich verborgen und erst lange nach seinem Tode publiziert.
Gerade in diesen Schriften, wo er seinen Gedanken keinen seiner Be-
gabung und seiner Denkweise unangemessenen Zwang zur Systema-
tisierung antun muB, und wo er seine Vorstellung vom Altertum und
von der Neuzeit, in freier Assoziation der Erscheinungsformen iiber
die Jahrtausende nach allen Seiten hin entwickeln kann, erscheint
er auch als Schriftsteller am gréBten, und gerade hier kommt auch
seine visionidre Schau der Geschichte am klarsten zur Darstellung.
Der wahre Bachofen ist fiir uns erst seit ihrer Entdeckung erkenn-
bar.

Im Gegensatz zu Goethe ist es aber fiir Bachofen noch nicht er-
wiesen, ob und daB er sich der Herkunft des zu seinem visioniren

58 Zum Beispiel S. 81: wie er die Bekenntnisse von Savigny wieder zu-
riickverlangte (Briefe 18.5.1855; 10.10.1855) und erhielt, so scheint er auch
die ausgearbeiteten Teile der Griechischen Reise wieder zu sich genommen zu
haben. Wer der Adressat war, ging wohl aus der heute abgeschnittenen (das
ist schon im «Druckvermerk» von G. ScEMIDT, S. 235 vermerkt) ersten Seite
des Manuskripts hervor. Man konnte etwa an die Familie des 1857 ver-
storbenen W. T. Streuber denken, in dessen Nachruf (vgl. oben Anm. 25)
Bachofen iihnliche Gedanken ausspricht wie in den Bekenntnissen und der
Griechischen Reise. Jedenfalls wird vollstindige Ubereinstimmung der An-
schauungen des Lesers mit denen Bachofens vorausgesetzt.

59 G.W. 1, 25-62 mit den Beilagen : Bemerkungen zu Livius (daselbst 63-70)
und Notizen zur Tagesgeschichte (71-76), in denen der Zusammenhang zwi-
schen Bachofens Lektiiren aus dem Altertum, seinen téglichen Buch- und
Zeitungslektiiren und seinen Anschauungen iiber morderne Verhéltnisse be-
sonders klar zutage tritt; vgl. dazu M. BURCKHARDT, daselbst 479ff., zu
Livius unten Anm. 94.

824



Erlebnis strukturell so gut passenden neuplatonischen Systems im
ganzen und der davon in sein Werk iibernommenen Elemente im
einzelnen wirklich bewu3t war. Das ist auch nicht einmal besonders
wahrscheinlich®; denn abgesehen davon, da} er es offenbar nir-
gends positiv ausspricht, hat er diese neuplatonischen Elemente
auch mit solchen ganz anderer Herkunft kombiniert, die auch ihrer
Struktur nach ganz anders geartet sind. Seine Gedanken iiber das
gottliche Wirken in der Geschichte und iiber den Gang der Ge-
schichte selber lehnen sich an Herder und Augustin an, deren gewinn-
bringende Lektiire er, wie iibrigens auch diejenige Joh. von Miillers,
selber bezeugt®l. Dazu kommt aber auch seine antidsthetische
calvinistisch anmutende Ethik, die er mit den hochsten Werten
seiner Offenbarung und mit den Griinden fiir ihren Zerfall zusam-
menbringt %2, Die Art, wie er, im betonten Gegensatz zu dem Histo-
riker, der «seiner eigenen Religion spottet» und deshalb «die der
alten Welt auch nicht wiirdigen» kann (G.R. 136), naiv seine biedere
protestantische Abendsmahlslehre mit Hilfe der Symbolik seiner
inneren Konstruktion der Geschichte einfiigt und damit seine eigene
Religion mit derjenigen der Urzeit verbindet (G.R.141-143), fiir
deren Religiositdt er bedenkenlos das Wort «Glauben» verwendet
(«Mutterrecht», 26ff. etc.), spricht erst recht nicht fiir eine bewulite
philosophische Integration, sondern fiir die gemeinsame Verwurze-

60 Er hielt ja Quellen und System dieser spitkaiserzeitlichen neuplatoni-
schen und neupythagoreischen Offenbarungslehren fiir uralt, vgl. etwa
Mevri, G.W. 7, 508ff.

61 Tm Brief 29.10.1863: «Ich habe kiirzlich wieder die alte Geschichte in J.
Miillers Biichern gelesen. Mir das hochste unter allem Neuen» (J. von Miiller,
Vierundzwanzig Biicher allgemeiner Geschichten, Tiibingen 1810; Miillers
«Geschichten schweizerischer Eidgenossenschaft» hatte er schon in der
Schule als Praemium erhalten, MEULI, Leben 1023), dann J. G. Herder (Ideen
zur Philosophie der Geschichte der Menschheit) und Augustin (De civitate
Dei); zu ihrem Einflul KrenzLe G.W. 6, 467ff.; zu Livius vgl. unten Anm. 94.

62 Besonders auf die Griechen hat er es deshalb abgesehen, vgl. etwa:
«Der griechische Genius hat auf dem Gebiete, auf welchem er das Hochste
leistet, den Zusammenhang mit der &uBeren Erscheinung des stofflichen Le-
bens nie aufgegeben, und darum durch sein Schonheitsideal zu allen Zeiten
den Sensualismus geweckt und die dsthetische Beurteilung, den Ma@stab
sittlich geschwichter Geschlechter, ins Leben gerufen» (T'anaquil 42); vgl.
auch unten Anm. 65, 80.

825



lung der verschiedenen Elemente in Bachofens persénlichem Erleb-
nis. Diese Ethik und diese Theologie des Glaubens, die den Gehalt
seiner hochsten Werte entscheidend beeinflussen, haben ihn iibri-
gens nach der wirklichen Religionsiibung der primitiven Vélker gar
nicht fragen® und auch groBe fiir die wirkliche primitive Religion
so wichtige Gebiete wie etwa das der Magie ginzlich vernachliBigen
lassen, die doch gerade auch im spiaten Neuplatonismus einen festen
Platz haben®t. Wihrend der spate Neuplatonismus auch gerade die
literarischen Zeugnisse als heilig geachteter Schriften, zu denen
auch Homer gezdhlt wird, als zentrale Offenbarungsquellen seiner
mystischen theologischen Spekulation betrachtet, sind fiir Bach-
ofen mit seinem bilderlosen Calvinismus die bevorzugten Triger des
uralten Natursymbols die «stummen» Zeugen, die alten Reste an
denen sich seine «Anschauung» entziindet, Quellen der Offen-
barung und, Natursymbole deren Triger. Die « Kunst» 148t er nur
gelten, insofern sie mit Abbildungen des Mythos die «schénsten
ethischen Ideen», quasi als Bilderbibel, illustriert ®®.

Auf seinem personlichen Erleben, dem GenuB3, den der Besuch
alter Griberstiddte ihm gebracht hat, und nicht auf philosophischer

83 Auf «die dullerst wichtigen und folgenreichen Ausfiihrungen Tylor’s, des
Begrinders der Theorie des Animismus» lie3 er sich gar nicht ein, obschon er
S.531 seines Buches «Die Anfiinge der Kultur» (deutsch Leipzig 1873) fast
wortlich zitiert, DORMANN G.W. 8, 547f.; vgl. oben Anm. 40.

64 Vgl. dazu CLEMENS ZINTzEN, Die Wertung von Muystik und Magie in
der neuplatonischen Philosophie, Rhein. Museum 108 (1965), 71ff.

65 Man vergleiche etwa die Beschreibung der Vase von Canosa in der Un-
sterblichkeitslehre, G.W. 7, 14ff., dort 19f.: «Betrachten wir die Bestandteile
aus einem rein kunstlerischen Standpunkte, so kann das Urteil unméglich
lobend ausfallen... Wir sehen die Forderungen der Schénheit und Formvoll-
endung den hdheren Anspriichen des religitsen Gedankens untergeordnet.
Das canusinische Denkmal verfolgt nur Einen Zweck: die vollstindige bild-
liche Darlegung jener Seelenlehre, welcher der Bilderzyklus des Mittelraums
gewidmet ist... So ist es der Sinn und nicht die &uBere Erscheinung, welche
unsere Grabvase auszeichnet. Thr Wert liegt allein in dem Reichtum des Ge-
dankens, ihr Bildungsgesetz in der geschickten Handhabung und Kombina-
tion einer gegebenen verstédndlichen Zeichensprache», und S.23 «GroBartig
und erhaben, aber einfach und klar, gleich der Lehre, aus der sie hervorge-
gangen, gewinnt die Vase, wenn richtig verstanden, jene Wiirde...»; vgl.
oben Anm. 82.

826



oder theologischer Spekulation, beruht wohl auch der Charakter
des mit den hochsten geistigen Gehalten gleichgesetzten Ursprungs
und der priméren Offenbarung, den er ausgerechnet dem Grabkult
und der Grabersymbolik — und nicht etwa irgendeiner Naturerschei-
nung — zuschreibt: «An den Stein, der die Grabstidtte bezeichnet,
kniipft sich der dlteste Kult, an das Grabgebdude der élteste Tem-
pelbau, an den Grabschmuck der Ursprung der Kunst und der Orna-
mentik. An dem Grabstein entstand der Begriff des Sanctum, des
Unbeweglichen, Unverriickbaren» (B.321).

Alle Nachweise literarischer Quellen fiir die Ausformung von
Bachofens Weltbild beweisen also nichts gegen die Eigenstindigkeit
und Originalitdt seiner Vision der Welt und der Geschichte. Gerade
das philosophisch ungekldrte Verhiltnis zwischen den Realitéten
seiner Vision und der materiellen Welt gehort wohl wesensméiBig
zum mystischen Charakter dieser Schau, und die Vereinigung der
verschiedenartigen aus Bachofens frithen Erfahrungen® stammen-
den, nur durch sein einendes Erlebnis verbundenen Elemente, die bei
ihrer Ausformung zutage treten, zeigt, daBl ihr Kern zutiefst in
diesem nur Bachofen eigenen, ganz personlichen Erlebnis verankert
ist.

Trotz aller geschichtsphilosophischen Implikationen seiner
Schau weisen ihm doch die ausschlaggebende Funktion, die er der
schopferischen Phantasie und der Einbildung bei seinem Erkennt-
nisvorgang in der Anschauung zuerkennt, und die groBartigen
gefiihlsbetonten Schilderungen historischer Landschaften und der
Naturerscheinungen in ihrem Raum, sowie des religiosen Erlebens
und der Kultur der Urzeit mit ihren Orgien, und ganz besonders de-
ren sprachliche Gestaltung gerade mit seinen eindrucksvollsten

66 Diese Erfahrungen stammen, wie Bachofen immer wieder betont, aus
seinen Jugenderlebnissen; vgl. etwa in der Geschichte der Romer, G.W. 1, 129,
«jene geheimnisreichen Ebenen, die der Tiber durchstréomt, wo die Phantasie
des Knaben spielte, der Jiingling in das Studium des Altertums eingefiihrt
wurde und der Mann den Stoff eines nie zu beendigenden Nachdenkens
fand». Seine Lehrer am Paedagogium, wo er immer Primus war, haben wesent-
liche Elemente dazu geliefert, Was er dort erfahren hat, schildert MEuULI,
Leben 1022ff. und ausfiihrlicher fir dieselbe Zeit W. Kagci, Jacob Burck-
hardt, eine Biographie, Bd.1 (Basel 1947), 327ff.

827



Werkteilen seinen eigentlichen Ort mehr in der spidtromantischen
Prosadichtung als in der systematisch und begrifflich ordnenden
Philosophie an. Ober er die in ihrer Natur- und Todesmystik seinen
Schilderungen der Graberstidte so verwandten Hymnen an die
Nacht des Novalis kannte, und ob ihm bei der Ausarbeitung seiner
Griechischen Reise Hélderlins in seinem Pessimismus, seinem Natur-
erlebnis und seinem religiosen Neuplatonismus wie in seiner hierati-
schen Sprache so erstaunlich nahestehender Hyperion®’ vor Augen
schwebte, ob ihm iiberhaupt das Romantische seiner Italien- und
Griechenlandsehnsucht bewuf3t war, und ob deren literarische Ge-
staltungen ihn beschéftigt haben, bleibt zu erhellen kiinftiger For-
schung vorbehalten. Fiir die zeitgendssische spatromantische Dich-
tung hat Muschg mit Recht auf die innere Nihe der Auffassung von
Natur und Kunst und die #uBere Ahnlichkeit der Gestaltung wesent-
licher Partien in Adalbert Stifters der modernen Welt ebenso abge-
wandtem Werk mit solchen Bachofens aufmerksam gemacht®.
Noch gar nicht untersucht ist, welchen Einflu auf seine An-
schauungen und auf seine «feierlich-pastorale Diktion, unter Ver-
wendung biblischer Texte»®, deutsche und franzosische theologi-
sche und Erbauungsliteratur gewonnen hat, die er moglicherweise
seit seinem Konfirmationsunterricht beim Obersthelfer Jakob
Burckhardt und seinem Schulunterricht bei Alexandre Vinet?

67 Zum verwandten Erlebnishintergrund vgl. etwa W. MicHEL, Das Leben
Friedrich Holderlins (Bremen 1940), dort Bachofen zum Beispiel S.249 aus-
driicklich genannt.

68 A.O. (oben Anm. 15), 11f., 17; vgl. auch die schone Einleitung zu dem
unter dem Titel «Landschaften Mittelitaliens» herausgegebenen Abschnitt
«Das westliche Mittelitalien» aus der Geschichite der Romer (G.W. 1, 19-130),
Basel 1945 (Sammlung Klosterberg, Schweiz. Reihe), 11-17.

69 Vgl. M. BURCKHARDT, J. J. Bachofen und die Politik, Sonderdruck aus
der Neuen Schweizer Rundschau, Dez. 1942, 16.

70 Vgl. dazu MEULI und KAEGI1, oben Anm. 66; VINET (1797-1847) emp-
fahl sich den konservativen Baslern durch sein mutiges 6ffentliches Eintreten
fiir die Stadt gegeniiber den fanatisierten Radikalen in der Waadt und in der
Eidgenossenschaft 1831 bis 1833, vgl. Oeuvres s.1, 7 (Lausanne 1932), 34-71,
94-103; zu Vinets Chrestomathie oben Anm. 24; die Betonung der Wichtig-
keit von Herz und Gefiihl gegeniiber dem Verstand bei der Erkenntnis der
hochsten Wahrheit (etwa B.321, G.R. 33) erinnert an Pascal, dazu VINET
Etudes sur Blaise Pascal (1848), Oeuvres s.1, 2 (1936), 207{f., 229 «Le cceur!

828



gelesen hat, und deren héheren Gehalt er in seiner fritheren Zeit in
der Basler Kirche, spiter in der Eglise Francgaise, wo er von 1879
bis zu seinem Tode im Consistorium wirkte, als regelméaBiger Kirch-
ginger jeden Sonntag? assimilierte.

Es ist nun interessant zu sehen, wie dieser innerlich so kompli-
zierte, in seinem Werk mit seinem RealitdtsbewuBtsein zwischen der
materiellen und geschichtlichen Welt und seiner eigenen Vision
einer idealen Welt so eigentiimlich gespaltene Mann in seiner realen
personlichen Umwelt und in den weiteren Gemeinschaften von
Staat und Gesellschaft stand. Dazu geben die Briefe interessante
Hinweise, die zwar keineswegs alles erkldren kénnen, aber doch man-
che Zusammenhinge deutlicher erkennbar werden lassen. Dabei
wollen wir uns auf die fiir Bachofens Werk und die mit seiner oben
skizzierten Problematik zusammenhéingenden Aspekte beschranken.

Iintuition, la conscience intime de la vérité religieuse, immédiatement saisie
comme le sont les principes premiers!»; fir Bachofens Eintritt in die Eglise
Frangaise (die Basler Kirche wurde erst nach 1876 von dem ihm suspekt ge-
wordenen Basler Staat getrennt) mogen Erwigungen wie die von VINET im
Essai sur la Manifestation des Convictions religieuses, et sur la séparation de
UEglise et de I’ Etat envisagées comme conséquence nécessaire et comme garantie
du principe (1842), Oeuvres s. 4, 1 (1928) mitbestimmend gewesen sein, vgl.
dort 13ff. gegen den skeptischen Zeitgeist, 14 «Tout est probable, tout est
plausible, mais également tout, le oui et le non sur chaque question», 19ff.
Ideen die das Christentum eingefiihrt hat gegeniiber dem Altertum, 35ff.
Recht — Gesetze — Religion, 46f. Gottliche Wahrheit — Mensch als Bild
Gottes, 55ff. Abstractions — Ideen, 63 Wahrheit wird durch die Dinge selber
bezeugt, auch wenn die Menschen sie jetzt noch nicht glauben, 249ff. Ideal-
staat. Ganz anders ist aber bei Vinet die Bewertung der Staatsreligion der
Romer (vgl. oben Anm. 40.63). — Die Bewertung der erneuten Zerstérung
Jerusalems (zum letzten Mal vorher war dort 167 v.Chr. durch Antiochos IV.
der Jahvekult im Tempel abgeschafft und durch den Zeuskult ersetzt wor-
den) durch die Romer (Titus) als «das groBte Ereignis seit der Vertilgung
Karthagos» und von «Karthagos und Jerusalems Fall» als «die zwei wichtig-
sten Wendepunkte der Weltgeschicke» (T'anaguil 39) ist wohl Ausflul von
Bachofens heilsgeschichtlicher Betrachtungsweise; aber es bleibt noch zu
kldren, ob er dafiir Vorldufer hat; vgl. unten Anm. 80.
71 Vgl. MeuLl, G.W. 7, 533.

829



I11.

Ein entscheidender Faktor in seinem Verhéltnis zur Gesellschaft
waren fiir Jean-Jacques Bachofen die Gefiihle, die er seiner Vater-
stadt Basel entgegenbrachte, in der er trotz aller Proteste bis zu-
letzt verwurzelt blieb. In dieser Hinsicht war er unter keinem gliick-
lichen Stern geboren. Einen offenbar sehr starken EinfluB iibte dar-
in auf ihn sein Vater, J.J. Bachofen-Merian (1788-1876), durch
seine Ansichten und sein Beispiel aus. Zu ihm stand Bachofen in
einem sehr engen personlichen Verhiltnis, trat mit ihm zusammen
seine Bekehrungsreise nach Italien (1842/43) an und lebte mit ihm
vom Tode seiner Mutter (1856) bis zu seiner spiten Verheiratung
(1865) allein zusammen. Der Vater charakterisiert sich 1862 selbst,
als miirrischer ausgesprochener Anhinger der alten Ordnungen,
dem das «ungebundene Wesen der Neuzeit, dieser Krieg Aller gegen
Alle» unheilvoll und abschreckend erscheint 72,

Zwei Ereignisse, die mit dem auf Tafel I des Briefbandes abge-
bildeten, vom Vater Bachofen 1826 bis 182873 erbauten Hause der
Dompropstei (Sankt-Alban-Graben 7, jetzt Zivilstandsamt) zu-
sammenhéngen, werfen ein schlagendes Licht auf Vater und Sohn
und ihr Verhiltnis zur Stadt. Der Autobiographie 7 des bedeutenden
Basler Architekten Melchior Berri-Burckhardt (1801-1854), des
Schwagers von Jakob Burckhardt, verdanken wir eine Schilderung
der beiden Bauherren Isaac Iselin-Roulet (1783-1841) und Bachofens
Vater, die zur selben Zeit auf Teilen desselben Grundstiicks durch
ihn die Nachbarhduser Sankt-Alban-Graben 5 und 7 bauen lieBen.
Berri schildert die groBziigige liberale Art Iselins, der ihm, nachdem
die Pline einmal genehmigt waren, nicht mehr ins Handwerk
pfuschte, im Gegensatz zu Bachofens unangenehmer Art, ihn jeden
Abend bis Mitternacht in Beschlag zu halten mit Diskussionen iiber

72 MEULI, Leben 1015.

73 Gegeniiber MEuLIS fritherer Meinung (Leben 1017-1027), die Familie sei
1825 in die Dompropstei umgezogen, vgl. jetzt Briefe 628 (zu Tafel I) und
Berris Bericht iiber den Bau, von 1826 (Anm. 74).

74 Der entsprechende Abschnitt ist publiziert von WiLHELM ABT, Melchior
Berri und zwei unterschiedliche Bauherren, Basler Nachrichten 13.9.1968,
Nr.385.

830



Abanderungen der Pléne, die er dann hinter Berris Riicken zusam-
men mit dem Baumeister J.J.Stehlin doch wieder umstiirzte, «und
es brauchte eine Hiobsgeduld, allen diesen Launen zu entsprechen...
DaB ich lieber fiir den wohlwollenden, groBartigen Herrn Iselin als
fiir den launischen und rénkesiichtigen Bachofen arbeitete, 1a3t
sich leicht denken». Diesen charakterisiert er dazu noch mit dem
bezeichnenden Satz: «Seine hdamischen Reden und bissigen Bemer-
kungen iiber Biirger, Stadtrat und Regierung fielen mir héchlich
auf.» Genau diese Art der Kommentare iiber Biirger und Regiment
seiner Stadt begegnet dann auch immer wieder in den Briefen des
Sohnes. Damit ist er also in die ungliicklichen FufBlstapfen seines
Vaters getreten. :

Im Jahre 1858 hatte dann der Vater mit seiner Nachbarin, der
Witwe Iselin-Roulet, eine fiir ihn negativ ausgehende Auseinander-
setzung, die zu einer Klage ihrerseits fiihrte, und die sich fiir den
Sohn zu ungeahnten Weiterungen auswuchs (Briefe Nr.102, 107,
129). Bachofen fiihlte sich ndmlich veranlaBt, aus der Universitéts-
curatel auszutreten wegen der AuBerungen, die ein anderes ihrer
Mitglieder, J.J.Vischer-Iselin, der Schwiegersohn der Witwe, bei
einem Augenschein in jener Angelegenheit gegeniiber seinem Vater
getan hatte. Bachofen gibt diese selber in seinem Riicktrittsschrei-
ben (9.2.1858) folgendermaflen wieder: «Es gebe zwei Arten von
Menschen, Ehrenménner und solche, welche den Namen nicht ver-
dienten, zu den Erstern habe der verstorbene H.Iselin gehort; an-
dere Leute gehorten dagegen in die andere Klasse. H. Bachofen-Me-
rian habe fritherhin von einem freundschaftlichen Verkehr gespro-
chen, in dem Er mit seinem Nachbarn gestanden ; er dagegen erklire
im Namen der Iselin’schen Familie, da der Verstorbene sich ge-
schamt haben wiirde, mit H. Bachofen auch nur im geringsten Ver-
kehr zu stehen.» Wie die Worte in Wirklichkeit auch immer gelautet
haben moégen?®, so wurden sie jedenfalls vom Prasidenten der Ver-
handlung nicht geriigt — offenbar, weil des Vaters Bachofen Art
notorisch war —, und Bachofens Entlassungsgesuch wurde auch ohne

75 Majuskeln und Minuskeln sind original. Bei Bachofens Wiedergabe der
AuBerungen seiner vermeintlichen oder wirklichen Gegner ist einige Vorsicht
angebracht, vgl. zum Beispiel Briefe 2102 (Ed. Gerhard), 2521-3, 253!, 266!
(Th. Mommsen), 2917 (E. Renan).

831



weiteres stattgegeben, nach entsprechenden Erfahrungen, die der
damals das Erziehungswesen leitende Ratsherr Andreas Heusler-
Ryhiner schon zu vermehrten Malen mit ihm gemacht hatte 6. Fiir
Bachofens Stil der Behandlung einer ihm unangenehmen Sache ist
es bezeichnend, wie er dann dariiber an Meyer-Ochsner berichtet
(30.12.1860): «Ich bin frither selbst Mitglied der Universitéits-
Curatel gewesen, aber wegen groblicher Injurie eines meiner Colle-
gen, eines ungewaschenen Neu-Schweizers, auszutreten genothigt
geworden, und seither Allem, was mit der Universitit zusammen-
hingt, durchaus fern geblieben.» Der so despektierlich bezeichnete 77
J.J.Vischer war ihm nédmlich auch als Anhédnger des «juste milieu»
politisch nicht konservativ genug, sc wenig wie Andreas Heusler
selber, iiber den er bei seinem Tod duBerte (15.4.1868): «Seine Zeit
war die alt-Eidgendssische. Seither versuchte er vergebens, theil-
weise durch sehr ungliicklichen Liberalismus, sich der neuen Zeit zu
empfehlen und ereichte nur, es mit den Anhéngern der alten auch
noch zu verderben 8. »

76 Vgl. die Briefe Nr. 7, 8, 12, 13, 23 (Professur), 32, 33 (Vormundschafts-
sache: hier redet er den Ratsherren nur noch als «P.P.» an); spiter die Ab-
lehnung der Mitarbeit an einem neuen Zivilgesetzbuch (Brief 18.3.1866 an
Biirgermeister C. F. Burckhardt), dazu TH. BUHLER (Briefe 365!) und A. Si-
MoON1US, G.W. 1, 473, zu der juristisch «in ihrer Vorbehaltlosigkeit wenig zeit-
gemilBen Begriindung» der Ablehnung; vgl. unten Anm. 78.

77 Thm politisch zu wenig konservative Ménner schmiht Bachofen tibli-
cherweise als (17.4.1862) «Leute, die keine Eltern im Lande haben» (vgl. die
«vaterlandslosen Gesellen»), so etwa den radikalen Nationalratskandidaten
W. Klein (26.10.1860) als «der Mazzinist Klein, ein Schullehrer, dessen Vater
aus dem Schwarzwald hieherkam», Mommsen (16.3.1862) als «verbissenen
Daénen», und deshalb die Berliner Akademie (4.4.1870) als «die Preuflisch ge-
wordene, friiher fiir den Augustenburger, jetzt fiir Bismarck schwirmende,
spiter vielleicht den russischen Speichel leckende Berliner Clique» (er hatte
seinen Tocqueville 1842/43 gelesen, vgl. oben Anm. 57).

78 Zu Heuslers und anderer Bemiihungen, nach 1848 einen praktikablen
Weg in der realen Politik zu finden, vgl. jetzt DoroTHEA RoTH, Zur Vorge-
schichte der liberal-konservativen Partei in Basel 1846—1874, Basler Zeitschr. f.
Geschichte und Altertumskunde 68 (1968), 177ff. Bachofens rein negative
Haltung gegeniiber aller politischen und nichtrichterlichen zivilen Verant-
wortung in seiner nach 1833 schwer gepriiften Heimat ist zum Gliick nicht
etwa typisch fir die vornehmen Basler seiner Zeit. Was daraufhin erhalten
blieb und, namentlich an der Universitidt, neu geschaffen wurde, ist gerade

832



Die Verachtung, mit der Bachofen im Stile seines Vaters den
gegenwirtigen Basler Staat behandelt, steht offenbar schon hinter
der lakonischen Arroganz, mit der er als Fiinfundzwanzigjdhriger
beim ersten ihm angetragenen Amt, der ehrenvollen Berufung auf
eine Professur, dem Ratsherrn Heusler seine Bedingungen zur An-
nahme setzt (2. und 5.3.1841), und es auch, nach einem politischen,
nicht gegen ihn sondern gegen Heusler gerichteten Angriff?® trotz
Heuslers hochst ehrenvoller nochmaliger Bemiihung (Brief 11%*)
ebenso abrupt wie spiter das der Kuratel wieder ablegen will (13.1.
1842), dann schlieBlich freiwillig und unbesoldet 1842-1844 beibe-
halt (23.3.1844), wobei er sich allerdings von Anfang an die Freiheit
nimmt, ein ganzes Jahr (1842/43) nach seinem Belieben in Italien zu
verbringen.

Dort erlebt er dann seine Bekehrung, und sie bestirkt ihn darin,
nun in der Uberzeugung «daB siegreichen Meinungen gegeniiber die
Rolle ewiger Opposition mehr erbittere als niitze» (B. 328), alle seine
Amter (bis 1845 GroBrat) aufzugeben auBer dem einen, das er mit
seiner Auffassung vom Staat noch vereinen kann, dem Richteramt.
An Savigny gibt er, nach 1848, die beriihmte Begriindung «Die
alte Schweiz war mir kein Ideal, auch will ich der neuen ihren ge-
waltsamen Ursprung nicht zu hoch anrechnen, dieser klebt Reichen
und Zustéinden an, welche sich dennoch sehr legitim benehmen, —
aber ich erblickte und erblicke heute noch in der Confoederation der
22 Kantone die einzige Form, welche mit Wahrheit und nicht blof3
zum Scheine bestehen kann, in der die Kraft und das Mark des Lan-
des ruht, und mit welcher die guten und biedern Eigenschaften mei-
nes Volkes aufs Innigste zusammenhéngen. Seit dem Siege von
Luzern hat sich die Lehre von der Volkssouverainitdt und der All-
gewalt der Demokratie zur praktischen Grundlage unserer 6ffent-
lichen Zustidnde ausgebildet» (B. 328). Wer seinen Begriff der « Wahr-
heit» kennt, wird sofort begreifen, daf es hier wieder um jene hohere
Wahrheit mit allen ihren metaphysischen Implikationen geht, die
dem modernen gefallenen Staat gegeniibergestellt wird. Dazu fiihrt

das Verdienst von Miénnern wie Peter Merian, Andreas Heusler, Wilhelm
Vischer und anderen, die sich ganz dafiir einsetzten und alle Krifte sammelten.

7 Vgl. MEULI, Leben 1039f. (vor Auffindung von Bachofens einschlégigen
Briefen).

833



Bachofen weiter aus. «Die Lehre von der Volkssouverainitdt steht
meinen tiefsten geschichtlichen und religiosen Uberzeugungen ent-
gegen ... weil ich eine héhere Weltordnung anerkenne, der allein die
Souverainitdt und Majestit zukommen kann. Aus dieser héheren
Weltordnung stammt die obrigkeitliche Gewalt. Sie ist das Amt
Gottes, so lautet die roemisch-heidnische sowohl als die christliche
Lehre» (B.329). Hier ist also diese Kombination der Vorstellungen
des Romischen und des Christlichen mit der héheren Weltordnung
und dem wahren Staat auf die praktische Gegenwart Bachofens
iibertragen.

Das Erlebnis des rémischen Staates, wie er nach Bachofens Vor-
stellung in seiner sakralen und religiosen Art war, als Vorbild des
Ideals eines Staates wie der moderne sein sollte, aber nicht ist, ver-
bindet sich ihm deshalb auf der Ebene dieser hoheren Wahrheit,
gerade unter der Wirkung des Umsturzes den er in Rom (1848/49)
miterlebte, zu den esoterischen «Politischen Betrachtungen iiber
das Staatsleben des romischen Volkes»80. Dieser hoheren Wahrheit
und ihren Anforderungen entspricht dagegen als einziges Bachofens
Richteramt. «Das Amt habe ich von Gott, nur die Berufung dazu
stammt mir vom Volke» (B.329).

Die Demokratie hat als Staat fiir ihn dieselben verderblichen
Eigenschaften wie im Individuum der Verstand der auf Kosten des
Gefiihls, der Kopf der auf Kosten des Herzens ausgebildet wird
(vgl. G.R.33): «Darin nun findet die heutige Demokratie ihre Ver-
dammung, daB sie den géttlichen Charakter der Obrigkeit vernich-
tet, und die gottliche Staatsordnung in allen Stiicken verweltlicht.
Schon oft habe ich iiber das wahre Wesen der Demokratie nachge-
dacht. Nun, lassen sich nicht alle ihre Erscheinungen darauf zuriick-
fithren, daB sie die Auflosung jener Bande, welche des Menschen

80 Vgl. dazu M. BURCKHARDT, a.0. (oben Anm. 67) 16: ¢«Da, wo sich seine
Betrachtung der Gegenwart zuwendet, von der das Ancien Régime als helle
Folie absticht, verschmilzt seine groBe Antithese mit einer differenzierten
Kritik der verschiedenen Staatsformen. Die historischen Situationen sind
dabei mit betrichtlicher Willkiir gezeichnet, deren Gewaltsamkeit durch eine
gewisse Naivitiit geddmpft ist.» Entsprechendes etwa in den Briefen Nr. 225,
243, 256, 264, 274, 275, 280, 283 etc., und in den weltgeschichtlichen Be-
trachtungen iiber die Bedeutung der Romer und der Griechen fiir Orient
und Okzident, T'anaquil 34-39; vgl. oben Anm. 62, 70.

834



Seele an ein Hoheres kniipfen, darstellen, und jene Scheu gebrochen
ist, welche allein vermag, die wilden Leidenschaften, die auf dem
Grund der Seele lauern, darniederzuhalten» (B.329). Beide, Ver-
stand und Demokratie, lassen also den Menschen den «finstern
Trieben» verfallen. « Rationalismus» in die Erforschung und die Vor-
stellung von den religitsen Romern hineinzutragen, ist ihm ein
Frevel. Damit spricht also Bachofen von dem zeitgendssischen
Staat, von seinem eigenen Staat, mit denselben Motiven der Aver-
sion, die er gegen die fiir ihn falsche, nach verwerflichen Prinzipien
und Methoden vorgehende Erforschung der Geschichte der Romer
anfithrt. Die beiden Gegenstinde bedeuten ihm also offensichtlich
nur verschiedene Aspekte derselben Sache, und ihre Identifikation
wurde auch von seinen wohlwollendsten Kritikern in seinen ideali-
sierenden Darstellungen des Altertums festgestellt, nicht nur in der-
jenigen der Romer, sondern etwa auch der Lykier, «dieser Helvetier
des Alterthums» (16.3.1862, vgl. 6.11.1861); « Was sagen Sie zu fol-
gendem: Liebrecht in Liittich, der meine Biicher gut kennt, schreibt
mir, die politische Gesinnung, die sich darin kundgebe, sei der Art,
dafl ich mich nicht wundern solle, wenn die Leute prinzipiell nichts
davon begehrten, und dhnlich driickt sich ein Liibecker Freund (sc.
Agathon Wunderlich) aus» (15.1.1863), also was er Mommsen vor-
wirft in umgekehrter Richtung.

Zum Beweis der Richtigkeit seiner Griinde fiir die Ablehnung des
modernen Staats bedient er sich deshalb sogar der selben Methode,
die er umgekehrt zum Beweis der Richtigkeit seiner Schau von der
hoheren Wahrheit verwendet, derjenigen der Sammlung von Bele-
gen. Seine Schilderung der «wilden Leidenschaften, die Rom zu
ihrem Schauplatz auserkoren» beim Sturz des Papstes in der Revolu-
tion von 1848 (B.334f.), ist nur ein solcher Beleg. «Mit betonter Voll-
stindigkeit»8! zdhlt er dann die weiteren auf: «Meine Sammlung
merkwiirdiger Erlebnisse aus dem Kreise der Volkserhebungen
wurde damals um das grellste Farbenstiick vermehrt. In der Schweiz
hatte ich die Basler Wirren, spéiter die Putsche der Freischaaren, in
Paris einen mehrtégigen Straflentumult, in Berlin Krawalle mit zer-
brochenen Laternen, in Gottingen den Verfassungs-Enthusiasmus

81 M. BurckuARDT, G.W. 1, 480.

835



der 7 Professoren und ihrer Anhidnger unter der Studentenschaft ®?
gesehen. Jetzt kannte ich auch die Streiter fiir Italienische Freiheit
und Unabhéngigkeit» (B.335).

Die erste Nummer dieser Sammlung, «die Basler Wirren» von
1833, gibt einen Hinweis auf ein entscheidendes Erlebnis des damals
Achtzehnjahrigen. Die Auseinandersetzungen bei der Kantonstren-
nung bedeuteten fiir Basel «einen tieferen Einschnitt als alles, was
dieser Staat seit der Reformation erlebt hatte, ... die Zerstérung
eines politischen Gebildes, das unter ungew6hnlichen Gefdhrdungen
im Mittelalter erbaut worden, durch die Jahrhunderte hindurch ge-
wachsen war und bisher in allen groflen Krisen hatte erhalten wer-
den konnen»8. Alle Biirger der Stadt waren auch einzeln betroffen.
Bachofens Familie verkaufte damals alle ihre Giiter in der Land-
schaft. Die Stadt wurde von einer eidgendssischen Besatzung gede-
miitigt und materiell schwer geschidigt. Sie empfand ihre Behand-
lung von der Seite des «Fortschritts» nur als Unrecht. Gerade in
diesem Zeitpunkt verfaflte Bachofen Aufsitze bei seinen Lehrern
Gerlach und bei W.Wackernagel «Trost des Biirgers beim Ungliick
seines Vaterlandes», die seinen jugendlich-idealistischen Patriotis-
mus bezeugen?®. Diese eigenen Erlebnisse traten also bestitigend
zum Einflull des Vaters hinzu.

Seine Liebe zu dem damals untergegangenen alten Basler Staat,
und seine Entriistung iiber das Unrecht, das diesem damals angetan
wurde, verbinden sich fortan zu jener Hallliebe, mit der er arg-
wohnisch alles verfolgt, was «in unseren Republiken» (B.315) ge-
schieht. Die Liebe zur Heimat driickt sich etwa in den, im Gegensatz
zu manchen einzelnen Urteilen auffallenden Sédtzen an Savigny aus:
«Wahr sagt auch Frau von Staél: «Les années passées a 1’étranger
sont comme des branches sans racine.> Festgewurzelt steht man nur
in heimathlichem Boden. Die groBen Erfahrungen des Lebens kon-
nen nur da gemacht werden, denn die Geschicke der Familien und

82 Interessant ist, wie sich sein Standpunkt verédndert hat seit seinem Brief
vom 15.12.1837, in dem er Gerlach in voller Sympathie mit den Protestieren-
den von den Ereignissen berichtet hatte.

83 W. Karai, a.0. (oben Anm. 66) 203.

84 MEuLl, Leben 1028.

836



Staaten vollenden sich nicht in Einem Leben, sondern nur in einer
ganzen Reihe aufeinanderfolgender Geschlechter» (B.315). Aber mit
seiner Vorliebe zu den Altgesinnten hatte er dazu eine schwere Ent-
tduschung erlebt. «Ich hatte der entscheidenden Landsgemeinde am
Rothen Thurme beigewohnt, und in der Basler Zeitung eine Be-
schreibung derselben®® verodffentlicht. Eine herbe Enttauschung
wurde mir nicht erspart. Nach den angehorten Reden hatte ich die
Widerstandsentschlossenheit hoher angeschlagen. Zur Téduschung
gesellte sich Scham. Von einem solchen Falle erhebt man sich nicht
wieder...» (B.328). Und von solchen Enttduschungen mit Leuten,
auf die er gesetzt hatte, kam Bachofen selber nicht mehr los.

In dem groBen Brief an Savigny (16.8.1854) stellt er das Engadin
als Gegenposition zu den modernen Teilen der Schweiz dar und
verhiillt nur mit der gelegentlichen Ironie iiber den mangelnden
duBeren Komfort ganz oberflichlich das Bekenntnis, das er damit
ablegt zu jenen alten Tugenden, die sich in seiner Vorstellung mit
dem Ancien régime in seiner Heimat verbinden. Im Engadin sind
Natur, Biirgertugend, Freiheit und traditionelle Staatsform noch
in jener Harmonie, die seinem Ideal entspricht. « Ruhe und Untétig-
keit ist also der Charakter dieser Volkerschaft, die in der ewig fest-
begriindeten Gebirgsmasse, die sie umgibt, ihr lebloses Vorbild
findet. Ebenso strenge republikanisch als reformiert und purita-
nisch sind die Einwohner dennoch duBerst friedlich, harmlos, hof-
lich, gastfrei und aller biertriefenden Demagogie fremd.» « Hier steht
die Gemeinde weit iiber dem Staate, und ldt keine Gewalt der Erde
in ihre Angelegenheiten auch nur ein Wort reden... und ... so kann
man wohl sagen, dafl ganz Engadin aus einer Anzahl souveriner
Familien besteht, die zwar nicht iiber viel regieren, aber auch nicht
viel zu gehorchen haben.» Hier ruht die Selbstregierung auch ver-
fassungsméBig noch auf ihrem alten gottgewollten Grund. «Denn
Graubiindten hat nur Eine jahrliche Sitzung, die wie weiland Reich
und Tagsatzung in einem Abschiede ihre Verhandlungen und deren
Ergebnifl zusammenfaflt.» Darum ist es «wirklich hier Etwas zu
schweizerisch, oder eigentlich besser gesagt, gar zu unschweizerisch».

Dagegen ist zu halten, was er iiber den ihn umgebenden gefalle-

8 G.W. 1, 389-396.

837



nen Staat sagt, etwa an Henzen (3.3.1850): « Niemand von den ruhi-
gen Biirgern Basels weil}, wie es eigentlich mit der Schweiz steht...
Wir sind am letzten Stadium der Demagogie angelangt, es bleibt
also nichts weiter iibrig als mit ihr in den Abgrund zu stiirzen.
Unsere dermaligen Regierungen sind die Haupter der Freischaaren,
und das ist wohl genug gesagt... Die Conservativen werden bei jeder
Wahl zu Hunderten eingesperrt. Der Bundesprisident bezeichnet
sie in einem officiellen Akt als reactiondre Parthei, und lenkt so den
Hall der Masse auf sie... Im Kanton Bern sind eigentliche Buben
am Regiment...», oder zehn Jahre spiter an Meyer-Ochsner (26.10.
1860) « Vom Alten zum Neuen. Hier haben wir Nationalrath-Wahl-
Skandal im vollen Sinne. Zwei Radicale...».

Auch sonst sind, wo Bachofen mit solcher Leidenschaft hal3t und
verfolgt, mehrfach solche HaBlieben im Spiel. Diejenige Wissen-
schaft, die ihm den Zugang zum Altertum erdffnet hat, bezeichnet
er dem damaligen Sprachgebrauch entsprechend als «Philologie».
Auf ihre Methoden beruft er sich an Savigny, gegeniiber der falschen
Erforschung des rémischen Rechts (B.300). «Zu der Rechtswissen-
schaft zog mich die Philologie, von der ich ausgegangen bin, und zu
welcher jene mich wieder zuriickfiithrte» (B.299), und «Nach all den
Abschweifungen in Frankreich und England driangte es mich, in
meinem geistigen Heimathland, der Philologie und Jurisprudenz,
mich ruhig niederzulassen» (B.316). Dieses geistige Heimatland hat
fir ihn, wie das irdische, jene gleichen zwei Seiten. Gleich leiden-
schaftlich, wie er sich jener «richtigen» Philologie zuwendet, deren
Sinn und Vorgehen er mit seiner «naturforschenden Methode» zu
definieren versucht, wendet er sich auch gegen jene rationalistische
Philologie, deren Vertreter er als «Mikrologen der vollendetsten
Sorte» (26.12.1858) und iiber deren «Gewische unserer H. Professo-
ren iiber alt Rom, wie man es sich im Nord vorstellt» (4.6.1865) er
nicht miide wird zu schméhen, besonders wenn sie in Basel wirken
wie J.J. Merian, Otto Ribbeck, Adolf Kieflling und Wilhelm Vischer-
Bilfinger, von dessen Bemiihungen zur Férderung der Universitit
und der Archéologie er sich ostentativ fernhélt. Unter den Orten,
auf die sich sein HaB8 konzentriert, ist ebenfalls ein solcher, dem er
einen bleibenden Anstofl zu seinen Studien verdankt, Berlin, wo er
1835-1837 die entscheidenden Eindriicke fiir sein Studium gewann

838



und vor allem seinen Lehrer Savigny fand. Gerade auf die von seinem
Standpunkt aus gefallene Form dieses Berlin konzentriert sich des-
halb spéter sein HaB, insofern er dort ein Zentrum alles dessen er-
blickt, was er ablehnt. Zum Symbol einer Vereinigung all dieser mit
der Leidenschaft der Hallliebe abgelehnten frevelhaften, seinem
religidsvisiondren Erlebnis entgegenstehenden Ideen ist ihm deshalb
der fortschrittliche Altertumswissenschaftler Mommsen in Berlin
geworden, auf den dann alle seine Abneigungen sich kristallisieren.

Der Riickzug aus der realen Welt, in der er sich zuerst «zu einem
Amte berufen» (G.R.8) gefiihlt hatte, in diejenige des Studiums des
Altertums, wie er es verstand, nahm den ausgesprochenen Charak-
ter einer Flucht aus den Widerwirtigkeiten der modernen Welt
an (etwa Brief Nr.264). Schon gleich nach seiner Bekehrungsreise
schreibt er mehrmals an Gervasio, wie ungliicklich er sich jetzt zu
Hause fiihle, wie wenig ihn die moderne Welt anspreche und iiber
seine Sehnsucht zuriick nach Italien, wo er seine Visionen erlebt
hatte. (1.9.1843) «Sed consolatur, aliquatenus scilicet, antiquitatis
studium, ad quod semper quasi ad aram et inviolabile templum
confugio, recentium temporisque nostri, omni magna laude egentis,
incuriosus», ja er fiihlt sich wie in der Verbannung (16.2.1844):
«Mihi ipsi exul in propria patria videor», besonders unmittelbar nach
dem Sonderbundskrieg (6.1.1848): «Civilibus armis patria absumpta,
coelum horridum, terra aspera, sine amicis quos longinquos habeo
omnes, domi ut ita dicam exul!», also kurz bevor er wieder nach
Rom reist. Der Gegensatz von Rom und Italien, den Orten seiner
Visionen, und seiner Heimat, wird ihm besonders unmittelbar nach
den Reisen bewullt, etwa (4.6.1849): «Meine spitern Schicksale bis
zum Pfingstsonntag, an welchem ich meine langweilige Vaterstadt
wieder erblickte, haben ... gar kein Interesse ... Ein Schnapstrinker,
der sich plotzlich auf Wasser gesetzt sieht, kann sich nicht niichter-
ner fiihlen als ich in meiner jetzigen prosaischen Lage...», oder —
wieder von Italien zuriick — (10.6.1863): «Seitdem sind sechs Tage
verstrichen, und noch vermag ich nicht recht mich in die héchst
uninteressante alte Heimath wieder zu finden», und bei seinem letz-
ten Aufenthalt in Rom graut ihm schon vor der Heimkehr (4.6.
1865): «... habe ich eben an dem hiesigen Aufenthalt wie immer
meine grof3te Freude und GenuB. Der Gedanke ihn bald wieder auf-

839



geben und zu unsern Basler Kiimmeltiirken zuriickkehren zu miis-
sen, ist mir widerwirtig und ein wahrer Schauder.»

Was ihn nach Italien zieht, sind die alten Reste, in deren An-
schauung sein Geist jenen hoheren Flug der visiondren Schau nimmt.
Wenn er nicht dort sein kann, so trostet er sich so gut es geht an
anderen Antiquitdten und an deren Studium (9.1.1844): «Sie wer-
den mir ... einen wahren GenuB} bereiten, da ich auller einigen Gyps-
abgiissen von Basreliefs der Villa Albani Nichts habe, mein Auge zu
erfreuen, und nach tagelangen Gerichtssitzungen die Gedanken aus
der Welt der Verbrechen in die ideale Herrlichkeit der Kunst
hiniiberzulenken.» Auch wo ihm sonst etwas widerwartig ist, trostet
er sich an den Altertiimern, so in Paris (29.8.1864): « Wie erbarmlich
erschien mir all dieser kaiserliche Glanz! Allein das Museum Cam-
pana war da, und so konnte ich im Jahre 1864 manche Tage unter
den Etruscern wohnen.» Dafiir dient ihm auch jedes Studium des
Altertums (28.9.1864): «Aus UberdruB an all dem modernen Gefasel
lese ich nur noch die Alten», oder (25.5.1869): «Darum ist mir das
Alterthum so lieb, weil ich mit der modernen Herrlichkeit auf sehr
schlechtem FuBle stehe, so schlecht als nur immer das Pabstthum.»

Diese Flucht bedeutet fiir Bachofen allerdings kein Ausweichen
vor seinen Pflichten im Leben. Er dient ja mit seinem Studium im
Gegenteil dem hochsten Wert, der Selbstvervollkommnung,
(16.8.1854) «und an sich selber arbeiten, ist am Ende das Hochste».
Diese auf das eigene Ich gewendete Zielsetzung der Studien verbin-
det sich bei Bachofen mit einer eigentiimlichen Scheu, seine wahren
Gedanken — nicht irgendetwas aus seiner personlichen Intimsphire,
sondern gerade seine <geschichtsphilosophischen> Uberzeugungen —
mitzuteilen. «Das ganze Gebilde seiner Gedanken und Anschauun-
gen einem fremden Auge bloBzulegen, kostet einen Jeden Uberwin-
dung» (B.299), meint er deshalb. In einem nach den Bekenntnissen
geschriebenen Briefe kombiniert er diese beiden Gedanken: (18.5.
1855): « Ein dem Publikum iibergebenes Buch ist wie ein Thaler, den
ich ausgegeben. Ich bin um so viel d&rmer geworden, und zwar nicht
nur um einen Vermdogenstheil, das wire noch zu verschmerzen (!),
vielmehr um ein Stiick meines Ich. Diefl aber méchte ich zusammen-
halten, bis es die Erde verla3t. Ja ich mochte es mehren, und mog-
lichst reich mit mir hiniibernehmen. Das ist Egoismus. Aber im

840



Seelenleben ist der Egoismus gerechtfertigt, ja Pflicht. <Nemo alii
nascitur, sibi moriturus> (Tert.) ... der Gedanke, den sie (sc. diese
Worte) aussprechen, reicht weit iiber das Gebiet der Jurisprudenz
hinaus. Von ihnen geleitet, habe ich es mir zur Richtschnur gemacht,
mehr fiir mich als fiir’s Publikum zu denken, zu studieren, zu
schreiben.» (Vgl. 26.12.1858.)

Dieser so programmatisch gebilligte Egoismus® macht sich
ganz besonders da unbedenklich geltend, wo Bachofen sich dem zu-
wenden kann, was seinen Trost und die Anregung zu seinen visio-
niren Erlebnissen darstellt, dem Anblick und der unmittelbaren
Beriithrung der alten Reste. Dazu gesellt sich ein zweites, ebenso
ausdriicklich von ihm gebilligtes Prinzip, das der «Laune». Dem
jungen Carl Rudolf Stehlin, der ihn angefragt hatte, ob er eher in
Basel oder in Gottingen doktorieren solle, erteilt er einen Rat, der
darauf hinauslduft: (15.2.1851) «Ich halte es im Ganzen fiir sehr
gleichgiltig, wo Sie das Examen bestehen, und wiirde daher nach
Griinden der Bequemlichkeit, der Vorliebe, ich méchte beinahe sa-
gen, nach Laune handeln.»

Beispiele fiir die Anwendung dieser Prinzipien sind alle groBeren
und eine Unzahl kleinerer Reisen mit ihrem ungeregelten, sprung-
haften Nachgeben diesem Egoismus und der Laune gegeniiber. Und
Bachofen ist stolz darauf. «Seit alter Zeit bin ich als homme des
résolutions imprévues et subites bekannt» (12.7.1861). Immer ent-
schlieBt er sich erst unterwegs und iiberla3t die Reiseroute dem
Zufall. Nachher berichtet er dann etwa: (29.8.1864) «Ich beeile mich
nun ... Ihnen iiber Zufalle, Absichten, Gedanken und Ausfiih-
rungen einige Mittheilungen zu machen.» Seine Alternativen be-
schreibt er zum Beispiel folgendermaflen: (21.6.1856) «Hier (sc.
in Mailand) boten sich nun drei Plane zur Auswahl dar, einer ver-

86 Wie viele solche Zitate und Kernspriiche, ist auch dieses (Tertullian de
pallio 5) mehr als einmal von Bachofen verwendet worden (auch G.R. 5),
dazu Briefe 143!; vgl. weiter etwa Briefe 38% und oben Anm. 24, 26, unten
Anm. 93, 117.

87 Auch in ganz anderen Bereichen driickt sich Bachofen dhnlich aus,
etwa am 1.9.1873 zum ihm listigen Viertelstundenblasen vom Miinsterturm
aus: «Mir aber, hoffe ich, werden Sie diese Mittheilung nicht veriibeln. Ich
hiitte sie ganz unterlassen, wiire mir dief nicht als Versdumnis einer Pflicht
gegen mich selbst erschienen» (iibrigens erfolglos).

841



fiihrerischer als der andere...» Sogar auf seiner grofen griechischen
Reise folgte er keinem festen Plan, (B.342) «Als ich die Wahl hatte,
durch Kleinasien und iiber Konstantinopel meine Riickreise zu
nehmen, zog ich Italien vor...». Nach Spanien ging er génzlich un-
vorbereitet: (12.7.1861) «So war ich denn mit einem Mal mitten in
Spanien, an das ich wenige Tage zuvor noch gar nicht gedacht
hatte... Ich sah, daBl es mir an Allem fehlte, an Kleidung, Geld,
Sprachkenntnifl, Empfehlungen, Vorbereitung.»

Diese Reisen waren allerdings nicht dem «Genuf3» im landléu-
figen Sinn gewidmet. Immer wieder berichtet er dariiber, wie er zum
Erstaunen aller Museumsdiener als einziger von frith bis spdt vor
den Schaukésten der Museen ausharrte (zum Beispiel 21.6.1856;
10.6.1863), oder etwa von Rom (10.6.1863): «Ich blieb hier vier
Wochen, die eigentlich Nichts anderes waren als eine ungeheure
Strapatze. Von Morgends bis Abends war ich bestdndig auf den
Fiilen, fast regelmédBig sechs Stunden in den Museen.» Die Reisen
wurden auch nicht nach einem Plan beendet, sondern meistens erst
dann abgebrochen, wenn Erschopfung oder Krankheit die Beendi-
gung erzwangen 8. Gerade an der Planlosigkeit, mit der er auszog
und sich unterwegs von seinen Lockungen fiithren lie3, zeigt sich
also trotz aller Strapazen, dafl diese Reisen keinem gelehrten Be-
diirfnis entsprungen waren. In Bologna zum Beispiel wuBlte er
zuerst noch gar nicht, was er unternehmen wollte, (16.6.1863)
«und ... iiberlegte ..., ob ich mit der Archaeologie ernstlich anbinden
sollte. Das Letztere geschah allmilig, wurde aber bald so sehr zur
Gewohnheit, dal3 ich bald Nichts anderes mehr sah noch horte».
Was ihn bewegte, war seine «Antiquitdten-Wuth» (12.7.1861). Vor
seinen tiberraschenden Geliisten hatte er beinahe Angst: (31.7.1856)
«Den Hafen nochmals zu verlassen, kann ich mich nicht entschlie-
Ben. Und dann ist bei mir immer die Gefahr, daf3, wenn die Anker
einmal gelichtet sind, gar bald die Ufer aus Sicht verschwinden,
und das Schiff immer waghalsiger neuen Léndern entgegensteuert.»
Er strebte immer wieder nach den alten Resten, die bei der «An-
schauung » seine Visionen hervorriefen. Uberall suchte er namentlich
seine Grabdenkmaler. Thr GenuB war sein Gliick und sein Trost

88 Vgl. MEULI, Leben 1055ff.

842



auch in ganz personlichen Dingen. Bevor er (28.2.1865) «ein spiiter,
aber sehr gliicklicher Briutigam» wurde, womit seine « Wiinsche
plotzlich eine kaum erwartete Erfiillung fanden», vertrieb er, der
«seit Monaten mit Liebesschmerzen zu ringen hatte», sich seinen
Kummer mit jener Reise, auf der er das Biardotsche Gefifl ent-
deckte, das er dann in der « Unsterblichkeitslehre» behandelte. «Ich
war ndmlich, um meinen Gedanken eine andere Richtung zu geben
nach Paris gegangen und kaufte manches zusammen...» Diese
Tymbomanie, sein unwiderstehlicher Drang nach den alten Resten,
der ihn besonders in Augenblicken personlicher Anfechtung iiber-
mannte, trieb ihn auf diesen Reisen ohne Plan bis zur Erschop-
fung. (21.6.1856) «Doch was ertrdgt man nicht, um seine Antiqui-
titen-Wuth zu befriedigen! Und diese habe ich diefmal wirklich
gestillt. Ubersittigung ist das einzige Mittel, dieser kostspieligen
und unniitzen Leidenschaft los zu werden...»

Der Gegenwart zu Hause fehlte jede solche Anziehungskraft.
Auch sein Richteramt, das er mit so viel Uberzeugung ergriffen
hatte (B.330-333) und das er «von Gott» hatte, hielt ihn nicht zu-
riick. Erst als er verheiratet war, konnte er seinem Trieb nicht mehr
nach freier Laune nachgeben. Das fiihlte er auf seiner letzten Reise
nach Rom, seiner Hochzeitsreise, (4.6.1865) «Sie sehen, 1. Freund,
daB ich den Verlust meiner Freiheit sehr schnell zu fiihlen be-
komme... Wir sind jetzt vier Wochen in Rom und doch habe ich
in diesen nicht so viel vorwirtsgemacht als ehedem in acht Tagen».
Nun bedauert er, dall er nicht mehr nach Italien ausbrechen kann
(10.5.1869), und ergeben nimmt er das vom Arzt seiner Frau dik-
tierte Reiseziel entgegen: (10.3.1869) «Sobald ich nicht nach Italien
kann, ist mir alles iibrige so ziemlich gleich.»

Das Studium des Altertums, wie es sich ihm nach seinen visio-
niaren Erlebnissen und in diesen Formen darstellte, bildete nicht
nur einen Ersatz fiir jene unter innerer Uberwindung abgelegte
Betitigung in seiner Heimat, sondern auch eine Rechtfertigung fiir
seinen Verzicht, der seinem sonst als «nutzlos» (G.R.27) erkannten
Leben wieder einen Sinn gab. In der Bedeutung, die damit seine Ver-
tiefung in das Altertum fiir ihn gewann, ist wohl ebenfalls einer der
Griinde zu finden fiir jene ganz personliche Identifikation, die er im
positiven Sinn mit seinem Studium, im negativen mit all dem vollzog,

843



was sich nach seiner Auffassung diesem entgegenstellte. Dazu
kommt die Gleichsetzung der Werte in Staat und Politik, denen
er durch eben jenen Entschlull entsagt hatte, mit denen der Be-
trachtung der Geschichte, die er dafiir eingetauscht hatte. Alle
diese Komponenten lieBen ihn in Mommsen, der sowohl politisch
auf der Seite des Fortschritts stand als auch in seiner Romischen
Geschichte alle die von Bachofen mit denselben religiosen und mora-
lischen Begriindungen bekdmpften Methoden und WertmaBstiabe
angewandt hatte, seinen meistgehaflten Gegner erwachsen. (13.12
1862) «Er ist mir der Typus der Zeitgedanken, und als solcher darf
er behandelt werden, nachdem die drei Auflagen und ein akademi-
scher Preis ihn dazu gestempelt haben.» Bachofens Kampf gegen
Mommsen ist also ein Kampf gegen ein Symbol. Er kann von den
personlichen Beziehungen dieser beiden Méanner her iiberhaupt nicht
verstanden werden.

Mommsen hatte im Gegenteil Bachofen gleich ein richtiges Ver-
stdndnis entgegengebracht und dieses in einer Rezension® auch
offentlich ausgesprochen, als er die Arbeit iiber die Lex Voconia
(1843) als «neuen Beweis fiir den echt historischen Sinn ihres Ver-
fassers» begriiBte und seine Bestrebungen lobte, in eine Spezial-
untersuchung eine neue Methode zu bringen, um «iiber Jurispru-
denz und Philologie hinaus zur einheitlichen Auffassung des romi-
schen Lebens hindurchzudringen», und hatte seine Schrift an
Gervasio empfohlen. Bachofen hat dagegen Mommsen an die Ta-
gung der deutschen Philologen auf 1847 in Basel ausdriicklich selber
eingeladen (2.9.1847) und selber an Henzen fiir die Beteiligung an der
Fortfithrung der Orellischen Inschriftensammlung Mommsen vorge-
schlagen (4.3.1849), der dann auch die Korrekturen dafiir las. Bach-
ofen hatte ferner Henzen (23.20.1857) die Bitte vorgetragen «Ich
wiirde vielen Werth darauf legen, zum Mitglied des Archaeologi-
schen Instituts in Rom ernannt zu werden», und der Brief, in dem
gerade Mommsen am 23.12.1858, mit Entschuldigungen fiir die
Verzogerung, Bachofen das Ernennungsdiplom zugestellt hat, ist
erhalten ®.

89 MomMmsENS Rezension in Rob. Schneiders Neuen krit. Jahrb. f. deut-
sche Rechtswiss. 4.Jg., 7.Bd. (1845) 7ff. bei MEULI, Leben 1066.
9 NachlaB 91, 3, vgl. Briefe 169° (der Brief ist vergessen in der Liste der

844



Bachofens politisch begriindete Antipathie gegen Mommsen
(Paulskirche) datiert zwar schon von friiher her, mit dem grotesken
Vorwurf (4.3.1849): «Der letztere (sc. Mommsen) ist ungeheuer viel-
seitig, daher fliichtig. Sein Wahlspruch lautet : Ich schmiere, wie man
Stiefel schmiert»; aber der metaphysische HaB bricht erst nach dem
Erscheinen der Romischen Geschichte (1854) aus, in der Momm-
sen «die Alten von ihren wunderlichen Piedestalen in die Wirklich-
keit herunterholen»® wollte, wiahrend Bachofen schon gleich in
seinem Engadiner Brief an Savigny meldet (16.8.1854): «Ein streit-
barer Ziircher hat selbst Mommsens Romische Geschichte in den
Himmel erhoben, und mich darauf zu verzweifelter Gegenwehr be-
geistert. » |

Bezeichnenderweise am ersten Band, mit der Behandlung der
romischen Friihzeit, fixiert sich nun Bachofens missionarischer
Eifer. Seine HafBlliebe betatigt er mit Inbrunst noch beim Erschei-
nen der dritten Auflage (24.1.1862): «Ich habe bis jetzt das erste
Buch ganz genau und wiederholt gelesen... Ich habe einen wahren
Eckel zu iiberwinden, aber die Protestation betrachte ich wie ge-
sagt als Pflicht» (vgl. 13.12.1862!). Der metaphysische Bezug von
Bachofens Vision schimmert als Antrieb zum Kampf immer wie-
der durch (13.12.1862): «Ich meines Theils kann nicht unterlassen,
hier zu kimpfen, und wenn die ganze Welt voll Teufeln wire... die
Grundlehren, die der Verfasser der Jugend an der Romischen Ge-
schichte als die groen Ideen der Menschheit, als ihr Heil und Ideal
beibringen will, sind solcher Art, dal der Satan sich ihrer zu freuen
hat. Ich weill was ich hier sage.» Dariiber gerdt der «wissenschaft-
liche» und zeitgeschichtliche Ursprung des Hasses in Vergessenheit.
Fiir Bachofen wird der Kampf zu einer ganz personlichen Sache,
Mommsen sein personlicher Gegner (ca. 5.4.1863): « Momsen schlech-
ter Roman! Treffend... Aber auch moralisch schlecht und ganz
schlecht! Ein Mensch, der mir als Mensch verachtlich ist.» Der Kampf

Korrespondenten S.591). Auf dem Titelblatt zum « Versuch iiber die Graber-
symbolik der Alten» (1.Aufl. 1859), G.W. 4, 5 nennt Bachofen sich ausdriick-
lich «Mitglied des Archéologischen Instituts zu Romy».

91 Bachofen prigt darauf sogleich die Gegenformel fiir seine eigene Schau:
«Italien stieg herab von dem Isolirschemel, auf dem es die Gelehrten so
lange festgehalten hatten» (B.325).

845



nimmt den Charakter eines Zwangsan (16.3.1862): «Was nun meine
weitere Arbeit betrifft, so kann ich den Kampf gegen Momsen nicht
unterlassen.» Wo er war, mullte er nun seine Meinung herum-
trompeten, sogar in Berlin selber (21.6.1856): «Meine sonstige Mei-
nung iiber ihn (sc. Mommsen) habe ich Gerharden mit siiddeutscher
Klarheit auseinandergesetzt.»

Ohne die allméhliche Entwicklung von Mommsens eigenem Bild
der romischen Geschichte, wie sie sich zuletzt im viel spéiter ge-
schriebenen fiinften Band (1885) niederschlug, iiberhaupt zur Kennt-
nis zu nehmen, bleibt Bachofen bei dem einmal festgelegten Bild
und begliickt bis in sein hohes Alter, schliellich als wahrer Don
Quichotte, jeden neu mit ihm in Briefwechsel tretenden Korre-
spondenten unaufgefordert immer wieder in denselben Formeln mit
seiner Polemik gegen den einen oder andern oder alle Aspekte dieses
Komplexes (etwa A.Giraud-Teulon, Genf, 22.1.1868; J.M.Hor-
nung, Genf, 17.2.1870, 7.6.1881; Conte Gozzadini, Bologna, 8.4.
1877; L.H.Morgan, Rochester N.Y., 29.10.1880, 4.1.1881; Elie
Reclus, Paris, 29.10.1880; J.Kohler, Wiirzburg, 6.5.1883). Dieses
wirklichkeitsfremde Verhalten findet seine Erklirung, wenn man
bedenkt, was Bachofen in Mommsen bekdmpft. Er sieht in ihm den
Frevler, der sich gegen die hohere Wahrheit, den hoheren Gehalt
und die geschichtliche Schau iiberhaupt wendet, die in seiner Vision
die Romer mit diesen hochsten Werten verbindet. Das alles ist Bach-
ofens personliche Antigegenwart, Antigeschichte, Antiwirklichkeit.
Seine Identifikation mit dem Inhalt dieser Vision 148t ihm Mommsen
als seinen personlichen Gegner erscheinen. Die Vermengung der
Realitidtsstufen der Wahrheiten seiner Vision und der niedrigeren
rein duBerlichen der empirischen Tatsidchlichkeit zeigt sich hier von
der anderen Seite als in seiner eigenen Geschichtsdarstellung. Wie
er dort die Existenz seiner hoheren Wahrheit an materiellen Dingen
beweisen will, so kdimpft er hier im materiellen geschichtlichen Raum
der Tatsachlichkeit um seine hohere Wahrheit. Das Festhalten an
den Gehalten seiner Vision und die Identifikation mit ihrer héheren
Wahrheit haben also in beiden Bereichen zu dem irrationalen Ver-
halten gefiihrt. Die Ersatzwelt, die er sich seit seiner Bekehrung in
seinen Studien auf der Basis seiner Vision aufgebaut hat, und die
wirkliche Welt, auf die er dafiir verzichtet hat, gehen ihm hier

846



offenbar durcheinander. Die Entwicklung der «naturforschenden
Methode» und die innere Uberwindung zur Gestaltung des Stoffes
nach der Fiktion einer induktiven Methode einerseits, und die &ngst-
liche Geheimhaltung der ungezwungen gestalteten esoterischen
Bekenntnisschriften anderseits, dienen recht eigentlich der Tar-
nung dieser unbewuBlten Verwirrung und des Leidens, das ihre Fol-
gen Bachofen in der Realitdt verursachten.

Bachofen ist aufgrund des visiondren Charakters seiner «An-
schauung» von der absoluten Richtigkeit seiner Auffassung der Ge-
schichte iiberzeugt. Er weill an sich auch, daB er von solchen, die
nicht von denselben Voraussetzungen ausgehen wie er, gar nicht
verstanden werden kann. Deshalb rechnet er auch mit keiner Wir-
kung auf das Publikum und schreibt nur fiir solche, die ihn ver-
stehen konnen. Sein MiBitrauen gegen das weitere Publikum ist von
derselben Angst beherrscht, die ihn iiberhaupt hindert, seine inner-
sten Gedanken preiszugeben. (18.5.1855) «Das grofe Publikum, ich
meine das wissenschaftliche, mit seiner Kélte und Interesselosigkeit
scheue ich, liebe es nicht. Wie selten ist es, daBl Worte aufgefaf3t wer-
den, wie sie von dem Schreibenden gedacht worden sind. In der
Seele des Lesers entsteht meist ein ganz anderes Bild als es sich der
Componist vorstellt. Und da dieses Bild ginzlich stumm ist, auf
Fragen nicht antworten, iiber seine Herkunft sich nicht erkliren,
Zweifel nicht heben kann, so laf’ ich es lieber gar nicht in die Welt
treten.» Das ist also der Grund, warum er in seinen wissenschaftli-
chen Werken die Karten nicht vollkommen aufdeckt, und dieses
Verhiillenwollen trigt, wie wir gesehen haben, wesentlich zu der
Unklarheit ihrer Konzeption und ihrer Disposition und zu ihrer
methodischen Unsicherheit bei.

Diese Scheu, seine wahren Gedanken auszusprechen, verweist ihn
auf ganz wenige Vertraute, denen er sich weiter und unverhiillter
eroffnen kann. Nur an solche richtet er seine bekenntnishaften
esoterischen Schriften, etwa an Savigny (18.5.1855): «Die Bemer-
kungen iiber die Ergebnisse englischer Handschriften 2 habe ich fiir
mich, das Memorial (sc. die Bekenntnisse) ausschlieBlich fiir Sie

92 « Bemerkungen tiber Litterdrgeschichte des Mittelalters aus englischen
Bibliotheken», Briefe 203, 1291; die Savigny frither schon zugesandte Abhand-
lung tiber englisches Pfandrecht war Teil des Briefes Nr. 44 vom 12.3.1847.

847



geschrieben.» Sogar vor ihm sehr Nahestehenden hilt er seine esote-
rischen Schriften dngstlich geheim. Zu den Bekenntnissen schreibt
er deshalb (10.10.1955): «Meine Bitte geht nun dahin, das Packet-
chen wohlversiegelt dem Uberbringer (sc. Andreas Heusler IT) zuzu-
stellen. Nach dem Inhalt des einen Heftes mufl mir daran gelegen
sein, unberufene Blicke auszuschlieBen.» Und doch ist sein Drang,
den Gehalt seiner Vision mitzuteilen, unbidndig und reagiert bei
jeder Gelegenheit mit einer kaum zuriickzuhaltenden Profusion
der « Bekenntnisse» (vgl. an Savigny 16.8.1854, S.137; B.343; G.R.
55).

Was er damit im letzten sucht, ist Verstandnis fiir den visiondren
Kern seiner ganzen Vorstellungswelt, also gerade fiir die irrationale
Komponente seines Geschichtsbildes. Sein Wunsch nach diesem
Verstindnis beriihrt deshalb, entsprechend seiner vollstindigen
Identifikation mit den Gehalten seiner Vision, ein ganz personliches,
kein wissenschaftliches Anliegen, und sein Drang, mit den Grund-
lagen und Ergebnissen seiner « Wissenschaft» verstanden und ernst
genommen zu werden, bringt also in gleicher Weise, nur in umgekehr-
ter Richtung, wie sein Kampf gegen Mommsen seine ganze Person-
lichkeit ins Spiel. Fiir dieses .Verstdndnis kommen aber, der Natur
seiner Erkenntnisse nach, nur die wenigen in gleicher Weise wie er
selber von der Wissenschaft Auserkorenen in Frage. An Meyer-
Ochsner schreibt er dariiber (29.10.1863) «so sind wir, das Gliick
besteht nur in groBem Gleichmuth, ich mochte fast sagen Gleich-
giltigkeit gegen dullere Verhédltnisse, vornehmlich gegen den Beifall,
dieses Almosen der Zeitgenossen *3. Was niitzt es nur an Kenntnissen,
nicht an Weisheit wachsen? Und welche Genugthuung kann es sein,
einem unbekannten und darum unheimlichen Publikum zu gefallen ?
Der geistige Wechselverkehr mit einigen wenigen, in der allgemeinen
Lebensanschauung gleichgesinnten Menschen ist unstreitig der
lohnendste Genuf}, den sich jeder Verstdndige vor Allem im Stillen
wiinscht. Haben wir den nicht, so sind grofle Schriftsteller die beste
Gesellschaft». Auch die Schriftsteller, mit denen er sich trostet,
miissen deshalb solche sein, die er als in der allgemeinen Lebensan-

93 Fast derselbe Ausdruck in der Vorrede zum Mutterrecht, G.W. 2, 26.

348



schauung gleichgesinnt empfindet 4. Deshalb schliefit er auch solche,
bei denen das nicht zutrifft, von seiner Lektiire und von der Aus-
einandersetzung in seinem wissenschaftlichen Werk aus?® (auller
um sie, wie Mommsen, personlich zu bekdmpfen).

Zu den Méannern, bei denen er ein solches Verstdndnis erhofft,
und denen er sich deshalb unverhiillt eréffnet, tritt er in ein diesen
Voraussetzungen entsprechendes Verhéltnis. Es ist nicht dasjenige
der durch personliche Intimitét, etwa im Sinne romantischer Freund-
schaften, bestimmten Vertraulichkeit, sondern eines, das auf der
Anerkennung der Richtigkeit seiner von ihm als wissenschaftlich
betrachteten Auffassung der Geschichte basiert. Die Briefe an die
Leute seines Vertrauens sind deshalb keine Freundschaftsbriefe wie
etwa diejenigen Jacob Burckhardts, sondern in ihrem wesentlichen
Gehalt Mitteilungen seines Bekenntnisses und seines Kampfes, ge-
nau wie in groflerem Mallstab seine esoterischen Schriften. Ein sol-
ches Verhiltnis ist ihm herzustellen gelungen zu dem menschlich
sehr iiberlegenen Meyer-Ochsner®, und deshalb ist das Corpus der
an ihn gerichteten Briefe so besonders wertvoll fiir die Kenntnis
Bachofens. Thm schreibt er etwa: (8.5.67) « Uberhaupt lebe ich ganz
meinem Haus, meinen Studien und freue mich engerer Freunde.

94 Vgl. etwa Augustin, Herder und J. von Miiller oben Anm. 61 ; da@ gerade
der fromme aber ganz unphilosophische Livius Bachofens Lieblingsautor und
Autoritét war (vgl. G.W. 1, 65ff., Nachwort 482ff. M. BURCKHARDT), ist auch
kein Zufall. Thm hat in den Greueln der Biirgerkriege seiner eigenen Zeit die
Betrachtung der romischen Urzeit und der Groe des romischen Volkes Trost
gespendet (Praefatio 1): «ego... hoc... laboris praemium petam, ut me a
conspectu malorum, quae nostra tot per annos vidit aetas... dum prisca illa
tota mente repeto, avertam... nulla umquam respublica nec maior nec sanc-
tior nec bonis exemplis ditior fuit, nec in quam civitatem tam serae avaritia
luxuriaque immigraverint, nec ubi tantus ac tam diu paupertati ac parsi-
moniae honos fuerit.» Eine Quellenkritik, die diese romantische Riickschau
der augusteischen Zeit auf ihre historische Haltbarkeit hin untersuchte,
muBte Bachofen als Zerstérung dieses Trostes erscheinen.

9 Vgl. dazu DormMANN, G.W. 8, 532.

98 Vgl. F. HUSNER, Briefe 572ff. Dazu, wie «Bachofen in Ziirich» ganz an-
ders und viel freier war als man zu Hause den «Basler Bachofen» kannte,
vgl. MEUL1, Leben 1052 und oben Anm. 11.

849



Weiter suche ich Nichts. Das Ubrige ist Alles Nichts werth. Sehr
freut es uns beide, wenn Sie uns besuchen und bei uns Wohnung
nehmen», oder (30.12.1860) « Unendlich wohl thut es mir immer, mit
Thnen zu sein.» Selbst mit ihm kommt es jedoch nie zu dem ver-
traulich personlichen «Du», in dem Meyer-Ochsner etwa mit dem
von Bachofen abgelehnten Wilhelm Vischer-Bilfinger korrespon-
dierte?®’. Allerdings ist bei seinen Briefen auch der von ihm immer
wieder gemachte Vorbehalt zu beriicksichtigen, daf} sich das Wesent-
liche dessen woran ihm liegt, iiberhaupt nicht mitteilen 1d8t, be-
sonders nicht in schriftlicher Form. Deshalb sucht er auch als héchste
Form dieses von ihm erstrebten geistigen Wechselverkehrs das Ge-
sprich, das ihm auch mit Meyer-Ochsner den lohnendsten Genul3
und die hochste Befriedigung gewéihrt haben muB.

Solche Verbindungen anzukniipfen hat sich Bachofen in mehreren
anderen Féllen auch bemiiht. Am deutlichsten sind Beginn und
Ende eines solchen Versuches in den Briefen an Savigny zu erken-
nen. Als Paradigma fiir vergleichbare andere Fille lohnt es sich,
gerade auf diesen etwas ausfiihrlicher einzugehen, zumal er Meuli
als er Bachofens Leben beschrieb noch nicht bekannt war. Nachdem
Bachofen seinen ehemaligen Lehrer anlalich einer Kur in Pfifers
1854 im Hotel «Hof Ragaz» besucht hatte, setzt er mit seinem gro-
Ben Engadiner Brief eine Woche spater (16.8.1854) sozusagen die
unterbrochene Unterhaltung fort. Schon dieser Brief trigt mit sei-
nen idealstaatlichen Beimischungen, mit Sentenzen wie etwa «Und
an sich selber arbeiten, ist am Ende doch das Hochste», und mit sei-
ner ersten Erwiahnung der «verzweifelten Gegenwehr» gegen Momm-
sens eben erst erschienene Romische Geschichte stark bekenntnis-
hafte Ziige. Dall Bachofen auf eine Fortsetzung des Gesprichs
hoffte, -ergibt sich aus seinen ausfiihrlichen Abschiedsentschuldi-
gungen: «Bedenke ich dief geringe, géinzlich negative Resultat
meines weitldufigen Schreibens (sc. —«und dennoch konnte ich
IThnen kaum rathen, dieses Engadin auch zu besuchen> —), so mache
ich mir die bittersten Vorwiirfe, Ihre Zeit und Aufmerksamkeit,
Herr Minister, so lange und in so belédstigender Weise in Anspruch

97 Vgl. das Briefe 1142 mitgeteilte Brieffragment Meyer-Ochsners an Vi-
scher.

850



genommen zu haben. Auch soll das ndchste Schreiben eine volle
Riickkehr zur Besinnung und zur Bescheidenheit an den Tag
legen...» Savigny antwortet (27.8.1854, Nr.78*) mit einer kleinen
positiven Wiirdigung der Schilderung des Engadins und fiigt eine
Bitte hinzu. « Wenn der Mensch viel erhilt, will er bekanntlich mehr
haben. So geht es mir mit Thnen, nach IThrem lieben Besuch, und
lieben Briefe. Ich lasse Sie nicht los von dem miindlich geduBerten
Anspruch auf eine zusammenhéngende, wenn auch kurze, Darstel-
lung Ihrer literarischen Théatigkeit, sowohl der vergangenen, als der
fir die Zukunft beabsichtigten.»

Bachofen (27.9.1854) «erblickte» in dieser Antwort «ein beson-
deres Zeichen von Wohlwollen und eine gar werthvolle Bestdrkung
der mit im Hofe zu Ragaz erwiesenen Freundschaft». Ausfiihrlich
bereitet er dann die Ankunft seiner eben niedergeschriebenen
(24.-27.9.1854) Bekenntnisse vor. Was er von ihnen erwartet, sagt
er deutlich. «Ob ich Ew. Excellenz Aufgabe richtig aufgefat und
deren Wunsch erfiillt habe, dariiber werde ich vielleicht spater ein
Wort des Aufschlusses erhalten. Sollten sich Ew. Excellenz dazu
bewogen finden, so wiirden mir Fingerzeige und guter Rath jeder
Arth im Anschlufl an das Mitgetheilte eine sehr erwiinschte Gabe
sein... Ich gestehe es offen, ich méchte ungeheuer gerne Ihre Billi-
gung davontragen, und zur Uberzeugung gelangen, daB ich mir eine
gute Stelle in Ihrer Erinnerung erworben habe.» Nach Savignys
Antwort (19.1.1855) fahrt Bachofen fort mit einem ausgesprochenen
Wunsch nach dem miindlichen Gespréch als der hochsten Form des
von ihm erstrebten geistigen Wechselverkehrs: (18.5.1855) «Lange
habe ich mit meiner Antwort auf Ihr werthes sehr freundliches
Schreiben gezogert. Ich hielt eben immer an der Hoffnung fest, mit
eintretendem Friihjahr selbst nach Berlin kommen zu kénnen. Jetzt
ist diese Aussicht fiir einmal véllig geschwunden...» Denn das Ge-
sprach allein kann véllige Klarheit iiber die von Bachofen erstrebte
Mitteilung seiner tiefsten Uberzeugungen vermitteln. «Wahren
Genul und echte Befriedigung giebt immer nur unmittelbarer geisti-
ger Rapport, wo ein Funke einen anderen ziindet, wo Jeder giebt
und gleich wieder zuriickerhilt, wo man das Keimen der Saat und
ihr Wachsthum beobachten kann.» Darauf folgt dann das schon
zitierte Bekenntnis zum Egoismus des Studiums nur fiir ihn selber,

851



nicht fiir Dritte, mit der Fortsetzung: « Was mir bei solchen Ansich-
ten immer zum gréfBten Genull gereicht, ist personlicher Umgang.
Konnte ich nun einem wiederholten Aufenthalt Euer Excellenz in
der Schweiz entgegensehen, und mir fiir den kiinftigen Sommer den
doppelten GenuB} einer grolen Natur und groflien geistigen Unter-
haltung versprechen, so wiren meine liebsten Wiinsche erfiillt. »

Aber diese Wiinsche erfiiliten sich nicht. Im néchsten Brief
(10.10.1855) kommt Bachofen auf seine schon am 18.5.1855 ver-
geblich vorgetragene Bitte zuriick, ihm seine Bekenntnisse zuriick-
zugeben, und schickt mit ihm den jungen Andreas Heusler- zu
Savigny, der sie versiegelt dort abholen soll. Mit Savignys letztem
Brief vom 14.1.1856 bricht die Korrespondenz nach all den groflen
Bekenntnissen ebenso jah ab, wie sie seit ihrer ersten, am 12.3.1847
beendeten Phase (Briefe Bachofens vom 21.3.1840; 26.3.1841;
12.3.1847 zu romischrechtlichen Themen) nach dem Besuch in Ra-
gaz plotzlich wieder aufgelebt war. Ob Bachofen Savigny im selben
Jahr bei einer seiner improvisierten Reisen in Berlin noch besucht
hat, kann nur noch vermutet werden®. Jedenfalls teilt er Meyer-
Ochsner (21.6.1856) davon nichts mit und schreibt sogar ausdriick-
lich: «Unter den Menschen war mir Gerhard der angenehmste. Im
Ganzen aber habe ich mich mit den Todten besser unterhalten, und
ich muf} gestehen, ich wiirde sie auch jetzt noch nur ungerne an die
Lebenden tauschen.» Bachofen hatte sich also wieder seinem besten
Trost, den Grabaltertiimern zuwenden miissen. Das spricht also
kaum dafiir. Was war aber mit Savigny geschehen?

Offenbar hatte Bachofen sich bei Savigny wieder an ein Symbol
gewandt, nicht an eine wirkliche Person, so sehr er auch in diesem
Falle seine Zuwendung personlich verstand, und hatte damit eine

98 F. HUSNER, Briefe 1444 vermutet: «B. ist bald darauf in Berlin gewesen,
wo er von Savigny gewill besucht hat.» Aber Bachofen redet Meyer-Ochsner
gegeniiber (21.6.1856) nur allgemein von «¢jenen, sehr wenig romischen,
Hyperboreern», von Meyers Sohn, von Mommsen, der eben abgereist war,
und von Gerhard. Eine solche Trostreise mit Grablampenbetrachtung war
auch diejenige nach Paris 1865, als Bachofen schon daran verzweifelt war,
daB seine gpiite Liebe zur jungen Louise Burckhardt noch Erfiillung finde,
vgl. Brief 28.2.1865 und Meurr G.W. 7, 476f.

852



tiefe Enttduschung erlebt. Savigny® hatte Bachofen schon als
Studenten tief beeindruckt. Sein Einflul} auf Bachofens Denken und
Stil ist unverkennbar. Sein Ernst und seine Wiirde, die sich mit den
Jahren zur Feierlichkeit steigerten, seine feine Ironie, seine Unab-
hangigkeit, die ihn von Anfang an allen Lehrverpflichtungen gegen-
iiber wahlerisch und zuriickhaltend machte, all das scheint seinem
Schiiler imponiert zu haben. Eine wesentliche Ubereinstimmung
ergab sich aus seiner konservativen Grundhaltung, die jede Theorie
des Staatsvertrags und der Volkssouveranitdt ablehnte. Bei der
Unterhaltung im Hof zu Ragaz mag davon manches zur Sprache
gekommen sein, vielleicht im Zusammenhang mit Fragen der schwei-
zerischen Politik, fiir die- Bachofen deshalb bei Savigny in seinem
Engadiner Brief und in seinen Bekenntnissen Interesse vorauszu-
setzen scheint1%. Auch die Stellen iiber Mommsen (Brief 16.8.1854;
B.325) lassen darauf schlieBen, daB Bachofen dariiber schon ge-
sprochen hatte. Bachofen hatte aber wohl die weltménnische Hoflich-
keit Savignys, mit der offenbar auch seine Frau Kunigunde geb.
Brentano ihn empfangen hatte (18.5.1855), anders ausgelegt, als
sie von dem distanzierten Mann gemeint war. Jedenfalls hatte er
sich durch den Eindruck, den Savigny damals auf ihn machte, zu
jenen Bekenntnissen eingeladen gesehen (B.343), die dieser zu pro-
vozieren kaum die Absicht gehabt haben kann.

Savignys Aufforderung an Bachofen, eine «Darstellung Threr
literarischen Thétigkeit, sowohl der vergangenen, als der fiir die
Zukunft beabsichtigten» zu geben, kann sich nur auf eine Darstel-
lung der Savigny bis dahin allein bekannten wissenschaftliche For-
schungen Bachofens zum rémischen Recht bezogen haben (so ver-
standen von Bachofen B.298), was bei einem Mann, der praktisch
alle Berufungen auf preuBlische und viele andere deutsche Lehr-
stiithle in diesem Fache beeinflulte, weiter nicht erstaunt. Thre For-
mulierung zeigt auch, dafl er Bachofens bisherige Produktion nicht
wirklich verfolgt hatte. Dafiir ist ein Beweis, da3 er in demselben

9 Vgl. zum folgenden Franz WIEACKER, F. C. von Savigny, in Die Gro-
Ben Deutschen, Deutsche Biographie Bd. 3 (1956), 39-51.

100 Vgl. auch in Savignys Antwort auf den Engadiner Brief (Nr.78%,
27.8.1854) «... lassen Sie sich nicht vom Engadin zur Untreue an der ehrwiir-
digen Basel-Stadt verfiihren».

863



Sammeldankbrief, in dem er Bachofen am 19.1.1855 fiir dessen
Brief vom 27.9.1854, fiir die Bekenntnise und fiir eine Abhandlung
iiber englisches Recht dankt, ihm mit Entschuldigungen auch erst
den Empfang des am 12.3.1847, also fast acht Jahre friither, an ihn
iibersandten Romischen Pfandrechts und einer beiliegenden ersten
handgeschriebenen Abhandlung iiber englisches Pfandrecht, be-
statigt.

Bachofen schickte ihm aber nun nicht was er verlangt hatte,
sondern eben seine Bekenntnisse. Was er darin Savigny iiber seine
Auffassung vom réomischen Recht und seinem Studium auseinander-
setzt, zeugt nicht nur von dem grenzenlosen Vertrauen, das er sei-
nem Lehrer als Person entgegenbrachte (B.299), sondern auch von
der unglaublichen Weltfremdheit, in die er sich mit seinen Uber-
zeugungen zuriickgezogen hatte. Savigny hatte in seinen monumen-
talen Hauptwerken, der «Geschichte des romischen Rechts im
Mittelalter» (seit 1815) und dem «System des heutigen romischen
Rechts» (seit 1840) in aller wiinschbaren Ausfiihrlichkeit darge-
stellt, was er von den Problemen hielt. In der Vorrede zum «Sy-
stem» 19! getzt er «das Wesen der systematischen Methode in die Er-
kenntnis und Darstellung. des inneren Zusammenhanges oder der
Verwandtschaft, wodurch die einzelnen Rechtsbegriffe und Rechts-
regeln zu einer groflen KEinheit verbunden werden», kontrastiert
das System gegen eine blo8e Summe von Monographien, betrachtet
die Rechtsinstitute «nur in dem grofen Zusammenhang dieses
Systems» und sieht das Kennzeichen der rein wissenschaftlichen
Forschung in der «Verarbeitung» der Quellen «zu Resultaten eines
Rechtssystems oder auf die innere Vollendung des Systems». Fiir die
Auslegung von Widerspriichen der Rechtsquellen ist diese System-
bildung unerléaBlich, ja sie ist geradezu die Begriindung der Rechts-
wissenschaft. Savignys groBe Leistung auf dem praktischen Gebiet
war eine entsprechende Reorganisation des Rechtsstudiums und
der Forschung an den deutschen Universititen.

Was ihm nun Bachofen im penetranten Ton der Deklaration sei-
ner Uberzeugungen dariiber auf im Druck etwa sechzehn Seiten
(B.299-317, 326f., 330-333) dozierte, mufl ihm zum groBen Teil wie

101 Dje Stellen sind abgedruckt bei WIEACKER, a.0. (oben Anm. 99) 49f.

854



ein Schlag ins Gesicht erschienen sein. Die Vergleichung im einzelnen
muf} dem juristischen Fachmann vorbehalten bleiben. Zwar erklart
Bachofen stolz, mit seiner Antrittsrede?? «zwei ganze Klassen von
Menschen, auf die ich es eben abgesehen hatte, in Unruhe und
Alarm versetzt zu haben. Dennoch verzweifelte man nicht an mir...
Eine revolutionaire Natur sei ich einmal entschieden nicht, vielleicht
eher umgekehrt allzusehr Savignyaner» (B.316f.). Auch zum Stu-
dium des romischen Rechtes und zu seinem Wert bekennt er sich
wiederholt, und einen inneren Zusammenhang sieht auch er darin,
aber entsprechend seiner Vision nur einen der Einrichtungen des
staatlichen Lebens, «wie sich Alles an einen gottlichen Kern an-
schlieBe, wie es nur das irdische Bild einer iiberirdischen Welt-
ordnung enthalte» (B.338), was aber mit einem Rechtssystem nichts
zu tun habe.

Bachofens Hauptthese ist hingegen, kurz zusammengefaf3t, daf
das romische Recht nur richtig studiert und begriffen werden kénne,
wenn man es ginzlich vom modernen Recht trenne und als Sache
der Altertumswissenschaft behandle, daBl das Verhéltnis zum ge-
meinen Recht, die Rezeption des romischen Rechtes also, ganz un-
wesentlich und uninteressant sei, dafl das antike romische Recht
keineswegs ein System sei, dafl darin entgegengesetzte Ansichten
nicht nur berechtigt seien, sondern «Ich selbst lebte der Uberzeu-
gung, dafl gerade die Bliithezeit des romischen Rechts auf allen
Gebieten der Rechtspflege an Abweichungen und Streitigkeiten am
reichsten gewesen sein miisse» (B.301), dafl der groBle Vorzug des
schweizerischen Rechts im Gegensatz zum deutschen der sei, dafl
hier das romische nicht oder kaum rezipiert worden sei. «So fallen
auch alle jene Reductionen heutiger Rechtsgeschifte auf die romi-
schen Institute, diese Betrachtung des Lebens in einem fremden
Spiegel, diese den wahren Standpunkt meist so verriickenden ge-

102 Abgedruckt G.W. 1, 5-24; dazu AvceusT SiMONIUS, daselbst 469ff.,
zum keineswegs uneingeschréinkten Bekenntnis zu Savigny, zur Kritik an
der historischen Rechtsschule in den Bekenntnissen, wie zu den verschiede-
nen Quellen und den inneren Widerspriichen in jener Rede (vgl. oben Anm.
40). Zu Bachofens, von den in seinen altertumswissenschaftlichen Arbeiten
befolgten sehr abweichenden Prinzipien seiner juristischen Arbeiten, vgl.
auch oben Anm. 19.

855



zwungenen Analogien, vollig hinweg» (B.332), wodurch gerade hier
die Tatigkeit des Richters «eine geistigere» werde. In Frankreich
hatte er die Bestitigung dafiir gefunden, dafl die Trennung des ro-
mischen vom modernen Recht auch gerade fiir die Organisation
des Studiums ein noétiges Erfordernis sei, «ja aus jener Zeit schreibt
sich bei mir die Uberzeugung her, daB eine auf gleiche Trennung ge-
griindete Gestaltung des Rechtsstudiums der dermalen in Deutsch-
land herrschenden Verbindung weit vorzuziehen sein mii3te. Schiiler
und Lehrer wiirden dabei gewinnen, am meisten aber die Disci-
plinen selbst» (B.303).

Ganz abgesehen davon, ob Bachofen hier nicht, wie oft gerade in
juristischen Dingen, recht gehabt hat, bedenke man, wie folgende
Kernsitze, die Bachofen in seiner Begeisterung formulierte, in
Savignys Ohren geklungen haben mogen, etwa: «Das Verhéiltnis
zu dem gemeinen Recht schien mir ganz unwesentlich, und ich
leugne nicht, mit welchem Triumph ich immer sah, wie fruchtlos
alle Versuche blieben, in jene Frage Klarheit und natiirlichen Zu-
sammenhang zu bringen. Aber vollends die Reception in Deutsch-
land und die darnach unternommene Sonderung der Materien, was
sollte ich damit anfangen?» (B.300) dem Verfasser der «Geschichte
des romischen Rechts im Mittelalter», oder «Die Behandlungsweise
der Controversen war mir ein weiterer Gegenstand des Anstofes.
Ihre durch alle Mittel juristischen Scharfsinns und Witzes, durch
die gezwungenste Kritik sowie durch die willkiirlichsten Distinc-
tionen herbeigefiihrte Vereinigung widersprechender Ausspriiche
der Alten mochte allein dem Bediirfnif3, einen fiir die Praxis an-
wendbaren, festen Satz zu gewinnen, entsprechen: mir erschien das
ganze Verfahren nicht besser als die Justinianische Trdumerei von
der Moglichkeit einer Zweifel- und Widerspruchslosen Jurispru-
denz...» (B.300f.) demjenigen des «Systems», oder folgender
SchluBakkord: «Aber freilich wird die Betrachtungs- und Lehrweise
sich auch auf einen hohern geistigern Standpunkt erheben miissen.
Das ist eine Anforderung, welche der Stand der Zeit und die Lage
der Geister dringend an die Vertreter des Romanismus stellt. Noch
zeigh unsere Litteratur so wenig Anlage, einen Schritt vorwarts zu
thun. Aber das Bediirfni8 dazu spricht, wenn gleich immer noch
unklar, aus einer betriachtlichen Zahl neuerer Werke, und wird auch

856



wohl zu neuen Bildungen fiihren. Hat das roemische Recht einmal
als Gesetzbuch fiir Deutschland zu gelten aufgehort, dann erst wird
es die hohe wissenschaftliche Bedeutung erlangen, die ihm gebiihrt»
(B.333) dem Verfasser beider1%. Dazu hatte Savigny tiberhaupt eine
Darstellung von Bachofens romischrechtlicher Forschungsproduk-
tion erbeten, und Bachofen hatte ihm mit ausfiihrlicher Begriindung
dargelegt, da3 und warum er sich ganz davon abgewendet habe. Auch
von dieser Seite her war also fiir Savigny nichts mehr von ihm zu
erwarten.

«Mit diesen, aus der Philologie heriibergenommenen Grundan-
schauungen ausgestattet, gerieth ich oft in einen mir gar peinlichen
Gegensatz zu Lehrern und Biichern, welchen ich mich als Fiihrern
hingegeben hatte» (B.300). Das geschah offenbar auch diesmal
wieder. Savigny antwortete zwar sehr hoflich, in jenem Sammel-
brief1%, in dem er als «besonders hervorstechend» drei Stellen her-
vorhob: «Die iiber das Gridberwesen — die iiber die Verbannung des
Romischen Rechtes aus England und — endlich die iiber die Ver-
derblichkeit der Demokratie gerade fiir Republiken...», hingegen
auf die von Bachofen erwarteten Fingerzeige und Ratschldge ver-
zichtete. Bachofen war offenbar zutiefst dariiber enttduscht, dal3
Savigny auf die anderen Punkte gar nicht einging, und scheint nicht
begriffen zu haben, weshalb. Dabei hitte ihn doch schon das véllige
MiBversténdnis alarmieren sollen, das Savigny vorher schon seinem
Engadiner Brief (16.8.1854) entgegengebracht hatte. Savigny hatte
(27.8.1854) die unter einigen ironischen Schilderungen des Bade-
lebens versteckten konservativ-bekenntnishaften Tone offenbar gar
nicht herausgehoért und empfahl Bachofen, diese Schilderung (mit
geringen Abénderungen) zu drucken, «und ... vielen Lesern Freude
und Belehrung» damit zu verschaffen (eine <esoterische> Mitteilung
fiir das groBe Publikum!). Dem feudalistischen Gegner der Volks-
souverdnitdt mull auch Bachofens politische Schilderung, trotz aller
Altertiimlichkeit, suspekt gewesen sein. Er driickt es aber wieder
hoflich aus: «eigentlich ist Thre Schilderung des Volkes und seiner
offentlichen Zusténde iiberwiegend giinstig, besonders von der Seite

103 Zu Bachofens Widerspruch und spiiterer Polemik gegen Jherings
«Geist des romischen Rechts» (Bd. 1, 1852), vgl. Briefe, 5704,
104 Dije Stellen abgedruckt Briefe, 1438

8567



der auf der Selbstregierung ruhenden Freiheit aus (!). Und doch
hat es mir fast etwas Schauderhaftes, wenn ich mich in diese Um-
gebungen und Zustdnde bleibend, das heifit anders als auf einer
voriibergehenden Reise, hineindenke...»

Gegen diesen MiBerfolg seiner Bekenntnisse versuchte Bachofen
noch ein letztes Mal anzugehen in dem Brief (18.5.1855), wo er die
Vorziige des miindlichen Gespriachs, des unmittelbaren geistigen
Rapports, des personlichen Umgangs, vor den Gefahren des Mif3-
verstandenwerdens schriftlicher AuBerungen, mit deutlichem Seiten-
blick auf seine Angst vor der Verdffentlichung irgendeiner seiner
esoterischen Mitteilungen, herausarbeitet. Am Schlul} dieses Briefes
kommt er zum Grund fiir diese lange vorausgehende Expektoration:
«Nur drei unter den hundert Punkten meines Aufsatzes haben Ihre
Billigung erhalten. Ich mochte auch die andern durchfechten, oder
wenigstens zur Besprechung bringen. Ihrer verehrten Frau Gemah-
lin bin ich fiir den mir ausgesprochenen Dank duflerst verbunden.
Ich gebe auf Ihr Urtheil alles.» Ein Gesprich, meint er offenbar,
konnte wie jenes im Hof in Ragaz die Miflverstindnisse ausrdumen.

Als Savigny darauf nicht sogleich antwortete, scheint Bachofen
plotzlich aufgegeben zu haben. Savigny hatte auch die verlangten
Hefte nicht zuriickgeschickt, wie er vorher acht Jahre mit dem Dank
fiir die letzte Sendung zugewartet hatte. Nun wird Bachofens Ton
sofort merklich kiihler, wie immer wenn er gereizt ist, sogar mit
einer leicht unverschimten Unterstellung. Savigny hatte ndmlich
empfohlen, wie zur Uberbringung so auch zur Abholung des Schrei-
bens, ihm wieder einen jungen Mann vorbeizuschicken. Bachofen
antwortete jetzt (10.10.1855): «Langere Zeit war es mir nun un-
moglich gewesen, eine solche Gelegenheit zu entdecken, und def3-
halb nahm ich mir beim Beginne dieses Sommers die Freiheit, Ew.
Excellenz um Riicksendung auf dem gewohnlichen Weg der Post
anzugehen. Da ich die Ankunft meines damaligen Briefes, der den
erwiahnten Vorschlag enthielt, bezweifeln muB}, so freut es mich nun
... einen ganz sichern Vermittler ... gefunden zu haben.» Savignys
nachfolgender Beruhigungsversuch% nach der Riickgabe der Pa-
piere (14.1.1856) «Der ganze Aufsatz war mir sehr anziehend, und

105 Ebenfalls abgedruckt Briefe, 1433,

868



insofern kann ich sagen, daf} ich die hundert Punkte gebilligt habe.
Jene drei habe ich besonders hervorgehoben, weil sie mir vor den
iibrigen wichtig erschienen, und ich doch unméglich in einem Brief
den ganzen Aufsatz durchsprechen konnte» scheint nun seinerseits
auf das Gesprich zu verweisen ; aber er kam zu spiat. Der Bruch war
perfekt, Bachofen blieb beleidigt und antwortete offenbar nicht
einmal mehr.

Ahnlich abrupt sind mehrere Briefwechsel abgebrochen worden,
etwa diejenigen mit Agostino Gervasio, Eduard Gerhard, Wilhelm
Henzen und wohl Rudolf Jhering%. Von den Mitgliedern des
romischen Instituts wollte er spéter en bloc nichts mehr wissen,
(1.5.1882 an E.Stevenson): «Quant aux membres de I'Institut
prussien, je préfére d’en étre ignoré.» Der Grund fiir diese Reaktio-
nen ist nicht mehr iiberall klar. Meinungsverschiedenheiten, beson-
ders wenn eine Kritik damit verbunden war, konnte Bachofen kaum
je zu einem verniinftigen Austrag bringen, und sein Verhalten
gleicht demjenigen beim Riicktritt von seiner Professur und aus der
Universitiats-Kuratel. Auch bei diesen Personlichkeiten, denen er
vorher allen besonders ausfiihrlich und personlich geschrieben hatte,
mul} es sich um dhnliche Enttduschungen gehandelt haben wie bei
Savigny, wenn auch in bescheidenerem Ma@le. Solche Enttduschun-
gen muflte also Bachofen in der Politik, in der Wissenschaft, in per-
sonlichen Beziehungen immer wieder erleben, wenn er mit den visio-
nidren Voraussetzungen seiner Schau an reale Verhiltnisse heran-
trat.

Mit seiner Auffassung vom Studium nur fiir sich selber, mit seiner
Taktik Meinungen anderer gar nicht zur Kenntnis zu nehmen oder
nicht darauf einzugehen und mit seiner heftigen, miindlich und
schriftlich, auch im gedruckten Werk und nicht nur gegen Mommsen
verbreiteten Polemik19?, konnte es nicht ausbleiben, daBl Bachofen

106 Vgl. dazu F. HusNER, Briefe, 1814, 572 (Gervasio), 350! (Gerhard),
4302 (Henzen), 570* (Jhering).

107 Schriftlich etwa gegen Niebuhr, Geschichte der Romer, G.W. 1, 190; den
Baron d’Eckstein, Mutterrecht, G.W. 2, 2632 (zu ihm, der das Mutterrecht
bei den Karern vor Bachofen entdeckt hatte, DorRMANN G.W. 8, 525), Jhe-
ring, daselbst 373! (zur preuBischen Akademie oben Anm. 37), miindlich
etwa in der Basler Historischen Gesellschaft gegen Kie8ling Briefe 3591.

859



sich zunehmend isolierte. Seiner Art entsprechend, immer sich sel-
ber fiir im Recht zu halten, konnte er die Schuld dafiir nur bei
andern suchen. Die Mauer des Schweigens, mit der seiner Meinung
nach seine Arbeiten umgeben wurden, schreibt er, der die wissen-
schaftliche Auseinandersetzung als ganz persénliche Angelegenheit
erlebt, deshalb diisteren Machenschaften einer Verschworung gegen
ihn zu, etwa: «Einen Schweizer straft die PreuBisch gewordene...
Berliner Clique hochstens durch Stillschweigen» (4.4.1870). Daf3
Savigny an der Berliner Akademie selbst Mommsens groBe For-
schungsprojekte unterstiitzte1%, kann ihm nicht unbekannt geblie-
ben sein, und erhéhte wohl seine Verbitterung. Seine mit der Zeit
fast obligatorisch in den Briefen auftauchende Polemik gegen ganze
wissenschaftliche Institutionen wie Akademien, gegen Cliquen und
Assekuranzgesellschaften und gegen schulméfige Archiologie und
Philologie nimmt die Ziige einer Art Verfolgungswahn an. Dagegen
verbiindete er sich mit wissenschaftlichen Randexistenzen wie etwa
dem Dilettanten Prosper Biardot (Brief 189, 28.9.1864), dessen
Theorien er weitgehend iibernahm in seiner Unsterblichkeitslehre!?,
und Ludwig RofB3, dem er die Gribersymbolik widmete!1°. Bekannte
suchte er fiir verstindnisvolle Rezensionen seiner Arbeiten zu ge-
winnen, wie etwa den Byzantinisten H.Gelzer-Thurneysen (Jena),
den Literaturhistoriker und Rechtsphilosophen J. M. Hornung
(Genf) und den Rechtshistoriker und -vergleicher J.Kohler (Wiirz-
burg), die nicht als «Philologen» und Akademiker kompromittiert
waren. Aber der Erfolg blieb trotzdem aus!!!.

Die Leute, an die er sich in seiner spateren Zeit halt, diirfen nicht
nur keine Akademiker sein, sondern sie miissen mit Vorzug in

108 Savignys Antrag vom 26.1.1846 zur Organisation des von Mommsen
geplanten (und von Bachofen immer wieder geschméhten) Corpus Inscriptio-
num Latinarum an die PreuBische Akademie der Wissenschaften ist abge-
druckt bei Max WEGNER, Altertumskunde (Freiburg/Minchen 1951) 231f.

109 Vgl. MeuLr, G.W. 7, 479ff., 487ff.

110 Vgl. MEULI, Leben 1059f.

11 Vgl. Briefe 7.6.1881 (Hornung), 23.10.1881 (Kohler) und DORMANN,
G.W. 8, 586ff. (Gelzer); zum totalen MiBerfolg oben Anm. 46 ; zu fritheren Be-
mithungen um den Conte Conestabile in Perugia als Rezensent der Tanaquil
vgl. KienzrLe, G.W. 6, 478f.

860



weiter Ferne und in ganz anderen, fremden Verhéltnissen leben, so
etwa die drei, denen er seine «Antiquarischen Briefe» widmet,
Morgan (Amerika), Stephani (RuBland), Liebrecht (Belgien), und
auch die anderssprachigen Korrespondenten, an die er sich jetzt
wendet, wie die Angelsachsen Morgan und McLennan und die
franzosisch sprechenden J.M.Hornung, A.Giraud-Teulon und Elie
Reclus. Dieser Ausbruch aus der bisherigen persénlichen und gelehr-
ten Umwelt geht Hand in Hand mit der Zuwendung zur Ethnologie
anstelle der Altertumswissenschaft. Das Ziel bleibt zwar immer noch
dasselbe, ndmlich den «Philologen» doch zu beweisen, wie Unrecht
sie mit ihrer Geschichtsauffassung und mit ihren Methoden haben 112.
Aber der Gegenangriff soll nun mit géinzlicher Verachtung und unter
Umgehung ihrer Personen, Institutionen und selbst ihres antiken
Beweismaterials ganz von aullen her gefiihrt werden.

Immerhin zeigen sich bei diesem ganzen verzweifelten Manover,
das Bachofen auf ein Wechselgesprach mit immer entfernteren, ihm
menschlich ganz unbekannten Méinnern verweist, auch gewisse
Zige der Resignation!!3. DaBl er sich etwa, nach 1870/71, an den
Idealkommunisten Reclus in Paris wendet, um ihm, gegeniiber der
Schulwissenschaft, seine Uberzeugung zu bekennen: (27.12.1879)
«Pour moi Orphée est une personnalité historique, prophéte d’une
religion qui est restée le fondement de tout ce que la Gréce a jamais
produit de plus élevé et de plus saint en doctrines morales et éthi-
ques», mag noch auf das Konto seiner Illusionen und Weltfremdheit
gehen. Von seinem neuen Verbiindeten L. H.Morgan mullte er aber
wiederholt insistierende Belehrungen iiber den Segen der Volkssou-
verdnitdt hinnehmen, die nicht zu iiberhGren waren, wie etwa

112 Vgl. den rein philologischen Antiquarischen Brief Nr.12, G.W. 8,
116-118 gegen «Interpretationskunst unserer kritischen Zeit» und «Akade-
miker»; dazu DORMANN, daselbst 530, 583.

113 Dazu gehort auch der voéllig improvisierte Plan des nachtriglich noch
schnell zusammengepfuschten 2.Bandes der Antiquarischen Briefe (Briefe
31-41 wurden deshalb nicht einmal aufgenommen in die Gesamtausgabe)
mit seinem Verzicht auf eine urspringlich beabsichtigte ethnologische Ge-
samtdarstellung, als Bachofen dazu die Laune vergangen war und er sich
schon an den Romischen Grablampen trostete; dazu Dormann, G.W. 8,
597ff.

861



(13.3.1879): «I have thus given you a better insight into the opera-
tions of our Government. We have no privileged class, and we are
not respectors of persons except on the basis of merit. Every
citizen is treated with courtesy by those in office, because the body
of citizens put them in office...», und wieder (27.1.1881): «The
National Government publish largely each year ... This is done
under a system demanded and encouraged by the American
people... » Und sogar im innersten des Heiligtums, in der rémisch-
italischen Friithgeschichte, «among the Romans to the time of Ser-
vius Tullius», fand Morgan mit seinen Verwandtschaftsforschungen
den Beweis fiir eine urspriingliche Demokratie: (12.12.1880) «The
democratic principles, transmitted by the gentes, remained dominant
as long as gentilism remained», ja diese Kunde sollte Bachofen seiner-
seits nun als Verbiindeter verbreiten: « The work of reforming
European opinion and views on these questions will fall upon men
like yourself.» Interessant ist dabei, daB3 die Illusion der innersten
Ubereinstimmung in der, hier allerdings aus einer ganz andersarti-
gen Vision stammenden, Spekulation iiber die Urzeit also auf
Morgans Seite genau so stark und so wirksam war, wie auf der
Seite Bachofens in anderen Fillen.

Die Anerkennung, die Bachofen in der angelsidchsischen Ethno-
logie mit seinem Mutterrecht (nicht mit seinen historischen und
symbolischen Arbeiten) durch die Vermittlung der Publikationen
Giraud-Teulons gefunden hatte, scheint ihn aber iiber den MiBerfolg
in seinem eigenen Bereich doch nicht getrdstet zu haben. Er gab
sich wohl auch Rechenschaft dariiber, daf dieser Erfolg gerade nicht
auf jener Gleichheit der Grundauffassungen beruhte, an der ihm
vor allem lag. McLennan, der unabhingig von ihm ebenfalls das
Mutterrecht entdeckt hatte, erkannte den Unterschied zwischen
Giraud-Teulons historischer Auffassung in der «Mere chez certains
peuples de 'antiquité » und Bachofens Mutterrecht iiberhaupt nicht,
dessen «ponderous German quarto» er wohl iiberhaupt kaum ganz
gelesen hatte!14. Morgan schlof} die Religion von seiner Betrachtung
aus mit der Begriindung (in Eichhoff und Kautskys Ubersetzung):
«Die Religion hat so sehr mit der Einbildungskraft und Gefiihls-

114 DorMaNN, G.W. 8, 526, 528, 538.

862



regung, also mit unbestimmten Wissens-Elementen zu schaffen, da
alle urspriinglichen Religionen grotesk und bis zu einem gewissen
Grade unverstandlich sind 125, » Er teilte Bachofen auch mit Bedauern
mit, daBl er die deutsche Sprache iiberhaupt nicht verstand (27.1.
1881), also Bachofens Gedanken nur durch die Vermittlung und mit
der Hilfe anderer aufnehmen konnte. Auf seine kaum verhiillte Auf-
forderung, Morgans «Ancient Society» ins Deutsche zu iibersetzen
(21.1.1881), ging dann Bachofen seinerseits nicht ein118,

So muBte er nach dem erneuten MiBerfolg der Morgan, Liebrecht
und Stephani gewidmenten Antiquarischen Briefe wenig spiter
(7.6.1881) an J.M.Hornung schreiben: «Travailler son jour sans
étre jamais nommé: voild la seule douleur, assez forte pour m’en-
courager & une pareille idée (sc. eine c<annonce dans une de vos revues
frangaises Suisses»).» Die erste Anerkennung, die Bachofen wirklich
befriedigte, kam nun doch von dem Gebiete her, das er zugunsten
der Altertumswissenschaft verlassen hatte, nimlich dem der Rechts-
geschichte und Rechtsvergleichung, dem ja seine bedeutendsten
Entdeckungen trotz allem auch wirklich zugehérten. Ob auch diese
Anerkennung im tiefsten jenen Kern betraf, um den es ihm nach
wie vor ging, ist immerhin fraglich. Aber er interpretierte sie so
und wandte sich dem jungen Josef Kohler (1849-1919), der sie aus-
gesprochen hatte, mit einer dhnlichen Begeisterung zu, wie einst
Savigny. Sofort sind auch wieder die bekenntnishaften Erkli-
rungen mit ihren alten Prinzipien und Uberzeugungen da, und dabei
verwendet er auch wieder einige von jenen wenigen leitmotivartig
wiederkehrenden Formulierungen, die ihm, einmal geprigt, zum
Ausdruck desselben Gedankens in kleinen Variationen immer wieder
einfallen. Deutlich genieft er nun diese Anerkennung als Durch-
brechung jener gegen ihn und seine Wissenschaft gerichteten Ver-
schworung (6.5.1883): «Es ist nicht Lob, was an erster Stelle dem
Forscher und redlichen Arbeiter willkommen scheinen darf, so wahr
es auch immer bleibt, #jdworor dxovoua Emawoc!?; das wahrhaft
wohlthuende ist die Theilnahme und das Mitgehn auf demselben

115 Abgedruckt bei DorRMANN, G.W. 8, 5533, vgl. unten Anm. 116.

116 Die Ubersetzung als « Die Urgesellschaft» (Stuttgart 1891) wurde dann
von kommunistischer Seite durch W. Ercanorr und K. KAuTsky besorgt.

117 Schon 26.11.1850 an Meyer-Ochsner verwendet, vgl. Briefe 1131,

863



Wege; darin liegt eine Aufmunterung, welche auch der entschlos-
senste Einsiedler nicht entbehren kann. Als Einsiedler fiihlte ich
mich, als aller Billigung baar das Prinzip meiner Betrachtungs- und
Arbeitsweise, als unvereinbar den Inhalt sowohl als den Gang mei-
ner Gedanken und Hilfsmittel, deren ich mich, bei den verschiede-
nen Volkern der Erde zusammensuchend, bediene, mit den akade-
misch gebilligten Rahmen und Formen. Beleidigt fiihlt sich der die
Kritik in neuester Weise handhabende Gelehrte, wenn Einer nach
dem Geiste der historischen Erscheinungen und ihrem Auseinander
fragt und die Forderung aufstellt, dal man zuerst in die Gedanken-
welt einer Kulturstufe einzudringen habe, bevor man iiber die da-
mit verbundenen Erscheinungen ein Urtheil fillt, daB iiberhaupt
zu meiden sei den moderenen Geist zum Ausgangspunkt und MaB-
stab der Schopfungen einer friitheren zu erheben und Glaubwiirdig-
keit oder Unglaubwiirdigkeit der Nachrichten von diesem modernen
Standpunkt aus in imperativem Tone & la Mommsen zu fixieren.»
Diese Tirade iiber seinen ganz personlichen Kampf gegen die Unbill
der ihn ausschlieBenden und verfolgenden modernen (1883!)
Wissenschaft — « Bedroht fiihlt sich nicht weniger der Rechtshistori-
ker ... Vollends trifft die iible Nachrede jenen ...» — gipfelt noch
einmal in einem vehementen methodischen Gegenangriff gegen
«eine Methode, die das gerade Gegentheil, ndmlich eine ungeistige
Verflachung, am Ende aber eine ungenieBbare Gelehrsamkeit und
jenes Aufgehn in AuBerlichkeiten bewirkt, das in dem Photographie-
ren der Handschriften seinen Triumph feiert», und mit dem er sich
also wieder zu jener gefihrlichen dilettantischen Ablehnung wissen-
schaftlicher Hilfsmittel und Methoden bekennt, die auch in den
Romischen Grablampen noch wirksam ist.

Seine Isolierung auf der einen Seite und die illusiondre Vorstel-
lung der geistigen Gesellschaft, die er sich auf der Basis eines gemein-
samen Glaubens an seine grundlegenden Ideen wiinscht, anderseits
spiegeln die riihrenden Erklarungen, die er zur Briefform 8 seiner

118 Er hatte allerdings die Briefform schon immer wieder einmal mit ande-
ren Begriindungen erwogen, in der Korrespondenz mit Meyer-Ochsner am
2.6.1857 «Briefe iiber das Griberwesen wiren vielleicht nicht ganz unzweck-
méfBig... Ich schreibe gerne, wenn esnur ohne Anhang von Gelehrsamkeit ge-
schehen kénnte», und 5.12.1863 «Léngst habe ich mir vorgenommen, der Dar-

864



von Kohler gelobten «Antiquarischen Briefe» beifiigt: (6.5.1883)
«Manche der erorterten Punkte habe ich Freunden in Deutschland
und Frankreich, auch noch in weiterer Ferne in solcher Correspon-
denz mitgeteilt, und jetzt, da der Tod sie mir alle entrissen (sc.
Morgan 1881; Liebrecht allerdings erst 1890, Stephani 1887,
Giraud-Teulon 1916), ist es mir ein wohlthuender Gedanke, diese
Unterhaltung als fortgehend mir zu denken und der unbestimmten
Masse eines unbekannten Publicums die freundlichen Gestalten de-
rer zu substituiren, deren wohlwollendes Mitgehen und aufmuntern-
des Berichtigen mir Quelle des Genusses war... An Thnen habe ich
nun einen Ersatz fiir Verlorenes gewonnen und dadurch eine innere
Genugthuung, fiir welche ich recht warmen Dank ausspreche.»

Im Umgang mit den viel jiingeren Verehrern J. Kohler und Alexis
Giraud-Teulon, der sich zu ihm als seinem «Maitre» bekanntel?,
fand Bachofen auch jene menschliche Wirme, die man sonst in den
meisten seiner Briefe so schmerzlich vermiBt, so etwa an Kohler,
(3.1.1884) «Ihren freundlichen Neujahrsgrul erwidert mit innigen
Wiinschen fiir Thr Wohlergehn, Dankbar ergeben, Dr.JJBachofen».
Die Briefe an Giraud-Teulon sind leider verloren. Der einzige indi-
rekt erhaltene (Nr.242, vor 2.1.1868), vielleicht der erste ihrer
Korrespondenz, enthielt fast genau dieselben bekenntnishaften
Urteile und AuBerungen wie jener an Kohler. Aber Giraud-Teulons
Charakterisierung Bachofens!2 als (II) «cet homme excellent, cet
esprit aimable, plein de grace et d’humour, dont le souvenir restera
toujours lumineux dans le cceur de ses amis», gibt wohl einen Hin-
weis darauf, wie innig auch hier die Zuwendung gewesen sein muf.

stellung die Briefform zu leihen, und mir einen jungen nach Italien reisenden
Liebhaber der Alterthiimer vorzustellen... der aber zugleich der schulméBi-
gen Archeologie abgeneigt, die Sehnsucht in sich verspiirt, auch lebendige
Gedanken, nicht nur trockene Notizen mit sich nach Hause zu bringen». Die
Klage, er sei «sine amicis, quos longinquos habeo omnes» auch schon am
6.1.1848 an Gervasio.

119 Ein schoner Brief vom 23.3.1872 von Giraud-Teulon an Bachofen mit
der Anrede «Mon bien cher Maitre» ist abgedruckt G.W. 8, 560f.

120 Die folgenden Zitate aus A. GIRAUD-TEULONS interessanter Einlei-
tung «De la Vie Future chez les Anciens, lettre & Mr. J. J. Bachofen fils», zur
postumen Ausgabe der Romischen Grablampen (Basel 1890) I-XXXTIX (leider
in der Neuausgabe, G.W. 7, nicht abgedruckt).

865



Dabei erkannte der gescheite Giraud-Teulon in den langen Jahren
der Zusammenarbeit ausgezeichnet Bachofens Stellung zur wirkli-
chen Forschung!?! und stellte sie auch in seiner Einleitung zu den
«Romischen Grablampen» vollig zutreffend dar: (IV) «Aux pre-
miéres heures, ces idées nouvelles qui révolutionnaient les dogmes
acceptés par I'ancienne philosophie de I'histoire, furent accueillies
avec incrédulité: mais, depuis l'apparition du <Mutterrecht> en
1861, des recherches poursuivies par d’autres savants, ont confirmé
les principaux résultats de la these de Bachofen et permis a celle-ci
de prendre droit de cité dans la science.» (VI) «Lorsqu’on a suivi le
dédale de son interprétation on voit que, sous leur (sc. des mythes)
symbolisme bizarre, ces fables donnaient des aliments suffisants
a ’ame de peuples tres religieux et qu’elles se rapportaient aux plus
graves questions qui puissent agiter la conscience humaine... Son
Mutterrecht est particuliérement impressionnant & cet égard:
ceuvre chaotique, mais puissante et créatrice, ol ’on respire ’atmo-
sphére étrange et mystérieuse de I’dge héroique ol se formérent les
théodicées de I’'Hellas et du Latium.» Besonders den ungeschicht-
lichen Aspekt von Bachofens Anschauungen beschreibt er aus einer
luziden Kenntnis des «esoterischen» Bachofen dieser letzten Jahre,
die offenbar eben auf jenem geistigen Wechselverkehr des Ge-
spriachs beruht: (V f.) «Bachofen n’appartenait pas & notre siécle
positif... C’était un idéaliste dans toute la force du terme — un pla-
tonicien de la Renaissance, amoureux de la beauté d’'une pensée pour
elle-méme et non pour les conséquences qu’on en pouvait déduire. Il se
laissait guider a traversleslégendes et les institutions par la poésie re-
ligieuse de ces admirables spiritualistesdela Gréce antique 122 sans pré-
tendre tracer un tableau historique du développement social: & d’au-
tresil abandonnait le soin de tirer les conclusions précises de ses spécu-
lations et de batir I’édifice 12— les sentiments lui importaient plus que

121 Giraud-Teulon war kein Dilettant und kein Verichter der exakten
Wissenschaft. So hat er etwa fiir die Sprachwissenschaft den genialen Genfer
Ferdinand de Saussure, den «Vater der strukturalistischen Sprachbetrach-
tung» beigezogen und damit zu einem seiner wenigen berithmten gedruckten
Aufsiitze veranlaBt, vgl. oben Anm. 45.

122 Die Neuplatoniker und Neupythagoreer.

123 Giraud-Teulons eigene einschligige Arbeiten oben Anm. 45. Er ver-
weist, a.0. (oben Anm. 120) IV! auch auf McLennan, Morgan etc.

866



les faits — de la fleuril se souciait — non de la tige ni des fruits. C’est
I'analyse des mythes, leurs transformations, leur pénétration et
enchevétrement réciproques qui intéressent Bachofen et il déploie
dans cette critique une richesse d’imagination, de sagacité, qui font
parfois de 'exégéte un poéte inspiré.» Die Distanz des Historikers
von Bachofens Geschichtsbild ist damit deutlich genug ausgedriickt,
die Quelle seiner Inspiration, die Folgen fiir seine Interpretationen
und die Qualitaten seiner Arbeiten sind richtig erkannt.

Diese jungen Freunde nahmen Bachofen also als Mann einer
alteren Generation wie er war und verzichteten darauf, ihm dort ent-
gegenzutreten, wo er sich im Gehege seiner Selbsttduschungen in
eine unkurierbare Obstination verrannt hatte. Sie anerkannten mit
Begeisterung Bachofens Entdeckungen, die ihren eigenen Inter-
essen entgegenkamen und die sie in ihrer eigenen Forschung be-
niitzten und zu neuen Resultaten transformierten, und ersparten
ihm jene Kritik, die er nicht ertrug. Er fiihlte sich allerdings da-
durch, wie sein Brief an Kohler deutlich genug beweist, gerade in
jenen unverriickbaren Uberzeugungen seiner visioniren Schau be-
statigt und verstanden. Aber der menschliche Abstand, den sein
ohnehin von diesen Jiingeren als einer fritheren Zeit zugehorig er-
kanntes Alter zwischen Bachofen und ihnen schuf, bewahrte ihn
diesmal davor, daBB dieses MiBverstandnis noch einmal mit all der
schmerzlichen Wucht der Folgen aufgeklirt wurde, die ihm mehr-
mals die Enttduschung mit anderen bereitet hatte, denen er sich
frither mit der Illusion der Einigkeit im Glauben an die reale Rich-
tigkeit des visiondren Kerns seiner Schau gendhert hatte.

Die eigentiimliche Trennung und Vermischung der Bereiche: der
hoheren, mit ganzem Einsatz erlebten und ergriffenen Wahrheit
seiner Vision, und des ebenso leidenschaftlich bekimpften der histo-
rischen Gegenwart und Wirklichkeit, steht also bis zuletzt hinter
jenen Spannungen, die in Bachofens Werk wie in seinem Leben
immer wieder zutage treten. Sein Verhiltnis zur gewohnlichen
Wahrheit im rein empirischen Raum der dufleren Tatsdchlichkeit
war deshalb in verschiedenen Bereichen getriibt. Es gehort zum
Wesen seiner auf personlichen visiondren Erlebnissen basierenden
Sicht der Geschichte und des Altertums, da3 er sich damit allein
fiithlen mufBite, dal er nur bei wenigen, wie er von derselben Wissen-

867



schaft Auserkorenen auf Verstédndnis rechnen konnte, dal3 solche
der personlichen Natur seines Grunderlebnisses nach in Wirklich-
keit iiberhaupt nicht zu finden waren, und daB er sich anderseits
beim Widerspruch gegen die Anwendung seiner Grundanschau-
ungen auf die historische und gegenwirtige Wirklichkeit nicht nur
unverstanden, sondern auch personlich angegriffen fithlen muBte.
Wenn aber auch die besondere Ausprigung seiner Anschauung
mit den integrierenden Bestandteilen der Geschichte und des Alter-
tums ihm ganz allein gehort, so stand er doch im weiteren Sinne mit
seiner Auffassung des Religiosen, der Natur und der Tradition in
seiner Zeit keineswegs allein. Auf die Ahnlichkeiten mit dem Welt-
bild seines Zeitgenossen Adalbert Stifter, der sich ebenfalls zur
Betrachtungsweise der modernen Zeit in gewolltem Widerspruch
befand und die zeitgenossische Ordnung der Gesellschaft ablehnte,
ist schon hingewiesen worden!?%. Ganz anders als Stifter lebte und
blieb aber Bachofen bei allem Widerspruch in einer traditionsgebun-
denen Gesellschaft, die ihn mit seinen riickwirtsgewendeten Uber-
zeugungen trug, war physisch robust und materiell vollkommen
unabhéngig. Wahrend der verhaltenere Stifter in einem Ausbruch
seelischer Verzweiflung bei duBerlich ungesicherter Lage und in
schwerem, physischem Leiden seinem Leben selbst ein Ende setzte,
konnte sich Bachofen trotz aller Enttduschungen und gelegentlichen
morosen Stimmungen eine solche Entladung seiner Aggression
gegen sich selber fernhalten. Seine gesunde Natur schuf sich mit der
ungehemmten Abreaktion seiner Irritationen in stindiger vehemen-
ter Polemik gegen alles, was ihm zuwider war, den Ausgang, der
eine solche Aufstauung des negativen Lebensgefiihls verhinderte.
In -diesem Sinne beruhigt er Meyer-Ochsner iiber sein geplantes
Pamphlet gegen Mommsen (16.3.1862): «Ich will diesem ganzen
Hofrathskehricht deutscher Residenzen zeigen, dafl der Republica-
nismus doch trotz allen Verfalls noch etwas gesundere Gehirne er-
hélt, als jener unter dem Druck verkommener Zustiénde wuchernde
verbissene Groll gegen Alles, was jemals Grofes auf Erden gewesen
1st. Fiirchten Sie nicht, daf ich mir damit das Leben verbittere. Ich
erwarte im Gegentheil von dem Gefechte einen wohlthitigen Riick-

124 Vgl. oben Anm. 68.

868



schlag auf meine Gesundheit, und namentlich Erhohung des Appe-
tits.»

Auf der Inspiration, die Bachofen bei der Anschauung und der
unmittelbaren Berithrung der alten Reste, ganz besonders der
Graber, begeisterte, und auf der Kraft seiner Darstellung der Orte,
der Anldsse und der religiosen Inhalte seiner Vision beruht die posi-
tive GroBe von Bachofens Leistung als Schriftsteller, die sich in
seinen nicht an das ihm so unvertraute wissenschaftliche Publikum
gerichteten esoterischen Schriften, und hier besonders in seinen
Reiseschilderungen am ungehemmtesten manifestiert. Der neunte
Band der Gesammelten Werke, in dem neben den « Bekenntnissen »
und dem «Nachruf Streuber» auch die «Griechische Reise» um bisher
unpublizierte Teile aus dem NachlaB erweitert, und ganz neu die
«Reise in Siidetrurien» mit seinen Graberstiddten, vorgelegt werden
sollen, wird deshalb neben dem bereits vertffentlichten «Mutter-
recht», der «Unsterblichkeitslehre» und nun den «Briefen» einen
letzten entscheidenden Hohepunkt des ganzen Werkes bilden %,

125 Dem bereits weitgehend gedruckten Band V, an dem die Arbeit in-
folge von K. Meulis Erkrankung ist Stocken geriet (enthaltend : Das Lykische
Volk, Der Biir in den Religionen des Altertums, Kleinere Schriften zur Symbo-
lik), wird eine fiir die Bachofen-Forschung dullerst niitzliche Beschreibung
aller Papiere im von Dérmann neu eingerichteten Bachofen-Archiv der Basler
Universitiitsbibliothek und eine Bibliographie aller von Bachofen gedruckten
Arbeiten von Husner beigegeben.

869



	Die Bachofen-Briefe : Betrachtungen zu Vision und Werk, Wirklichkeit und Leben J.J. Bachofens anhand von Band X der "Gesammelten Werke"

