
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 19 (1969)

Heft: 4

Artikel: Die Bachofen-Briefe : Betrachtungen zu Vision und Werk, Wirklichkeit
und Leben J.J. Bachofens anhand von Band X der "Gesammelten
Werke"

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BACHOFEN-BRIEFE

Betrachtungen zu Vision und Werk, Wirklichkeit und Leben
J. J. Bachofens anhand von Band X der «Gesammelten Werke»*

Von Thomas Gelzek

Unter den «Büchern, die die Welt verändern»1 und die als
Sonderschau mit reichen Kommentaren die historische Attraktion der
internationalen Ausstellung der graphischen Industrie IPEX 63
in London 1963 bildeten, lag als Nr.349 von J.J.Bachofen «Das
Mutterrecht» (Stuttgart 1861), in einer zu seines Verfassers
Lebzeiten (22.12.1815-25.11.1887) von ihm aus undenkbaren friedlichen

Nachbarschaft, im Kreise von Theodor Mommsens «Römischer
Geschichte» (Berlin 1854-1856), Charles Darwins «On the Origin

* Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke, Zehnter Band: Briefe, in
Verbindung mit Harald Fuchs, Karl Meuli und Peter von der Mühll
herausgegeben von Fritz Husner. Basel/Stuttgart, Schwabe & Co., 1967,
630 S.; fortan zitiert: «Briefe», Gesammelte Werke als: «G.W.».

1 «Bücher die die Welt verändern», ausgewählt und herausgegeben von
John Carter und Percy H.Muir u.a., deutsche Ausgabe hsg. von Kurt
Busse (München 1968) nach der englischen «Printing and the Mind of Man»
(London 1967) Buchausgabe des Katalogs der historischen Sonderschau
der IPEX 63 in London); zu Bachofens Mutterreeht deutsche Ausgabe
635-637.

777



of Species by Means of Natural Selection» (London 1859), Jacob
Burckhardts «Die Cultur der Renaissance in Italien» (Basel 1860),
Henry Dunants «Un souvenir de Solförino» (Genf 1862), Abraham
Lincolns «Gettysburg Address» (Washington D.C. 1863), Ernest
Renans «La vie de J6sus» (Paris 1863), Lewis Carrols «Alice's
Adventures in Wonderland» (London 1865), Karl Marxens «Das
Kapital» (Bd. 1, Hamburg 1867), im exklusiven Verein der 424 als
epochemachend präsentierten Erstdrucke zwischen der Gutenberg-
bibel (Mainz, um 1455) und Churchills «The Seeond World War»
(London 1959). Dieser komfortable Platz Bachofens im Establishment

des Weltruhms hat neuerdings seine marktgerechte Ergänzung

gefunden in einem Subskriptionsangebot auf Reprodrucke der
Erstausgaben von Bachofens römischreehtlichen Werken durch den
Scientia-Verlag.

Nachdem J.J. Bachofen eine Zeitlang fast gänzlich vergessen,
dann um die Jahrhundertwende im Kreise der Münchner «Kosmi-
ker» wiederentdeckt, damit aber zum Gegenstand einer aufnur
erratischer Kenntnis und einseitiger tendenziöser Interpretation
beruhenden Verehrung geworden war, gelangten erst Alfred Bäumler
(1926)2 und Georg Schmidt (1929, mit Vorstufen schon 1925)3
durch das systematische Studium seiner romantischen Geschichtsphilosophie

zum entscheidenden Durchbruch für sein wirkliches
Verständnis. Das Verdienst, den Ruhm Bachofens auf der Basis
einer durch minutiöse Detailforschung in jedem Punkte die Anforderungen

der heutigen Wissenschaft befriedigenden Ausgabe ganz neu
begründet und konsolidiert zu haben, kommt dem am 1. Mai des

vergangenen Jahres verstorbenen Basler Altertumswissenschaftler,
Volkskundler und Ethnologen Karl Meuli (1891-1968) zu. Seit den
frühen dreißiger Jahren hatte er seine umfassende, für diesen Gegenstand

wie prädestinierte Sachkenntnis, seine Energie und seine

Begeisterungsfähigkeit dafür eingesetzt «Johann Jakob Bachofens
Gesammelte Werke» in Verbindung mit einer wachsenden Zahl in-

2 J.J.Bachofen, Der Mytlius von Orient und Occident, eine Metaphysik
der alten Welt aus den Werken von J.J.Bachofen, mit einer Einleitung von
Alfred Baeumler, hsg. von M.Schröter (München 1926); weitere Arbeiten

Baeumlers zusammengestellt bei Schmidt (Anm. 3) lö1.
3 Georg Schmidt, J.J.Bachofens Geschichtsphüosophie (München 1929).

778



und ausländischer Gelehrter aufgrund aller erreichbaren Quellen
herauszugeben, und damit «dem oft phantastischen, von Schwärmern

wie von Feinden gleichermaßen verzerrten, das dokumentarisch
gesicherte, durch Wahrhaftigkeit unwiderlegbare Bachofen-Bild
entgegenzustellen»4. Eine der großen Genugtuungen der von körperlichen

Leiden überschatteten letzten Jahre dieses in seiner eigenen
Forschungsweise und in seinen Entdeckungen genialen Gelehrten5
war es, daß er das Erscheinen der von Fritz Husner in Verbindung
mit ihm selber und seinen ehemaligen Basler Kollegen Harald Fuchs
und Peter Von der Mühll (der überhaupt als erster auf die Bedeutung

der in Bachofens Nachlaß liegenden Schätze hingewiesen
hatte6) herausgegebenen Briefe noch erleben durfte.

Für den Nichtspezialisten gehört dieser Briefband wohl zu den
interessantesten der bisher erschienenen der ganzen Bachofen-Ausgabe.

Von dem ehemals ausgedehnten Briefwechsel mit 171 bis jetzt
bekannten Korrespondenten waren vor 30 Jahren erst einige wenige
Schreiben von Bachofen selber zugänglich. Die seither durch
ausgedehnte Nachforschungen und glückliche Zufälle gefundenen 3457
Briefe Bachofens bilden nicht nur eine Hauptquelle für die Kenntnis

seines Lebens, der Entstehungsgeschichte und der Absicht seiner

4 F.Husner, Briefe 561; wie G.Schmidt, a.O. (oben Anm. 3) VII, war
auch K. Meuli während seines Studiums in München für Bachofen begeistert
worden. Meuli, G.W. 7, 4931, schildert, wie er als «ein Bachofenschwärmer
seit meinen Münchner Semestern» als Student die «Unsterblichkeitslehre»
seinem Lehrer Ernst Pfuhl «beglückt und verwirrt zugleich über das
großartige seltsame Buch» vorlegte, und Pfuhls nüchterne Reaktion.

6 Eine schöne Würdigung enthalten die Gedenkworte von B. Wyss,
gesprochen an der Trauerfeier 6.5.68 in der Pauluskirche zu Basel (Privatdruck:
Karl Meuli, Basel 1968); eine vollständige Übersicht über sein Werk wird mit
dem Erscheinen von «Gesammelte Schriften von Karl Meuli», 2 Bde. (Schwabe
& Co., in Vorbereitung), ermöglicht.

6 Vgl. Schmidt, a.O. (oben Anm. 3) VII; erste Frucht davon war die
Herausgabe der bis dahin unpublizierten «Griechischen Reise», unten Anm.21.

7 Davon sind 342 mit wenigen durch Punkte bezeichneten Auslassungen
ganz in die Ausgabe aufgenommen. Nicht abgedruckt sind ein nichtssagendes
Familienbület (Briefe, 566), einige Worte auf einem Bestätigungsformular an
den Conte Gozzadini (Briefe, 4436) und ein Brief an A. Wunderlich von 1858,
in dem die Polemik so überbordend war, daß Bachofen ihn selber zurückverlangte

(Briefe, 5633).

779



Werke und der Entwicklung seiner persönlichen und wissenschaftlichen

Beziehungen, sondern sie bieten auch manche Dokumente
von selbständigem, historischem und literarischem Interesse. Oft
drückt er sich in seinen Briefen einfacher, klarer und verständlicher
aus als in seinen Werken. Seit der grundlegenden Biographie, die
Meuli 1948 im Anhang zum Mutterrecht aufgrund des damals
zugänglichen Materials veröffentlicht hat8, sind für Bachofens Wesen

und Person wesentliche neue Briefe und Informationen hinzugekommen.

Dazu gehören die Briefe an den von Bachofen hoch verehrten
Lehrer F. C. von Savigny, in deren Rahmen auch die bisher einzig
veröffentlichten «Bekenntnisse»9 (an Savigny, 24.-27.9.1854) zu
stellen sind, die für die späte Zeit als teilweiser Ersatz für die
verlorene Korrespondenz mit Alexis Giraud-Teulon wichtigen Briefe
an den Genfer Professor Joseph-Marc Hornung, über Bachofens

ganzes Leben verstreute charakteristische Schreiben an verschiedene

Basler Behörden, und nicht zuletzt die interessanten Auskünfte,
die der Herausgeber beibringen konnte10 über die Zusammenkünfte
der das neue Italien vorbereitenden Societä Storica Romana im
Hause des amerikanischen Konsuls George Washington Greene

(1811-1883) und den Kreis von Italienern, in den Bachofen dort
durch August Kestners Vermittlung bei seinem ersten Romaufenthalt

1842/43 eingeführt wurde.
Der Zufall der Erhaltung brachte es mit sich, daß die Dichte der

Briefe in den verschiedenen Perioden von Bachofens Leben erheblich

variiert. Bachofen war bis in sein höheres Alter immer wieder mit

8 K. Meuli, Bachofens Leben, G.W. 3 (1948) 1012-1079, zitiert: «Meuli,
Leben».

9 «Bekenntnisse» nennt Bachofen (nach Augustin, Rousseau; im Stil
erinnern sie an «Dichtung und Wahrheit») selber ausdrücklich (B.343) was er
an Savigny schickte, sehr zutreffend, während er am Anfang (B. 298) sagt
«So hat... mein ganzes bisheriges Leben sich im Bild wieder vor meine Seele

gestellt, und es ist Das, was Eure Excellenz von mir wünschen, aus einem
bloß literarischen Inventarium herausgewachsen zu einer Art Selbstbiographie ».

(Meuli nannte sie, anders als Bachofen selber, «Autobiographie»; vorsichtiger
Blocher «autobiographische Aufzeichnungen»; es fehlt ja darin zum Beispiel
auch die ganze Jugend.) Hier zitiert nach der Ausgabe von H. Blocher, Basler

Jahrbuch 1917, 298-343; abgekürzt: «B.».
io Briefe, 564-566.

780



Leidenschaft auf Reisen. Die Abschnitte, in die sein Leben für den
Betrachter zerfällt, beginnen daher mehrmals mit solchen
ausgedehnteren Reisen, die er gelegentlich auch nach dem Abschluß
größerer Werke unternahm. Von Freundschaftsbriefen aus der Jugendzeit

und von den Familienbriefen ist beinahe nichts vorhanden,
aus der Studienzeit in Berlin und Göttingen (1835-1838) sind es erst
zwei, von seiner «Cavalierstour» nach Paris und England (1838/39)
vier. Für die Periode (1839-1848) seiner römischrechtlichen Arbeiten,

seiner Basler Professur und seines ersten Römer Aufenthaltes
(1842/43) werden es dann 46, unter denen solche an seine ehemaligen

Universitätslehrer und jüngere juristische Freunde und Kollegen

einen breiteren Raum einnehmen, wie etwa an Rudolf Jhering
und an Agathon Wunderlich, mit dem er auch über Fälle korrespondierte,

die er als Richter zu behandeln hatte. Daneben treten jetzt
schon Altertumswissenschaftler in den Vordergrund, darunter
Wilhelm Henzen, Heinrich Brunn und Emil Braun vom Instituto di
Corrispondenza Archeologica in Rom, Joh. Caspar von Orelli in
Zürich, Agostino Gervasio, Archäologe und Epigraphiker in Neapel,
mit denen er antiquarische Nachrichten austauscht. In den 20
Briefen der Zeit von seinem zweiten Römer Aufenthalt (1848/49)
während der Revolution im Kirchenstaat, mit wesentlichen Teilen
seiner politischen Schriftstellerei und bis zur Geschichte der Römer
(1851), setzt das Corpus der 147 (von 1849 bis 1871 reichenden) von
Max Burckhardt entdeckten Briefe an den Zürcher klassischen Philologen,

Numismatiker und Archäologen Heinrich Meyer-Ochsner
(1802-1871)11 gerichteten Briefe ein, in dessen allen Gelehrten
offenem, gastfreiem Haus «Im Berg» Bachofen als persönlicher Freund
der Familie zu Hause war, und demgegenüber er sich völlig
unbefangen aussprach. An ihn sind dann namentlich die für die Kenntnis
von Bachofens Biographie wesentlichen Berichte über Reisen nach
Deutschland (21.6.1856), Spanien (12.7.1861), Italien (etwa
10.6.1863), Paris (29.8.1864) und Rom (4.6.1865) und über Anlaß
und Zweck seiner systematischen Zuwendung zur Ethnologie

11 Zu ihm D. W. H. Schwarz, Heinrich Meyer-Ochsner. Ein Züricher
Privatgelehrter des 19. Jahrhunderts, 118. Neujahrsblatt auf das Jahr 1955
(Zürich 1954), und unten Anm. 96.

781



(10.11.1870) gerichtet. Über das Jahrzehnt von seiner griechischen
(und italienischen) Reise (1851/52) bis zu den großen Werken zur
Gräbersymbolik (1859) und zum Mutterrecht (1861) geben 60

Briefe Auskunft, darunter die großen bekenntnishaften an Friedrich

Carl von Savigny. Dank den Briefen an Meyer-Ochsner, dem er
zeitweise bis zu viermal in einem Monat schrieb, sind wir durch 130

Briefe über die nächste Periode (1861-1869) von der spanischen
Reise (1861), mit seinem fünften und letzten Aufenthalt in Rom
anläßlich seiner Hochzeitsreise (1865), und mit den kleineren Arbeiten

zur Symbolik, der Unsterblichkeitslehre der orphischen Theologie

(1869) und der Ausarbeitung der Sage von Tanquil (erschienen
1870) am besten unterrichtet. In einem Brief der zweiten Oktoberhälfte

von 1869 an Meyer-Ochsner berichtet Bachofen erstmals von
seinen Bemühungen, das Werk «Primitive Marriage» des Schotten
J.F.McLennan (1827-1881) zu erhalten, indem dieser (1865) nach
Bachofen, aber unabhängig von ihm und auf ganz anderen Wegen,
das Mutterrecht entdeckt hatte. Damit kündigen sich die Lektüren
der letzten großen Phase von Bachofens ethnologischen Studien
(1869-1887) an, über deren Bedeutung wir uns erst durch die
Untersuchungen von Johannes Dörmann zu den Antiquarischen Briefen
(1880/1885)12 ein Bild machen können. In diese letzte Periode fallen
95 Briefe, von denen diejenigen an den «Vater der amerikanischen

Ethnologie», Lewis H.Morgan (1818-1881), und den Ethnologen
und Idealkommunisten Elie Reclus (1827-1904) das größte Interesse

erwecken werden. Bachofens antiquarische Dokumentation,
namentlich für die Römischen Grablampen (unvollendet, postum
ediert 1890) vervollständigte in dieser Zeit namentlich Enrico
(Henry) Stevenson (1854-1898), Ausgräber und Kenner der
christlich-römischen Archäologie in Rom.

Über den Umfang auch der heute verlorenen Teile der
Korrespondenz orientiert ein vollständiges Verzeichnis aller ermittelbaren
Korrespondenten und ihrer an Bachofen gerichteten Briefe (S. 590-

12 Joh. Dörmann, G.W. 8 (1966), Antü\uarische Briefe, Nachwort 523-
602; andere Arbeiten Dörmanns zu Bachofen zusammengestellt Briefe, 567,
626.

782



592). Aus diesen Briefen werden Auszüge fortlaufend im Kommentar
mitgeteilt. Der Kreis erweiterte sich im Laufe der Jahre bis zu den
Enden der damaligen gelehrten Welt in St. Petersburg (Ludolf Ste-
phani), Konstantinopel (J.C.Leontiades), Athen (L.Sgoutas und
andere), Malaga (M. Rodriguez de Berlanga), Edinburgh (E.H.
Sieveking), Washington, D.C. (S.F.Baird). Vierzehn an Bachofen
gerichtete Briefe besonders bedeutender Persönlichkeiten werden
vollständig mitgeteilt, darunter solche von Andreas Heusler-Ryhi-
ner (Nr. 11*), F.C. von Savigny (78*), Jacob Grimm (117*), Adolf
Bastian (284*), und alle sieben erhaltenen von L. H. Morgan
(268*, 294*, 295*, 298*, 303*, 306*, 308*).

Diese Briefausgabe ist die Frucht siebenjähriger Arbeit des

Herausgebers, der seinerseits auf der überaus gründlichen
Durcharbeitung des gesamten Bachofen-Nachlasses und auf die zu den
bereits publizierten Schriften verwertete Dokumentation zurückgreifen

konnte. So läßt der exemplarisch knapp redigierte Kommentar

zu den Briefen kaum eine Frage des Lesers unbeantwortet und
gibt über das zum unmittelbaren Verständnis des Textes Notwendige

hinaus eine Fülle von Information, die zur Geschichte ganz
verschiedenartiger schweizerischer und ausländischer wissenschaftlicher

und politischer Institutionen und Vereinigungen, zur
Personengeschichte und schließlich zur Geschichte der Altertumswissenschaft

und später der Ethnologie selber in dem halben Jahrhundert
von 1837 bis 1887 aus teilweise sehr schwer zugänglichen Quellen
geschöpftes, vielfach ganz neues Material aufschließt. In vielen
Fällen konnte der Anlaß zu einzelnen Äußerungen Bachofens und
seiner Korrespondeten unmittelbar nachgewiesen werden, und dabei
wurden auch manche Ungenauigkeiten, die Bachofen namentlich
bei seinen nicht seltenen vehementen Polemiken unterliefen, diskret
richtiggestellt. Mit entsagungsvoller Akribie sind die Gegenstände
identifiziert und ist weiterführende Literatur beigebracht zu den
Einzelobjekten der antiquarischen Korrespondenz. Ed. Liechten-
han f hat für die vielen oft unpräzisen antiken Zitate Bachofens
Autoren und Textstellen ermittelt. Sehr bequem und nützlich ist
das alphabetische Personenregister mit Angaben zu den Lebensdaten,

zur Person, weiterführender Literatur und den vollständigen
Erwähnungsstellen zu allen irgendwo im Band als Briefschreiber

783



oder Empfänger oder sonstwie vorkommenden Personen. Für Bachofen

selber wird darin auf knapp drei Seiten eine sehr praktisch
aufgeschlüsselte Analyse der Stellen unter vier Sachgruppen geboten.
Besondere Erwähnung verdient das kurze Nachwort (559-581), in
dem eine Übersicht über das Briefwerk und seine Bedeutung mit
zusätzlichem Material zu dessen Verständnis vorgelegt wird. Die
äußere Ausstattung des Bandes entspricht der Sorgfalt der ganzen
Arbeit. Der komplizierte Satz ist prächtig bewältigt. Eine sehr
willkommene Zugabe sind die neun Tafeln, darunter zwei ausgezeichnete

farbige und ein Porträt H.Meyer-Ochsners.
Ein derartig reich befrachtetes Buch kann selbstverständlich

unter den verschiedensten Gesichtswinkeln betrachtet und benützt
werden. Davon kann hier nur auf weniges hingewiesen werden.
Anschließend soll eine erste Auswertung unter einem für Bachofen selber

wesentlichen Aspekt unternommen werden.
Unmittelbare Geschichtsquellen sind solche Briefe, in denen

Bachofen als Augenzeuge historische Ereignisse schildert und
interpretiert, die er selbst miterlebt hat. Schon gleich im zweiten (15.12.37)
erzählt er F. D. Gerlach ausführlich von den Umtrieben, die im
Gefolge der Protestation der GÖttinger «Sieben» stattfanden. Dann
beschreibt er ausführlich die Auswirkungen der französisch-österreichischen

Intervention zur Restauration der päpstlichen
Herrschaft im Kirchenstaat auf seine Abreise von Rom im Mai 1849

(4.6.49 an W.Henzen)13. Die Grenzbesetzungen von 1856/57 im
Neuenburger Handel, wo er sogar Einquartierung im eigenen Haus
hatte (25.1.1857), und im Deutsch-französischen Krieg 1870/71
(Briefe Nr. 274-283 vom 15.9.1870-9.2.1871) erlebte er in Basel,

sozusagen an der Front («Dans ce moment les Prussiens sont en
assez grand nombre ä 15 minutes de la porte. De nombreux blesses

francais se promenent dans l'int6rieur de la ville.» 17.11.1870 an
J.M.Hornung), beschränkt sich aber in diesen Fällen meist auf ihre
abfällige politische Glossierung.

Den Genießer epistolographischer Mitteilung werden diese Schil-

13 Eine sehr farbige Schilderung der Revolution selber B. 334 f. aus schon
etwas fernerer Erinnerung.

784



derungen nicht weniger als diejenigen in den großen Reisebriefen an
Meyer-Ochsner erfreuen. Verurteilte Bachofen auch mit sittlichem
Pathos grundsätzlich jede ästhetische Betrachtungsweise, so konnte
er doch mit jener «echt romantischen Mischung aus dichterischem
und religiösem Gefühl»14, wo es ihm dem Gegenstande angemessen
erschien, seine Rede zu schwungvoller Monumentalität steigern.
«Es ist» - wie Walter Muschg es in seiner berühmten Rektoratsrede
über «Bachofen als Schriftsteller»15 formulierte - «der unpersönliche
Ton der Ergriffenheit, getragen vom Selbstgefühl eines einsamen
Entdeckers», der literarisch zuerst in den historischen
Landschaftsschilderungen der Griechischen Reise und der Geschichte der
Römer (beide 1851) vernehmbar wird. Thematisch mit jenen vergleichbar

sind mehrere Briefe derselben Zeit, darunter das monumentale
Sendschreiben mit einem ebenfalls durch Parallelen aus der
römischen Geschichte und dem Lokalmythos überhöhten Sittengemälde
von Land und Leuten des Engadin an F.C. von Savigny (16.8.54),
für das sich der Empfänger mit den Worten bedankte (Nr. 78*,
27.8.54): «Diese Schilderung des merkwürdigen, wenig bekannten
Landes und Volkes verdiente (mit geringen Abänderungen)
gedruckt zu werden, und würde gewiß vielen Leuten Freude und
Belehrung verschaffen.» Bescheidener an Umfang, aber vergleichbar,
sind die ebenfalls historisch deutenden Landschafts- und Volkstums-
schilderungen vom Odilienberg (21.5.1850) und, viel später noch,
von Luzern (13.7.68).

Stilistisch geradezu prunkvoll, dem genus grande zugehörig, sind
auch die brillanten, mit klassischen Zitaten und Anspielungen
gespickten, sentenziösen Episteln in der Sprache der Römer an
Agostino Gervasio gehalten, besonders die ersten (1.9.1843; 16.2.1844;
17.8.1844; 21.3.1846; 8.9.1846; etc.). Auch wo Bachofen als Magistrat

spricht, wie in dem einzigen an Jacob Burckhardt als «Geehrter

Herr und Freund» gerichteten Brief (24.1.1858)16, in dem er
diesem als Kuratelsmitglied seine Rückberufung zum Professor für

14 Muschg (Anm. 15) 8.
15 Basler Universitätsreden, 27. Heft (Basel 1949), 20f.
16 Bachofens sonst eher abfällige Urteile über Burckhardt sind über das

Personenregister, Briefe 600, bequem zu finden.

785



Geschichte und die Details seiner Besoldung und Lehrverpflichtung,
beginnend mit den Stunden am Pädagogium, eröffnet, bedient er
sich seiner gehobenen Diktion.

Aufschlußreich für die bewußte Altertümlichkeit, mit der er
seine Darstellungen stilisierte, ist eine Stelle, wo er sich selber
ironisch zu verschiedenen ihm widerwärtigen Aspekten des Zeitgeistes
in Gegensatz stellt (11.6.1864 an Meyer-Ochsner): «Es bleibt freilich
immer eine Schande, zufällig mit den Alten übereinzustimmen, und
Zeichen eines sehr unselbständigen Geistes. Aber, da ich ein Basler
bin, so halte ich mich jeder Dummheit fähig; als Jurist dazu
berechtigt, in Gedanken und Sprache um mindestens ein Jahrhundert
hinter dem Tages-Aufkläricht zurück zu sein.» Darin ist mehreres
bezeichnend: die Rückwendung zur Vergangenheit gegenüber dem
Sarkasmus, mit dem die Gegenwart bezeichnet wird, der
persönlichbiographische Bezug, der zur Begründung für die bewußte
Altertümlichkeit hergestellt wird, und nicht zuletzt der gewollt prosaische
wegwerfende Ton, der im krassesten Gegensatz steht zu den Briefen
und den Werkpartien hoher Stilisierung, auf die gerade mit dieser
Altertümlichkeit hingewiesen wird.

In der Tat sind ja die kolossalen inneren Spannungen das

auffälligste Merkmal von Bachofens literarischer und persönlicher
Erscheinung. Sie treten unter den verschiedensten Aspekten gleich
drastisch zutage. Das beginnt in seinem Werk beim innersten Kern
seiner historischen Vision17, wo der begeisterten Schilderung der
religiösen Erscheinungen der Urzeit mit der sinnlichen Glut des primitiven

Hetärismus (die kommunistische Theoretiker inspiriert und
Bachofen als einen der Ihrigen beanspruchen lassen hat) und dem
«heißen Tigerleben» des Dionysischen in der mutterrechtlichen
Kultur, die uranisch-vaterrechtliche Religion mit dem Christentum
als höchstem Ziel und Ende der Entwicklung, und mit Zölibat und
Unsterblichkeit ein asketisches, der Stofflichkeit des Weibes

entgegengesetztes Prinzip als Bachofens eigenstes Anliegen18 entgegen-

17 Der Ausdruck «Vision» wird von Muschg, a.O. (oben Anm. 15), 9ff.,
mehrfach verwendet; vgl. zur Sache gleich unten,

i» Vgl. dazu Schmidt, a.O. (oben Anm. 3), 128ff.

786



gestellt wird. Es schlägt sich in seinen größeren Werken nieder in
der Unterschiedlichkeit der Form und der Gestaltung zwischen den
grandiosen straff gebauten programmatischen Einleitungen - etwa
des Mutterrechts und der Tanaquil - und der Hilflosigkeit, mit der
Bachofen in der Organisation seiner Realien versinkt, und besonders
zwischen dem erhabenen Stil der geschichtsphilosophischen und
schildernden Partien gegenüber der mühseligen Trockenheit seiner
uferlosen antiquarischen Erörterungen19.

Diese Spannungen hat man längst als typisch romantisch erkannt.
Alle seine großen Unternehmungen sind Fragmente geblieben,
besonders die gigantischen ethnologischen Studien der letzten
siebzehn Jahre seines Lebens, die erst durch die Formung, die ihnen ein
anderer, Alexis Giraud-Teulon, gegeben hat, in der Wissenschaft
wirksam wurden20. Auch das ist ein Grundzug der Romantik. Diese

Spannungen und der zutiefst gespaltene Eindruck, den ihre
antipolaren Gegensätze erwecken, sind aber natürlich keine literarisch
gewollte Stilisierung, sondern sie sind zutiefst in Bachofens Persönlichkeit

begründet.
Die Briefe vermitteln nun ein deutlich profiliertes Bild von seiner

Persönlichkeit. Sie sind - mit Ausnahmen, die verdienen hervorgehoben

zu werden, wie etwa diejenigen aus seinen zwei letzten Lebensjahren

an sein Nichtchen und Mündel Anita - menschlich keine
erfreuliche Lektüre und lassen zu einer Idealisierung ihres Schreibers
wenig Spielraum übrig. Sie für eine abgerundete Darstellung des

ganzen Bachofen auszuschöpfen, muß einem zukünftigen Bio-

19 Ganz anders als die altertumswissenschaftlichen Werke Bachofens sind
die juristischen fachlich brillante und (außer dem Römischen Pfandrecht, das

er wegen seiner Zuwendung zur Altertumswissenschaft nach Band 1 nicht
mehr beendet hat) fertige Arbeiten geworden. Über seine Auffassung der
römischen Rechtswissenschaft gibt Bachofen in den Bekenntnissen (299-302,
330-332) ausführlich Rechenschaft. Im Gegensatz zur Einheit des Systems,
das er in seinen altertumswissenschaftlichen Arbeiten zum Ausgangspunkt
nimmt (vgl. Schmidt, a.O. [oben Anm. 3] 7ff.), stehen in seiner Auffassung
vom römischen Recht die widersprüchlichen Meinungen der verschiedenen
römischen Juristen im Vordergrund. Seine römischrechtlichen Arbeiten sind
Monographien zu einzelnen Instituten mit stofflich von vornherein beschränktem

Material; vgl. dazu auch A. Simonius, unten Anm. 102.
20 Vgl. dazu Dörmann, G.W. 8, 527, 530ff., 500ff.

787



graphen vorbehalten bleiben. Hingegen läßt es die immense und an
Ergebnissen reiche Arbeit, die auf die Erschließung von Bachofens
Werk verwendet wurde, und in deren Rahmen auch diese mit
gleicher Hingabe betreute Briefausgabe gehört, als Pflicht erscheinen,
jetzt wenigstens an einigen Beispielen die Bedeutung aufzuzeigen,
die dieser neu zugänglich gemachten Dokumentation für jenen
Aspekt des Verständnisses seines Werkes zukommt, den solche
persönliche Aussagen des Autors eröffnen können, für die Erhellung
der Zusammenhänge, die sich zwischen dem Verhältnis der Person
zu ihrer biographischen Umwelt und den Wertmaßstäben und Urteilen

in ihrem Werk erkennen lassen.

Wir können uns dabei im wesentlichen auf einige zentrale
Vorstellungen beschränken, die den Ausgangspunkt von Bachofens
Forschung in jenen Arbeiten zur Geschichte des Altertums bilden, in
denen er selber nach einer entscheidenden Wende in seinem Leben
den ausschlaggebenden Teil seines Lebenswerkes erkannte. Dabei
sollen weniger die einzelnen Etappen seiner Entwicklung als einige
durchgehende Motive verfolgt werden, die von da an als leitende
Konstanten seiner Betrachtungsweise ihren besonderen Stempel
aufprägen. Zugleich soll es weniger darauf ankommen, sein Werk
unter allen denkbaren Gesichtspunkten zu würdigen, als im besonderen

seine Vorstellung von der Geschichte, ihrer Erforschung und
ihrer Darstellung im Zusammenhang mit seiner Stellung zu seiner
Umwelt und seiner Zeit zu erhellen. Zu diesem Zweck ist es aber
notwendig, zunächst im Umriß die innere Struktur von Bachofens
Verständnis der Geschichte und des Altertums im Rahmen seiner
Weltsicht, den konstitutiven Kern seines Erlebnisses, die daran sich
knüpfende Ausrichtung seiner Interessen und seiner Problemstellungen

und schließlich die Methode seiner Untersuchungen und die
Prinzipien ihrer Gestaltung zu skizzieren, wie diese sich aus seinen

eigenen Berichten erkennen lassen. Anschließend können dann
anhand der nun vorliegenden Dokumente einige strukturelle Analogien
zwischen dem Bereich dieses inneren Vorstellungskreises und Bachofens

realem Leben in seiner engeren und weiteren menschlichen
Umgebung aufgedeckt und damit einige wesentliche Einsichten in
das Verhältnis zwischen seiner Person und seinem Werk gewonnen
werden.

788



II.

Das Zentrum, um das Bachofens Gedanken und Bemühungen,
seine Studien und ein wesentlicher Teil seines publizierten Werkes
seit seinem ersten Römer Aufenthalt kreisen, ist das «Altertum des

Altertums». Wie er zu diesem Interesse kam, was ihm dieses Thema
bedeutete und welche Folgen die Beschäftigung damit für sein

geistiges Leben hatte, legt er ausführlich dar in seinen «Bekenntnissen»
und in seiner «Griechischen Reise»21. Die theoretischen
Folgerungen, die er daraus für seine Geschichtsschreibung zog, faßt er
zusammen in der Vorrede zur «Tanaquil»22.

In den Bekenntnissen schildert er die innere Abwendung von
seinen bisherigen politischen und gelehrten23 Tätigkeiten und in prächtigen

Bildern die Zuwendung zum neuen Inhalt seines Lebens,
seine «geistige Revolution»(B. 326) als Resultat einer eigentlichen
Bekehrung (B.317 ff., 324ff.), dieer «an denMauern Roms» (B.324) erlebte
bei seinem ersten Aufenthalt «unter der wärmeren Sonne Italiens...,
wo man alles tiefer fühlt, Schmerz und Wonne und den wahren
Gehalt der Dinge» (B. 319). Der Verzicht fiel ihm nicht leicht; aber der
Entschluß führte ihn zu dem, was er von da an als seine höchste
Berufung betrachtete. «Der Übergang war peinlich, jetzt segne ich
ihn. Es muß die Zeit kommen, in welcher der Gelehrte seine Studien
über ihr Verhältniß zu den höchsten Dingen ernstlich zur Rede

stellt, und sie hiezu in eine richtige Stellung bringt. Dann wird auch
der Wunsch erwachen, ja ein dringendes Bedürfniß sich geltend
machen, dem ewigen Gehalt der Dinge doch wenigstens um ein
Kleines näher zu treten... Martervoll ist der Gedanke, sich so lange

21 J. J. Bachojens Griechische Reise, hsg. von Georg Schmidt (Heidelberg
1927), zitiert: «G.R.»; vgl. oben Anm. 6.

22 Die Sage von Tanaquil, eine Untersuchung über den Orientalismus in
Rom und Italien G.W. 6 (1951), hsg. von Emanuel Kienzle. Dio weniger
systematisch ausgeführten theoretischen Überlegungen in der Vorrede zum
Mutterrecht sind analysiert von Schmidt, a.O. (oben Anm. 3), 3ff., mit
bewußter Abstraktion von den hier herausgearbeiteten persönlichen
Voraussetzungen.

23 Zum Unterschied der römischrechtlichen Arbeiten, von denen Bachofen
sich abwandte, zu don altertumswissenschaftlichon, die er nun begann, vgl.
oben Anm. 19 und unten Anm. 102.

789



schon mit bloßen wertlosen Formen herumzuschlagen. Da tritt
rettend der Glaube dazwischen, daß man auch in diesen Dingen
<den unsterblichen Fußtapfen> entdecken kann. Ich weiß nur zu
sehr, wie große Gefahr ich damals lief. Ich hätte auf metaphysische
Abwege gerathen, und die rechte Leuchte für immer aus dem Auge
verlieren können... Gottlob, daß zu dergleichen meine Seele zu
gesund ist. Sie hat sich einen andern Ausweg gebahnt. Die religiöse
Grundlage des ganzen alten Denkens und Lebens, das ist seit jener
Zeit mein leitender Gedanke und mein großes Augenmerk geworden...
Zu Zeiten will es mir sogar scheinen, als werde sich mir am Ende
dieser Bahn Etwas von dem göttlichen, ewigen Gehalt der menschl-
chen Gedanken enthüllen» (B. 337). Damit ist zugleich gesagt, daß es

sich bei dieser Bekehrung um ein seelisches Erlebnis handelte,
dessen Inhalt eine metaphysische Erkenntnis religiösen Denkens
und Lebens war. Die Schwere des bewußten Verzichts auf seine
frühere Laufbahn und die daran sich anschliessende Stärkung durch
die Größe des überirdischen Gewinns kehrt wieder am Beginn der
Griechischen Reise. «Das Entbehren mit Bewußtsein weckt ein
merkwürdiges Vertrauen auf sich selbst, einen Stolz, wie ihn selbst
das Bewußtsein glücklich angewendeter Kräfte kaum geben kann,
und ein lebendiges Gefühl unserer Unterordnung unter eine höhere

Weltordnung, welches die fruchtbarste Quelle der Tugend ganzer
Völker sowie einzelner Personen ist... Kann den, der sich zu einem
Amte berufen fühlt, etwas ihn tiefer Berührendes treffen, als wenn
ihm unmöglich wird, dies Eine auszuüben? Aber gerade das wird
genommen, und damit verliert für ihn das Leben seinen äußern
Wert. Aber das muß genommen werden, damit nichts bleibe, was
von dem Einen Großen abziehen könnte, das alleinWerthat» (G.R. 7 f.).

Die Bekehrung selber war also, obwohl ihr ein bewußter
Entschluß folgte, eine Angelegenheit des tiefsten Gefühls, des Glaubens,
der Religion, nicht des Verstandes. Bachofen sagt auch, an welchen

Gegenständen sich sein Erlebnis entzündete: «Als ich die Museen

Italiens durchwanderte, trat mir aus der ungeheuren Fülle ihrer
Reichthümer mehr und mehr Ein Gegenstand hervor, in welchem
sich das Alterthum von einer seiner schönsten Seiten darstellt, das
Gräberwesen» (B.319). In den Gräberstädten Südetruriens und in
den ältesten Ruinen Roms und Griechenlands in Mykene findet er

790



was er sucht, «... Wahrheiten, wie sie aus dem innersten Gehalt der
alten Naturreligionen sich ergeben. Für uns freilich ist das nur
noch Poesie, deren reichste Quelle in der Aufdeckung der innern
Beziehung zwischen den Erscheinungen der leblosen Natur und
unsern Empfindungen liegen dürfte. Ergreifender werden alle diese
Eindrücke noch durch die gänzliche Öde und Verlassenheit der alten
Grabstätten. Wer sie betritt, glaubt sie zu entdecken. Aber diese
Stille erscheint als eine Huldigung der Lebendengegen die Todten24.
Zwischen sie und uns tritt nichts in die Mitte. Die Sonne
durchwärmt und erhellt so wunderbar diese Ruhestätten der Todten,
und übergießt die Sitze des Schreckens mit dem Zauber des wonnereichen

Lebens» (B. 323). Es ist eine wahre Todes- und Naturmystik,
die ihn dort ergreift. «Die Stille der Natur ist die würdigste Umgebung

einer ewigen Wohnung» (B.322). Dieses überwältigende
Erlebnis der Gräberwelt ließ ihm mit dem positiven Aufschwung der
Begeisterung für das Alte sein negatives Verhältnis der totalen
Ablehnung gegenüber seiner eigenen Zeit um so deutlicher vor Augen
treten. «Wenn ich die tiefe Innigkeit des Gefühls, verbunden mit
der wärmsten Humanität, welche diesen Theil des alten Lebens
auszeichnet, betrachte, so schäme ich mich der Armuth und Dürre
unserer heutigen Welt» (B.319f.).

Sein Erlebnis in der Stille der Natur und der Gräber trägt in
jedem Zuge den Charakter einer mystischen Vision. Schlagartig
und unmittelbar springt, wie bei den großen Mystikern bei der
Berührung mit einer heiligen Reliquie, so bei Bachofen beim Anblick
der Gräber und Ruinen, der Funken zur Einung mit dem Gegenstand

seiner Schau über. «Ich will lieber noch des Genusses gedenken,

den der Besuch alter Gräberstädte mir gebracht hat. Es giebt
zwei Wege zu jeder Erkenntnis, den weitern, langsameren, mühsameren

verständiger Kombination, und den kürzern, der mit der Kraft
und Schnelligkeit der Elektrizität durchschritten wird, den Weg
der Phantasie, welche von dem Anblick und der unmittelbaren
Berührung der alten Reste angeregt, ohne Mittelglieder das Wahre wie

24 Zu diesem Zitat aus Germaine de Staels Corinne ou l'Italie (wohl aus
Vinets Chrestomathie), das auch im Brief 21.6.1956 verwendet ist, vgl.
Husner, Briefe 1462 und unten Anm. 70, 86.

791



mit Einem Schlage erfaßt. An Leben und Farbe ist das auf dem zweiten

Wege Erworbene den Verstandesprodukten mächtig überlegen»
(B.322). Anblick und unmittelbare Berührung der alten Reste führen

ihn zu einer «Anschauung», bei der der Verstand ruht und nur
die Einswerdung mit und das Aufgehen im Gegenstand der Schau
erlebt wird. «Über der Anschauung schweigt alle Untersuchung und
alle Kritik. Unsere ganze Seele geht auf in dem, was sie umgiebt.
Man lebt in der Sache selbst, wird Eins mit ihr. Man steht mitten
drin, nicht mehr außerhalb. Die greifbare Wirklichkeit hat etwas
unendlich Überwältigendes» (G.R. 97). Diese Vision bedarf, um sich

ereignen zu können, der Stille und der Einsamkeit und ist nur das
Geschenk von hohen Augenblicken, deren Wirkung aber unauslöschlich

bleibt, wie etwa in Mykene: «So gewaltig wirkt die Anschauung
auf die Kraft unsers Geistes, zumal wenn alle störenden Eindrücke
entfernt sind, daß die früheste Vergangenheit zur Gegenwart wird.
Große, reiche Augenblicke, jene, in denen der Alterthumsforscher
mit seinem Gegenstande sich Eins fühlt. Nur eine kleine Weile
können sie dauern; aber das Bild, das zurückbleibt, erblaßt nicht
wieder» (G.R. 121).

Als wahre mystische Vision erfordert diese Einung mit dem
Gegenstande eine vollständige Aufgabe seiner selbst. «Darin eben liegt
die Schwierigkeit, jene Zeit zu erfassen. Denn wir müssen uns selbst
aufgeben, um in sie zurückzukehren» (G.R. 119f.). Im Gegensatz zur
Reflexion über schriftliche Quellen, erfordert und erzeugt diese

Anschauung beim Anblick und der Berührung der alten Reste
Unterwerfung im Glauben. «Mauern und Toren können wir unsern Glauben

nicht versagen, vor ihnen beugen wir uns, ihnen wissen wir
Verstand und Herz sogleich zu unterwerfen, Schriftwerken versagen
wir diese Unterwürfigkeit, erheben uns selbst höher als sie, und lassen

davon nur bestehn, was in das enge Gehäuse unsers eigenen
Kopfes eingehen mag» (G.R.98). Weil diese Anschauung im Glauben

unter Aufgabe seiner selbst, die zur Enthüllung des göttlichen,
ewigen Gehaltes der menschlichen Gedanken führt, höher und weiter
ist als das enge Gehäuse des Kopfes und alle Verstandesprodukte, ist
das Wesentliche davon echt mystischerweise auch ineffabile, in Worten

gar nicht ausdrückbar. «Das Beste, von allem was wir empfinden

und fühlen, ist geradezu unsagbar. Zum steifen Gerippe wird

792



auf dem Papier was in unserm Innern sich lebensvoll bewegt, und
statt des farbenreichen Bildes wirst Du am Ende nur die Umrisse des
Schattens zu fixieren vermögen» (G.R.98f.). Denn der Gegenstand
der Anschauung in jenen erhabenen Augenblicken übersteigt die
menschlichen Maße und kann daher gar nicht ganz erfaßt werden:
«Und jetzt, da ich an jenen Augenblick zurückdenke, wird mir erst
recht fühlbar, wie ungeschickt unsere menschliche Seele ist, die

ganze Herrlichkeit Gottes zu fassen und den Eindruck eines erhabenen

Augenblicks festzuhalten. Blaß werden die Farben der Erinnerung,

und was im Augenblick des Genusses ewige Dauer zu
versprechen scheint, ist jetzt schon nur noch ein fliehender Schatten,
der blaß und flüchtig vor meinem Innern dahinzieht» (G.R. 30).

Obschon Bachofen keine terminologische Bezeichnung für seine
mystische Ekstase in diesen Augenblicken hat, deren Erlebnis er
nur immer wieder als «Genuß» anspricht, so schildert er doch gleich
deutlich wie diese enthusiastische Begeisterung den Gegensatz der
gewöhnlichen Betrachtung ihr gegenüber und die charakteristische
Erschöpfung, die ihr, gleich überwältigend wie vorher die Vision,
folgt, so etwa in Korinth: «Wer im Anblick der Natur und in Belebung

geschichtlicher Erinnerung die schwindende Frische der Seele

neu beleben will, kann auf der hohen Akrokorinth im Herzen der
hellenischen Länder Augenblicke genießen, da sein Geist den Flug
höher nimmt als sonst, und alle störenden Gedanken verstummen.
So mächtig war der Eindruck, den ich von jenem Besuche mit
zurück brachte, daß Korinths übrige Herrlichkeiten kaum mehr der
Beachtung wert schienen. Und wenn ich auch damals mit ihrem
Besuch den Rest des Tages zubrachte, so ist es doch besser, daß ich
Euch jene Müdigkeit erspare, deren Gefühl des Abends... so
überwältigend über mich kam» (G.R.81).

Inhalt dieser Vision ist die religiöse Grundlage des ganzen alten
Lebens und Denkens. Entsprechend der mystischen Höhe dieses

Erlebnisses, kann sich von der Urzeit bis heute ihr höchster Gehalt
nur durch das Mittel des Symbols ausdrücken. «Seine tiefern
Gedanken hat der Mensch zu allererst durch Zeichen ausgesprochen,
und diese Zeichen bot ihm die Erde in ihren Tieren und Gewächsen,
sowie in den geometrischen Formen mancher ihrer leblosen
Produkte. Jedes dieser Dinge galt ihm als Offenbarung einer besonderen

793



Idee, als deren Zeichen und Ausdruck er sie nun wählte. Sie wurden
unter seiner Hand stumme Gleichnisse... Das ewig Gleichmäßige,
nie Wechselnde in dem Charakter der Tiere und der übrigen Teile
der Schöpfung... befähigte sie vorzüglich zu jener Anwendung als
symbolische Zeichen. Und eben dieses feste, in sich selbstruhende
Wesen jener stummen Zeichen, das Rätselhafte, das daraus
hervorspricht, und dessen Bedeutung wir mehr im Innern unserer Seele
ahnen als mit dem Verstand erfassen und mit dem Worte aussprechen

können, eben das ist es, was so feierlich und ergreifend auf den
Beschauer wirkt» (G.R. 104). Zum stummen Symbol gesellt sich als
nächsttiefere Stufe der redende Mythus, der die höchste Sittlichkeit
der Urzeit weiterträgt. «Und noch habe ich der bildlichen
Grabvorstellungen auf Vasen und Sarkophagen keine Erwähnung gethan.
Wie groß ist die Fülle der schönsten ethischen Ideen, welche die
Alten ihrem reichen Mythenkreise entlehnten! Derselbe Schatz,
welcher ihre ältesten Erinnerungen über die Geschichte von Land
und Volk in sich schließt, dient zugleich als Darstellung der höchsten
sittlichen Wahrheiten und als Ausdruck des Trostes und der Hoffnung

für Sterbende» (B.323f.).
Symbol und Mythos und ihr Verständnis verbinden den Schauenden

mit den ewigen höchsten metaphysischen und ethischen Werten
der Menschheit, mit der Herrlichkeit Gottes, die sich in der Vision
als Harmonie der Menschheit mit der Natur in der Urzeit darstellt.
«Die Augurienlehre ruht mit der Symbolik auf der gleichen Grundlage.

Es ist beides Offenbarung der Gottheit durch die Dinge der
Natur. Ein Glaube, der aus der ältesten Zeit der Menschheit stammt,
wo dieses höchste der irdischen Geschöpfe sich selbst noch in der
vollsten Harmonie der ganzen übrigen Schöpfung fühlte, und, sich
seines gleichen Ursprungs mit ihr bewußt, die stille Sprache ihrer
Formen, und der Bewegung, die in ihr herrscht, ahnungsvoll zu
erfassen wußte» (G.R. 119). So fühlt sich Bachofen besonders hingezogen

zu jenen Völkern, die jenem Ursprung am nächsten sind oder
ihre ursprüngliche Art am treusten bewahrt haben. «In allen hohen
Dingen dachten die ältesten Menschen richtig und groß, wie man es

von denen zu erwarten berechtigt ist, die ihrem ewigen Ursprung
noch so nahe stehen. Kinder waren sie bloß in den Künsten des täglichen

Lebens, und hätten es hierin wohl bleiben können» (B.320f.).

794



In der Geschichte sind für ihn die ihrer Zeit und Art nach ältesten
und ursprünglichsten Menschen diejenigen «Asiens». Von jedem
Punkte aus kehrt sein Geist zu ihnen zurück und stattet sie mit der
nrystischen Art und Farbigkeit aus, die ihm auf dem Wege der Phantasie

in der Anschauung der alten Reste erscheint. «Überall werden
wir auch, wo wir auf solche Dinge stoßen, in unsern Gedanken weit
weggeführt nach dem Wiegenlande der Menschheit, nach Asien.
Die meisten der Symbole, die wir heute zur bloßen Ornamentik
herabgewürdigt haben, müssen der Menschwerdung beinahe gleichzeitig

sein. Sie sind, später unverstanden, von Volk zu Volk
gewandert, und haben sie alle mitsamt ihren Religionssystemen überlebt.

In Asien fühlt man wärmer, versenkt man sich tiefer in seinen

eigenen Busen und in die Schöpfungen der Natur, in Asien denkt
man in üppigem Bildern, und kontempliert die Geheimnisse des

Alls mit tieferer Glut der Seele. Aus Asien sind uns daher alle unsere
Religionen gekommen, Asien hat uns auch seine Symbole gegeben.
Dorther ist ihr Ursprung, von dorther kann auch allein mit der Zeit
das Verständnis dieser religiösen Hieroglyphik kommen» (G.R.
104f.). Asien ist also als Wiegenland der Menschheit für ihn das mit
allen Zügen der Mystik ausgestattete Ursprungsland dieser Religiosität.

Gegenüber den asiatischen Pelasgern in Griechenland, deren
Reste er eben in Mykene erkennt, sind die hellenischen Griechen
schon Vertreter einer Spätstufe, die in jeder Hinsicht und von
Anfang an den Keim der Verderbnis in sich trägt. «In Homer ist der
Geist schon aus den Formen des Naturinstinkts gewichen, und
wenn er auch die bildlose Zeit der pelasgischen Naturreligion noch
kennt und erwähnt, so steht er doch ausserhalb derselben, und ist
seinem Volke selbst der Beginn einer andern Auffassungsweise
geworden. An die Stelle des Natursymbols tritt der anthropomorphi-
scheGott...» (G.R. 120). Homer ist der Zerstörer des Symbols. «Des

Symbols, zu Gemüt undAhnung sprechender Sinnwird in Mythen
umgewandelt und zerlegt. Hellas ist ihr Vaterland, Homer ihr Vater. In
diesem Lichte betrachtet, ist er der Schöpfer der Verderbnis alter
Religion, und so hat ihn schon Herodot seinen Hellenen denunziert, er,
dem der Verkehr mit dem symbolreichen, tieffühlenden, unbeweglichen

Orient jenen Gegensatz lebhaftvorAugen stellen mußte... So

erscheint der Fortschritt des Menschengeschlechts in religiösen Dingen

795



als ein allmäliges, aber stets fortschreitendes Verderbnis, als ein
ununterbrochener Sündenfall, oder, wie man es wohl schon
bezeichnet hat, als eine fortgesetzte Sünde, und der Dichter als ein
großer Beförderer solcher Korruption» (G.R. 120f.).

Dagegen heben sich die Römer gerade mit ihrem Bewahren der
alten orientalischen Anschauungen, besonders auch gegen deren
Gefährdung durch die Griechen, und mit ihrer dementsprechend höheren

Berufung ab. «Zwar wird von Cicero berichtet, schon in der Zeit
der Tarquinier habe die hellenische Kultur ihren Kampf gegen den
Orientalismus auch zu Rom ernstlich eröffnet, zwar beweisen Mastar-
nas Staatsordnungen, wie reif für den Untergang das frühere Weltalter

damals überhaupt war: aber die Serviussage wird dennoch nach
einem ausschließlich asiatischen Prototyp gedacht und ausgebildet,
zum Beweis, wie innig der italische Stamm den orientalischen
Glaubensanschauungen sich hingegeben, wie tief er dieselben ergriffen
und im Laufe der Jahrhunderte sich bewahrt hatte. Eine Lehrzeit
von ungewöhnlich langer Dauer und an schweren Schicksalen
außerordentlich reich ist dem Westland auferlegt und ihm unentbehrlich,
soll es zu seinem Berufe, die Menschheit dauernd auf eine höhere
Stufe des Daseins zu erheben, genügend vorbereitet werden» (Tanaquil

33). Die Römer sind mit ihren Mythen und in ihrer Religionsübung

verbunden mit jenen Werten, auf die es ihm ankommt. Sie

sind also Bachofens auserwähltes Volk, und er findet dafür immer
wieder charakteristische Bestätigungen. «Jetzt lese ich im
Zusammenhang wieder die Bücher Mose und finde so viel Parallelen zu
römischen Sacralriten, daß ich mir erkläre, wie Tertullian und andere
Kirchenlehrer dem Teufel vorwerfen können, er habe manches Heilige

dem Heiden Numa schändlich verrathen» (Brief 18.2.1869). Sie

wehrten sich auch gegen den ununterbrochenen Sündenfall und
haben die Symbolik in ihrer Augurienlehre bewahrt. «Es ist kein
System des Betrugs, oder künstliche Verbindung und Willkür,
jenes System der Augurien, das bis tief in die christliche Zeit hinein
den ganzen römischen Staat und sein Recht beherrschte, erst als

unbezweifelter Glaube, nachher wenigstens als angewöhnte und geachtete

Form. Es ist die Überlieferung eines Menschengeschlechts, das in
der Natur lebte, mit ihrdachte undfühlte, undnach ihrem Vorbild sein

Leben, seinen Glauben, selbst sein Recht sich gestaltete» (G.R. 119).

796



Die Symbole verbinden schließlich das Christentum als höchste

geistige Offenbarung, über die Mysterien der Ceres, mit der alten
Naturreligion. Fast alle wesentlichen in Bachofens Vision bisher
aufgetretenen Begriffe finden sich in der folgenden Zusammenschau der
Kulturen: «Überall führt der Naturdienst auf die Mysterien. Dem
Ackerbauer wird Tod und Auferstehung des Samenkorns, das er
alljährlich der Furche anvertraut, Bild des Schicksals, das seinen eigenen

Leib erwartet, und er kann mit Goethes Sämann sprechen:
<... Hier keimet lebendige Nahrung,
Und die Hoffnung entfernt, selbst von dem Grabe sich nicht. >

Das Samenkorn ist das schönste Symbol, das die Natur dem
Menschen darbietet. Ja mehr als das; es ist ihm eine wahre Offenbarung.

Wie gerne vernimmt man es daher selbst aus Christi Mund,
der uns jene stumme Offenbarung deutlich verkündet und in seiner
Person erfüllt hat. Ja auch der Apostel weiß auf die Frage von dem

zukünftigen Leibe wieder nur mit demselben stummen Symbol zu
antworten. Die gewöhnliche Sprache kann die Höhe der Geheimnisse

des Jenseits nicht erreichen... Mit dem Leben der Natur wird
das der Geisterwelt in voller Übereinstimmung gedacht, und mit den
Jahreszeiten steigt und fällt der Cerealische Festzyklus, eine Harmonie,

die auch die christliche Kirche in ihren Festen beibehalten hat...
Noch mehr. Es sind in Griechenland Leichensteine erhalten, die die
Form plattgedrückter Brote zeigen... Der Laib Brotes aufdem Grabe
drückt bildlich den gleichen Gedanken aus, und an diesem Gegensatze

wird das Wort Christi erst recht klar, das er von sich spricht
als von einem himmlischen Brote, das ewiges Leben gibt... Das
Brot ist, ohne allen Gedanken an Verwandlung, dennoch Christi
wahrhafter Leib, bloß weil es der Herr als solchen dargestellt hat.
Für uns würde daher das Brot als Grabessymbol eine, zwar der antiken

sich anschließende, aber doch verklärte Bedeutung haben,
gerade wie das Gleichnis vom Samenkorn... In den Symbolen und
Mysterien der Ackerbaukulte, wie sie die Pelasger hauptsächlich
ausgebildet, ist in Naturform vorgebildet, was das Christentum auf
das höhere geistige Gebiet übertragen hat. Das alte Gesetz ist nicht
umgestoßen, sondern erfüllt und vollendet» (G.R. 141 ff.). Auch die
Mythen beweisen, als nächste Stufe nach dem Symbol, noch denselben

Zusammenhang. «So hat das Alterthum in seinen Mythen dun-

797



kel geahnt, was uns Christus klar verkündet, und an der Ceres Altar
gesucht, was jetzt der Grieche am Schrein des Märtyrers gläubig
bekennt» (G.R. 32). Beide Erscheinungsformen des alten Gesetzes,
die für Bachofen den inneren Zusammenhang darstellen, manifestieren

sich ihm dabei charakteristischerweise an Elementen des Grab-
und Totenkultes.

Diese Zusammenhänge, die sich ihm als Inhalt seiner Visionen
bei der Anschauung der alten Reste vor seinem inneren Auge
enthüllen, smd für Bachofen Geschichte, und in sie sich zu vertiefen
bedeutet ihm das Zentrum seiner Geschichtsbetrachtung. Ort, höherer

Gehalt, Symbolik und Mysterien als Elemente der Anschauung,
die dieses Bild der Geschichte in ihm erweckt, liegen alle in der Natur,

wie er sie in Gräber- und Ruinenstädten in der Innigkeit
überwältigender Wonnen erlebt, und beziehen sich auf das, was ihm als
die wahre Natur des Menschen erscheint und ihn auch deren einheitliches

Gesetz vom Ursprung an erkennen läßt. So kann er seine
historische Methode der Darstellung dieser Vision als die
«naturforschende» bezeichnen. «Ich sehe mehr und mehr, daß Ein Gesetz
alles regiert, und daß der ursprüngliche Mensch gleichsam mit der
Regelmäßigkeit des thierischen Instinktes sein irdisches Leben
angelegt und geregelt hat. Diese Eigenthümlichkeit der ältesten Denkweise,

namentlich in Sachen des Rechts und Staats, gehörig zu
ergründen, das ist mein Dichten und Trachten. Es ist eine wahre
Naturforschung, was ich jetzt treibe... Ich möchte eine Geschichte
Italiens bis zum Untergange seiner Stämme entwerfen, und in dieser
den Geist alter Völker und Zeiten nach allen Seiten hin entwickeln»
(B.339).

Über diese Methode der Geschichtsbetrachtung spricht er
zusammenhängend in der Vorrede zur Tanaquil (49ff.). «Die naturforschende

Methode unterscheidet sich von der modernen, die sich

gern mit dem Namen der kritischen ziert, vornehmlich durch ihre
Auffassung des Forschungsobjektes und die Stellung, die sie zu
diesem einnimmt.» Das ist sofort verständlich, wenn man Bachofens

Auffassung dessen kennt, was er als sein «Forschungsobjekt»
bezeichnet, und die «Anschauung», die ihm seine Stellung gegenüber
diesem Gegenstande anweist. Dann erstaunt es auch nicht, daß und
warum er über die moderne Geschichtsschreibung kompromißlos

798



und verächtlich aburteilt: «Ausgeschlossen bleiben ebenso alle jene
mit Hilfe eines mechanischen Formalismus durchgeführten
Operationen, welche man durch den glänzenden Namen der Quellenkritik
oder Quellenkontrolle zu empfehlen und als eine der höheren
Funktionen des wissenschaftlichen Forschens zu betrachten pflegt»
(Tanaquil 51). Vom Standpunkt und von der Art seiner, auf einer
bei der Anschauung alter Reste erlebten mystischen Vision mit ihrer
beschränkten Mitteilbarkeit basierenden Betrachtung her, sind für
ihn diese rationalen Erkenntnismittel a priori ausgeschlossen, und
er zieht daraus auch die Konsequenz: «Die Aneignung der Geschichte
alter Zeit ist keine Verstandesoperation, denn <unser Wissen ist
nichts, wir horchen allein dem Gerüchte). Darum ist die Anschauung
hier besonders wirksam. Kombination und Kritik, auch wenn in
richtigem Maße ausgeübt, führen langsam und auf Umwegen zum
Ziele; die Anschauung bewirkt dasselbe mit einem Schlage. Jene
wirkt auf dem Wege des Verstandes, diese spricht zur Einbildung,
jene hält mühsam zusammen, wo diese schöpferisch das Ganze

gleich ins Leben ruft, und während jene auf dem feinen Kanevas
des menschlichen Witzes ein gar mattes und farbloses Gewebe

spinnt, arbeitet diese auf fester Unterlage in den glänzenden
unzerstörbaren Farben der alten Mosaike» (G.R. 98). Das Material, an dem
sich seine Vision entzündet, sind gerade deshalb die stummen alten
Reste und mit Vorzug nicht die schriftlichen Quellen, die den
Verstand ansprechen. Sie führen ihn bei der «Anschauung» zu einer
Sehweise, die wiederum typisch mystisch ist. «Denn es steht mit
solchen sprachlosen Resten der ältesten Zeit wie mit dem Sehen im
Finstern: wer sich da zu sehr anstrengt, verliert am Ende ganz das
Gesicht... Über der Anschauung schweigt alle Untersuchung und
alle Kritik» (G.R. 97).

Auch sein «Forschungsobjekt» ist ja höher als alle Vernunft, was
sollte also da der Verstand überhaupt ausrichten können? «In der
Beurteilung der höchsten Erscheinungen der Weltgeschichte muß
man nicht alles erklären, noch weniger versuchen wollen, alles auf
das Niveau der allergewöhnlichsten Kräfte zurückzuführen. Ohne
Wunder und göttlichen Beistand ist nie etwas Großes zustande
gekommen» (G.R. 111). Diesen seiner Seh-und Verständnisweise
immanenten Charakteristiken entspricht auch das Resultat seiner «natur-

799



forschenden Methode»: «Der Hauptgewinn unserer Methode liegt
darin, daß wir durch sie zu einer inneren Konstruktion der
Geschichte emporsteigen» (Tanaquil 53). Diese innere Konstruktion
erlaubt es, durch die Symbolik den Ursprung der Menschheit über
Asien, die Pelasger und Rom mit dem Christentum zu verbinden
und deren Zusammenhang begrifflich zu motivieren. «Die historische

Naturforschung erkennt die übereinander gelagerten Schichten
der allmälig in die Erscheinung getretenen Geistesarten, weist jeder
die ihr zugehörigen Reste an, zeigt die Genesis der Ideen und führt,
alle Stufen der Wirklichkeit durchschreitend, unsern Geist zum
Anblick dessen, was er in der Sukzession der Zeiten gewesen, aber
heute nicht mehr ist» (Tanaquil 53f.). Es handelt sich also in der
Geschichte um abgestufte Erscheinungsformen der ursprünglichen

Ideen auf verschiedenen Stufen der Wirklichkeit. Mit dem
«Anblick» kommt Bachofen hier dem Terminus «Vision», den er
vermeidet, doch recht nahe.

Auf den mystisch-visionären Bereich verweist vollends sem
Begriff der Wahrheit: «Die Wahrheit... ist jetzt auch nicht mehr die
rein empirische der äußeren Tatsächlichkeit, sondern die höhere,
im Grunde einzig reale, geistige, die sich über die flüchtigen Dinge
zu der in ihnen erschienenen Idee erhebt» (Tanaquil 54). Damit ist
der logische Zirkel dieser Methode geschlossen.

Bachofen geht von Anfang an nicht von der rein empirischen
Wahrheit der äußeren Tatsächlichkeit aus, sondern von der für ihn
im Grunde einzig realen, geistigen, wie sie sich ihm als Idee in seiner
Vision enthüllt. Dieser Idee entspricht der Sinn der Methode, die zu
ihrer Erkenntnis von jener her konzipiert ist. So erlebt er auch die
sich nur in den seltenen erhabenen Augenblicken seiner Vision sich
ereignende, einzig richtige schöpferische Erkenntnis und Anwendung
der Methode in dieser «Wissenschaft» vom Zentrum seiner Vision her
als eine Erwählung: «Nicht der Mann hat seine Wissenschaft, sie hat
vielmehr ihn auserkoren» (B.319)25. Durchaus mystisch-religiös
sieht er auch jenes Verstehen, das sich als einziges dieser «Wissen-

25 Entsprechende Formulierungen aus dem bekenntnishaften Nachruf auf
Bachofens 1857 verstorbenen Freund W. T. Streuber, Basler Taschenbuch 9

(1858) lff. (wird abgedruckt G.W. 9), sind zitiert von Muschg, a.O. (oben
Anm. 15) 16.

800



schaft» der «Naturforschung» eröffnen kann. Wer nämlich nicht
von ihr auserkoren ist und sich nicht in ihrem Sinne in der
Anschauung selbst aufgibt, kann prinzipiell auch ihren Inhalt nicht
verstehen. Deshalb müßte, um ihn überhaupt verstehen zu können,
für das ganze moderne abgefallene Zeitalter eine totale Umkehr
vorausgehen, die es wieder zu ihm zurückfinden ließe. «Die Masse

von Kenntnissen macht nicht alles aus, ja nicht einmal die Hauptsache.

Es gehört zu meinen tiefsten Überzeugungen, daß ohne gänzliche

Umgestaltung all unserer Zustände, ohne Rückkehr zu der
alten einfachen Seelenfrische und Gesundheit, nicht einmal eine

Ahnung von der Größe jener alten Zeit und Denkweise möglich sein

wird, da das Menschengeschlecht noch nicht, wie heut zu Tage, aus
der Harmonie mit der Schöpfung gewichen war» (B.338). Was
Seelenfrische und Gesundheit ihm bedeuten, hat sich oben schon im
Zusammenhang mit seinen Visionen gezeigt. Nur wer selber im
Glauben zu dieser religiösen Harmonie steht, kann sie als ihresgleichen

begreifen. Die moderne Geschichtsschreibung, die nicht von
dieser religiösen Vision und von diesem Glauben ausgeht, ist also

bedingungslos abzulehnen. «Darum hatte auch das Leben der Alten,
in allen seinen geheimen und offenen Äußerungen, etwas so

vollkommen Typisches, denn typisch und unwandelbar sind Religion
und Glaube, und da dieser alles beherrscht, alles in sein Gebiet
hineinzieht, alles sich selbst assimiliert, so muß der gleiche typische
Charakter notwendig auf alles sich erstrecken. Wie weit ist von
jenem Geiste der unsrige abgewichen! Wie unfähig ist er eben

deshalb, jenen zu erfassen! Daher die Mißgeburten der modernen
Historie. In ein Sieb kann man kein Wasser fasssen; wer seiner

eigenen Religion spottet, kann die der alten Welt auch nicht würdigen;

und wer für sich selbst den sichern und festen Geist verloren,
der kann auch keinen Sinn haben für eine Zeit und für ein Volk,
denen das Göttliche einzige Norm, einziger Inhalt alles Lebens
bildete» (G.R. 136f.). Bachofen ist somit mit seiner Vision strukturell

ein Rufer in der Wüste.
Wenn er trotz dieser Einsicht seine «Wissenschaft» dennoch

vorträgt, so erfüllt er damit zwar eine, allerdings wenig hoffnungsvolle
Mission: «Wo der Kopf mehr Fortschritte macht als das Herz, da

verfällt der Mensch jenen finstern Trieben, die seine Seele auf ihrem

801



untersten Grunde birgt, und wird das Ebenbild dessen, der ihn
nach seinem Gleichnisse erschaffen, bis zur Unkerintlichkeit
entstellt. Möchte das denen zur Überzeugung werden, die nun alle
Erziehung auf die Ausbildung des Verstandes begründen» (G.R. 33).
Aber im Bewußtsein, nicht verstanden werden zu können, formuliert

er auch den Erfolg, den er für sich von seinen Studien erwartet.
«In soweit es mir aber wie jedem Gelehrten natürlich auch um
einen Namen zu thun ist, so möchte ich mir lieber Ruhm als Ruf
erwerben» (B.340). Den echten Ruhm sucht er deshalb nur bei den
wenigen, wie er von seiner Wissenschaft Auserkorenen, die ihn auch
als einzige verstehen könnten. Da er aber weiß, daß er außerhalb
dieses kleinen Kreises auf keinen Widerhall stoßen kann, verschafft
ihm das Niederschreiben seiner Vision, so unvollkommen es nach
deren Wesen auch bleiben muß, wenigstens innere Erleichterung.
«Als ich dieses niedergeschrieben, ward mir leichter ums Herz.
Denn wer genießt, empfindet das Bedürfnis der Mitteilung, und
wem keine lebendige Seele zuhören mag, dem ist das Papier der
beste Vertraute» (G.R.55).

Im wesentlichen hat aber für ihn die Beschäftigung mit seiner
«Wissenschaft» überhaupt nicht den Sinn einer Mitteilung an
andere, sondern sie ist ihm vielmehr, dem Gehalt und dem Erlebnis
seiner Vision entsprechend, im Sinne der typisch mystischen
Ichbezogenheit des zur Vision Auserkorenen, ein Weg zur eigenen
Vervollkommnung. Und diese Vervollkommnung kann dementsprechend

für ihn erst nach der bewußten Abwendung von der Welt
beginnen, die ihm ja gerade nach dieser Einsicht durch seinen eigenen

Entschluß genommen ist: «Aber das muß genommen werden,
damit nichts bleibe, was von dem Einen Großen abziehen könnte,
das allein Wert hat. Auch unsere besten Eigenschaften können ein
Hindernis werden, das der Vollkommenheit hinderlich wird. Wenn
uns so die äußere Tätigkeit, die Einwirkung auf die Welt in unserm
Sinne unmöglich wird, so müssen wir annehmen, daß uns als Lebensaufgabe

angewiesen worden, uns selbst zu größerer Vollendung zu
bringen, und das sagt Tertullian so schön: Nemo alii nascitur, sibi
moriturus»(G.R.8)26.

26 Dieselben Gedanken im Nachruf auf Streuber (s. Anm. 25) und im Brief

802



Diese eigene Vervollkommnung auf den höchsten Gehalt seiner
Vision hin bietet ihm den Ersatz für das, was er in seinem sonst
nutzlosen Leben entbehrt. Noch acht Jahre nach seiner Bekehrung
(1842/43) erlebt er es beim ersten Betreten griechischen Bodens in
Patras (1851) vor dem Tor des Kastells (G.R. 27) «Alles rief hier das
Bild verflossener Zeiten zurück». Dort beobachtet er auch große
Schwärme «wilder Tauben, die hier ihre Nester aufgeschlagen.
Lange ergötzte mich ihr unruhiges Treiben, so nutzlos wie mein
eigenes Leben». Zum Beginn der Reise hatte er dazu notiert: «Wie
könnte ich stehen, wüßte ich nicht, daß alle Kreatur harret des
Herrn! Ich habe immer gehofft und hoffe immer von neuem. Und
über dem Hoffen bin ich ein Mann geworden, und nun leide ich mit
stolzem Bewußtsein der Kraft. Aber unbeglückt ist noch nicht
unglücklich» (G.R. 7). Unmittelbar daran schließen sich seine Ausführungen

über das bewußte Entbehren und über seine neue
Lebensaufgabe dieser größeren inneren Vollendung an, deren Glück er dann
als Genuß der Herrlichkeit Gottes in der Harmonie der Urzeit und
der Natur beim Anblick und der Berührung der alten Reste immer
wieder in den erhabenen Augenblicken seiner Vision erlebt. Sein
Studium des Altertums dient also letztlich diesem Zweck der eigenen
Vervollkommnung im Genüsse dieser Visionen; und der Gesundheit
seiner Seele, die ihn nicht auf metaphysische Abwege geraten ließ,
verdankt er diese Rettung. So kommt er zu der Lebenseinrichtung
mit seinem Studium und seiner Wissenschaft, über die er an Savigny
berichtet. «Schnell mit meiner Aufgabe fertig zu werden, ist nicht
möglich, auch gar nicht mein Bestreben. Ich möchte vielen Jahren
Antheil an dem Genuß dieser Beschäftigung gönnen, und recht
lange die Befriedigung haben, mehr für mich als für das Publikum
zu studieren» (B.340).

Die Einheit des «in sich geschlossenen geistigen Organismus»
(Tanaquil 52) der Welt, ihrer Geschichte, ihrer Tradition und der diesen

adäquaten Erkenntnis- und Betrachtungsweise folgt also für
Bachofen aus dem mystischen Kern seiner Vision. Der eine höchste

18.5.1855 an Savigny, mit demselben Tertullianzitat, vgl. unten Anm. 86;
ähnlich die Einleitung zu den «Politischen Betrachtungen zum Staatsleben des

römischen Volkes», G.W. 1, 28.

803



Ursprung und seine Erkenntnis sind höher und früher als jeder
analytische Verstand. Nicht an Kopf und Verstand, sondern an Herz,
Gemüt, Gefühl, Empfindung wendet sich deshalb ihre Offenbarung,

und nicht dem Verstand und seinen kritischen Operationen
erschließt sich ihr Gehalt, sondern Herz und Verstand haben sich
ihr im Glauben zu unterwerfen. Ihr Sinn läßt sich nicht in Worten
beschreiben, sondern nur in Symbolen ahnungsvoll andeuten.
Notwendigerweise ist ihre Darstellung also unvereinbar mit jener
zeitgenössischen Geschichtsschreibung, die gerade jenen Verstand und
seine Mittel zur Voraussetzung hat. Der Verstand zerstört das Wesen

jener Schau und daher auch ihre höchsten religiösen und sittlichen

Gehalte. Mit gleicher Inbrunst wie Bachofen sich zu seiner eigenen

metaphysischen Vervollkommnung mit den absoluten Werten
dieser Offenbarung identifiziert, muß er deshalb aus sittlicher
Überzeugung gegen jene Darstellung der Geschichte und ihre Methoden
eintreten, besonders da wo sie nach seiner Ansicht das Bild seines

auserwählten Volkes, der Römer, mit ihrer Berufung im Welt- und
Heilsplan dieser Vision verfälscht.

Seine Ablehnung jener Geschichtsschreibung und deren Begründung

bewegen sich also in den Kategorien der Werte seiner Schau.
«Wie vermag der aufgelöste zerfahrene Sinn des heutigen Geschlechts
ein in seinen Gedanken so festes, concentrirtes, in seiner Religion so

tief begründetes Volk wie das römische war, richtig zu erfassen.

Wenn es wahr ist, was Aristoteles sagt, daß Gleiches nur von
Gleichem begriffen werde, so kann auch das Göttliche nur ein göttlicher
Sinn erfassen, niemals der rationalistische Dünkel, der sich über die

Dinge stellt» (B.338). Seinem göttlichen Sinn mußte deshalb die

rationalistische, die ursprüngliche Einheit verstandesmäßig
zerlegende Betrachtungsweise als Entheiligung vorkommen. «Durch
und durch war das Alterthum symbolisch, am längsten und tiefsten
in seiner Kunst. Daß die Römer aus ihrem Rechtsleben die Symbolik
entfernt, zeigt wie jung sie sind der tausendjährigen Kultur des

Ostens, und selbst der Italiens gegenüber, rechtfertigt aber noch

lange nicht, sie als Rationalisten zu bezeichnen, wie Mommsen das

in seiner Religion und seinem Alterthum so tief und festgegründete
Volk mit frevelhaftem Ausdruck benennt» (B.321). Für seine

religiöse heilsgeschichtliche Betrachtungsweise ist also dieser Begriff

804



sowohl wie die Bezeichnung ein «Frevel», gegen den er das
Anathema schleudern muß.

Damit widerspricht Bachofen also einem Geschichtsbild und
einer Geschichtsschreibung, denen er deshalb ein eigenes, gegenüber

seinen vorläufigen publizierten Ansätzen vervollkommnetes
in einer eigenen altitalischen Geschichte entgegenzustellen
beabsichtigt. «Ich möchte eine Geschichte Italiens bis zum Untergange
seiner Stämme entwerfen, und in dieser den Geist alter Völker und
Zeiten nach allen Seiten hin entwickeln. Natürlich wird das Jus
sacrum und überhaupt Alles, was mit der Religion zusammenhängt,
darin vorzugsweise bedacht werden. Aber auch die Stücke, welche
ich zu unserer Rom. Geschichte geliefert27, werden darin,
umgearbeitet und vermehrt, wieder Aufnahme finden» (B.339). Aber zu
einer solchen Geschichte ist es bekanntlich nicht gekommen, sondern
nur zu Fragmenten davon, zu denen als bedeutendstes «Die Sage
von Tanaquil, eine Untersuchung über den Orientalismus in Rom
und Italien» gehört.

Wenn man Bachofens visionäre Grundlage und das Ziel seiner
Geschichtsbetrachtung kennt, so läßt sich leicht erkennen, weshalb
gerade ihm eine solche Geschichte zu schreiben innerlich überhaupt
unmöglich war. Daß er aber trotzdem die Absicht hatte es zu tun,
einen enormen Aufwand an Zeit und Energie auf die Sammlung
und auf wiederholte Gestaltungsversuche des Stoffes verwandte28,
und nach methodischen Prinzipien zur Durchführung dieses
Projektes rang, das sind alles Indizien für den fundamentalen inneren
Widerspruch, der sich in seinem Werk und in seiner Person
manifestiert und der letztlich in seinem Realitätsverhältnis und
-Verständnis der Welt und sich selber gegenüber begründet ist.

Das wesentliche Ziel seiner Geschichtsbetrachtung ist, zu einer
spekulativen Rekonstruktion jener idealen Urzeit zu gelangen, in

27 G.W. 1, 77-385, hsg. von Matthias Gelzer und Peter von der
Mühll.

28 Zu Tanaquil als Ersatz für die lange Zeit geplante neue Römische
Geschichte vgl. Meuli, G.W. 7 (1958) 475, und zu den enormen Vorarbeiten zu
dem dann aufgegebenen Projekt Kienzle, G.W. 6, 447 ff. Ein Entwurf zur
Einleitung ist der G.W. 6, 409-441 abgedruckte programmatische Vortrag
«Die Grundgesetze der Völkerentwicklung und der Historiographie».

805



der das Geheimnis jener Vollkommenheit ruht. Da er selber weiß,
daß weder jener höhere Gehalt der Symbole und der Mythen, die
ihm den Zugang zu dieser Urzeit erschließen sollen, noch sein Erlebnis

jener Harmonie der Schöpfung und ihrer Offenbarung in Worten
ausdrückbar sein können, geht sein Bestreben nicht auf verstandesmäßige

Erklärung, sondern auf Erahnung und Schau hi der Innigkeit

der Wonnen jenes gefühlsmäßigen Erlebnisses. Diesem
entscheidenden Anteil des Gefühls und der dadurch befreiten schöpferischen

Phantasie verdanken die besten Seiten seines Werkes ihre
Kraft und ihre Schönheit.

Gleich stark wie das Gefühl der Sehnsucht nach jener Harmonie
der Urzeit ist aber das Gefühl der Ablehnung gegen die Gegenwart,
die aus jener Harmonie gewichen ist. Deshalb haßt und verachtet
er die Geschichte der Gegenwart gleich stark wie die Geschichte der
Vergangenheit, die mit den geistigen Mitteln eben dieser Gegenwart
erforscht wird. Von hier aus gesehen stellt sich seine Zuwendung
zur Urzeit dar als eine Flucht aus der realen Wirklichkeit, die so ist
wie sie nicht sein sollte, in die Spekulation über eine ideale Wirklichkeit,

die im Gegensatz zu jener so war wie die reale sein sollte. Seine

Konzeption und sein Verhältnis gegenüber der Geschichte sind also
in Wahrheit nicht unhistorisch, sondern geradezu antihistorisch.
Seine «naturforschende Methode» dient ihm dazu, das ersehnte und
in der Vision erschaute Bild der Geschichte durch den Kunstgriff,
oder anders ausgedrückt durch die philosophische Konstruktion
verschiedener Stufen der Wahrheit und der Realität, als höhere
Wirklichkeit an die Stelle der verhaßten wirklichen Geschichte zu
setzen. Wenn Bachofen die rein empirische Wahrheit der in Worten
beschreib- und erklärbaren äußeren Tatsächlichkeit zusammen mit
allen Mitteln deren es bedarf um ihre Geschichte zu erforschen,
zugunsten einer höheren Wahrheit entwertet, indem er den falschen
Gedanken «als drehe sich die Erforschung vergangener Zeiten um
die Ermittlung der faktischen, nicht um die der geistigen Wahrheit,
um die Empirie der Ereignisse, nicht um jene der in der
Überlieferung enthaltenen Zeitgedanken» (Tanaquil 50) mißbilligt, so

sagt er in jener Vorrede der Tanaquil auch deutlich, worauf es ihm
mit seiner Methode ankommt. Bei der Erforschung der in der
Überlieferung liegenden Zeitgedanken handelt es sich nicht etwa um die

806



Feststellung der zeitbedingten Befangenheiten der Träger der
Überlieferung, sondern im Gegenteil um ihre Benützung «mit dem
Mut des einfältigen Glaubens» (Tanaquil 50), denn «Aus der Macht
des Glaubens stammt das ernste Gepräge, das die älteste Tradition
überhaupt auszeichnet und welches der spätere exakte Geschichtsrealismus

nie wieder erreicht» (Tanaquil 48). Das ist der Sinn seiner

gläubigen Quellenbenützung. «Das ideale Offenbarungsgebiet erhält
eine gesetzmäßige Struktur, so fest und unwandelbar wie das reale
der physischen Weltentwickelung» (Tanaquil 54), und das
bedeutet also nichts anderes, als daß Bachofen das ideale
Offenbarungsgebiet - sein «Forschungsobjekt» - durch seine «richtige
Aufnahme des vermittelnden Faktors» (Tanaquil 51) der realen physischen

Weltentwicklung als ein strukturell analoges Gebiet zur Seite
stellen will. «Die Methode ruht auf einer Anschauung von dem Wesen

der Geschichte, durch welche dieses höchste Erscheinungsgebiet
des göttlichen Gedankens dem tieferen der Naturbildungen nach
seinem absoluten Ursprung, seiner Gesetzmäßigkeit, seinem
Endzweck, mithin auch nach den Bedingungen seiner Erforschung zur
Seite tritt» (Tanaquil 49). Führt er dann zum Schluß (Tanaquil 54)
weiter aus, daß die höhere geistige Wahrheit, die sich über die flüchtigen

Dinge zu der in ihnen erschienenen Idee erhebt, im Grunde die

einzig reale sei, so geht daraus hervor, daß er damit seine Vorstellung
von der Offenbarung in der Geschichte durch die Belege, die ihm seine

antikritische Quellenbenützung in die Hand gibt, als einzig reale

Wirklichkeit an die Stelle jener rein empirischen der äußeren
Tatsächlichkeit treten lassen will.

Er versagt es sich aber in der Tanaquil (49) ausdrücklich, seine

Ansicht über den «Unterschied zwischen der göttlich-idealen und der

göttlich-realen Offenbarung» philosophisch zu begründen, und so

bleibt die grundlegende Unklarheit über das Verhältnis und die wirkliche

Bedeutung der verschiedenen Realitätsstufen bestehen, die
ihm offenbar selber nicht bewußt ist. Sein entscheidender Irrtum
ist dann der, daß er diese beiden einander so emphatisch gegenübergestellten

Stufen der Realität doch nicht richtig auseinanderhält, ja
nicht einmal recht unterscheiden kann, weil für ihn «die realen und
idealen Elemente der Tradition nicht nebeneinander, sondern
ineinander liegen, folglich einer Scheidung und Aussonderung sich

807



entziehen» (Tanaquil 50). Man würde deshalb bei ihm vergeblich
nach einer begrifflich schärferen, eindeutigen Definition dieser Reali-
täts- und Wahrheitsstufen und ihrer Bedeutung für die materielle
und die geistige Welt suchen.

Seine «naturforschende Methode» beweist hingegen geradezu,
daß er mit ihr, offenbar unbewußt, anhand von materiellen Objekten
die physische Existenz seiner höheren Realität in der materiellen
Wirklichkeit beweisen und damit von den Inhalten seiner Vision
her nicht etwas über die Metaphysik, sondern etwas über und gegen
die materielle, historische und sogar zeitgenössische Wirklichkeit
aussagen will. Damit bleibt er aber mit seiner Vision und mit seiner
Methode gerade nicht in jener höheren Domäne, wo sie beide
hingehören, sondern er transzendiert von dort in die niedere äußere physische

Realität, der er im Grunde genommen nicht nur beweisen will,
daß sie nicht so sei wie sie sein sollte, sondern, daß sie in Wirklichkeit

überhaupt nicht so sei wie sie nach moderner Auffassung ist,
sondern so wie sie sich ihm nach seinen visionären Erlebnissen
darstellte und wie sie nun nach seinem Beweis - nach einer gänzlichen
Umgestaltung all ihrer Zustände - noch lernen müsse sich selber zu
erkennen.

Der entscheidende Grund für diese Verwirrung ist wohl, daß
Bachofen selber - möglicherweise gerade deshalb, weil sich seine
Vision an Objekten des Altertums entzündete, deren materielle
Wirklichkeit er immer wieder betont, und seine Mystik insofern
doch einen sehr säkularen Bezugspunkt hat - den mystisch-visionären

Charakter seiner Schau gar nicht als solchen erkannte,
sondern seine Art der schlagartigen visionären Erkenntnis - wie er das

immer wieder tut - nur als einen methodisch anderen, kürzeren und
richtigeren Weg zum selben Ziel derselben historischen Forschung,
nicht aber als einen prinzipiell anderen mit einem gänzlich verschiedenen

Ziel und Inhalt betrachtete. Diese Selbsttäuschung hatte für
ihn Folgen, deren Tragweite er keineswegs überblicken konnte.

Da er jene in seinen Visionen geschaute höchste Idee, die für ihn
in den Dingen erschien, und nicht die Dinge selbst für die wahre
Realität hielt und deshalb zum Ausgangspunkt seiner Forschung
nahm, führte ihn seine Selbsttäuschung zu einer Beschreibung seiner
Methode, die in kontradiktorischem Gegensatz zu dem stand, was er

808



wirklich tat. Er behauptet: «Der Stoff allein ist mein Lehrmeister.
Er muß erst gesammelt, dann beobachtet und zerlegt werden. Nur
so kann man hoffen, ein in der Sache, nicht in unserm subjektiven
Geiste liegendes Gesetz ans Tageslicht zu ziehen» (B.339). Seine
«auf fester Unterlage» (G.R.98) ruhende, mit einem «sichern und
festen Geist» (G.R. 136) angewandte und auf «ein festes Ziel» (Tanaquil

54) ausgerichtete «naturforschende Methode» hielt er deshalb
für diejenige «der rein objektiven Beobachtung» (Tanaquil 51),
seine «wahre Objektivität» für «die richtige Objektivität» (Tanaquil
53), und also, wohl unbewußt, seine Überzeugungen für den Maßstab

der Richtigkeit.
Glaubwürdig mit diesen Behauptungen ist er also offensichtlich

nur bei der Annahme einer echten Selbsttäuschung, und die
Konsequenzen, die er dafür auf sich genommen hat, bestätigen sie. Bachofen

sammelte wirklich in rastloser Tätigkeit während seines ganzen
Lebens ein quantitativ alle vorgesehenen Maße sprengendes Material,

über das er mit der Zeit den Überblick nur noch recht
unvollkommen behielt29. Aber er sammelte es im wesentlichen, um damit
die Richtigkeit der in seinem gefühlsmäßigen Erlebnis begründeten,
bereits vorher fixierten «Idee» zu beweisen. Nur in sehr beschränktem

Maße war also der Stoff wirklich sein Lehrmeister, und selbst
bei seinen größten Entdeckungen wie dem Mutterrecht und später
dem Avunkulat war ihm nicht das materielle Rechtsinstitut und die
menschliche Organisationsform, die er damit als erster beschreiben
konnte, das Wesentliche, sondern die Demonstration der Richtigkeit30

seiner Symbol- und Mythendeutung und die religiöse und
geschichtsphilosophische Belehrung im Sinne seiner Überzeugungen,
die er damit verknüpfen konnte, und die seine schöpferische Phantasie

zu den glutvollen Schilderungen entzündete, die den literarischen

Ruhm dieser Werke begründet haben.
Er begegnete dem Stoff mit der unerschütterlichen

Voreingenommenheit dessen, der von seinem mystisch -religiösen Standpunkt
aus in der festgegründeten Sicherheit des Glaubens weiß, was er

29 Vgl. etwa Dörmann, G.W. 8, 531 und W. Strasser, daselbst 632ff.
30 Vgl. dazu Dörmann, G.W. 8, 530, 532ff., 571, 574ff., und schon Gi-

raud-Teulon, unten Anm. 120.

809



finden will und muß. Zweifel an der grundlegenden Richtigkeit seines

Bildes kennt er deshalb überhaupt nicht und setzt sich darum
mit den abweichenden Meinungen anderer nicht einmal auseinander.

So schreibt er zur geplanten «Fortsetzung meiner Ideen zu
der Römischen Geschichte»31 (Brief Nr.204, Mitte Nov. 1865):
«Auf die Ansichten anderer nehme ich nirgends Bezug, sondern leihe

nur meinen eigenen Ausdruck. Da sie Rom überhaupt in ganz
anderer Weise auffassen als heut zu Tage üblich ist, so habe ich
großen Genuß mich in allen Theilen rückhaltlos darzulegen.» Was

er anrührt wird ihm zur Bestätigung der Wahrheit seiner Überzeugungen.

So ergeht es ihm bei der Betrachtung der Institutionen des

römischen Staats und seines Rechtes. «Belohnend war mir zu sehen,

wie ein Stück nach dem andern, eine Einrichtung nach der andern
sich des Charakters der Willkürlichkeit entkleide, wie sich Alles an
einen göttlichen Kern anschließe, wie es nur das irdische Bild einer
überirdischen Weltordnung enthalte» (B. 338). Ähnliches erlebt er
bei der Behandlung der ihn für seine «Anschauung» besonders
inspirierenden Gegenstände des Grab- und Totenkults. «Man glaubt ernen

ganz speziellen Gegenstand der Kunst-Archaeologie unter den Händen

zu haben, und findet sich zuletzt in mitten einer wahren
Universaldoktrin» (B.320).

Um sich und andern zu beweisen, daß bei seiner Geschichtsbetrachtung

doch nicht seine mit visionärer Intuition gefaßte
Vorstellung am Anfang eines spekulativ vorangetriebenen Ausfaltungsprozesses

stehe, sondern daß seine Darstellung das Resultat objektiver

Beobachtung und methodischer Induktion vom Stoffe her sei,

die von Einzelzügen zu dem abgerundeten Bilde heranführe, arbeitete

er sogar, wie Emanuel Kienzle erkannte, das ursprüngliche
Manuskript der Tanaquil, in dem zuerst sein Bild des etruskischen

Muttertums geschildert und im Anschluß daran die Zeugnisse
gegeben worden waren, nach einem entsprechenden neuen Plan zu dem

publizierten Buch um, dessen «Beweisgang» deshalb eine «Fiktion»
bleibt, die in keiner Weise seinem Denkverfahren entspricht32. Erst
auf diesem, den visionären Ursprung von Bachofens höherer Wahr-

3i Vgl. dazu Kienzle, G.W. 6, 452.
32 Kienzle, G.W. 6, 477.

810



heit verhüllenden Umweg und nach mehreren Anläufen also
«entsteht ein wissenschaftlicher Bau, welchen weder Hypothesen, noch
Probabilitäten, noch Ahnungen unsicher und wankend machen,
der von allem subjektiven Meinen und Raten unabhängig und von
unten bis oben aus lauter Affirmationen zusammengesetzt ist»
(Tanaquil 54). Es ist der Zwang zu dieser inneren Vergewaltigung,
der ihn Zeit seines Lebens in der Gestaltung seines Stoffes so unsicher

macht und ihn dazu treibt, alle seine größeren Werke wieder und
wieder in neuen Fassungen zu bearbeiten33, wobei sich jeweils nicht
das, von vornherein feststehende, Resultat, wohl aber die Ordnung
des Stoffes verändert, die aber dadurch keineswegs übersichtlicher
wird34, da sie damit ja gerade nicht Bachofens innerem Gesetz folgt,
sondern deren Sinn er dann am Schluß in einem Vorwort erklären
muß. Diese Vorwörter, wo er losgelöst vom Stoff ein Gesamtbild
entwerfen kann, sind deshalb das Beste, was er geschrieben hat. Je
weiter er sich von der « Geschichte » entfernt, desto freier wird er auch.
Daher rührt die Geschlossenheit, mit der er ein Werk wie «Die
Unsterblichkeitslehre der orphischen Theologie» ausarbeiten konnte,
die methodische Klarheit und Sicherheit, wo er darin seine «Univer-
saldoctrin» der Symbolik darstellt, und die relative Kürze und
Übersichtlichkeit des ganzen Buches35. Auch dort ist die Hauptthese,
an der ihm vor allem liegt, die Uraltertümlichkeit jener (kaiserzeitlichen)

orphisch-pythagoreischen Religion historisch falsch36; aber
Gegenstand und Darstellung sind seiner Denkweise gemäß.

Auch der Zwang zu dieser inneren Überwändung in seinem « historischen»

Werk ist begründet in einer Illusion, die eine weitere Folge
von Bachofens Selbsttäuschung ist. Denn, obschon er weiß, daß

33 Vgl. weiter etwa zum Mutterrecht Meuli, G.W. 3, 1081 ff., zur
Gräbersymbolik E. Howald, G.W. 4 (1954), 509ff.

34 Zur Verwirrung, die etwa im Mutterrecht herrscht, das mit immer
neuen Zusätzen, Einschiebseln, Exkursen, Anhängen, Nachträgen bis ins
Register, und ohne Zwischengliederung und Absätze völlig chaotisch wurde,
vgl. Meuli, G.W. 3, 1095ff., 1118ff., 1127.

36 Den Hauptteil, der allerdings auch nicht dem ursprünglichen Plan
entsprach, hat er doch in einem Zuge in sechs Monaten niedergeschrieben, vgl.
Meuli, G.W. 7, 476, 485f.

3« Vgl. Meuli, G.W. 7, 493ff., 508ff.

811



seine Wissenschaft von der von ihm abgelehnten modernen Welt,
wenn sie sich nicht vollkommen wandelt, überhaupt nicht verstanden

werden kann, legt er es doch darauf an, mit dieser teilweisen
Anpassung an ihre Gesetzmäßigkeit, ihr und ihrer «immer mehr zur
Dienerin der Tagesinteressen herabsinkenden Wissenschaft» (Tanaquil

53) zu beweisen, daß sie Unrecht hat. Sein Anliegen ist es, trotz
allem Mommsen zu widerlegen. Am meisten irritiert dieser ihn mit
seinem Sündenfall, wo er, wie Homer das Symbol, so Mommsen den

Mythus zerstört, dazu einen altitalischen «der religiösen Weihe des
Muttertums» (Tanaquil, 2.Beilage, 403), «Die Erzählung von Cn.
Marcius Coriolanus»37. Als Protest dagegen versteigt sich Bachofen
zu einem Pamphlet gegen die ganze kritische Schule, in dem er
zuerst an seine Tanaquil und ihre Methodendeklaration anknüpft,
und dessen positive Argumentation bezeichnenderweise in einem
juristischen Punkt eine Berichtigung bringt38, hinter dessen eifernder

Gehässigkeit aber Bachofens ganzes metaphysisches Engagement

steht.
Zu einem Zeitpunkt, da Bachofen sich bereits auf die ethnologischen

Lektüren für die geplante zweite Bearbeitung des Mutterrechts

geworfen hat, begleitete er diese eben erschienene «Beilage
zu der Schrift Die Sage von Tanaquil» mit einem Brief (4.4.1870
an Meyer-Ochsner), der die innere Einheit seiner Weltschau und
seiner Wissenschaft von der andern Seite her beleuchtet, indem er
zeigt, wie für ihn umgekehrt auch die entgegengesetzte moderne
Welt, ihre Wissenschaft und Geschichtsbetrachtung und ihre Dar-

37 Mommsens Aufsatz Hermes 4 (1870), lff.: Bachofens Pamphlet mit
demselben Titel G.W. 6, 380-405 (in der Aufmachung einer preußischen
Akademieschrift!); dazu Kienzle, daselbst 453. Als Bumerang für seine eigene
unausgesetzte Polemik gegen Kießling, Vischer, Wackernagel (zu ersehen
über das Personenregister der Briefe) hatte der humorlose Bachofen (vgl.
etwa Brief ca. 21.2.1863 «um dem absurden Fastnachtsskandal aus dem
Wege zu gehen Reiselust») allerdings selber schon nach dem Erscheinen
des Mutterrechts 1865 eine zwar nicht persönlich gehässige, sondern sehr
fidele fasnächtliche Karikatur seiner Methoden von seinem ehemaligen Lehrer

W. Wackernagel «Die Hündchen von Bretzwil und Bretton. Ein Versuch
in der Mythenforschung» über sich ergehen lassen müssen (Meuli, Leben

1100f.); andere Scherze Briefe 1062, 4302.
33 Kienzle, G.W. 6, 453.

812



Stellung der Römer und ihrer Mythen gleicherweise eine Einheit
bildeten, die er mit seinen Mitteln zu bekämpfen hatte. «Wie
Mommsen die alten Autoren tractirt sollten Sie wirklich bei ihm
selbst (Hermes 1869) nachlesen. Da ist höchstens noch Spott möglich.

Ernstliche Erwägung ist für ernste Arbeiten und nicht für
bubenhafte Schimpfübungen, wie sie nachgerade gegen alle unsere
Autoren versucht werden, am Platze. Gleich nach dem ersten Bande
der Römischen Geschichte hätte grob geantwortet werden sollen.
Man ließ sich diesen Kneipentabak gefallen und sieht nun an der
Arbeit über Coriolan, wohin diese absichtliche und berechnete
Reserve führt. Mir war es nicht darum zu thun, Irgend Jemand eines
bessern belehren zu wollen, denn gegen eine Assecuranzgesellschaft
wissenschaftlicher oder vielmehr unwissenschaftlicher Cliken läßt
sich bei den Deutschen nicht erfolgreich fechten. Aber einmal zu
protestiren gegen das, was ich als den äußersten Verfall betrachte,
dazu finde ich mich verpflichtet, sollte ich auch ganz allein stehn...
Ich wollte laut sagen, was ich über die moderne kritische Seiltänze-
rei denke.» Schon früher (24.1.1862) hatte er beschrieben, worin der

Identifikationsgrund lag: «Also <Mommsen und die Römische
Geschichte) ist jetzt meine Aufgabe. Ich will die ganze Verfahrungsart
dieses sogenannten Historikers darlegen, und diese freche Impertinenz

eines modernen Berliner Hohlkopfes in all ihrer abstoßenden
Nacktheit gehörig zeichnen... Besonders eckelhaft ist die Zurück-
führung Roms auf die Lieblingsideen des flachsten modernen
Preußischen Kammer-Liberalismus. Der ganze Jargon des Demagogen

kommt schon in der Königszeit vor, so daß alles unter die
elendesten Ideen subsummirt und dadurch vollständig auf den

Kopf gestellt wird... Da... wird von dem (klaren Rationalismus)
der Römer gesprochen... Urkunden haben jetzt die Römer in
Hülle und Fülle, aber sie verstanden sie nicht mehr; bedienten uns
dafür mit so viel Mährchen, als ihre Phantasie überhaupt
aufzubringen vermochte...» Auch mit der Quellenkritik hat also Mommsen

die Tabus verletzt.
Die Überzeugungskraft von Bachofens eigener materieller

Beweisführung war aber gerade durch jenen inneren Widerspruch
beeinträchtigt, der ihn veranlaßte, die Methoden und Techniken der
von ihm mit jener Geschichtsschreibung und ihrem Sündenfall

813



gleichgesetzten Materialverwertung zu verachten, materielle Zeugnisse

hingegen trotzdem als Beweismittel zu verwenden. Vom
Standpunkt seiner der verstandesmäßigen Erfassung entrückten
Schau aus gesehen ist es nur folgerichtig, daß er die rationalen
Operationen der Kritik und Kombination im materiellen Bereich
vernachläßigt. In innerem Widerspruch dazu steht er hingegen,
wenn er trotzdem anhand materieller Fakten das irdische Bild einer
überirdischen Weltordnung als wahres Wesen auch der tatsächlichen
Welt nachweisen will. Wenn er also antike Historiker als Quellen
für sein Geschichtsbild benützt als erklärter Bekämpfer «der

Quellenkritik oder Quellenkontrolle» (Tanaquil 51), wenn er sprachliche

Zeugnisse zum Nachweis realer Verbindungen verwertet und
Etymologien macht als Gegner «einer in ihrem Jugendmute doppelt
anspruchsvollen Linguistik» und «eines eingebildeten Indogermanis-
mus» (Tanaquil 52), wenn er archäologische Gegenstände publiziert
und interpretiert als Verächter der «Akribie», die Zeit, Fundort und
Zustand des Gegenstandes genauer zu bestimmen erfordert (Brief
16.12.1864) für einen Leser, der «der schulmäßigen Archeologie
abgeneigt» ist (Brief 5.12.1863), so verschreibt er sich damit einem
gänzlich ungezügelten Dilettantismus. Die rationale materielle
Analyse entspricht wirklich in keiner Hinsicht seiner Denkweise und
seiner «Anschauung», die den in seiner Vision geschauten Inhalt
seiner Intuition bei Anblick und Berührung der alten Reste in den
Gegenstand hineinlegt und damit im Gegenstand den Beweis für
deren reale Existenz findet.

Nicht etwa, daß deshalb überhaupt alles falsch wäre, was Bachofen

behauptet. Von seinem Standpunkt aus hat er gewisse
Befangenheiten des «Zeitgeistes» sehr deutlich und richtig erkannt.
Seine Kritik ist, wo sie nicht emotional übersteigert ist, gelegentlich
ganz zutreffend. Aber da sie rational nicht gezügelt und kontrolliert
ist, führt sie mindestens ebensooft zu typisch dilettantischen
Halbwahrheiten. Auch seine eigenen sachlichen Resultate sind ganz
unterschiedlich. Abgesehen von den juristischen Forschungen und
Erwägungen, die er überhaupt nach anderen Gesetzmäßigkeiten
vollzieht als die mit dem Gehalt seiner Vision verbundenen
altertumswissenschaftlichen39, und in deren weiteren Bereich deshalb

39 Vgl. dazu oben Anm. 19.

814



auch seine größten wirklichen Entdeckungen wie Mutterrecht und
Avunkulat fallen, hat er auch gerade von seiner Intuition her im
Gräber- und Sakralwesen manches richtig erkannt und gedeutet.
Aber es fehlt ihm jede solide Kontrolle über die Tragfähigkeit und
Möglichkeit seiner Behauptungen und ihrer Verknüpfung, da er
nicht nur «der sogenannten kritischen Sichtung des gegebenen
Materials» prinzipiell ablehnend gegenübersteht, sondern sich
kategorisch weigert, «einen neu ausgesonnenen Geschichtsgang nach
der Probabilität der zu Grunde liegenden Kombinationen zu prüfen»
(Tanaquil 50). Denn «Nach dem Wesen der naturforschenden
Methode ist ihr [sc. der philologischen Kritik] verboten, Fragen wie die,
ob das Gesagte die Wahrscheinlichkeit für sich habe oder nicht,
ob es vernünftig sei oder nicht, möglich oder nicht, logisch oder
nicht, mit in den Kreis der Erwägungen zu ziehen» (Tanaquil 51 )40.

Da seine auf anderem Wege gewonnene höhere Wahrheit ihm
ohnehin feststeht, geht er in der Sorglosigkeit beim Zusammenbringen

seines Beweismaterials so weit, daß er seinem Gedankengang
zweckdienlich erscheinende Belege anderer Forscher zusammen mit
den von ihnen zusammengestellten Zitatennestern, inklusive deren
Druckfehlern, ungeprüft übernimmt, unbekümmert darum, ob
davon alle zu seinem Gegenstande und in seinem Sinne überhaupt
etwas aussagen41, und daß er für seine eigenen Bücher das Lesen der

40 Vgl. dazu etwa M. Gelzer, G.W. 1, 491 ff. (Geschichte der Römer); M.
Burckhardt, daselbst 506 (zu den politischen Aufsätzen); Meuli, G.W. 3,
1099ff. (zu Mutterrecht und Symbolik), G.W. 7, 489ff. (Unsterblichkeitslehre)
und daselbst 519ff. (Römische Grablampen); E. Howald, G.W. 4, 552ff.
(Gräbersymbolik); H. Lommel, G.W. 8, 613ff., 626f. (Antiquarische Briefe).
A. Simonius hatte schon zur Antrittsrede (1841) «beobachtet, daß die der
antiken Literatur entnommenen Zitate zumeist aus zweiter Hand stammen
und daß Bachofen Worte neuerer Schriftsteller zur Verstärkung der eigenen
Darstellung verwendet, auch wenn das Werk als Ganzes seinen Ansichten
keineswegs nahesteht» (G.W. 1, 469), ebenso M. Gelzer zu den Grundlagen
des römischen Staatsrechts (1851; G.W. 1, 268-385, Nachwort", 495): «Was
darin an richtiger Quellenbenutzung mitgeteilt wird, findet sich in dem 1839
erschienenen Werk (Untersuchungen über römische Verfassung und
Geschichte) von Joseph Rubino (1799-1864)...»; vgl. dazu unten Anm. 41,
63, 70 (zum probable bei Vinet).

41 Vgl. außer dem Mutterrecht etwa zur Gräbersymbolik Meuli, G.W. 4,

815



Korrekturen andern ungeprüft überläßt, was gelegentlich dazu führt,
daß sein vom Setzer und Korrektor mißverstandener Text zur
Unkenntlichkeit entstellt ist.

Besonders gefährlich wurden ihm die Symbole und Mythen mit
ihrer ahnungsvollen Vieldeutigkeit. Sie eröffneten seinem Hang
gewaltsam hineinzuinterpretieren, was er daraus heraussehen wollte,
und mit diesen «Interpretationen» dann seine innere Konstruktion
der Geschichte zu belegen, ein fast unbegrenztes Feld. Es ist
interessant darauf zu achten, wie oft das Wort «muß» - nicht nur in den
oben ausgeschriebenen Belegen - bei ihm an Stellen auftritt, wo
eine Behauptung mit materiellen Argumenten zu beweisen wäre.
In diesem Bereich verlor er auch über sein lebhaftes Assoziationsvermögen,

mit dem er die entlegensten Dinge verbinden konnte,
oft die nötige kritische Kontrolle42.

Bachofen hätte also das Stoffliche seiner Demonstrationen ganz
vernachlässigen können. Aber seine «naturforschende Methode»

zwang ihn geradezu zum Gegenteil, denn «Die Wahrheit wird in der

notwendigen Verknüpfung aller Glieder und in dem Zusammenhang
des Ganzen, nicht stückweise, erkannt» (Tanaquil 54). In seinen
Arbeiten entwickelte er nun entsprechend seiner unbewußten
Vermengung der verschiedenen Realitätsstufen nicht nur die ihm von
vornherein feststehende notwendige Verknüpfung und den
Zusammenhang selber, sondern er wollte deren Realität wirklich auch

an allen Gliedern zum Beweise ihrer Richtigkeit demonstrieren.
Für alle Glieder also sammelte er seine Belege, und damit hoffte er
«in eminentem Sinne positiv zu sein» (B.340). So aber schwollen
seine Materialsammlungen zu ihrer Unermeßlichkeit an. Die innere

Unmöglichkeit, mit der erdrückenden Fülle seiner materiell so unzu-

566f.; zu Tanaquil, G.W. 6, 62ff. die (in der Neuausgabe vielfach berichtigten)
Anmerkungen aus Movers, Die Phönizior 1 und 2 (Bonn 1841 / Berlin 1848)
dem Bachofen mit seiner Vorstellung vom Orientalismus in Rom und
Griechenland folgt, und die Kritik Liebrechts, daselbst 454f., sowie Kienzles
Nachwort 483; zu den Antiquarischen Briefen W. Strasser, G.W. 8, 632ff.;
die Nachläßigkeit war aber in allen Werken dieselbe, vgl. auch oben Anm. 34,
40.

42 Es genügt, auf Meuli, G.W. 3, 1099 f. (zum Mutterrecht) und Howald,
G.W. 4, 518 ff. (zur Gräbersymbolik) hinzuweisen.

816



länglich bewältigten Einzelbelege die Realität seiner aus einem
anderen Bereich stammenden visionär erschauten Offenbarung an
allen Gliedern zu beweisen, und die innere Unklarheit, in der er über
die Methode seines Beweisganges befangen war, trieben ihn also in
den Demonstrationsteilen zu jenen unübersichtlichen, ungegliederten,

ungliederbaren, niemals fertigen Stoffakkumulationen, die
seine größten Werke zu inhaltlich und formal gleich ungenießbaren
Monstren aufschwemmten.

In den Grundzügen blieben sich Bachofens Ideen, seine
Arbeitsmethoden und der Produktionsprozeß seiner Werke mit dieser ganzen

inneren Zwiespältigkeit seit seiner Bekehrung und den entscheidenden

Erlebnissen in Rom und Griechenland bis in sein hohes
Alter gleich. Besonders deutlich manifestiert sich dieses unerschütterliche

Beharren in der Altersperiode der letzten siebzehn Jahre
nach 1870, die von ihrem Forschungsgebiet, der Ethnologie, her
scheinbar von der vorausgehenden, auf das klassische Altertum
beschränkten, so sehr verschieden war. Johannes Dörmann, der den

gegen zehntausend Seiten umfassenden Nachlaß jener Periode
durchgearbeitet hat, verdanken wir die Kenntnis und die Erklärung von
Bachofens ethnologischem Studium und seinen Resultaten43.

Mit derselben Leidenschaft, mit der er in Mommsen das moderne
Geschichtsbild bekämpfte, machte er sich jetzt also daran, aus ihm
selber und der Altertumswissenschaft ganz neuen Gebieten Belege
für die Richtigkeit seiner Anschauungen zusammenzutragen.
Staunenswert und nur durch seine visionäre Grundhaltung erklärbar

ist die ungeheure Energie, die der seit seiner Jugend jeden Morgen
um vier Uhr aufstehende Mann44 nun auch auf diesen Gegenstand
konzentrieren konnte, und die riesige Fülle des Materials, das ihm
seine Besessenheit nochmals einbrachte. Bachofen machte sich
wieder an eine Neubearbeitung, diesmal des Mutterrechts, mit
einem erweiterten materiellen Hintergrund (Brief 10.11.1870):
«Meine Aufgabe ist, die Reste des Maternitätssystems bei allen
Völkern der Erde zusammenzusuchen, um aufGrund eines so vervoll-

43 Zu Dörmanns Arbeiten vgl. oben Anm. 12. Die folgenden Angaben
beruhen auf seinen Mitteilungen im Nachwort zu G.W. 8, 523 ff.

44 Meuli, G.W. 7, 534; vgl. unten Anm. 66.

817



kommneten Materials die zweite Bearbeitung des Mutterrechts zu
unternehmen.» Wieder wurde, wie im Fall der Neubearbeitung der
Römischen Geschichte, etwas ganz anderes daraus. Bedenkt man,
was seine eben erst (Tanaquil 1870) formulierte Methode der
Demonstration an allen Gliedern, nun ausgeweitet auf Belege «bei allen
Völkern» bedeutet, so ermißt man das gigantische Ausmaß dieses

Unternehmens. Bachofen exzerpierte mehr als 600 Autoren auf
weit über 5000 Seiten seiner Materialsammlung. Die Entdeckung,
die Bachofen in dieser Periode ausbaut, ist der mit dem Mutterrecht
verbundene Avunkulat, das Verhältnis Mutter-Bruder-Sohn. Wieder

häuften sich bis zur Publikation eine ganze Reihe von Umarbeitungen.

Dabei entstanden unter anderem vier größere Manuskripte,
von denen das umfangreichste über den Avunkulat in der klassischen,

germanischen und indischen Welt (ohne das ursprünglich
noch miteingeplante übrige Asien sowie Amerika, Afrika und die

pazifische Inselwelt) allein schon über tausend Blätter umfaßte,
also wiederum mit einer Stoffakkumulation, die das Mutterrecht
selbst weit in den Schatten stellte. Von all diesen Riesenarbeiten

gibt also das am Schluß wirklich Publizierte «nur einen ganz
unzureichenden Eindruck» (Dörmann 524. 578). Bachofen ließ sich jetzt
durch seine ethnologischen Lektüren in manchen Einzelpunkten
zu einer Revision seiner Rekonstruktion der frühesten Menschheitsgeschichte

bewegen. Charakteristischerweise ließ er aber auch jetzt
solche Bücher, deren materialistischen Standpunkt er von seinen

Grundanschauungen her ablehnte, einfach ungelesen beiseite.

Wiederum interessierte ihn nicht die rein empirische Wahrheit der
äußeren Tatsächlichkeit. Die bedeutenden ethno-soziologischen
«Nebenfrüchte» seiner immensen Arbeit gestaltete und publizierte
er überhaupt nicht selber, sondern gestützt auf seine Vorarbeiten
Alexis Giraud-Teulon45. Er veröffentlichte nur, unter dem beinahe

45 Folgende größeren Arbeiten A. Giraud-Teulons basieren auf
Materialsammlungen oder Vorarbeiten, oder auf der Zusammenarbeit mit Bachofen:
La mere chez certains peuples de Fantiquitö (1867) (dazu Dörmann 525ff.),
Les Origines de la Famille, questions sur les antecödents des sociötös patriar-
cales (mit einer berühmten sprachwissenschaftlichen Untersuchung von F. de
Saussure über indoeuropäische Verwandtschaftsnamen [1874]) (Dörmann
560ff.), Les Origines du Mariage et dola Famille (1884) (Dörmann 580, 594ff.),

818



irreführenden Titel «Antiquarische Briefe» (Bd. 1, 1880) das, was
ihn eigentlich interessierte und schon immer interessiert hatte.
Bachofen wählte in der Hauptsache die Mythen aus, und so wurde
dieser erste Band wieder fast ein mythologisches Werk. Im Gegensatz

zu Lewis H.Morgan, dem er sonst so viel verdankte, der aber
die Religion in seinem Werk ganz vernachläßigte, wollte Bachofen
wieder nachweisen, «daß die Religion der eherne geistige Grund der
gesetzmäßigen kulturellen Entwicklung ist» (Dörmann 553). Seine

geschichtsphilosophischen Prinzipien waren unveränderlich dieselben

geblieben. «Der klassische Altertumsforscher wurde Ethnologe
in der festen Überzeugung, mit dem <Mutterrecht) aller abfälligen
Kritik zum Trotz eine gültige Aussage gemacht zu haben»
(Dörmann 530). Durch die ethnologischen Forschungen und die Modifikationen,

die sie ihn veranlaßten am äußeren, materiellen
Entwicklungsschema der Menschheitsgeschichte vorzunehmen, wurde seine

Grundauffassung keineswegs verändert, im Gegenteil: «Diese
umfaßt nach wie vor... diese große platonische Geschichtsidee, die durch
die ethnologische Forschung keinesfalls widerlegt, sondern bestätigt
erschien. Nur die historischen Formen, in denen sie sich zu inkarnie-
ren vermochte, hatten sich in seinen Augen vermehrt» (Dörmann
571).

Enttäuscht über die verlegerische Erfolglosigkeit seines Buches46,
das er diesmal nicht als schwerfälligen Traktat, sondern in der seiner
Denk- und Darstellungsweise so viel angemesseneren diskursiven
Briefform ausgearbeitet hatte, und dem er erst nach neuer Ermunterung

von außen (1885, vordatiert 1886) einen zweiten Band
nachfolgen ließ, kehrte er zum Trost wieder zu jenem Gegenstand
zurück, dem er schon die entscheidenden Erlebnisse seit seiner Bekehrung

verdankt hatte, «dem Anblick und der unmittelbaren Berührung

der alten Reste». Da er nicht mehr nach Italien reiste, beschäftigte

er sich nun mit Altertümern, die ihm trotzdem zugänglich
waren, und sogar thematisch kehrte er wieder zum Ort seiner
ursprünglichen Inspiration zurück, zum Gräberwesen. Daraus wurde

46 Von den im ganzen 125 Exemplaren der Auflage (bei der Unsterblichkeitslehre

waron es äußerer Umstände wegen sogar nur 50 gewesen), waren
am 1.8.1881 erst 26 Exemplare abgesetzt, fast ausschließlich Geschenkexemplare

des Autors an Freunde, Rezensenten, Bibliotheken; vgl. Dörmann 586.

819



das Werk, mit dem er sich von 1881 bis unmittelbar vor seinem
Tode beschäftigte, und das unvollendet postum (1890) herausgegeben
wurde, mit dem von ihm gewählten, alle seine alten Vorlieben noch
einmal zusammenfassenden Titel «Römische Grablampen, nebst
einigen andern Grabdenkmälern vorzugsweise eigener Sammlung,
vorgelegt und mit Ausführungen zu einzelnen Teilen der römischen
Gräbersymbolik begleitet von J.J.Bachofen»47. Das wiederum sehr

groß geplante Werk ist Fragment geblieben. Seine Lampen nennt
Bachofen «Grablampen», «und er behandelt ihre Formen und ihren
Bilderschmuck von vornherein und mit Selbstverständlichkeit als

Gräbersymbole. Mit Unrecht müssen wir sagen. Es sind Lampen
des alltäglichen Gebrauchs; und dieser war sehr mannigfaltig»
(Meuli 519). Mit aller Riesenenergie, die Bachofen darauf verwendete,

auch für sie noch passende Parallelen und Erklärungen zu
finden, bleibt er also bis zuletzt dem alten Verfahren seiner
naturforschenden Methode treu, seine Interpretation nach von seiner Vision
aus vorgegebenen Vorstellungen an die Dinge heranzutragen, und
die kritische Behandlung seiner materiellen Zeugnisse mit dem von
dorther motivierten Dilettantismus zu vernachläßigen. Und noch
einmal liegt das Beste in diesem Buche in jenen Darlegungen, wo
Bachofen sich seiner Inspiration hingibt.

In ganz anderem Maße als er es damals geahnt hat und auch aus

anderen, ihm wohl eben nicht klar erkennbaren Gründen, bewahrheitete

sich also bis zum Schluß seines Lebens, was er in seinen
Bekenntnissen über seine Stellung zur Erforschung des Altertums
gesagt hatte: «Ich hoffe in eminentem Sinne positiv zu sein, ja werde

es auch gar nicht verschmähen, in der geringen Stellung eines Sammlers

zu erscheinen, der hie und da zum Verständnis des Stoffes, zur
Entwicklung der darin liegenden antiken Idee Etwas beiträgt,
wenn auch das Meiste ungelöst und unerklärt, gleich alten Basreliefs,

wird liegen bleiben» (B.339f.).
Mit seiner paradoxen Vorstellung von der «naturforschenden

Methode» steht Bachofen allerdings gerade in der Romantik
keineswegs allein48. Für die Implikationen der Methode selber genügt

« Dazu vgl. Meuli, G.W. 7, 515ff.
48 Auf die ähnlichen Grundlagen Jacob Grimms und Goethes weist

Muschg, a.O. (oben Anm. 15) 12f. hin.

820



es an Goethes naturwissenschaftliche Schriften zu erinnern.
Selbstverständlich bestehen in wesentlichen Punkten klare Unterschiede,
besonders der, daß bei Goethe die Methode auf ihren eigentlichen
Gegenstand, die Naturforschung, und nicht wie bei Bachofen auf die
Geschichte des Altertums angewendet wird. Aber namentlich in
Goethes «Farbenlehre»49, einem sonst in jeder anderen Hinsicht mit
Bachofens Werken kaum vergleichbaren, großartig gestalteten
Werk, treten doch auch deutlich die Ähnlichkeiten und Analogien
zutage, die in einer vergleichbaren, vom Erlebnis ausgehenden
Grundanschauung der Natur und in einer daraus folgenden ähnlichen
spekulativen Betrachtungs- und Erklärungsweise für ihre Phänomene

begründet sind, die in philosophischer Hinsicht ähnlichen,
wenn nicht sogar teilweise denselben Anregungen folgt. Auch
Goethe verwendete gerade in der Farbenlehre einen großen Teil
seiner Energie darauf beweisen zu wollen, daß die Natur nicht so
sei, wie die moderne materielle Naturwissenschaft sie erkläre,
sondern so wie sie sich ihm nach seinem eigenen Erlebnis und dessen

systematischer Einordnung in das Ganze seines Weltbildes
darstellte. Auch er bekämpfte mit allen ihm zur Verfügung stehenden
Mitteln die Vertreter der modernen physikalischen naturwissenschaftlichen

Methode und ging zum Beispiel so weit, zu verhindern,
daß einer ihrer Anhänger Professor in Jena wurde. Auch er
untermauerte seine Auffassung historisch mit einem spekulativen Rückblick

«Zur Geschichte der Urzeit» (251 ff.). Was für Bachofen Mommsen,

das war für Goethe Newton. Dessen «Opticks» bekämpfte er mit
demselben irrational begründeten Fanatismus wie Bachofen Momm-
sens «Römische Geschichte». Andreas Speiser charakterisiert diesen

Aspekt von Goethes wissenschaftlicher Position folgendermaßen:
«Die Prinzipien Goethes werden um so wirksamer, je mehr sie sich
dem Geistigen nähern, und darum entfalten sie erst in der Welt der
Maler ihre eigentliche Kraft... Über den polemischen Teil ist nicht
viel zu sagen. Das prachtvolle Newtonsche Werk < Opticks > wird
zerpflückt und mit den gröbsten Invektiven versehen, wobei sich
aber zeigt, daß Goethe fast alles mißverstanden hat. Vom ersten

49 Hier zitiert nach der Artemis-Gedenkausgabe, Bd. 16, Naturwissen-
scliaftliche Schriften 1 (Zürich 1949), hsg. mit einer Einführung (aber unter
Woglassung dos polemischen Teils) von Andreas Speiser.

821



Augenblick, als er mit den Büttnerschen Prismen gegen die weiße
Wand schaute, begann die Abneigung gegen Newton, und sie
hinderte ihn, auch nur ein Wort seines Gegners in Ruhe zu lesen»

(Nachwort 944). In diesen Zusammenhang gehört auch Goethes
ähnliches irrationales Verhalten seinem «Gegner» gegenüber, «die

pathologische Wut, in die er später jedesmal gerät, wenn von
Newton die Rede ist» (Nachwort 940).

In Bachofens Darstellung seines Weltbildes sind verschiedene
Einflüsse erkennbar, die an dessen Ausformung beteiligt waren,
und auf die Ähnlichkeiten und möglichen Abhängigkeiten von
Görres und Schelling, Carl Otfried Müller und Jacob Grimm hat
man längst hingewiesen. Am greifbarsten zeigt sich der Einfluß von
CF. von Savigny, den er selber in Berlin zum Lehrer hatte. Als
letzte historische Wurzel jener Vorstellungen von der Naturreligion
und ihrer Offenbarung und ihrer Tradition im Orient hat Karl Meuli
jenen, Bachofen durch Plutarch vermittelten, also mittelplatonisch
interpretierten Piatonismus erkannt50, der auch noch im ethnologischen

Alterswerk die leitenden Ideen liefert51. Daß auch typisch
spätneuplatonische Elemente für die Struktur des Ganzen entscheidend

sind, ist evident. Bachofen waren «des Hierocles Commentar
(sc. zu den Goldenen Worten des Pythagoras) so gut als Proclus'
Schriften eine wahre Fundgrube, wie der, der sie liest, sich gleich
überzeugen wird» (Brief 15.3.60)52. Dahin gehören besonders die

mystische Exaltation und die unerreichbar hoch über allem
Verstand stehende Schau der im Schweigen sich der Phantasie eröffnenden

Einung mit dem Ursprung, die bei Plato selber noch nicht
ausgebildete Stufenlehre zur inneren Verbindung der verschiedenen
Seins-, Wahrheits- und Erkenntnishöhen der Welt, die Bewertung
der für uralt gehaltenen orientalischen Mysterienreligionen, des

Symbols für die Erkenntnis und Darstellung des Religiösen über-

5" Meuli, G.W. 3, 1088ff., HOOff.
si Dörmann, G.W. 8, 534.
52 Meuli, G.W. 3, 1107: «Wie er zu dieser Ansicht kam, bleibt abzuklären;

man mag an Anregungen etwa durch Proklos denken», scheint diese Briefstelle

übersehen zu haben. Hierokles ist Neu-Pythagoreer; vgl. auch unten
Anm. 70 zur enthusiastischen Erkenntnis der göttlichen Wahrheit bei Pascal
und Vinet.

822



haupt, und bezeichnende Details wie etwa die historisch falsche,
für den Neuplatonismus der Athener Schule aber zentrale Vorstellung

von «Plato... als Ausleger und Verklärer der homerischen
Weltanschauung» (G.R. 121) und vom uralten Ursprung der or-
phisch-pythagoreischen Lehre, wie sie sich ihr aus Symbolen sehr
später Literatur der Kaiserzeit offenbarte53. Friedrich Creuzer, der
Neuentdecker Plotins und Herausgeber des Proklos, der damit einen
tiefen Einfluß auf die Romantik und auf Goethe ausgeübt hat54,
steht, wie E.Howald gezeigt hat, hinter der «Gräbersymbolik» und
wie Meuli nachgewiesen hat, sicher auch mit seiner «Symbolik»
hinter Bachofens «Unsterblichkeitslehre der orphischen Theologie»,
dem innerlich geschlossensten und methodisch sichersten von
Bachofens Werken zum Altertum. Durch Creuzers Vermittlung hat
Plotin Goethe gerade in seinen naturwissenschaftlichen »Schriften
entscheidend beeinflußt55, und die Geistmetaphysik des Plotin
steht auch hinter den Schlußszenen von Goethes Faust, in denen
dieser Neuplatonismus dem Mysterium von Fausts Aufnahme in
den Himmel unterlegt ist56, und den Bachofen auf seiner
Bekehrungsreise (1842/43) neben der Bibel in seinem Gepäck mitfühlte57.

Platonisierend mutet auch Bachofens ganz verschiedene Behandlung

seiner «esoterischen» und seiner «exoterischen» Schriften an.
Nur in den exoterischen, für das profanum vulgus der gelehrten
Welt und des Publikums bestimmten wissenschaftlichen Schriften
fühlt sich Bachofen zu seiner Beweismethode durch Stoffhäufung
verpflichtet, und gerade dadurch hat er sich allerdings auch
weitgehend um seine Wirkung als Schriftsteller gebracht. Auch das ist
eine Folge der inneren, auf seiner Selbsttäuschung beruhenden

53 Zu diesem spätneuplatonischen religiösen System des Proklos und zu
seinen Autoritäten vgl. Th. Gelzer, Die Epigramme des Neuplatonikers
Proklos, Museum Helveticum 23 (1966), lff.

54 Vgl. dazu Max Wundt, Plotin und die Romantik, Neue Jahrb. für d.
klass. Altertum etc. Bde. 35/36 (1915), 649ff., und Bd. 41 (1918), 140f.;
Franz Koch, Goethe uiul Plotin (Leipzig 1925).

55 Vgl. dazu A. Speiser, a.O. (oben Anm. 49), 931 f., 938, 948, 984.
56 Vgl. dazu Th. Gelzer, Antike Hintergründe in den letzten Szenen des

«Faust», Neue Zürcher Zeitimg 4.9.1966, Nr. 3702 (99).
57 Zu den Büchern, die Bachofen auf dieser Reise las und bei sich hatte,

vgl. M. Burckhardt, G.W. 1, 482.

823



Widersprüche. Ganz anders sehen dagegen die esoterischen, nur für
einen oder wenige Freunde bestimmten Schriften aus. Zu ihnen
gehören die Bekenntnisse (an Savigny), die Griechische Reise, deren zu
Hause ausgearbeitete «sogar sehr umfangreiche, aber wenig
wissenschaftliche Reisescenen...Eigentum einer befreundeten Familie

geworden sind» (B.342), die Bachofen darin mit «Ihr» anredet58,

und die seinen «Freunden» H.Hottinger, W.Wurstemberger und
F.D.Gerlach gewidmeten «Politischen Betrachtungen über das

Staatsleben des römischen Volkes», in denen sein Bild vom Aufbau

des menschlichen Staates sich bis zur Vision eines Staatsideals

erhebt59. Sie wurden zu seinen Lebzeiten vor der Öffentlichkeit

ängstlich verborgen und erst lange nach seinem Tode publiziert.
Gerade in diesen Schriften, wo er seinen Gedanken keinen seiner

Begabung und seiner Denkweise unangemessenen Zwang zur Systematisierung

antun muß, und wo er seine Vorstellung vom Altertum und

von der Neuzeit, in freier Assoziation der Erscheinungsformen über
die Jahrtausende nach allen Seiten hin entwickeln kann, erscheint

er auch als Schriftsteller am größten, und gerade hier kommt auch
seine visionäre Schau der Geschichte am klarsten zur Darstellung.
Der wahre Bachofen ist für uns erst seit ihrer Entdeckung erkennbar.

Im Gegensatz zu Goethe ist es aber für Bachofen noch nicht
erwiesen, ob und daß er sich der Herkunft des zu seinem visionären

58 Zum Beispiel S. 81: wie er die Bekenntnisse von Savigny wieder
zurückverlangte (Briefe 18.5.1855; 10.10.1855) und erhielt, so scheint er auch
die ausgearbeiteten Teile der Griechischen Reise wieder zu sich genommen zu
haben. Wer der Adressat war, ging wohl aus der heute abgeschnittenen (das
ist schon im «Druckvermerk» von G. Schmidt, S. 235 vermerkt) ersten Seite
des Manuskripts hervor. Man könnte etwa an die Familie des 1857

verstorbenen W. T. Streuber denken, in dessen Nachruf (vgl. oben Anm. 25)

Bachofen ähnliche Gedanken ausspricht wie in den Bekenntnissen und der
Griechischen Reise. Jedenfalls wird vollständige Übereinstimmung der

Anschauungen des Lesers mit denen Bachofens vorausgesetzt.
59 G.W. 1, 25-62 mit den Beilagen: Bemerkungen zu Livius (daselbst 63-70)

und Notizen zur Tagesgeschichte (71-76), in denen der Zusammenhang
zwischen Bachofens Loktüren aus dom Altertum, seinen täglichen Buch- und
Zeitungslektüren und seinen Anschauungen über morderne Verhältnisse
besonders klar zutage tritt; vgl. dazu M. Burckhardt, daselbst 479ff., zu
Livius unten Anm. 94.

824



Erlebnis strukturell so gut passenden neuplatonischen Systems im
ganzen und der davon in sein Werk übernommenen Elemente im
einzelnen wirklich bewußt war. Das ist auch nicht einmal besonders

wahrscheinlich60; denn abgesehen davon, daß er es offenbar
nirgends positiv ausspricht, hat er diese neuplatonischen Elemente
auch mit solchen ganz anderer Herkunft kombiniert, die auch ihrer
Struktur nach ganz anders geartet sind. Seine Gedanken über das

göttliche Wirken in der Geschichte und über den Gang der
Geschichte selber lehnen sich an Herder und Augustin an, deren
gewinnbringende Lektüre er, wie übrigens auch diejenige Joh. von Müllers,
selber bezeugt61. Dazu kommt aber auch seine antiästhetische
calvinistisch anmutende Ethik, die er mit den höchsten Werten
seiner Offenbarung und mit den Gründen für ihren Zerfall
zusammenbringt62. Die Art, wie er, im betonten Gegensatz zu dem Historiker,

der «seiner eigenen Religion spottet» und deshalb «die der
alten Welt auch nicht würdigen» kann (G.R. 136), naiv seine biedere

protestantische Abendsmahlslehre mit Hilfe der Symbolik seiner
inneren Konstruktion der Geschichte einfügt und damit seine eigene

Religion mit derjenigen der Urzeit verbindet (G.R. 141-143), für
deren Religiosität er bedenkenlos das Wort «Glauben» verwendet
(«Mutterrecht», 26ff. etc.), spricht erst recht nicht für eine bewußte
philosophische Integration, sondern für die gemeinsame Verwurze-

60 Er hielt ja Quellen und System dieser spätkaiserzeitlichen neuplatonischen

und noupythagoroischen Offenbarungslehren für uralt, vgl. etwa
Meuli, G.W. 7, 508 ff.

01 Im Brief 29.10.1863: «Ich habe kürzlich wieder die alte Geschichte in J.
Müllers Büchern gelesen. Mir das höchste unter allem Neuen» (J. von Müller,
Vierundzwanzig Bücher allgemeiner Geschichten, Tübingen 1810; Müllers
«Geschichten schweizerischer Eidgenossenschaft» hatte er schon in der
Schule als Praemium erhalten, Meuli, Leben 1023), dann J. G. Herder (Ideen
zur Philosophie der Geschichte der Menschheit) und Augustin (De civitate
Dei); zu ihrem Einfluß Kienzle G.W. 6, 467 ff.; zu Livius vgl. unten Anm. 94.

62 Besonders auf die Griechen hat er es deshalb abgesehen, vgl. etwa:
«Der griechische Genius hat auf dem Gebiete, auf welchem er das Höchste
leistet, den Zusammenhang mit der äußeren Erscheinung des stofflichen
Lebens nie aufgegeben, und darum durch sein Schönheitsideal zu allen Zeiten
den Sensualismus geweckt und die ästhetische Beurteilung, den Maßstab
sittlich geschwächter Geschlechter, ins Leben gerufen» (Tanaquil 42); vgl.
auch unten Anm. 65, 80.

825



lung der verschiedenen Elemente in Bachofens persönlichem Erlebnis.

Diese Ethik und diese Theologie des Glaubens, die den Gehalt
seiner höchsten Werte entscheidend beeinflussen, haben ihn übrigens

nach der wirklichen Religionsübung der primitiven Völker gar
nicht fragen63 und auch große für die wirkliche primitive Religion
so wichtige Gebiete wie etwa das der Magie gänzlich vernachläßigen
lassen, die doch gerade auch im späten Neuplatonismus einen festen
Platz haben64. Während der späte Neuplatonismus auch gerade die
literarischen Zeugnisse als heilig geachteter Schriften, zu denen
auch Homer gezählt wird, als zentrale Offenbarungsquellen semer
mystischen theologischen Spekulation betrachtet, sind für Bachofen

mit seinem bilderlosen Calvinismus die bevorzugten Träger des
uralten Natursymbols die «stummen» Zeugen, die alten Reste an
denen sich seine «Anschauung» entzündet, Quellen der
Offenbarung und, Natursymbole deren Träger. Die «Kunst» läßt er nur
gelten, insofern sie mit Abbildungen des Mythos die «schönsten
ethischen Ideen», quasi als Bilderbibel, illustriert65.

Auf seinem persönlichen Erleben, dem Genuß, den der Besuch
alter Gräberstädte ihm gebracht hat, und nicht auf philosophischer

63 Auf « die äußerst wichtigen und folgenreichen Ausführungen Tylor's, des
Begründers der Theorie des Animismus» ließ er sich gar nicht ein, obschon er
S.531 seines Buches «Die Anfänge der Kultur» (deutsch Leipzig 1873) fast
wörtlich zitiert, Dörmann G.W. 8, 547f.; vgl. oben Anm. 40.

64 Vgl. dazu Clemens Zintzen, Die Wertung von Mystik und Magie in
der neuplatonischen Philosophie, Rhein. Museum 108 (1965), 71ff.

65 Man vergleiche etwa die Beschreibung der Vase von Canosa in der
Unsterblichkeitslehre, G.W. 7, 14ff., dort 19f.: «Betrachten wir die Bestandteile
aus einem rein künstlerischen Standpunkte, so kann das Urteil unmöglich
lobend ausfallen... Wir sehen die Forderungen der Schönheit und Formvollendung

den höheren Ansprüchen des religiösen Gedankens untergeordnet.
Das canusinische Denkmal verfolgt nur Einen Zweck: die vollständige
bildliche Darlegung jener Seelenlehre, welcher der Bilderzyklus des Mittelraums
gewidmet ist... So ist es der Sinn und nicht die äußere Erscheinung, welche
unsere Grabvase auszeichnet. Ihr Wert liegt allein in dem Reichtum dos
Gedankens, ihr Bildungsgesetz in der geschickten Handhabung und Kombination

einer gegebenen verständlichen Zeichensprache», und S.23 «Großartig
und erhaben, aber einfach und klar, gleich der Lehre, aus der sie hervorgegangen,

gewinnt die Vase, wenn richtig verstanden, jene Würde...»; vgl.
oben Anm. 62.

826



oder theologischer Spekulation, beruht wohl auch der Charakter
des mit den höchsten geistigen Gehalten gleichgesetzten Ursprungs
und der primären Offenbarung, den er ausgerechnet dem Grabkult
und der Gräbersymbolik - und nicht etwa irgendeiner Naturerscheinung

- zuschreibt: «An den »Stern, der die Grabstätte bezeichnet,
knüpft sich der älteste Kult, an das Grabgebäude der älteste
Tempelbau, an den Grabschmuck der Ursprung der Kunst und der
Ornamentik. An dem Grabstein entstand der Begriff des Sanetum, des

Unbeweglichen, Unverrückbaren» (B.321).
Alle Nachweise literarischer Quellen für die Ausformung von

Bachofens Weltbild beweisen also nichts gegen die Eigenständigkeit
und Originalität seiner Vision der Welt und der Geschichte. Gerade
das philosophisch ungeklärte Verhältnis zwischen den Realitäten
seiner Vision und der materiellen Welt gehört wohl wesensmäßig
zum mystischen Charakter dieser Schau, und die Vereinigung der
verschiedenartigen aus Bachofens frühen Erfahrungen66 stammenden,

nur durch sein einendes Erlebnis verbundenen Elemente, die bei
ihrer Ausformung zutage treten, zeigt, daß ihr Kern zutiefst in
diesem nur Bachofen eigenen, ganz persönlichen Erlebnis verankert
ist.

Trotz aller geschichtsphilosophischen Implikationen seiner
Schau weisen ihm doch die ausschlaggebende Funktion, die er der
schöpferischen Phantasie und der Einbildung bei seinem
Erkenntnisvorgang in der Anschauung zuerkennt, und die großartigen
gefühlsbetonten Schilderungen historischer Landschaften und der
Naturerscheinungen in ihrem Raum, sowie des religiösen Erlebens
und der Kultur der Urzeit mit ihren Orgien, und ganz besonders
deren sprachliche Gestaltung gerade mit seinen eindrucksvollsten

66 Diese Erfahrungen stammen, wie Bachofen immer wieder betont, aus
seinen Jugenderlebnissen; vgl. etwa in der Geschichte der Römer, G.W. 1,129,
«jene geheimnisreichen Ebenon, die der Tiber durchströmt, wo die Phantasie
des Knaben spielte, der Jüngling in das Studium des Altertums eingeführt
wurde und der Mann den Stoff eines nie zu beendigenden Nachdenkens
fand». Seine Lehrer am Paedagogium, wo er immer Primus war, haben wesentliche

Elemente dazu geliefert, Was er dort erfahren hat, schildert Meuli,
Leben 1022ff. und ausführlicher für dieselbe Zeit W. Kaegi, Jacob Burckhardt,

eine Biographie, Bd. 1 (Basel 1947), 327ff.

827



Werkteilen seinen eigentlichen Ort mehr in der spätromantischen
Prosadichtung als in der systematisch und begrifflich ordnenden

Philosophie an. Ober er die in ihrer Natur- und Todesmystik seinen

Schilderungen der Gräberstädte so verwandten Hymnen an die

Nacht des Novalis kannte, und ob ihm bei der Ausarbeitung seiner
Griechischen Reise Hölderlins in seinem Pessimismus, seinem
Naturerlebnis und seinem religiösen Neuplatonismus wie in seiner hieratischen

Sprache so erstaunlich nahestehender Hyperion67 vor Augen
schwebte, ob ihm überhaupt das Romantische seiner Italien- und
Griechenlandsehnsucht bewußt war, und ob deren literarische
Gestaltungen ihn beschäftigt haben, bleibt zu erhellen künftiger
Forschung vorbehalten. Für die zeitgenössische spätromantische Dichtung

hat Muschg mit Recht auf die innere Nähe der Auffassung von
Natur und Kunst und die äußere Ähnlichkeit der Gestaltung wesentlicher

Partien in Adalbert Stifters der modernen Welt ebenso
abgewandtem Werk mit solchen Bachofens aufmerksam gemacht68.

Noch gar nicht untersucht ist, welchen Einfluß auf seine

Anschauungen und auf seine «feierlich-pastorale Diktion, unter
Verwendung biblischer Texte»69, deutsche und französische theologische

und Erbauungsliteratur gewonnen hat, die er möglicherweise
seit seinem Konfirmationsunterricht beim Obersthelfer Jakob
Burckhardt und seinem Schulunterricht bei Alexandre Vinet'0

67 Zum verwandten Erlebnishintergrund vgl. etwa W. Michel, Das Leben
Friedrich Hölderlins (Bremen 1940), dort Bachofen zum Beispiel S. 249
ausdrücklich genannt.

68 A.O. (oben Anm. 15), lff., 17; vgl. auch die schöne Einleitung zu dem
unter dem Titel «Landschaften Mittelitaliens» herausgegebenen Abschnitt
«Das westliche Mittelitalien» aus der Geschichte der Römer (G.W. 1, 19-130),
Basel 1945 (Sammlung Klosterberg, Schweiz. Reihe), 11-17.

69 Vgl. M. Burckhardt, J. J. Bachofen und die Politik, Sonderdruck aus
der Neuen Schweizer Rundschau, Dez. 1942, 16.

70 Vgl. dazu Meuli und Kaegi, oben Anm. 66; Vinet (1797-1847) empfahl

sich den konservativen Baslern durch sein mutiges öffentliches Eintreten
für die Stadt gegenüber den fanatisierten Radikalen in der Waadt und in der
Eidgenossenschaft 1831 bis 1833, vgl.Oeuvres s.l, 7 (Lausanne 1932), 34-71,
94-103; zu Vinots Chrestomathie oben Anm. 24; die Betonung der Wichtigkeit

von Herz und Gefühl gegenüber dem Verstand bei der Erkenntnis der
höchsten Wahrheit (etwa B.321, G.R. 33) erinnert an Pascal, dazu Vinet
Etudes sur Blaise Pascal (1848), Oeuvres s. 1, 2 (1936), 207ff., 229 «Le cceur!

828



gelesen hat, und deren höheren Gehalt er in seiner früheren Zeit in
der Basler Kirche, später in der Eglise Frangaise, wo er von 1879
bis zu seinem Tode im Consistorium wirkte, als regelmäßiger
Kirchgänger jeden Sonntag71 assimilierte.

Es ist nun interessant zu sehen, wie dieser innerlich so komplizierte,

in seinem Werk mit seinem Realitätsbewußtsein zwischen der
materiellen und geschichtlichen Welt und seiner eigenen Vision
einer idealen Welt so eigentümlich gespaltene Mann in seiner realen
persönlichen Umwelt und in den weiteren Gemeinschaften von
Staat und Gesellschaft stand. Dazu geben die Briefe interessante
Hinweise, die zwar keineswegs alles erklären können, aber doch manche

Zusammenhänge deutlicher erkennbar werden lassen. Dabei
wollen wir uns auf die für Bachofens Werk und die mit seiner oben
skizzierten Problematik zusammenhängenden Aspekte beschränken.

l'intuition, la conscienco intime de la verite religieuse, immediatement saisie
comme le sont les principes premiers!»; für Bachofens Eintritt in die Eglise
Francaise (die Basler Kirche wurde erst nach 1876 von dem ihm suspekt
gewordenen Basler Staat getrennt) mögen Erwägungen wie die von Vinet im
Essai sur la Manifestation des Convictions religieuses, et sur la siparation de

l'Eglise et de l'Etat envisagies comme consiquence nicessaire et comme garantie
du principe (1842), Oeuvres s. 4, 1 (1928) mitbestimmend gewesen sein, vgl.
dort 13ff. gegen den skeptischen Zeitgeist, 14 «Tout est probable, tout est
plausible, mais egalement tout, le oui et le non sur chaque question», 19ff.
Ideen die das Christentum eingeführt hat gegenüber dem Altertum, 35 ff.
Rocht - Gesetze - Religion, 46f. Göttliche Wahrheit - Mensch als Bild
Gottes, 55ff. Abstractions - Ideen, 63 Wahrheit wird durch die Dinge selber
bezeugt, auch wenn dio Menschen sie jetzt noch nicht glauben, 249ff. Idealstaat.

Ganz anders ist aber bei Vinet die Bewertung der Staatsreligion der
Römer (vgl. oben Anm. 40.63). - Die Bewertung der erneuten Zerstörung
Jerusalems (zum letzten Mal vorher war dort 167 v.Chr. durch Antiochos IV.
der Jahvekult im Tempel abgeschafft und durch den Zeuskult ersetzt worden)

durch die Römer (Titus) als «das größte Ereignis seit der Vertilgung
Karthagos» und von «Karthagos und Jerusalems Fall» als «die zwei wichtigsten

Wendepunkte der Weltgeschicke» (Tanaquil 39) ist wohl Ausfluß von
Bachofens heilsgeschichtlicher Betrachtungsweise; aber es bleibt noch zu
klären, ob er dafür Vorläufer hat; vgl. unten Anm. 80.

71 Vgl. Meuli, G.W. 7, 533.

829



III.

Ein entscheidender Faktor in seinem Verhältnis zur Gesellschaft
waren für Jean-Jacques Bachofen die Gefühle, die er seiner Vaterstadt

Basel entgegenbrachte, in der er trotz aller Proteste bis
zuletzt verwurzelt blieb. In dieser Hinsicht war er unter keinem glücklichen

Stern geboren. Einen offenbar sehr starken Einfluß übte darin

auf ihn sein Vater, J. J. Bachofen-Merian (1788-1876), durch
seine Ansichten und sein Beispiel aus. Zu ihm stand Bachofen in
einem sehr engen persönlichen Verhältnis, trat mit ihm zusammen
seine Bekehrungsreise nach Italien (3 842/43) an und lebte mit ihm
vom Tode seiner Mutter (1856) bis zu seiner späten Verheiratung
(1865) allein zusammen. Der Vater charakterisiert sich 1862 selbst,
als mürrischer ausgesprochener Anhänger der alten Ordnungen,
dem das «ungebundene Wesen der Neuzeit, dieser Krieg Aller gegen
Alle» unheilvoll und abschreckend erscheint72.

Zwei Ereignisse, die mit dem auf Tafel I des Briefbandes
abgebildeten, vom Vater Bachofen 1826 bis 182873 erbauten Hause der
Dompropstei (Sankt-Alban-Graben 7, jetzt Zivilstandsamt)
zusammenhängen, werfen ein schlagendes Licht auf Vater und Sohn
und ihr Verhältnis zur Stadt. Der Autobiographie74 des bedeutenden
Basler Architekten Melchior Berri-Burckhardt (1801-1854), des

Schwagers von Jakob Burckhardt, verdanken wir eine Schilderung
der beiden Bauherren Isaac Iselin-Roulet (1783-1841) und Bachofens
Vater, die zur selben Zeit auf Teilen desselben Grundstücks durch
ihn die Nachbarhäuser Sankt-Alban-Graben 5 und 7 bauen ließen.
Berri schildert die großzügige liberale Art Iselins, der ihm, nachdem
die Pläne einmal genehmigt waren, nicht mehr ins Handwerk
pfuschte, im Gegensatz zu Bachofens unangenehmer Art, ihn jeden
Abend bis Mitternacht in Beschlag zu halten mit Diskussionen über

72 Meuli, Leben 1015.
73 Gegenüber Meulis früherer Meinung (Leben 1017-1027), die Familie sei

1825 in die Dompropstei umgezogen, vgl. jetzt Briefe 628 (zu Tafel I) und
Berris Bericht über den Bau, von 1826 (Anm. 74).

74 Der entsprechende Abschnitt ist publiziert von Wilhelm Abt, Melchior
Berri und zwei unterschiedliche Bauherren, Basler Nachrichten 13.9.1968,
Nr. 385.

830



Abänderungen der Pläne, die er dann hinter Berris Rücken zusammen

mit dem Baumeister J. J.Stehlin doch wieder umstürzte, «und
es brauchte eine Hiobsgeduld, allen diesen Launen zu entsprechen...
Daß ich lieber für den wohlwollenden, großartigen Herrn Iselin als

für den launischen und ränkesüchtigen Bachofen arbeitete, läßt
sich leicht denken». Diesen charakterisiert er dazu noch mit dem
bezeichnenden Satz: «Seine hämischen Reden und bissigen
Bemerkungen über Bürger, Stadtrat und Regierung fielen mir höchlich
auf.» Genau diese Art der Kommentare über Bürger und Regiment
seiner Stadt begegnet dann auch immer wieder in den Briefen des

»Sohnes. Damit ist er also in die unglücklichen Fußstapfen seines

Vaters getreten.
Im Jahre 1858 hatte dann der Vater mit seiner Nachbarin, der

Witwe Iselin-Roulet, eine für ihn negativ ausgehende Auseinandersetzung,

die zu einer Klage ihrerseits führte, und die sich für den
Sohn zu ungeahnten Weiterungen auswuchs (Briefe Nr. 102, 107,

129). Bachofen fühlte sich nämlich veranlaßt, aus der Universitäts-
curatel auszutreten wegen der Äußerungen, die ein anderes ihrer
Mitglieder, J.J.Vischer-Iselin, der Schwiegersohn der Witwe, bei
einem Augenschein in jener Angelegenheit gegenüber seinem Vater
getan hatte. Bachofen gibt diese selber in seinem Rücktrittsschreiben

(9.2.1858) folgendermaßen wieder: «Es gebe zwei Arten von
Menschen, Ehrenmänner und solche, welche den Namen nicht
verdienten, zu den Erstem habe der verstorbene H.Iselin gehört;
andere Leute gehörten dagegen in die andere Klasse. H. Bachofen-Me-
rian habe früherhin von einem freundschaftlichen Verkehr gesprochen,

in dem Er mit seinem Nachbarn gestanden; er dagegen erkläre
im Namen der Iselin'schen Familie, daß der Verstorbene sich
geschämt haben würde, mit H. Bachofen auch nur im geringsten
Verkehr zu stehen.» Wie die Worte in Wirklichkeit auch immer gelautet
haben mögen75, so wurden sie jedenfalls vom Präsidenten der
Verhandlung nicht gerügt - offenbar, weil des Vaters Bachofen Art
notorisch war -, und Bachofens Entlassungsgesuch wurde auch ohne

75 Majuskeln und Minuskeln sind original. Bei Bachofens Wiedergabe der
Äußerungen seiner vermeintlichen oder wirklichen Gegner ist einige Vorsicht
angebracht, vgl. zum Beispiel Briefe 2102 (Ed. Gerhard), 2521'3, 2531, 2661

(Th. Mommsen), 2917 (E. Renan).

831



weiteres stattgegeben, nach entsprechenden Erfahrungen, die der
damals das Erziehungswesen leitende Ratsherr Andreas Heusler-
Ryhiner schon zu vermehrten Malen mit ihm gemacht hatte76. Für
Bachofens Stil der Behandlung einer ihm unangenehmen Sache ist
es bezeichnend, wie er dann darüber an Meyer-Ochsner berichtet
(30.12.1860): «Ich bin früher selbst Mitglied der Universitäts-
Curatel gewesen, aber wegen gröblicher Injurie eines meiner Colle-

gen, eines ungewaschenen Neu-Schweizers, auszutreten genöthigt
geworden, und seither Allem, was mit der Universität zusammenhängt,

durchaus fern geblieben.» Der so despektierlich bezeichnete77
J.J.Vischer war ihm nämlich auch als Anhänger des «juste milieu»
politisch nicht konservativ genug, so wenig wie Andreas Heusler
selber, über den er bei seinem Tod äußerte (15.4.1868): «Seine Zeit
war die alt-Eidgenössische. Seither versuchte er vergebens, theil-
weise durch sehr unglücklichen Liberalismus, sich der neuen Zeit zu
empfehlen und ereichte nur, es mit den Anhängern der alten auch
noch zu verderben78.»

7« Vgl. die Briefe Nr. 7, 8, 12, 13, 23 (Professur), 32, 33 (Vormundschaftssache:

hier redet er den Ratsherren nur noch als «P.P.» an); später die
Ablehnung der Mitarbeit an einem neuen Zivilgesetzbuch (Brief 18.3.1866 an
Bürgermeister C. F. Burckhardt), dazu Th. Bühler (Briefe 3651) und A. Si-
monius, G.W. 1, 473, zu der juristisch «in ihrer Vorbehaltlosigkoit wenig
zeitgemäßen Begründung» der Ablehnung; vgl. unten Anm. 78.

77 Ihm politisch zu wenig konservative Männer schmäht Bachofen
üblicherweise als (17.4.1862) «Leute, die keine Eltein im Lande haben» (vgl. die
«vaterlandslosen Gesellen»), so etwa den radikalen Nationalratskandidaten
W. Klein (26.10.1860) als «der Mazzinist Klein, ein Schullehrer, dessen Vater
aus dem Schwarzwald hieherkam», Mommsen (16.3.1862) als «verbissenen
Dänen», und deshalb die Berliner Akademie (4.4.1870) als «die Preußisch
gewordene, früher für den Augustenburger, jetzt für Bismarck schwärmende,
später vielleicht den russischen Speichel leckende Berliner Clique» (er hatte
seinen Tocqueville 1842/43 gelesen, vgl. oben Anm. 57).

78 Zu Heuslers und anderer Bemühungen, nach 1848 einen praktikablen
Weg in der realen Politik zu finden, vgl. jetzt Dorothea Roth, Zur Vorge-
scltichte der liberal-konservativen Partei in Basel 1846-1874, Basler Zeitschr. f.
Geschichte und Altertumskunde 68 (1968), 177ff. Bachofens rein negative
Haltung gegenüber aller politischen und nichtrichterlichen zivilen
Verantwortung in seiner nach 1833 schwer geprüften Heimat ist zum Glück nicht
etwa typisch für die vornehmen Basler seiner Zeit. Was daraufhin erhalten
blieb und, namentlich an der Universität, neu geschaffen wurde, ist gerade

832



Die Verachtung, mit der Bachofen im Stile seines Vaters den

gegenwärtigen Basler Staat behandelt, steht offenbar schon hinter
der lakonischen Arroganz, mit der er als Fünfundzwanzigjähriger
beim ersten ihm angetragenen Amt, der ehrenvollen Berufung auf
eine Professur, dem Ratsherrn Heusler seine Bedingungen zur
Annahme setzt (2. und 5.3.1841), und es auch, nach einem politischen,
nicht gegen ihn sondern gegen Heusler gerichteten Angriff79 trotz
Heuslers höchst ehrenvoller nochmaliger Bemühung (Brief 11*)
ebenso abrupt wie später das der Kuratel wieder ablegen will (13.1.
1842), dann schließlich freiwillig und unbesoldet 1842-1844 beibehält

(23.3.1844), wobei er sich allerdings von Anfang an die Freiheit
nimmt, ein ganzes Jahr (1842/43) nach seinem Belieben in Italien zu
verbringen.

Dort erlebt er dann seine Bekehrung, und sie bestärkt ihn darin,
nun in der Überzeugung «daß siegreichen Meinungen gegenüber die
Rolle ewiger Opposition mehr erbittere als nütze» (B. 328), alle seine
Ämter (bis 1845 Großrat) aufzugeben außer dem einen, das er mit
seiner Auffassung vom Staat noch vereinen kann, dem Richteramt.
An Savigny gibt er, nach 1848, die berühmte Begründung «Die
alte Schweiz war mir kein Ideal, auch will ich der neuen ihren
gewaltsamen Ursprung nicht zu hoch anrechnen, dieser klebt Reichen
und Zuständen an, welche sich dennoch sehr legitim benehmen, -
aber ich erblickte und erblicke heute noch in der Confoederation der
22 Kantone die einzige Form, welche mit Wahrheit und nicht bloß

zum Scheine bestehen kann, in der die Kraft und das Mark des Landes

ruht, und mit welcher die guten und biedern Eigenschaften meines

Volkes aufs Innigste zusammenhängen. »Seit dem Siege von
Luzern hat sich die Lehre von der Volkssouverainität und der
Allgewalt der Demokratie zur praktischen Grundlage unserer öffentlichen

Zustände ausgebildet» (B. 328). Wer seinen Begriff der «Wahrheit»

kennt, wird sofort begreifen, daß es hier wieder um jene höhere
Wahrheit mit allen ihren metaphysischen Implikationen geht, die
dem modernen gefallenen Staat gegenübergestellt wird. Dazu führt

das Verdienst von Männern wie Peter Merian, Andreas Heusler, Wilhelm
Vischer und anderen, die sich ganz dafür einsetzten und alle Kräfte sammelten.

79 Vgl. Meuli, Leben 1039 f. (vor Auffindung von Bachofens einschlägigen
Briefen).

833



Bachofen weiter aus. «Die Lehre von der Volkssouverainität steht
meinen tiefsten geschichtlichen und religiösen Überzeugungen

entgegen weil ich eine höhere Weltordnung anerkenne, der allein die

Souverainität und Majestät zukommen kann. Aus dieser höheren

Weltordnung stammt die obrigkeitliche Gewalt. Sie ist das Amt
Gottes, so lautet die roemisch-heidnische sowohl als die christliche
Lehre» (B.329). Hier ist also diese Kombination der Vorstellungen
des Römischen und des Christlichen mit der höheren Weltordnung
und dem wahren Staat auf die praktische Gegenwart Bachofens

übertragen.
Das Erlebnis des römischen Staates, wie er nach Bachofens

Vorstellung in seiner sakralen und religiösen Art war, als Vorbild des

Ideals eines Staates wie der moderne sein sollte, aber nicht ist,
verbindet sich ihm deshalb auf der Ebene dieser höheren Wahrheit,
gerade unter der Wirkung des Umsturzes den er in Rom (1848/49)

miterlebte, zu den esoterischen «Politischen Betrachtungen über
das Staatsleben des römischen Volkes»80. Dieser höheren Wahrheit
und ihren Anforderungen entspricht dagegen als einziges Bachofens

Richteramt. «Das Amt habe ich von Gott, nur die Berufung dazu

stammt mir vom Volke» (B.329).
Die Demokratie hat als Staat für ihn dieselben verderblichen

Eigenschaften wie im Individuum der Verstand der auf Kosten des

Gefühls, der Kopf der auf Kosten des Herzens ausgebildet wird
(vgl. G.R.33): «Darin nun findet die heutige Demokratie ihre
Verdammung, daß sie den göttlichen Charakter der Obrigkeit vernichtet,

und die göttliche Staatsordnung in allen Stücken verweltlicht.
Schon oft habe ich über das wahre Wesen der Demokratie nachgedacht.

Nun, lassen sich nicht alle ihre Erscheinungen darauf zurückführen,

daß sie die Auflösung jener Bande, welche des Menschen

80 Vgl. dazu M. Burckhardt, a.O. (oben Anm. 67) 16: «Da, wo sich seine

Betrachtung der Gegenwart zuwendet, von der das Ancien Regime als helle

Folie absticht, verschmilzt seine große Antithese mit einer differenzierten

Kritik der verschiedenen Staatsformen. Die historischen Situationen sind
dabei mit beträchtlicher Willkür gezeichnet, deren Gewaltsamkeit durch eine

gewisse Naivität gedämpft ist.» Entsprechendes etwa in den Briefen Nr. 225,

243, 256, 264, 274, 275, 280, 283 etc., und in den weltgeschichtlichen
Betrachtungen über die Bedeutung der Römer und der Griechen für Orient
und Okzident, Tanaquil 34-39; vgl. oben Anm. 62, 70.

834



Seele an ein Höheres knüpfen, darstellen, und jene Scheu gebrochen
ist, welche allein vermag, die wilden Leidenschaften, die auf dem
Grund der Seele lauern, darniederzuhalten» (B.329). Beide,
Verstand und Demokratie, lassen also den Menschen den «finstern
Trieben» verfallen. «Rationalismus» in die Erforschung und die
Vorstellung von den religiösen Römern hineinzutragen, ist ihm ein
Frevel. Damit spricht also Bachofen von dem zeitgenössischen
Staat, von seinem eigenen Staat, mit denselben Motiven der Aversion,

die er gegen die für ihn falsche, nach verwerflichen Prinzipien
und Methoden vorgehende Erforschung der Geschichte der Römer
anführt. Die beiden Gegenstände bedeuten ihm also offensichtlich
nur verschiedene Aspekte derselben Sache, und ihre Identifikation
wurde auch von seinen wohlwollendsten Kritikern in seinen
idealisierenden Darstellungen des Altertums festgestellt, nicht nur in
derjenigen der Römer, sondern etwa auch der Lykier, «dieser Helvetier
des Alterthums» (16.3.1862, vgl. 6.11.1861); «Was sagen Sie zu
folgendem : Liebrecht in Lüttich, der meine Bücher gut kennt, schreibt
mir, die politische Gesinnung, die sich darin kundgebe, sei der Art,
daß ich mich nicht wundern solle, wenn die Leute prinzipiell nichts
davon begehrten, und ähnlich drückt sich ein Lübecker Freund (sc.

Agathon Wunderlich) aus» (15.1.1863), also was er Mommsen
vorwirft in umgekehrter Richtung.

Zum Beweis der Richtigkeit seiner Gründe für die Ablehnung des

modernen Staats bedient er sich deshalb sogar der selben Methode,
die er umgekehrt zum Beweis der Richtigkeit seiner Schau von der
höheren Wahrheit verwendet, derjenigen der Sammlung von Belegen.

Seine Schilderung der «wilden Leidenschaften, die Rom zu
ihrem Schauplatz auserkoren » beim Sturz des Papstes in der Revolution

von 1848 (B. 334f.), ist nur ein solcher Beleg. «Mit betonter
Vollständigkeit»81 zählt er dann die weiteren auf: «Meine Sammlung
merkwürdiger Erlebnisse aus dem Kreise der Volkserhebungen
wurde damals um das grellste Farbenstück vermehrt. In der Schweiz
hatte ich die Basler Wirren, später die Putsche der Freischaaren, in
Paris einen mehrtägigen Straßentumult, in Berlin Krawalle mit
zerbrochenen Laternen, in Göttingen den Verfassungs-Enthusiasmus

81 M. Burckhardt, G.W. 1, 480.

835



der 7 Professoren und ihrer Anhänger unter der Studentenschaft82
gesehen. Jetzt kannte ich auch die Streiter für Italienische Freiheit
und Unabhängigkeit» (B.335).

Die erste Nummer dieser Sammlung, «die Basler Wirren» von
1833, gibt einen Hinweis auf ein entscheidendes Erlebnis des damals
Achtzehnjährigen. Die Auseinandersetzungen bei der Kantonstrennung

bedeuteten für Basel «einen tieferen Einschnitt als alles, was
dieser Staat seit der Reformation erlebt hatte, die Zerstörung
eines politischen Gebildes, das unter ungewöhnlichen Gefährdungen
im Mittelalter erbaut worden, durch die Jahrhunderte hindurch
gewachsen war und bisher in allen großen Krisen hatte erhalten werden

können»83. Alle Bürger der Stadt waren auch einzeln betroffen.
Bachofens Familie verkaufte damals alle ihre Güter in der
Landschaft. Die Stadt wurde von einer eidgenössischen Besatzung
gedemütigt und materiell schwer geschädigt. »Sie empfand ihre Behandlung

von der Seite des «Fortschritts» nur als Unrecht. Gerade in
diesem Zeitpunkt verfaßte Bachofen Aufsätze bei seinen Lehrern
Gerlach und bei W. Wackernagel «Trost des Bürgers beim Unglück
seines Vaterlandes», die seinen jugendlich-idealistischen Patriotismus

bezeugen84. Diese eigenen Erlebnisse traten also bestätigend
zum Einfluß des Vaters hinzu.

Seine Liebe zu dem damals untergegangenen alten Basler Staat,
und seine Entrüstung über das Unrecht, das diesem damals angetan
wurde, verbinden sich fortan zu jener Haßliebe, mit der er
argwöhnisch alles verfolgt, was «in unseren Republiken» (B.315)
geschieht. Die Liebe zur Heimat drückt sich etwa in den, im Gegensatz
zu manchen einzelnen Urteilen auffallenden Sätzen an Savigny aus:
«Wahr sagt auch Frau von Stael: <Les annees passees ä l'etranger
sont comme des branches sans racine.) Festgewurzelt steht man nur
in heimathlichem Boden. Die großen Erfahrungen des Lebens können

nur da gemacht werden, denn die Geschicke der Familien und

82 Interessant ist, wie sich sein Standpunkt verändert hat seit seinem Brief
vom 15.12. J 837, in dem er Gerlach in voller Sympathie mit den Protestierenden

von den Ereignissen berichtet hatte.
83 W. Kaegi, a.O. (oben Anm. 66) 203.
84 Meuli, Leben 1028.

836



Staaten vollenden sich nicht in Einem Leben, sondern nur in einer

ganzen Reihe aufeinanderfolgender Geschlechter» (B. 315). Aber mit
seiner Vorliebe zu den Altgesinnten hatte er dazu eine schwere
Enttäuschung erlebt. «Ich hatte der entscheidenden Landsgemeinde am
Rothen Thurme beigewohnt, und in der Basler Zeitung eine
Beschreibung derselben85 veröffentlicht. Eine herbe Enttäuschung
wurde mir nicht erspart. Nach den angehörten Reden hatte ich die
Widerstandsentschlossenheit höher angeschlagen. Zur Täuschung
gesellte sich Scham. Von einem solchen Falle erhebt man sich nicht
wieder...» (B.328). Und von solchen Enttäuschungen mit Leuten,
auf die er gesetzt hatte, kam Bachofen selber nicht mehr los.

In dem großen Brief an Savigny (16.8.1854) stellt er das Engadin
als Gegenposition zu den modernen Teilen der Schweiz dar und
verhüllt nur mit der gelegentlichen Ironie über den mangelnden
äußeren Komfort ganz oberflächlich das Bekenntnis, das er damit
ablegt zu jenen alten Tugenden, die sich in seiner Vorstellung mit
dem Ancien regime in seiner Heimat verbinden. Im Engadin sind
Natur, Bürgertugend, Freiheit und traditionelle Staatsform noch
in jener Harmonie, die seinem Ideal entspricht. «Ruhe und Untätigkeit

ist also der Charakter dieser Völkerschaft, die in der ewig
festbegründeten Gebirgsmasse, die sie umgibt, ihr lebloses Vorbild
findet. Ebenso strenge republikanisch als reformiert und puritanisch

sind die Einwohner dennoch äußerst friedlich, harmlos,
höflich, gastfrei und aller biertriefenden Demagogie fremd.» «Hier steht
die Gemeinde weit über dem Staate, und läßt keine Gewalt der Erde
in ihre Angelegenheiten auch nur ein Wort reden... und so kann
man wohl sagen, daß ganz Engadin aus einer Anzahl souveräner
Familien besteht, die zwar nicht über viel regieren, aber auch nicht
viel zu gehorchen haben.» Hier ruht die Selbstregierung auch
verfassungsmäßig noch auf ihrem alten gottgewollten Grund. «Denn
Graubündten hat nur Eine jährliche Sitzung, die wie weiland Reich
und Tagsatzung in einem Abschiede ihre Verhandlungen und deren

Ergebniß zusammenfaßt.» Darum ist es «wirklich hier Etwas zu
schweizerisch, oder eigentlich besser gesagt, gar zu unschweizerisch».

Dagegen ist zu halten, was er über den ihn umgebenden gefalle-

ss G.W. 1, 389-396.

837



nen Staat sagt, etwa an Henzen (3.3.1850): «Niemand von den ruhigen

Bürgern Basels weiß, wie es eigentlich mit der Schweiz steht...
Wir sind am letzten Stadium der Demagogie angelangt, es bleibt
also nichts weiter übrig als mit ihr in den Abgrund zu stürzen.
Unsere dermaligen Regierungen shid die Häupter der Freischaaren,
und das ist wohl genug gesagt... Die Conservativen werden bei jeder
Wahl zu Hunderten eingesperrt. Der Bundespräsident bezeichnet
sie in einem officiellen Akt als reactionäre Parthei, und lenkt so den
Haß der Masse auf sie... Im Kanton Bern sind eigentliche Buben
am Regiment...», oder zehn Jahre später an Meyer-Ochsner (26.10.
1860) «Vom Alten zum Neuen. Hier haben wir Nationalrath-Wahl-
Skandal im vollen Sinne. Zwei Radicale...».

Auch sonst sind, wo Bachofen mit solcher Leidenschaft haßt und
verfolgt, mehrfach solche Haßlieben im Spiel. Diejenige Wissenschaft,

die ihm den Zugang zum Altertum eröffnet hat, bezeichnet
er dem damaligen Sprachgebrauch entsprechend als «Philologie».
Auf ihre Methoden beruft er sich an Savigny, gegenüber der falschen

Erforschung des römischen Rechts (B.300). «Zu der Rechtswissenschaft

zog mich die Philologie, von der ich ausgegangen bin, und zu
welcher jene mich wieder zurückführte» (B.299), und «Nach all den

Abschweifungen in Frankreich und England drängte es mich, in
meinem geistigen Heimathland, der Philologie und Jurisprudenz,
mich ruhig niederzulassen» (B.316). Dieses geistige Heimatland hat
für ihn, wie das irdische, jene gleichen zwei Seiten. Gleich
leidenschaftlich, wie er sich jener «richtigen» Philologie zuwendet, deren
Sinn und Vorgehen er mit seiner «naturforschenden Methode» zu
definieren versucht, wendet er sich auch gegen jene rationalistische
Philologie, deren Vertreter er als «Mikrologen der vollendetsten
Sorte» (26.12.1858) und über deren «Gewäsche unserer H. Professoren

über alt Rom, wie man es sich im Nord vorstellt» (4.6.1865) er
nicht müde wird zu schmähen, besonders wenn sie in Basel wirken
wie J. J.Merian, Otto Ribbeck, Adolf Kießling und Wilhelm Vischer-

Bilfinger, von dessen Bemühungen zur Förderung der Universität
und der Archäologie er sich ostentativ fernhält. Unter den Orten,
auf die sich sein Haß konzentriert, ist ebenfalls ein solcher, dem er
einen bleibenden Anstoß zu seinen Studien verdankt, Berlin, wo er
1835-1837 die entscheidenden Eindrücke für sein Studium gewann

838



und vor allem seinen Lehrer Savigny fand. Gerade aufdie von seinem
Standpunkt aus gefallene Form dieses Berlin konzentriert sich
deshalb später sein Haß, insofern er dort ein Zentrum alles dessen
erblickt, was er ablehnt. Zum Symbol einer Vereinigung all dieser mit
der Leidenschaft der Haßliebe abgelehnten frevelhaften, seinem
religiösvisionären Erlebnis entgegenstehenden Ideen ist ihm deshalb
der fortschrittliche Altertumswissenschaftler Mommsen in Berlin
geworden, auf den dann alle seine Abneigungen sich kristallisieren.

Der Rückzug aus der realen Welt, in der er sich zuerst «zu einem
Amte berufen» (G.R.8) gefühlt hatte, in diejenige des Studiums des

Altertums, wie er es verstand, nahm den ausgesprochenen Charakter

einer Flucht aus den Widerwärtigkeiten der modernen Welt
an (etwa Brief Nr. 264). Schon gleich nach seiner Bekehrungsreise
schreibt er mehrmals an Gervasio, wie unglücklich er sich jetzt zu
Hause fühle, wie wenig ihn die moderne Welt anspreche und über
seine »Sehnsucht zurück nach Italien, wo er seine Visionen erlebt
hatte. (1.9.1843) «Sed consolatur, aliquatenus scilicet, antiquitatis
Studium, ad quod semper quasi ad aram et inviolabile templum
confugio, recentium temporisque nostri, omni magna laude egentis,
incuriosus», ja er fühlt sich wie in der Verbannung (16.2.1844):
«Mihi ipsi exul in propria patria videor», besonders unmittelbar nach
dem Sonderbundskrieg (6.1.1848): «Civilibusarmis patria absumpta,
coelum horridum, terra aspera, sine amicis quos longinquos habeo
omnes, domi ut ita dicam exul!», also kurz bevor er wieder nach
Rom reist. Der Gegensatz von Rom und Italien, den Orten seiner
Visionen, und seiner Heimat, wird ihm besonders unmittelbar nach
den Reisen bewußt, etwa (4.6.1849): «Meine spätem Schicksale bis
zum Pfingstsonntag, an welchem ich meine langweilige Vaterstadt
wieder erblickte, haben gar kein Interesse Ein Schnapstrinker,
der sich plötzlich auf Wasser gesetzt sieht, kann sich nicht nüchterner

fühlen als ich in meiner jetzigen prosaischen Lage...», oder -
wieder von Italien zurück - (10.6.1863): «Seitdem sind sechs Tage
verstrichen, und noch vermag ich nicht recht mich in die höchst
uninteressante alte Heimath wieder zu finden», und bei seinem letzten

Aufenthalt in Rom graut ihm schon vor der Heimkehr (4.6.
1865): «... habe ich eben an dem hiesigen Aufenthalt wie immer
meine größte Freude und Genuß. Der Gedanke ihn bald wieder auf-

839



geben und zu unsern Basler Kümmeltürken zurückkehren zu müssen,

ist mir widerwärtig und ein wahrer Schauder.»
Was ihn nach Italien zieht, sind die alten Reste, in deren

Anschauung sein Geist jenen höheren Flug der visionären Schau nimmt.
Wenn er nicht dort sein kann, so tröstet er sich so gut es geht an
anderen Antiquitäten und an deren Studium (9.1.1844): «Sie werden

mir einen wahren Genuß bereiten, da ich außer einigen Gyps-
abgüssen von Basreliefs der Villa Albani Nichts habe, mein Auge zu
erfreuen, und nach tagelangen Gerichtssitzungen die Gedanken aus
der Welt der Verbrechen in die ideale Herrlichkeit der Kunst
hinüberzulenken.» Auch wo ihm sonst etwas widerwärtig ist, tröstet
er sich an den Altertümern, so in Paris (29.8.1864): «Wie erbärmlich
erschien mir all dieser kaiserliche Glanz! Allein das Museum Campana

war da, und so konnte ich im Jahre 1864 manche Tage unter
den Etruscern wohnen.» Dafür dient ihm auch jedes Studium des

Altertums (28.9.1864): «Aus Überdruß an all dem modernen Gefasel
lese ich nur noch die Alten», oder (25.5.1869): «Darum ist mir das

Alterthum so lieb, weil ich mit der modernen Herrlichkeit auf sehr
schlechtem Fuße stehe, so schlecht als nur immer das Pabstthum.»

Diese Flucht bedeutet für Bachofen allerdings kein Ausweichen

vor seinen Pflichten im Leben. Er dient ja mit seinem Studium im
Gegenteil dem höchsten Wert, der Selbstvervollkommnung,
(16.8.1854) «und an sich selber arbeiten, ist am Ende das Höchste».
Diese auf das eigene Ich gewendete Zielsetzung der Studien verbindet

sich bei Bachofen mit einer eigentümlichen Scheu, seine wahren
Gedanken - nicht irgendetwas aus seiner persönlichen Intimsphäre,
sondern gerade seine <geschichtsphilosophischen> Überzeugungen -
mitzuteilen. «Das ganze Gebilde seiner Gedanken und Anschauungen

einem fremden Auge bloßzulegen, kostet einen Jeden Überwindung»

(B.299), meint er deshalb. In einem nach den Bekenntnissen

geschriebenen Briefe kombiniert er diese beiden Gedanken: (18.5.

1855): «Ein dem Publikum übergebenes Buch ist wie ein Thaler, den
ich ausgegeben. Ich bin um so viel ärmer geworden, und zwar nicht
nur um einen Vermögenstheil, das wäre noch zu verschmerzen
vielmehr um ein Stück meines Ich. Dieß aber möchte ich zusammenhalten,

bis es die Erde verläßt. Ja ich möchte es mehren, und
möglichst reich mit mir hinübernehmen. Das ist Egoismus. Aber im

840



Seelenleben ist der Egoismus gerechtfertigt, ja Pflicht. <Nemo alii
nascitur, sibi moriturus) (Tert.)86 der Gedanke, den sie (sc. diese

Worte) aussprechen, reicht weit über das Gebiet der Jurisprudenz
hinaus. Von ihnen geleitet, habe ich es mir zur Richtschnur gemacht,
mehr für mich als für's Publikum zu denken, zu studieren, zu
schreiben.» (Vgl. 26.12.1858.)

Dieser so programmatisch gebilligte Egoismus87 macht sich

ganz besonders da unbedenklich geltend, wo Bachofen sich dem
zuwenden kann, was seinen Trost und die Anregung zu seinen
visionären Erlebnissen darstellt, dem Anblick und der unmittelbaren
Berührung der alten Reste. Dazu gesellt sich ein zweites, ebenso

ausdrücklich von ihm gebilligtes Prinzip, das der «Laune». Dem

jungen Carl Rudolf Stehlin, der ihn angefragt hatte, ob er eher in
Basel oder in Göttingen doktorieren solle, erteilt er einen Rat, der
darauf hinausläuft: (15.2.1851) «Ich halte es im Ganzen für sehr

gleichgiltig, wo Sie das Examen bestehen, und würde daher nach
Gründen der Bequemlichkeit, der Vorliebe, ich möchte beinahe

sagen, nach Laune handeln.»
Beispiele für die Anwendung dieser Prinzipien sind alle größeren

und eine Unzahl kleinerer Reisen mit ihrem ungeregelten, sprunghaften

Nachgeben diesem Egoismus und der Laune gegenüber. Und
Bachofen ist stolz darauf. «Seit alter Zeit bin ich als homme des

resolutions imprevues et subites bekannt» (12.7.1861). Immer
entschließt er sich erst unterwegs und überläßt die Reiseroute dem
Zufall. Nachher berichtet er dann etwa: (29.8.1864) «Ich beeile mich
nun Ihnen über Zufälle, Absichten, Gedanken und Ausführungen

einige Mittheilungen zu machen.» Seine Alternativen
beschreibt er zum Beispiel folgendermaßen: (21.6.1856) «Hier (sc.

in Mailand) boten sich nun drei Pläne zur Auswahl dar, einer ver-

86 Wie viele solche Zitate und Kernsprüche, ist auch dieses (Tertullian de

pallio 5) mehr als einmal von Bachofen verwendet worden (auch G.R. 5),
dazu Briefe 1431; vgl. weiter etwa Briefe 385 und oben Anm. 24, 26, unten
Anm. 93, 117.

87 Auch in ganz anderen Bereichen drückt sich Bachofen ähnlich aus,
etwa am 1.9.1873 zum ihm lästigen Viertelstundenblasen vom Münsterturm
aus: «Mir aber, hoffe ich, werden Sie diese Mittheilung nicht verübeln. Ich
hätte sie ganz unterlassen, wäre mir dieß nicht als Versäumnis einer Pflicht
gegen mich selbst erschienen» (übrigens erfolglos).

841



führerischer als der andere...» Sogar auf seiner großen griechischen
Reise folgte er keinem festen Plan, (B.342) «Als ich die Wahl hatte,
durch Kleinasien und über Konstantinopel meine Rückreise zu
nehmen, zog ich Italien vor...». Nach Spanien ging er gänzlich
unvorbereitet: (12.7.1861) «So war ich denn mit einem Mal mitten in
Spanien, an das ich wenige Tage zuvor noch gar nicht gedacht
hatte... Ich sah, daß es mir an Allem fehlte, an Kleidung, Geld,
Sprachkenntniß, Empfehlungen, Vorbereitung.»

Diese Reisen waren allerdings nicht dem «Genuß» im landläufigen

Sinn gewidmet. Immer wieder berichtet er darüber, wie er zum
Erstaunen aller Museumsdiener als einziger von früh bis spät vor
den Schaukästen der Museen ausharrte (zum Beispiel 21.6.1856;
10.6.1863), oder etwa von Rom (10.6.1863): «Ich blieb hier vier
Wochen, die eigentlich Nichts anderes waren als eine ungeheure
Strapatze. Von Morgends bis Abends war ich beständig auf den
Füßen, fast regelmäßig sechs Stunden in den Museen.» Die Reisen
wurden auch nicht nach einem Plan beendet, sondern meistens erst
dann abgebrochen, wenn Erschöpfung oder Krankheit die Beendigung

erzwangen88. Gerade an der Planlosigkeit, mit der er auszog
und sich unterwegs von seinen Lockungen führen ließ, zeigt sich
also trotz aller Strapazen, daß diese Reisen keinem gelehrten
Bedürfnis entsprungen waren. In Bologna zum Beispiel wußte er
zuerst noch gar nicht, was er unternehmen wollte, (16.6.1863)
«und überlegte ob ich mit der Archaeologie ernstlich anbinden
sollte. Das Letztere geschah allmälig, wurde aber bald so sehr zur
Gewohnheit, daß ich bald Nichts anderes mehr sah noch hörte».
Was ihn bewegte, war seine «Antiquitäten-Wuth» (12.7.1861). Vor
seinen überraschenden Gelüsten hatte er beinahe Angst: (31.7.1856)
«Den Hafen nochmals zu verlassen, kann ich mich nicht entschließen.

Und dann ist bei mir immer die Gefahr, daß, wenn die Anker
einmal gelichtet sind, gar bald die Ufer aus Sicht verschwinden,
und das Schiff immer waghalsiger neuen Ländern entgegensteuert.»
Er strebte immer wieder nach den alten Resten, die bei der
«Anschauung» seine Visionen hervorriefen. Überall suchte er namentlich
seine Grabdenkmäler. Ihr Genuß war sein Glück und sein Trost

88 Vgl. Meuli, Leben 1055 ff.

842



auch in ganz persönlichen Dingen. Bevor er (28.2.1865) «ein später,
aber sehr glücklicher Bräutigam» wurde, womit seine «Wünsche
plötzlich eine kaum erwartete Erfüllung fanden», vertrieb er, der
«seit Monaten mit Liebesschmerzen zu ringen hatte», sich seinen
Kummer mit jener Reise, auf der er das Biardotsche Gefäß
entdeckte, das er dann in der «Unsterblichkeitslehre» behandelte. «Ich
war nämlich, um meinen Gedanken eine andere Richtung zu geben
nach Paris gegangen und kaufte manches zusammen...» Diese
Tymbomanie, sein unwiderstehlicher Drang nach den alten Resten,
der ihn besonders in Augenblicken persönlicher Anfechtung
übermannte, trieb ihn auf diesen Reisen ohne Plan bis zur Erschöpfung.

(21.6.1856) «Doch was erträgt man nicht, um seine
Antiquitäten-Wuth zu befriedigen! Und diese habe ich dießmal wirklich
gestillt. Übersättigung ist das einzige Mittel, dieser kostspieligen
und unnützen Leidenschaft los zu werden...»

Der Gegenwart zu Hause fehlte jede solche Anziehungskraft.
Auch sein Richteramt, das er mit so viel Überzeugung ergriffen
hatte (B. 330-333) und das er «von Gott» hatte, hielt ihn nicht
zurück. Erst als er verheiratet war, konnte er seinem Trieb nicht mehr
nach freier Laune nachgeben. Das fühlte er auf seiner letzten Reise
nach Rom, seiner Hochzeitsreise, (4.6.1865) «Sie sehen, 1. Freund,
daß ich den Verlust meiner Freiheit sehr schnell zu fühlen
bekomme... Wir sind jetzt vier Wochen in Rom und doch habe ich
in diesen nicht so viel vorwärtsgemacht als ehedem in acht Tagen».
Nun bedauert er, daß er nicht mehr nach Italien ausbrechen kann
(10.5.1869), und ergeben nimmt er das vom Arzt seiner Frau
diktierte Reiseziel entgegen: (10.3.1869) «Sobald ich nicht nach Italien
kann, ist mir alles übrige so ziemlich gleich.»

Das Studium des Altertums, wie es sich ihm nach seinen
visionären Erlebnissen und in diesen Formen darstellte, bildete nicht
nur einen Ersatz für jene unter innerer Überwindung abgelegte
Betätigung in seiner Heimat, sondern auch eine Rechtfertigung für
seinen Verzicht, der seinem sonst als «nutzlos» (G.R. 27) erkannten
Leben wieder einen Sinn gab. In der Bedeutung, die damit seine
Vertiefung in das Altertum für ihn gewann, ist wohl ebenfalls einer der
Gründe zu finden für jene ganz persönliche Identifikation, die er im
positiven Sinn mit seinem Studium, im negativen mit all dem vollzog,

843



was sich nach seiner Auffassung diesem entgegenstellte. Dazu
kommt die Gleichsetzung der Werte in Staat und Politik, denen

er durch eben jenen Entschluß entsagt hatte, mit denen der
Betrachtung der Geschichte, die er dafür eingetauscht hatte. Alle
diese Komponenten ließen ihn in Mommsen, der sowohl politisch
auf der Seite des Fortschritts stand als auch in seiner Römischen
Geschichte alle die von Bachofen mit denselben religiösen und
moralischen Begründungen bekämpften Methoden und Wertmaßstäbe
angewandt hatte, seinen meistgehaßten Gegner erwachsen. (13.12
1862) «Er ist mir der Typus der Zeitgedanken, und als solcher darf
er behandelt werden, nachdem die drei Auflagen und ein akademischer

Preis ihn dazu gestempelt haben.» Bachofens Kampf gegen
Mommsen ist also ein Kampf gegen ein Symbol. Er kann von den

persönlichen Beziehungen dieser beiden Männer her überhaupt nicht
verstanden werden.

Mommsen hatte im Gegenteil Bachofen gleich ein richtiges
Verständnis entgegengebracht und dieses in einer Rezension89 auch
öffentlich ausgesprochen, als er die Arbeit über die Lex Voconia
(1843) als «neuen Beweis für den echt historischen Sinn ihres
Verfassers» begrüßte und seine Bestrebungen lobte, in eine
Spezialuntersuchung eine neue Methode zu bringen, um «über Jurisprudenz

und Philologie hinaus zur einheitlichen Auffassung des
römischen Lebens hindurchzudringen», und hatte seine Schrift an
Gervasio empfohlen. Bachofen hat dagegen Mommsen an die

Tagung der deutschen Philologen auf 1847 in Basel ausdrücklich selber

eingeladen (2.9.1847) und selber an Henzen für die Beteiligung an der

Fortführung der Orellischen Inschriftensammlung Mommsen
vorgeschlagen (4.3.1849), der dann auch die Korrekturen dafür las. Bachofen

hatte ferner Henzen (23.20.1857) die Bitte vorgetragen «Ich
würde vielen Werth darauf legen, zum Mitglied des Archaeologi-
schen Instituts in Rom ernannt zu werden», und der Brief, in dem

gerade Mommsen am 23.12.1858, mit Entschuldigungen für die

Verzögerung, Bachofen das Ernennungsdiplom zugestellt hat, ist
erhalten90.

89 Mommsens Rezension in Rob. Schneiders Neuen krit. Jahrb. f. deutsche

Rechtswiss. 4. Jg., 7.Bd. (1845) 7ff. bei Meuli, Leben 1066.
90 Nachlaß 91, 3, vgl. Briefe 1695 (der Brief ist vergessen in der Liste der

844



Bachofens politisch begründete Antipathie gegen Mommsen
(Paulskirche) datiert zwar schon von früher her, mit dem grotesken
Vorwurf (4.3.1849): «Der letztere (sc. Mommsen) ist ungeheuer
vielseitig, daher flüchtig. Sein Wahlspruch lautet: Ich schmiere, wie man
Stiefel schmiert»; aber der metaphysische Haß bricht erst nach dem
Erscheinen der Römischen Geschichte (1854) aus, in der Mommsen

«die Alten von ihren wunderlichen Piedestalen in die Wirklichkeit

herunterholen»91 wollte, während Bachofen schon gleich in
seinem Engadiner Brief an Savigny meldet (16.8.1854): «Ein streitbarer

Zürcher hat selbst Mommsens Römische Geschichte in den
Himmel erhoben, und mich darauf zu verzweifelter Gegenwehr
begeistert. »

Bezeichnenderweise am ersten Band, mit der Behandlung der
römischen Frühzeit, fixiert sich nun Bachofens missionarischer
Eifer. Seine Haßliebe betätigt er mit Inbrunst noch beim Erscheinen

der dritten Auflage (24.1.1862): «Ich habe bis jetzt das erste
Buch ganz genau und wiederholt gelesen... Ich habe einen wahren
Eckel zu überwinden, aber die Protestation betrachte ich wie
gesagt als Pflicht» (vgl. 13.12.1862!). Der metaphysische Bezug von
Bachofens Vision schimmert als Antrieb zum Kampf immer wieder

durch (13.12.1862): «Ich meines Theils kann nicht unterlassen,
hier zu kämpfen, und wenn die ganze Welt voll Teufeln wäre... die
Grundlehren, die der Verfasser der Jugend an der Römischen
Geschichte als die großen Ideen der Menschheit, als ihr Heil und Ideal
beibringen will, sind solcher Art, daß der Satan sich ihrer zu freuen
hat. Ich weiß was ich hier sage.» Darüber gerät der «wissenschaftliche»

und zeitgeschichtliche Ursprung des Hasses in Vergessenheit.
Für Bachofen wird der Kampf zu einer ganz persönlichen Sache,
Mommsen sein persönlicher Gegner (ca. 5.4.1863): «Momsen schlechter

Roman! Treffend... Aber auch moralisch schlecht und ganz
schlecht! Ein Mensch, der mir als Mensch verächtlich ist.» Der Kampf

Korrespondenten S.591). Auf dem Titelblatt zum « Versuch über die
Gräbersymbolik der Alten» (l.Aufl. 1859), G.W. 4, 5 nennt Bachofen sich ausdrücklich

«Mitglied des Archäologischen Instituts zu Rom».
91 Bachofen prägt darauf sogleich die Gegenformel für seine eigene Schau:

«Italien stieg herab von dem Isolirschemel, auf dem es die Gelehrten so
lange festgehalten hatten» (B.325).

845



nimmt den Charakter eines Zwangs an (16.3.1862): «Was nun meine
weitere Arbeit betrifft, so kann ich den Kampf gegen Momsen nicht
unterlassen.» Wo er war, mußte er nun seine Meinung
herumtrompeten, sogar in Berlin selber (21.6.1856): «Meine sonstige
Meinung über ihn (se. Mommsen) habe ich Gerharden mit süddeutscher
Klarheit auseinandergesetzt.»

Ohne die allmähliche Entwicklung von Mommsens eigenem Bild
der römischen Geschichte, wie sie sich zuletzt im viel später
geschriebenen fünften Band (1885) niederschlug, überhauptzur Kenntnis

zu nehmen, bleibt Bachofen bei dem einmal festgelegten Bild
und beglückt bis in sein hohes Alter, schließlich als wahrer Don
Quichotte, jeden neu mit ihm in Briefwechsel tretenden
Korrespondenten unaufgefordert immer wieder in denselben Formeln mit
seiner Polemik gegen den einen oder andern oder alle Aspekte dieses

Komplexes (etwa A. Giraud-Teulon, Genf, 22.1.1868; J.M.Hor-
nung, Genf, 17.2.1870, 7.6.1881; Conte Gozzadini, Bologna, 8.4.

1877; L.H.Morgan, Rochester N.Y., 29.10.1880, 4.1.1881; Ehe
Reclus, Paris, 29.10.1880; J.Kohler, Würzburg, 6.5.1883). Dieses
wirklichkeitsfremde Verhalten findet seine Erklärung, wenn man
bedenkt, was Bachofen in Mommsen bekämpft. Er sieht in ihm den
Frevler, der sich gegen die höhere Wahrheit, den höheren Gehalt
und die geschichtliche Schau überhaupt wendet, die in seiner Vision
die Römer mit diesen höchsten Werten verbindet. Das alles ist Bachofens

persönliche Antigegenwart, Antigeschichte, Antiwirklichkeit.
»Seine Identifikation mit dem Inhalt dieser Vision läßt ihm Mommsen
als seinen persönlichen Gegner erscheinen. Die Vermengung der
Realitätsstufen der Wahrheiten seiner Vision und der niedrigeren
rein äußerlichen der empirischen Tatsächlichkeit zeigt sich hier von
der anderen Seite als in seiner eigenen Geschichtsdarstellung. Wie
er dort die Existenz seiner höheren Wahrheit an materiellen Dingen
beweisen will, so kämpft er hier im materiellen geschichtlichen Raum
der Tatsächlichkeit um seine höhere Wahrheit. Das Festhalten an
den Gehalten seiner Vision und die Identifikation mit ihrer höheren
Wahrheit haben also in beiden Bereichen zu dem irrationalen
Verhalten geführt. Die Ersatzwelt, die er sich seit seiner Bekehrung in
seinen Studien auf der Basis seiner Vision aufgebaut hat, und die

wirkliche Welt, auf die er dafür verzichtet hat, gehen ihm hier

846



offenbar durcheinander. Die Entwicklung der «naturforschenden
Methode» und die innere Überwindung zur Gestaltung des Stoffes
nach der Fiktion einer induktiven Methode einerseits, und die ängstliche

Geheimhaltung der ungezwungen gestalteten esoterischen
Bekenntnisschriften anderseits, dienen recht eigentlich der
Tarnung dieser unbewußten Verwirrung und des Leidens, das ihre Folgen

Bachofen in der Realität verursachten.
Bachofen ist aufgrund des visionären Charakters seiner

«Anschauung» von der absoluten Richtigkeit seiner Auffassung der
Geschichte überzeugt. Er weiß an sich auch, daß er von solchen, die
nicht von denselben Voraussetzungen ausgehen wie er, gar nicht
verstanden werden kann. Deshalb rechnet er auch mit keiner
Wirkung auf das Publikum und schreibt nur für solche, die ihn
verstehen können. Sein Mißtrauen gegen das weitere Publikum ist von
derselben Angst beherrscht, die ihn überhaupt hindert, seine innersten

Gedanken preiszugeben. (18.5.1855) «Das große Publikum, ich
meine das wissenschaftliche, mit seiner Kälte und Interesselosigkeit
scheue ich, liebe es nicht. Wie selten ist es, daß Worte aufgefaßt werden,

wie sie von dem Schreibenden gedacht worden sind. In der
Seele des Lesers entsteht meist ein ganz anderes Bild als es sich der
Componist vorstellt. Und da dieses Bild gänzlich stumm ist, auf
Fragen nicht antworten, über seine Herkunft sich nicht erklären,
ZAveifel nicht heben kann, so laß' ich es lieber gar nicht in die Welt
treten.» Das ist also der Grund, warum er in seinen wissenschaftlichen

Werken die Karten nicht vollkommen aufdeckt, und dieses
Verhüllenwollen trägt, wie wir gesehen haben, wesentlich zu der
Unklarheit ihrer Konzeption und ihrer Disposition und zu ihrer
methodischen Unsicherheit bei.

Diese Scheu, seine wahren Gedanken auszusprechen, verweist ihn
auf ganz wenige Vertraute, denen er sich weiter und unverhüllter
eröffnen kann. Nur an solche richtet er seine bekenntnishaften
esoterischen Schriften, etwa an Savigny (18.5.1855): «Die
Bemerkungen über die Ergebnisse englischer Handschriften92 habe ich für
mich, das Memorial (sc. die Bekenntnisse) ausschließlich für Sie

92 «Bemerkungen über Litterärgeschichte des Mittelalters aus englischen
Bibliotheken», Briefe 203, 1291; die Savigny früher schon zugesandte Abhandlung

über englisches Pfandrecht war Teil des Briefes Nr. 44 vom 12.3.1847.

847



geschrieben.» Sogar vor ihm sehr Nahestehenden hält er seine
esoterischen Schriften ängstlich geheim. Zu den Bekenntnissen schreibt
er deshalb (10.10.1955): «Meine Bitte geht nun dahin, das Packet-
chen wohlversiegelt dem Überbringer (sc. Andreas Heusler II)
zuzustellen. Nach dem Inhalt des einen Heftes muß mir daran gelegen
sein, unberufene Blicke auszuschließen.» Und doch ist sein Drang,
den Gehalt seiner Vision mitzuteilen, unbändig und reagiert bei
jeder Gelegenheit mit einer kaum zurückzuhaltenden Profusion
der <Bekenntnisse) (vgl. an Savigny 16.8.1854, S.137; B.343; G.R.
55).

Was er damit im letzten sucht, ist Verständnis für den visionären
Kern seiner ganzen Vorstellungswelt, also gerade für die irrationale
Komponente seines Geschichtsbildes. Sein Wunsch nach diesem
Verständnis berührt deshalb, entsprechend seiner vollständigen
Identifikation mit den Gehalten seiner Vision, ein ganz persönliches,
kein wissenschaftliches Anliegen, und sein Drang, mit den Grundlagen

und Ergebnissen seiner «Wissenschaft» verstanden und ernst
genommen zu werden, bringt also in gleicher Weise, nur in umgekehrter

Richtung, wie sein Kampf gegen Mommsen seine ganze Persönlichkeit

ins Spiel. Für dieses Verständnis kommen aber, der Natur
seiner Erkenntnisse nach, nur die wenigen in gleicher Weise wie er
selber von der Wissenschaft Auserkorenen in Frage. An Meyer-
Ochsner schreibt er darüber (29.10.1863) «so sind wir, das Glück
besteht nur in großem Gleichmuth, ich möchte fast sagen Gleich-
giltigkeit gegen äußere Verhältnisse, vornehmlich gegen den Beifall,
dieses Almosen der Zeitgenossen93. Was nützt es nur an Kenntnissen,
nicht an Weisheit wachsen? Und welche Genugthuung kann es sein,
einem unbekannten und darum unheimlichen Publikum zu gefallen?
Der geistige Wechselverkehr mit einigen wenigen, in der allgemeinen
Lebensanschauung gleichgesinnten Menschen ist unstreitig der
lohnendste Genuß, den sich jeder Verständige vor Allem im Stillen
wünscht. Haben wir den nicht, so sind große Schriftsteller die beste
Gesellschaft». Auch die Schriftsteller, mit denen er sich tröstet,
müssen deshalb solche sein, die er als in der allgemeinen Lebensan-

93 Fast derselbe Ausdruck in der Vorrede zum Mutterrecht, G.W. 2, 26.

848



schauung gleichgesinnt empfindet94. Deshalb schließt er auch solche,
bei denen das nicht zutrifft, von seiner Lektüre und von der
Auseinandersetzung in seinem wissenschaftlichen Werk aus95 (außer
um sie, wie Mommsen, persönlich zu bekämpfen).

Zu den Männern, bei denen er ein solches Verständnis erhofft,
und denen er sich deshalb unverhüllt eröffnet, tritt er in ein diesen

Voraussetzungen entsprechendes Verhältnis. Es ist nicht dasjenige
der durch persönliche Intimität, etwa im Sinne romantischer
Freundschaften, bestimmten Vertraulichkeit, sondern eines, das auf der
Anerkennung der Richtigkeit seiner von ihm als wissenschaftlich
betrachteten Auffassung der Geschichte basiert. Die Briefe an die
Leute seines Vertrauens sind deshalb keine Freundschaftsbriefe wie
etwa diejenigen Jacob Burckhardts, sondern in ihrem wesentlichen
Gehalt Mitteilungen seines Bekenntnisses und seines Kampfes,
genau wie in größerem Maßstab seine esoterischen Schriften. Ein
solches Verhältnis ist ihm herzustellen gelungen zu dem menschlich
sehr überlegenen Meyer-Ochsner96, und deshalb ist das Corpus der
an ihn gerichteten Briefe so besonders wertvoll für die Kenntnis
Bachofens. Ihm schreibt er etwa: (8.5.67) «Überhaupt lebe ich ganz
meinem Haus, meinen Studien und freue mich engerer Freunde.

94 Vgl. etwa Augustin, Herder und J. von Müller oben Anm. 61; daß gerade
der fromme aber ganz unphilosophische Livius Bachofens Lieblingsautor und
Autorität war (vgl. G.W. 1, 65ff., Nachwort 482ff. M. Burckhardt), ist auch
kein Zufall. Ihm hat in den Greueln der Bürgerkriege seiner eigenen Zeit die
Betrachtung der römischen Urzeit und der Größe des römischen Volkes Trost
gespendet (Praefatio 1): «ego... hoc... laboris praemium petam, ut me a
conspectu malorum, quae nostra tot per annos vidit aetas... dum prisca illa
tota mente repeto, avertam... nulla umquam respublica nee maior nee sanc-
tior nee bonis exemplis ditior fuit, nee in quam civitatem tarn serae avaritia
luxuriaque immigraverint, nee ubi tantus ac tarn diu paupertati ac parsi-
moniae honos fuerit.» Eine Quellenkritik, die diese romantische Rückschau
der augusteischen Zeit auf ihre historische Haltbarkeit hin untersuchte,
mußte Bachofen als Zerstörung dieses Trostes erscheinen.

9» Vgl. dazu Dörmann, G.W. 8, 532.
96 Vgl. F. Husner, Briefe 572ff. Dazu, wie «Bachofen in Zürich» ganz

anders und viel freier war als man zu Hause den «Basler Bachofen» kannte,
vgl. Meuli, Leben 1052 und oben Anm. 11.

849



Weiter suche ich Nichts. Das Übrige ist Alles Nichts werth. Sehr
freut es uns beide, wenn Sie uns besuchen und bei uns Wohnung
nehmen», oder (30.12.1860) «Unendlich wohl thut es mir immer, mit
Ihnen zu sein.» Selbst mit ihm kommt es jedoch nie zu dem
vertraulich persönlichen «Du», in dem Meyer-Ochsner etwa mit dem

von Bachofen abgelehnten Wilhelm Vischer-Bilfinger korrespondierte97.

Allerdings ist bei seinen Briefen auch der von ihm immer
wieder gemachte Vorbehalt zu berücksichtigen, daß sich das Wesentliche

dessen woran ihm hegt, überhaupt nicht mitteilen läßt,
besonders nicht in schriftlicher Form. Deshalb sucht er auch als höchste
Form dieses von ihm erstrebten geistigen Wechselverkehrs das
Gespräch, das ihm auch mit Meyer-Ochsner den lohnendsten Genuß
und die höchste Befriedigung gewährt haben muß.

Solche Verbindungen anzuknüpfen hat sich Bachofen in mehreren
anderen Fällen auch bemüht. Am deutlichsten sind Beginn und
Ende eines solchen Versuches in den Briefen an Savigny zu erkennen.

Als Paradigma für vergleichbare andere Fälle lohnt es sich,

gerade auf diesen etwas ausführlicher einzugehen, zumal er Meuli
als er Bachofens Leben beschrieb noch nicht bekannt war. Nachdem
Bachofen seinen ehemaligen Lehrer anläßlich einer Kur in Pfäfers
1854 im Hotel «Hof Ragaz» besucht hatte, setzt er mit seinem großen

Engadiner Brief eine Woche später (16.8.1854) sozusagen die
unterbrochene Unterhaltung fort. Schon dieser Brief trägt mit
seinen idealstaatlichen Beimischungen, mit Sentenzen wie etwa «Und
an sich selber arbeiten, ist am Ende doch das Höchste», und mit
seiner ersten Erwähnung der «verzweifelten Gegenwehr» gegen Momm-
sens eben erst erschienene Römische Geschichte stark bekenntnishafte

Züge. Daß Bachofen auf eine Fortsetzung des Gesprächs
hoffte, ergibt sich aus seinen ausführlichen Abschiedsentschuldigungen:

«Bedenke ich dieß geringe, gänzlich negative Resultat
meines weitläufigen Schreibens (sc. - <und dennoch könnte ich
Ihnen kaum rathen, dieses Engadin auch zu besuchen) -), so mache
ich mir die bittersten Vorwürfe, Ihre Zeit und Aufmerksamkeit,
Herr Minister, so lange und in so belästigender Weise in Anspruch

97 Vgl. das Briefe 1142 mitgeteilte Brieffragment Meyer-Ochsners an
Vischer.

850



genommen zu haben. Auch soll das nächste Schreiben eine volle
Rückkehr zur Besinnung und zur Bescheidenheit an den Tag
legen...» Savigny antwortet (27.8.1854, Nr.78*) mit einer kleinen
positiven Würdigung der Schilderung des Engadins und fügt eine
Bitte hinzu. «Wenn der Mensch viel erhält, will er bekanntlich mehr
haben. So geht es mir mit Ihnen, nach Ihrem lieben Besuch, und
lieben Briefe. Ich lasse Sie nicht los von dem mündlich geäußerten
Anspruch auf eine zusammenhängende, wenn auch kurze, Darstellung

Ihrer literarischen Thätigkeit, sowohl der vergangenen, als der
für die Zukunft beabsichtigten.»

Bachofen (27.9.1854) «erblickte» in dieser Antwort «ein besonderes

Zeichen von Wohlwollen und eine gar werthvolle Bestärkung
der mit im Hofe zu Ragaz erwiesenen Freundschaft». Ausführlich
bereitet er dami die Ankunft seiner eben niedergeschriebenen
(24.-27.9.1854) Bekenntnisse vor. Was er von ihnen erwartet, sagt
er deutlich. «Ob ich Ew. Excellenz Aufgabe richtig aufgefaßt und
deren Wunsch erfüllt habe, darüber werde ich vielleicht später ein
Wort des Aufschlusses erhalten. Sollten sich Ew. Excellenz dazu
bewogen finden, so würden mir Fingerzeige und guter Rath jeder
Arth im Anschluß an das Mitgetheilte eine sehr erwünschte Gabe
sein... Ich gestehe es offen, ich möchte ungeheuer gerne Ihre
Billigung davontragen, und zur Überzeugung gelangen, daß ich mir eine

gute Stelle in Ihrer Erinnerung erworben habe.» Nach Savignys
Antwort (19.1.1855) fährt Bachofen fort mit einem ausgesprochenen
Wunsch nach dem mündlichen Gespräch als der höchsten Form des

von ihm erstrebten geistigen Wechselverkehrs: (18.5.1855) «Lange
habe ich mit meiner Antwort auf Ihr werthes sehr freundliches
Schreiben gezögert. Ich hielt eben immer an der Hoffnung fest, mit
eintretendem Frühjahr selbst nach Berlin kommen zu können. Jetzt
ist diese Aussicht für einmal völlig geschwunden...» Denn das
Gespräch allein kann völlige Klarheit über die von Bachofen erstrebte
Mitteilung seiner tiefsten Überzeugungen vermitteln. «Wahren
Genuß und echte Befriedigung giebt immer nur unmittelbarer geistiger

Rapport, wo ein Funke einen anderen zündet, wo Jeder giebt
und gleich wieder zurückerhält, wo man das Keimen der Saat und
ihr Wachsthum beobachten kann.» Darauf folgt dann das schon
zitierte Bekenntnis zum Egoismus des Studiums nur für ihn selber,

851



nicht für Dritte, mit der Fortsetzung: «Was mir bei solchen Ansichten

immer zum größten Genuß gereicht, ist persönlicher Umgang.
Könnte ich nun einem wiederholten Aufenthalt Euer Excellenz in
der Schweiz entgegensehen, und mir für den künftigen Sommer den

doppelten Genuß einer großen Natur und großen geistigen
Unterhaltung versprechen, so wären meine liebsten Wünsche erfüllt.»

Aber diese Wünsche erfüllten sich nicht. Im nächsten Brief
(10.10.1855) kommt Bachofen auf seine schon am 18.5.1855

vergeblich vorgetragene Bitte zurück, ihm seine Bekenntnisse
zurückzugeben, und schickt mit ihm den jungen Andreas Heusler zu
Savigny, der sie versiegelt dort abholen soll. Mit Savignys letztem
Brief vom 14.1.1856 bricht die Korrespondenz nach all den großen
Bekenntnissen ebenso jäh ab, wie sie seit ihrer ersten, am 12.3.1847

beendeten Phase (Briefe Bachofens vom 21.3.1840; 26.3.1841;
12.3.1847 zu römischrechtlichen Themen) nach dem Besuch in Ragaz

plötzlich wieder aufgelebt war. Ob Bachofen Savigny im selben

Jahr bei einer seiner improvisierten Reisen in Berlin noch besucht
hat, kann nur noch vermutet werden98. Jedenfalls teilt er Meyer-
Ochsner (21.6.1856) davon nichts mit und schreibt sogar ausdrücklich:

«Unter den Menschen war mir Gerhard der angenehmste. Im
Ganzen aber habe ich mich mit den Todten besser unterhalten, und
ich muß gestehen, ich würde sie auch jetzt noch nur ungerne an die
Lebenden tauschen.» Bachofen hatte sich also wieder seinem besten

Trost, den Grabaltertümern zuwenden müssen. Das spricht also

kaum dafür. Was war aber mit Savigny geschehen
Offenbar hatte Bachofen sich bei Savigny wieder an ein Symbol

gewandt, nicht an eine wirkliche Person, so sehr er auch in diesem

Falle seine Zuwendung persönlich verstand, und hatte damit eine

98 F. Husner, Briefe 1444 vermutet: «B. ist bald darauf in Berlin gewesen,
wo er von Savigny gewiß besucht hat.» Aber Bachofen redet Meyer-Ochsner
gegenüber (21.6.1856) nur allgemein von «jenen, sehr wenig römischen,
Hyperboreern», von Meyers Sohn, von Mommsen, der eben abgereist war,
und von Gerhard. Eine solche Trostreise mit Grablampenbetrachtung war
auch diejenige nach Paris 1865, als Bachofen schon daran verzweifelt war,
daß seine späte Liebe zur jungen Louise Burckhardt noch Erfüllung finde,
vgl. Brief 28.2.1865 und Meuli G.W. 7, 476 f.

852



tiefe Enttäuschung erlebt. Savigny99 hatte Bachofen schon als
Studenten tief beeindruckt. Sein Einfluß auf Bachofens Denken und
Stil ist unverkennbar. Sein Ernst und seine Würde, die sich mit den
Jahren zur Feierlichkeit steigerten, seine feine Ironie, seine
Unabhängigkeit, die ihn von Anfang an allen Lehrverpflichtungen gegenüber

wählerisch und zurückhaltend machte, all das scheint seinem
Schüler imponiert zu haben. Eine wesentliche Übereinstimmung
ergab sich aus seiner konservativen Grundhaltung, die jede Theorie
des Staatsvertrags und der Volkssouveränität ablehnte. Bei der
Unterhaltung im Hof zu Ragaz mag davon manches zur Sprache
gekommen sein, vielleicht im Zusammenhang mit Fragen der
schweizerischen Politik, für die Bachofen deshalb bei Savigny in seinem

Engadiner Brief und in seinen Bekenntnissen Interesse vorauszusetzen

scheint100. Auch die Stellen über Mommsen (Brief 16.8.1854;
B.325) lassen darauf schließen, daß Bachofen darüber schon
gesprochen hatte. Bachofen hatte aber wohl die weltmännische Höflichkeit

Savignys, mit der offenbar auch seine Frau Kunigunde geb.
Brentano ihn empfangen hatte (18.5.1855), anders ausgelegt, als
sie von dem distanzierten Mann gemeint war. Jedenfalls hatte er
sich durch den Eindruck, den Savigny damals auf ihn machte, zu
jenen Bekenntnissen eingeladen gesehen (B. 343), die dieser zu
provozieren kaum die Absicht gehabt haben kann.

Savignys Aufforderung an Bachofen, eine «Darstellung Ihrer
literarischen Thätigkeit, sowohl der vergangenen, als der für die
Zukunft beabsichtigten» zu geben, kann sich nur auf eine Darstellung

der Savigny bis dahin allein bekannten wissenschaftliche
Forschungen Bachofens zum römischen Recht bezogen haben (so
verstanden von Bachofen B. 298), was bei einem Mann, der praktisch
alle Berufungen auf preußische und viele andere deutsche
Lehrstühle in diesem Fache beeinflußte, weiter nicht erstaunt. Ihre
Formulierung zeigt auch, daß er Bachofens bisherige Produktion nicht
wirklich verfolgt hatte. Dafür ist ein Beweis, daß er in demselben

99 Vgl. zum folgenden Franz Wieacker, F. C. von Savigny, in Die Großen

Deutsclien, Deutsche Biographie Bd. 3 (1956), 39-51.
ioo Vgl. auch in Savignys Antwort auf den Engadiner Brief (Nr. 78*,

27.8.1854) «... lassen Sie sich nicht vom Engadin zur Untreue an der ehrwürdigen

Basel-Stadt verführen».

853



Sammeldankbrief, in dem er Bachofen am 19.1.1855 für dessen

Brief vom 27.9.1854, für die Bekenntnise und für eine Abhandlung
über englisches Recht dankt, ihm mit Entschuldigungen auch erst
den Empfang des am 12.3.1847, also fast acht Jahre früher, an ihn
übersandten Römischen Pfandrechts und einer beiliegenden ersten
handgeschriebenen Abhandlung über englisches Pfandrecht,
bestätigt.

Bachofen schickte ihm aber nun nicht was er verlangt hatte,
sondern eben seine Bekenntnisse. Was er darin Savigny über seine

Auffassung vom römischen Recht und seinem Studium auseinandersetzt,

zeugt nicht nur von dem grenzenlosen Vertrauen, das er
seinem Lehrer als Person entgegenbrachte (B.299), sondern auch von
der unglaublichen Weltfremdheit, in die er sich mit seinen

Überzeugungen zurückgezogen hatte. Savigny hatte in seinen monumentalen

Hauptwerken, der «Geschichte des römischen Rechts im
Mittelalter» (seit 1815) und dem «System des heutigen römischen
Rechts» (seit 1840) in aller wünschbaren Ausführlichkeit dargestellt,

was er von den Problemen hielt. In der Vorrede zum
«System»101 setzt er «das Wesen der systematischen Methode in die
Erkenntnis und Darstellung des inneren Zusammenhanges oder der
Verwandtschaft, wodurch die einzelnen Rechtsbegriffe und Rechtsregeln

zu einer großen Einheit verbunden werden», kontrastiert
das System gegen eine bloße Summe von Monographien, betrachtet
die Rechtsinstitute «nur in dem großen Zusammenhang dieses

Systems» und sieht das Kennzeichen der rein wissenschaftlichen
Forschung in der «Verarbeitung» der Quellen «zu Resultaten eines

Rechtssystems oder auf die innere Vollendung des Systems». Für die

Auslegung von Widersprüchen der Rechtsquellen ist diese Systembildung

unerläßlich, ja sie ist geradezu die Begründung der
Rechtswissenschaft. Savignys große Leistung auf dem praktischen Gebiet
war eine entsprechende Reorganisation des Rechtsstudiums und
der Forschung an den deutschen Universitäten.

Was ihm nun Bachofen im penetranten Ton der Deklaration
seiner Überzeugungen darüber auf im Druck etwa sechzehn Seiten

(B. 299-317, 326f., 330-333) dozierte, muß ihm zum großen Teil wie

101 Die Stellen sind abgedruckt bei Wieacker, a.O. (oben Anm. 99) 49 f.

854



ein Schlag ins Gesicht erschienen sein. Die Vergleichung im einzelnen
muß dem juristischen Fachmann vorbehalten bleiben. Zwar erklärt
Bachofen stolz, mit seiner Antrittsrede102 «zwei ganze Klassen von
Menschen, auf die ich es eben abgesehen hatte, in Unruhe und
Alarm versetzt zu haben. Dennoch verzweifelte man nicht an mir...
Eine revolutionäre Natur sei ich einmal entschieden nicht, vielleicht
eher umgekehrt allzusehr Savignyaner» (B.316f.). Auch zum
Studium des römischen Rechtes und zu seinem Wert bekennt er sich
wiederholt, und einen inneren Zusammenhang sieht auch er darin,
aber entsprechend seiner Vision nur einen der Einrichtungen des

staatlichen Lebens, «wie sich Alles an einen göttlichen Kern
anschließe, wie es nur das irdische Bild einer überirdischen
Weltordnung enthalte» (B. 338), was aber mit einem Rechtssystem nichts
zu tun habe.

Bachofens Hauptthese ist hingegen, kurz zusammengefaßt, daß
das römische Recht nur richtig studiert und begriffen werden könne,
wenn man es gänzlich vom modernen Recht trenne und als Sache
der Altertumswissenschaft behandle, daß das Verhältnis zum
gemeinen Recht, die Rezeption des römischen Rechtes also, ganz
unwesentlich und uninteressant sei, daß das antike römische Recht
keineswegs ein System sei, daß darin entgegengesetzte Ansichten
nicht nur berechtigt seien, sondern «Ich selbst lebte der Überzeugung,

daß gerade die Blüthezeit des römischen Rechts auf allen
Gebieten der Rechtspflege an Abweichungen und Streitigkeiten am
reichsten gewesen sein müsse» (B.301), daß der große Vorzug des
schweizerischen Rechts im Gegensatz zum deutschen der sei, daß
hier das römische nicht oder kaum rezipiert worden sei. «So fallen
auch alle jene Reductionen heutiger Rechtsgeschäfte auf die
römischen Institute, diese Betrachtung des Lebens in einem fremden
Spiegel, diese den wahren Standpunkt meist so verrückenden ge-

102 Abgedruckt G.W. 1, 5-24; dazu August SiMONrus, daselbst 469ff.,
zum keineswegs uneingeschränkten Bekenntnis zu Savigny, zur Kritik an
der historischen Rechtsschule in den Bekenntnissen, wie zu den verschiedenen

Quellen und den inneren Widersprüchen in jener Rede (vgl. oben Anm.
40). Zu Bachofens, von den in seinen altertumswissenschafthchen Arbeiten
befolgten sehr abweichenden Prinzipien seiner juristischen Arbeiten, vgl.
auch oben Anm. 19.

855



zwungenen Analogien, völlig hinweg» (B.332), wodurch gerade hier
die Tätigkeit des Richters «eine geistigere» werde. In Frankreich
hatte er die Bestätigung dafür gefunden, daß die Trennung des
römischen vom modernen Recht auch gerade für die Organisation
des Studiums ein nötiges Erfordernis sei, «ja aus jener Zeit schreibt
sich bei mir die Überzeugung her, daß eine auf gleiche Trennung
gegründete Gestaltung des Reehtsstudiums der dermalen in Deutschland

herrschenden Verbindung weit vorzuziehen sein müßte. Schüler
und Lehrer würden dabei gewinnen, am meisten aber die Disci-
plinen selbst» (B.303).

Ganz abgesehen davon, ob Bachofen hier nicht, wie oft gerade in
juristischen Dingen, recht gehabt hat, bedenke man, wie folgende
Kernsätze, die Bachofen in seiner Begeisterung formulierte, in
Savignys Ohren geklungen haben mögen, etwa: «Das Verhältnis
zu dem gemeinen Recht schien mir ganz unwesentlich, und ich
leugne nicht, mit welchem Triumph ich immer sah, wie fruchtlos
alle Versuche blieben, in jene Frage Klarheit und natürlichen
Zusammenhang zu bringen. Aber vollends die Reception in Deutschland

und die darnach unternommene Sonderung der Materien, was
sollte ich damit anfangen?» (B.300) dem Verfasser der «Geschichte
des römischen Rechts im Mittelalter», oder «Die Behandlungsweise
der Controversen war mir ein weiterer Gegenstand des Anstoßes.
Ihre durch alle Mittel juristischen Scharfsinns und Witzes, durch
die gezwungenste Kritik sowie durch die willkürlichsten Distinc-
tionen herbeigeführte Vereinigung widersprechender Aussprüche
der Alten mochte allein dem Bedürfniß, einen für die Praxis
anwendbaren, festen Satz zu gewinnen, entsprechen: mir erschien das

ganze Verfahren nicht besser als die Justinianische Träumerei von
der Möglichkeit einer Zweifel- und Widerspruchslosen Jurisprudenz...»

(B.300f.) demjenigen des «Systems», oder folgender
Schlußakkord: «Aber freilich wird die Betrachtungs- und Lehrweise
sich auch auf einen höhern geistigern Standpunkt erheben müssen.
Das ist eine Anforderung, welche der Stand der Zeit und die Lage
der Geister dringend an die Vertreter des Romanismus stellt. Noch
zeigt unsere Litteratur so wenig Anlage, einen Schritt vorwärts zu
thun. Aber das Bedürfniß dazu spricht, wenn gleich immer noch
unklar, aus einer beträchtlichen Zahl neuerer Werke, und wird auch

856



wohl zu neuen Bildungen führen. Hat das roemische Recht einmal
als Gesetzbuch für Deutschland zu gelten aufgehört, dann erst wird
es die hohe wissenschaftliche Bedeutung erlangen, die ihm gebührt»
(B. 333) dem Verfasser beider103. Dazu hatte Savigny überhaupt eine

Darstellung von Bachofens römischrechtlicher Forschungsproduktion

erbeten, und Bachofen hatte ihm mit ausführlicher Begründung
dargelegt, daß und warum er sich ganz davon abgewendet habe. Auch
von dieser Seite her war also für Savigny nichts mehr von ihm zu
erwarten.

«Mit diesen, aus der Philologie herübergenommenen
Grundanschauungen ausgestattet, gerieth ich oft in einen mir gar peinlichen
Gegensatz zu Lehrern und Büchern, welchen ich mich als Führern
hingegeben hatte» (B.300). Das geschah offenbar auch diesmal
wieder. Savigny antwortete zwar sehr höflich, in jenem Sammelbrief104,

in dem er als «besonders hervorstechend» drei Stellen
hervorhob: «Die über das Gräberwesen - die über die Verbannung des

Römischen Rechtes aus England und - endlich die über die
Verderblichkeit der Demokratie gerade für Republiken...», hingegen
auf die von Bachofen erwarteten Fingerzeige und Ratschläge
verzichtete. Bachofen war offenbar zutiefst darüber enttäuscht, daß

Savigny auf die anderen Punkte gar nicht einging, und scheint nicht
begriffen zu haben, weshalb. Dabei hätte ihn doch schon das völlige
Mißverständnis alarmieren sollen, das Savigny vorher schon seinem

Engadiner Brief (16.8.1854) entgegengebracht hatte. Savigny hatte
(27.8.1854) die unter einigen ironischen Schilderungen des
Badelebens versteckten konservativ-bekenntnishaften Töne offenbar gar
nicht herausgehört und empfahl Bachofen, diese Schilderung (mit
geringen Abänderungen) zu drucken, «und vielen Lesern Freude
und Belehrung» damit zu verschaffen (eine (esoterische) Mitteilung
für das große Publikum!). Dem feudalistischen Gegner der
Volkssouveränität muß auch Bachofens politische Schilderung, trotz aller
Altertümlichkeit, suspekt gewesen sein. Er drückt es aber wieder
höflich aus: «eigentlich ist Ihre Schilderung des Volkes und seiner
öffentlichen Zustände überwiegend günstig, besonders von der Seite

103 Zu Bachofens Widerspruch und späterer Polemik gegen Jherings
«Geist des römischen Rechts» (Bd. 1, 1852), vgl. Briefe, 5704.

i°4 Die Stellen abgedruckt Briefe, 1433

857



der auf der Selbstregierung ruhenden Freiheit aus Und doch
hat es mir fast etwas Schauderhaftes, wenn ich mich in diese
Umgebungen und Zustände bleibend, das heißt anders als auf einer
vorübergehenden Reise, hineindenke...»

Gegen diesen Mißerfolg seiner Bekenntnisse versuchte Bachofen
noch ein letztes Mal anzugehen in dem Brief (18.5.1855), wo er die

Vorzüge des mündlichen Gesprächs, des unmittelbaren geistigen
Rapports, des persönlichen Umgangs, vor den Gefahren des
Mißverstandenwerdens schriftlicher Äußerungen, mit deutlichem Seitenblick

auf seine Angst vor der Veröffentlichung irgendeiner seiner
esoterischen Mitteilungen, herausarbeitet. Am Schluß dieses Briefes
kommt er zum Grund für diese lange vorausgehende Expektoration:
«Nur drei unter den hundert Punkten meines Aufsatzes haben Ihre
Billigung erhalten. Ich möchte auch die andern durchfechten, oder
wenigstens zur Besprechung bringen. Ihrer verehrten Frau Gemahlin

bin ich für den mir ausgesprochenen Dank äußerst verbunden.
Ich gebe auf Ihr Urtheil alles.» Ein Gespräch, meint er offenbar,
könnte wie jenes im Hof in Ragaz die Mißverständnisse ausräumen.

Als Savigny darauf nicht sogleich antwortete, scheint Bachofen
plötzlich aufgegeben zu haben. Savigny hatte auch die verlangten
Hefte nicht zurückgeschickt, wie er vorher acht Jahre mit dem Dank
für die letzte Sendung zugewartet hatte. Nun wird Bachofens Ton
sofort merklich kühler, wie immer wenn er gereizt ist, sogar mit
einer leicht unverschämten Unterstellung. Savigny hatte nämlich
empfohlen, wie zur Überbringung so auch zur Abholung des Schreibens,

ihm wieder einen jungen Mann vorbeizuschicken. Bachofen
antwortete jetzt (10.10.1855): «Längere Zeit war es mir nun
unmöglich gewesen, eine solche Gelegenheit zu entdecken, und deß-
halb nahm ich mir beim Beginne dieses Sommers die Freiheit, Ew.
Excellenz um Rücksendung auf dem gewöhnlichen Weg der Post
anzugehen. Da ich die Ankunft meines damaligen Briefes, der den
erwähnten Vorschlag enthielt, bezweifeln muß, so freut es mich nun

einen ganz sichern Vermittler gefunden zu haben.» Savignys
nachfolgender Beruhigungsversuch105 nach der Rückgabe der
Papiere (14.1.1856) «Der ganze Aufsatz war mir sehr anziehend, und

105 Ebenfalls abgedruckt Briefe, 1433.

858



insofern kann ich sagen, daß ich die hundert Punkte gebilligt habe.
Jene drei habe ich besonders hervorgehoben, weil sie mir vor den
übrigen wichtig erschienen, und ich doch unmöglich in einem Brief
den ganzen Aufsatz durchsprechen konnte» scheint nun seinerseits
auf das Gespräch zu verweisen; aber er kam zu spät. Der Bruch war
perfekt, Bachofen blieb beleidigt und antwortete offenbar nicht
einmal mehr.

Ähnlich abrupt sind mehrere Briefwechsel abgebrochen worden,
etwa diejenigen mit Agostino Gervasio, Eduard Gerhard, Wilhelm
Henzen und wohl Rudolf Jhering106. Von den Mitgliedern des
römischen Instituts wollte er später en bloc nichts mehr wissen,
(1.5.1882 an E.Stevenson): «Quant aux membres de l'Institut
prussien, je prefere d'en etre ignore.» Der Grund für diese Reaktionen

ist nicht mehr überall klar. Meinungsverschiedenheiten, besonders

wenn eine Kritik damit verbunden war, konnte Bachofen kaum
je zu einem vernünftigen Austrag bringen, und sein Verhalten
gleicht demjenigen beim Rücktritt von seiner Professur und aus der
Universitäts-Kuratel. Auch bei diesen Persönlichkeiten, denen er
vorher allen besonders ausführlich und persönlich geschrieben hatte,
muß es sich um ähnliche Enttäuschungen gehandelt haben wie bei
Savigny, wenn auch in bescheidenerem Maße. Solche Enttäuschungen

mußte also Bachofen in der Politik, in der Wissenschaft, in
persönlichen Beziehungen immer wieder erleben, wenn er mit den
visionären Voraussetzungen seiner Schau an reale Verhältnisse herantrat.

Mit seiner Auffassung vom Studium nur für sich selber, mit seiner
Taktik Meinungen anderer gar nicht zur Kenntnis zu nehmen oder
nicht darauf einzugehen und mit seiner heftigen, mündlich und
schriftlich, auch im gedruckten Werk und nicht nur gegen Mommsen
verbreiteten Polemik107, konnte es nicht ausbleiben, daß Bachofen

106 Vgl. dazu F. Husner, Briefe, 1814, 572 (Gervasio), 3501 (Gerhard),
4302 (Henzen), 5704 (Jhering).

107 Schriftlich etwa gegen Niebuhr, Geschichte der Römer, G.W. 1, 190; den
Baron d'Eckstein, Mutterrecht, G.W. 2, 2633 (zu ihm, der das Mutterrecht
bei den Karern vor Bachofen entdeckt hatte, Dörmann G.W. 8, 525),
Jhering, daselbst 3731 (zur preußischen Akademie oben Anm. 37), mündlich
etwa in der Basler Historischen Gesellschaft gegen Kioßling Briefe 3591.

859



sich zunehmend isolierte. Seiner Art entsprechend, immer sich selber

für im Recht zu halten, konnte er die Schuld dafür nur bei
andern suchen. Die Mauer des Schweigens, mit der seiner Meinung
nach seine Arbeiten umgeben wurden, schreibt er, der die
wissenschaftliche Auseinandersetzung als ganz persönliche Angelegenheit
erlebt, deshalb düsteren Machenschaften einer Verschwörung gegen
ihn zu, etwa: «Einen Schweizer straft die Preußisch gewordene...
Berliner Clique höchstens durch Stillschweigen» (4.4.1870). Daß
Savigny an der Berliner Akademie selbst Mommsens große
Forschungsprojekte unterstützte108, kann ihm nicht unbekannt geblieben

sein, und erhöhte wohl seine Verbitterung. Seine mit der Zeit
fast obligatorisch in den Briefen auftauchende Polemik gegen ganze
wissenschaftliche Institutionen wie Akademien, gegen Cliquen und
Assekuranzgesellschaften und gegen schulmäßige Archäologie und
Philologie nimmt die Züge einer Art Verfolgungswahn an. Dagegen
verbündete er sich mit wissenschaftlichen Randexistenzen wie etwa
dem Dilettanten Prosper Biardot (Brief 189, 28.9.1864), dessen

Theorien er weitgehend übernahm in seiner Unsterblichkeitslehre109,
und Ludwig Roß, dem er die Gräbersymbolik widmete110. Bekannte
suchte er für verständnisvolle Rezensionen seiner Arbeiten zu
gewinnen, wie etwa den Byzantinisten H. Gelzer-Thurneysen (Jena),
den Literaturhistoriker und Rechtsphilosophen J. M. Hornung
(Genf) und den Rechtshistoriker und -vergleicher J. Kohler (Würzburg),

die nicht als «Philologen» und Akademiker kompromittiert
waren. Aber der Erfolg blieb trotzdem aus111.

Die Leute, an die er sich in seiner späteren Zeit hält, dürfen nicht
nur keine Akademiker sein, sondern sie müssen mit Vorzug in

108 Savignys Antrag vom 26.1.1846 zur Organisation des von Mommsen
geplanten (und von Bachofen immer wieder geschmähten) Corpus Inscriptio-
num Latinarum an die Preußische Akademie der Wissenschaften ist
abgedruckt bei Max Wegner, Altertumskunde (Freiburg/München 1951) 231 f.

">9 Vgl. Meuli, G.W. 7, 479 ff., 487 ff.
110 Vgl. Meuli, Leben 1059 f.
111 Vgl. Briefe 7.6.1881 (Hornung), 23.10.1881 (Kohler) und Dörmann,

G.W. 8, 586ff. (Gelzer); zum totalen Mißerfolg oben Anm. 46; zu früheren
Bemühungen um den Conte Conestabile in Perugia als Rezensent der Tanaquil
vgl. Kienzle, G.W. 6, 478f.

860



weiter Ferne und in ganz anderen, fremden Verhältnissen leben, so

etwa die drei, denen er seine «Antiquarischen Briefe» widmet,
Morgan (Amerika), Stephani (Rußland), Liebrecht (Belgien), und
auch die anderssprachigen Korrespondenten, an die er sich jetzt
wendet, wie die Angelsachsen Morgan und McLennan und die
französisch sprechenden J.M. Hornung, A.Giraud-Teulon und Ehe
Reclus. Dieser Ausbruch aus der bisherigen persönlichen und gelehrten

Umwelt geht Hand in Hand mit der Zuwendung zur Ethnologie
anstelle der Altertumswissenschaft. Das Ziel bleibt zwar immer noch
dasselbe, nämlich den «Philologen» doch zu beweisen, wie Unrecht
sie mit ihrer Geschichtsauffassung und mit ihren Methoden haben112.

Aber der Gegenangriff soll nun mit gänzlicher Verachtung und unter
Umgehung ihrer Personen, Institutionen und selbst ihres antiken
Beweismaterials ganz von außen her geführt werden.

Immerhin zeigen sich bei diesem ganzen verzweifelten Manöver,
das Bachofen auf ein Wechselgespräch mit immer entfernteren, ihm
menschlich ganz unbekannten Männern verweist, auch gewisse
Züge der Resignation113. Daß er sich etwa, nach 1870/71, an den
Idealkommunisten Reclus in Paris wendet, um ihm, gegenüber der
Schulwissenschaft, seine Überzeugung zu bekennen: (27.12.1879)
«Pour moi Orphee est une personnahte historique, prophete d'une
religion qui est restee le fondement de tout ce que la Grece a jamais
produit de plus eleve et de plus saint en doctrines morales et ethi-
ques», mag noch auf das Konto seiner Illusionen und Weltfremdheit
gehen. Von seinem neuen Verbündeten L.H.Morgan mußte er aber
wiederholt insistierende Belehrungen über den Segen der Volkssouveränität

hinnehmen, die nicht zu überhören waren, wie etwa

112 Vgl. den rein philologischen Antiquarischen Brief Nr. 12, G.W. 8,
116-118 gegen «Interpretationskunst unserer kritischen Zeit» und «Akademiker»;

dazu Dörmann, daselbst 530, 583.
1:3 Dazu gehört auch der völlig improvisierte Plan des nachträglich noch

schnell zusammengepfuschten 2. Bandes der Antiquarischen Briefe (Briefe
31-41 wurden deshalb nicht einmal aufgenommen in die Gesamtausgabe)
mit seinem Verzicht auf eine ursprünglich beabsichtigte ethnologische
Gesamtdarstellung, als Bachofen dazu die Laune vergangen war und er sich
schon an den Römischen Grablampen tröstete; dazu Dörmann, G.W. 8,
597 ff.

861



(13.3.1879): «I have thus given you a better insight into the Operations

of our Government. We have no privileged class, and we are
not respectors of persons except on the basis of merit. Every
Citizen is treated with courtesy by those in office, because the body
of Citizens put them in office...», und wieder (27.1.1881): «The
National Government publish largely each year This is done
under a system demanded and encouraged by the American
people...» Und sogar im innersten des Heiligtums, in der
römischitalischen Frühgeschichte, «among the Romans to the time of Ser-

vius Tullius», fand Morgan mit seinen Verwandtschaftsforschungen
den Beweis für eine ursprüngliche Demokratie: (12.12.1880) «The
democratie principles, transmitted by the gentes, remained dominant
as long as gentilism remained», ja diese Kunde sollte Bachofen seinerseits

nun als Verbündeter verbreiten: «The work of reforming
European opinion and views on these questions will fall upon men
like yourself.» Interessant ist dabei, daß die Illusion der innersten
Übereinstimmung in der, hier allerdings aus einer ganz andersartigen

Vision stammenden, Spekulation über die Urzeit also auf
Morgans Seite genau so stark und so wirksam war, wie auf der
Seite Bachofens in anderen Fällen.

Die Anerkennung, die Bachofen in der angelsächsischen Ethnologie

mit seinem Mutterrecht (nicht mit seinen historischen und
symbolischen Arbeiten) durch die Vermittlung der Publikationen
Giraud-Teulons gefunden hatte, scheint ihn aber über den Mißerfolg
in seinem eigenen Bereich doch nicht getröstet zu haben. Er gab
sich wohl auch Rechenschaft darüber, daß dieser Erfolg gerade nicht
auf jener Gleichheit der Grundauffassungen beruhte, an der ihm
vor allem lag. McLennan, der unabhängig von ihm ebenfalls das

Mutterrecht entdeckt hatte, erkannte den Unterschied zwischen

Giraud-Teulons historischer Auffassung in der «Mere chez certains

peuples de l'antiquite» und Bachofens Mutterrecht überhaupt nicht,
dessen «ponderous German quarto» er wohl überhaupt kaum ganz
gelesen hatte114. Morgan schloß die Religion von seiner Betrachtung
aus mit der Begründung (in Eichhoff und Kautskys Übersetzung):
«Die Religion hat so sehr mit der Einbildungskraft und Gefühls-

i'4 Dörmann, G.W. 8, 526, 528, 538.

862



regung, also mit unbestimmten Wissens-Elementen zu schaffen, daß
alle ursprünglichen Religionen grotesk und bis zu einem gewissen
Grade unverständlich sind115.» Er teilte Bachofen auch mit Bedauern
mit, daß er die deutsche Sprache überhaupt nicht verstand (27.1.
1881), also Bachofens Gedanken nur durch die Vermittlung und mit
der Hilfe anderer aufnehmen konnte. Auf seine kaum verhüllte
Aufforderung, Morgans «Ancient Society» ins Deutsche zu übersetzen
(21.1.1881), ging dann Bachofen seinerseits nicht ein116.

So mußte er nach dem erneuten Mißerfolg der Morgan, Liebrecht
und Stephani gewidmenten Antiquarischen Briefe wenig später
(7.6.1881) an J.M.Hornung schreiben: «Travailler son jour sans
etre jamais nomme: voilä la seule douleur, assez forte pour m'en-
courager ä une pareille idee (sc. eine < annonce dans une de vos revues
francaises Suisses>).» Die erste Anerkennung, die Bachofen wirklich
befriedigte, kam nun doch von dem Gebiete her, das er zugunsten
der Altertumswissenschaft verlassen hatte, nämlich dem der
Rechtsgeschichte und Rechtsvergleichung, dem ja seine bedeutendsten
Entdeckungen trotz allem auch wirklich zugehörten. Ob auch diese

Anerkennung im tiefsten jenen Kern betraf, um den es ihm nach
wie vor ging, ist immerhin fraglich. Aber er interpretierte sie so
und wandte sich dem jungen Josef Kohler (1849-1919), der sie
ausgesprochen hatte, mit einer ähnlichen Begeisterung zu, wie einst
Savigny. Sofort sind auch wieder die bekenntnishaften
Erklärungen mit ihren alten Prinzipien und Überzeugungen da, und dabei
verwendet er auch wieder einige von jenen wenigen leitmotivartig
wiederkehrenden Formulierungen, die ihm, einmal geprägt, zum
Ausdruck desselben Gedankens in kleinen Variationen immer wieder
einfallen. Deutlich genießt er nun diese Anerkennung als
Durchbrechung jener gegen ihn und seine Wissenschaft gerichteten
Verschwörung (6.5.1883): «Es ist nicht Lob, was an erster Stelle dem
Forscher und redlichen Arbeiter willkommen scheinen darf, so wahr
es auch immer bleibt, fjötarov äxova/ta enatvog117; das wahrhaft
wohlthuende ist die Theilnahme und das Mitgehn auf demselben

115 Abgedruckt bei Dörmann, G.W. 8, 5533, vgl. unten Anm. 116.
116 Die Übersetzung als «Die Urgesellschaft» (Stuttgart 1891) wurde dann

von kommunistischer Seite durch W. Eichhoff und K. Kautsky besorgt.
117 Schon 26.11.1850 an Meyer-Ochsner verwendet, vgl. Briefe 1131.

863



Wege; darin hegt eine Aufmunterung, welche auch der entschlossenste

Einsiedler nicht entbehren kann. Als Einsiedler fühlte ich
mich, als aller Billigung baar das Prinzip meiner Betrachtungs- und
Arbeitsweise, als unvereinbar den Inhalt sowohl als den Gang meiner

Gedanken und Hilfsmittel, deren ich mich, bei den verschiedenen

Völkern der Erde zusammensuchend, bediene, mit den akademisch

gebilligten Rahmen und Formen. Beleidigt fühlt sich der die
Kritik in neuester Weise handhabende Gelehrte, wenn Einer nach
dem Geiste der historischen Erscheinungen und ihrem Auseinander
fragt und die Forderung aufstellt, daß man zuerst in die Gedankenwelt

einer Kulturstufe einzudringen habe, bevor man über die
damit verbundenen Erscheinungen ein Urtheil fällt, daß überhaupt
zu meiden sei den moderenen Geist zum Ausgangspunkt und Maßstab

der Schöpfungen einer früheren zu erheben und Glaubwürdigkeit
oder Unglaubwürdigkeit der Nachrichten von diesem modernen

Standpunkt aus in imperativem Tone ä la Mommsen zu fixieren.»
Diese Tirade über seinen ganz persönlichen Kampf gegen die Unbill
der ihn ausschließenden und verfolgenden modernen (1883!)
Wissenschaft - «Bedroht fühlt sich nicht weniger der Rechtshistoriker

Vollends trifft die üble Nachrede jenen ...» - gipfelt noch
einmal in einem vehementen methodischen Gegenangriff gegen
«eine Methode, die das gerade Gegentheil, nämlich eine ungeistige
Verflachung, am Ende aber eine ungenießbare Gelehrsamkeit und
jenes Aufgehn in Äußerlichkeiten bewirkt, das in dem Photographie-
ren der Handschriften seinen Triumph feiert», und mit dem er sich
also wieder zu jener gefährlichen dilettantischen Ablehnung
wissenschaftlicher Hilfsmittel und Methoden bekennt, die auch in den
Römischen Grablampen noch wirksam ist.

Seine Isolierung auf der einen Seite und die illusionäre Vorstellung

der geistigen Gesellschaft, die er sich auf der Basis eines gemeinsamen

Glaubens an seine grundlegenden Ideen wünscht, anderseits
spiegeln die rührenden Erklärungen, die er zur Briefform118 seiner

118 Er hatte allerdings die Briefform schon immer wieder einmal mit anderen

Begründungen erwogen, in der Korrespondenz mit Meyer-Ochsner am
2.6.1857 «Briefe über das Gräberwesen wären vielleicht nicht ganz unzweckmäßig...

Ich schreibe gerne, wenn es nur ohne Anhang von Gelehrsamkeit
geschehen könnte», und 5.12.1863 «Längst habe ich mir vorgenommen, der Dar -

864



von Kohler gelobten «Antiquarischen Briefe» beifügt: (6.5.1883)
«Manche der erörterten Punkte habe ich Freunden in Deutschland
und Frankreich, auch noch in weiterer Ferne in solcher Correspon-
denz mitgeteilt, und jetzt, da der Tod sie mir alle entrissen (sc.
Morgan 1881; Liebrecht allerdings erst 1890, Stephani 1887,
Giraud-Teulon 1916), ist es mir ein wohlthuender Gedanke, diese

Unterhaltung als fortgehend mir zu denken und der unbestimmten
Masse eines unbekannten Publicums die freundlichen Gestalten derer

zu substituiren, deren wohlwollendes Mitgehen und aufmunterndes

Berichtigen mir Quelle des Genusses war... An Ihnen habe ich
nun einen Ersatz für Verlorenes gewonnen und dadurch eine innere
Genugthuung, für welche ich recht warmen Dank ausspreche.»

Im Umgang mit den viel jüngeren Verehrern J. Kohler und Alexis
Giraud-Teulon, der sich zu ihm als seinem «Maitre» bekannte119,
fand Bachofen auch jene menschliche Wärme, die man sonst in den
meisten seiner Briefe so schmerzlich vermißt, so etwa an Kohler,
(3.1.1884) «Ihren freundlichen Neujahrsgruß erwidert mit innigen
Wünschen für Ihr Wohlergehn, Dankbar ergeben, Dr.JJBachofen».
Die Briefe an Giraud-Teulon sind leider verloren. Der einzige indirekt

erhaltene (Nr. 242, vor 2.1.1868), vielleicht der erste ihrer
Korrespondenz, enthielt fast genau dieselben bekenntnishaften
Urteile und Äußerungen wie jener an Kohler. Aber Giraud-Teulons
Charakterisierung Bachofens120 als (II) «cet homme excellent, cet
esprit aimable, plein de gräce et d'humour, dont le souvenir restera
toujours lumineux dans le cceur de ses amis», gibt wohl einen Hinweis

darauf, wie innig auch hier die Zuwendung gewesen sein muß.

Stellung die Briefform zu leihen, und mir einen jungen nach Italien reisenden
Liebhaber der Alterthümer vorzustellen... der aber zugleich der schulmäßigen

Archeologie abgeneigt, die Sehnsucht in sich verspürt, auch lebendige
Gedanken, nicht nur trockene Notizen mit sich nach Hause zu bringen». Die
Klage, er sei «sine amicis, quos longinquos habeo omnes» auch schon am
6.1.1848 an Gervasio.

119 Ein schöner Brief vom 23.3.1872 von Giraud-Teulon an Bachofen mit
der Anrede «Mon bien eher Maitre» ist abgedruckt G.W. 8, 560f.

120 Die folgenden Zitate aus A. Giraud-Teulons interessanter Einleitung

«De la Vie Future chez les Anciens, lettre ä Mr. J. J. Bachofen fils», zur
postumen Ausgabe der Römischen Grablampen (Basel 1890) I-XXXIX (leider
in der Neuausgabe, G.W. 7, nicht abgedruckt).

865



Dabei erkannte der gescheite Giraud-Teulon in den langen Jahren
der Zusammenarbeit ausgezeichnet Bachofens Stellung zur wirklichen

Forschung121 und stellte sie auch in seiner Einleitung zu den
«Römischen Grablampen» völlig zutreffend dar: (IV) «Aux
premieres heures, ces idees nouvelles qui revolutionnaient les dogmes
acceptes par l'ancienne philosophie de l'histoire, furent accueillies
avec incredulite: mais, depuis l'apparition du <Mutterrecht) en
1861, des recherches poursuivies par d'autres savants, ont confirme
les principaux resultats de la these de Bachofen et permis ä celle-ci
de prendre droit de cite dans la science.» (VI) «Lorsqu'on a suivi le
dedale de son Interpretation on voit que, sous leur (sc. des mythes)
symbolisme bizarre, ces fables donnaient des aliments suffisants
ä l'äme de peuples tres religieux et qu'elles se rapportaient aux plus
graves questions qui puissent agiter la conscience humaine... Son
Mutterrecht est particulierement impressionnant ä cet egard:
ceuvre chaotique, mais puissante et creatrice, oü l'on respire l'atmo-
sphere etrange et mysterieuse de l'äge heroique oü se formerent les
theodicees de l'Hellas et du Latium.» Besonders den ungeschichtlichen

Aspekt von Bachofens Anschauungen beschreibt er aus einer
luziden Kenntnis des «esoterischen» Bachofen dieser letzten Jahre,
die offenbar eben auf jenem geistigen Wechselverkehr des

Gesprächs beruht: (Vf.) «Bachofen n'appartenait pas ä notre siecle

positif... C'etait un idealiste dans toute la force du terme - un pla-
tonicien de la Renaissance, amoureux de la beaute d'une pensee pour
elle-meme et non pour les consequences qu'on en pouvait deduire. II se

laissait guider ä travers les legendes et les institutions par la poesie
religieuse de ces admirables spiritualistes de la Grece antique122 sans pre-
tendre tracer un tableau historique du developpement social: ä d'autres

il abandonnait le soin de tirer les conclusions precises de ses specu-
lations et de bätir l'edifice123 - les sentiments lui importaient plus que

121 Giraud-Teulon war kein Dilettant und kein Verächter der exakten
Wissenschaft. So hat er etwa für die Sprachwissenschaft den genialen Genfer
Ferdinand de Saussure, den «Vater der strukturalistischen Sprachbetrachtung»

beigezogen und damit zu einem seiner wenigen berühmten gedruckten
Aufsätze veranlaßt, vgl. oben Anm. 45.

122 Die Neuplatoniker und Neupythagoreer.
123 Giraud-Teulons eigene einschlägige Arbeiten oben Anm. 45. Er

verweist, a.O. (oben Anm. 120) IV1 auch auf McLennan, Morgan etc.

866



les faits-de lafleuril se souciait - non de la tige ni des fruits. C'est
l'analyse des mythes, leurs transformations, leur penetration et
enchevetrement reciproques qui Interessent Bachofen et il deploie
dans cette critique une richesse d'imagination, de sagacite, qui fönt
parfois de l'exegete un poete inspire.» Die Distanz des Historikers
von Bachofens Geschichtsbild ist damit deutlich genug ausgedrückt,
die Quelle seiner Inspiration, die Folgen für seine Interpretationen
und die Qualitäten seiner Arbeiten sind richtig erkannt.

Diese jungen Freunde nahmen Bachofen also als Mann einer
älteren Generation wie er war und verzichteten darauf, ihm dort
entgegenzutreten, wo er sich im Gehege seiner Selbsttäuschungen in
eine unkurierbare Obstination verrannt hatte. Sie anerkannten mit
Begeisterung Bachofens Entdeckungen, die ihren eigenen Interessen

entgegenkamen und die sie in ihrer eigenen Forschung
benützten und zu neuen Resultaten transformierten, und ersparten
ihm jene Kritik, die er nicht ertrug. Er fühlte sich allerdings
dadurch, wie sein Brief an Kohler deutlich genug beweist, gerade in
jenen unverrückbaren Überzeugungen seiner visionären Schau
bestätigt und verstanden. Aber der menschliche Abstand, den sein
ohnehin von diesen Jüngeren als einer früheren Zeit zugehörig
erkanntes Alter zwischen Bachofen und ihnen schuf, bewahrte ihn
diesmal davor, daß dieses Mißverständnis noch einmal mit all der
schmerzlichen Wucht der Folgen aufgeklärt wurde, die ihm mehrmals

die Enttäuschung mit anderen bereitet hatte, denen er sich
früher mit der Illusion der Einigkeit im Glauben an die reale
Richtigkeit des visionären Kerns seiner Schau genähert hatte.

Die eigentümliche Trennung und Vermischung der Bereiche: der
höheren, mit ganzem Einsatz erlebten und ergriffenen Wahrheit
seiner Vision, und des ebenso leidenschaftlich bekämpften der
historischen Gegenwart und Wirklichkeit, steht also bis zuletzt hinter
jenen Spannungen, die in Bachofens Werk wie in seinem Leben
immer wieder zutage treten. Sein Verhältnis zur gewöhnlichen
Wahrheit im rein empirischen Raum der äußeren Tatsächlichkeit
war deshalb in verschiedenen Bereichen getrübt. Es gehört zum
Wesen seiner auf persönlichen visionären Erlebnissen basierenden
Sicht der Geschichte und des Altertums, daß er sich damit allein
fühlen mußte, daß er nur bei wenigen, wie er von derselben Wissen-

867



schaft Auserkorenen auf Verständnis rechnen konnte, daß solche
der persönlichen Natur seines Grunderlebnisses nach in Wirklichkeit

überhaupt nicht zu finden waren, und daß er sich anderseits
beim Widerspruch gegen die Anwendung seiner Grundanschauungen

auf die historische und gegenwärtige Wirklichkeit nicht nur
unverstanden, sondern auch persönlich angegriffen fühlen mußte.

Wenn aber auch die besondere Ausprägung seiner Anschauung
mit den integrierenden Bestandteilen der Geschichte und des Altertums

ihm ganz allein gehört, so stand er doch im weiteren Sinne mit
seiner Auffassung des Religiösen, der Natur und der Tradition in
seiner Zeit keineswegs allein. Auf die Ähnlichkeiten mit dem Weltbild

seines Zeitgenossen Adalbert Stifter, der sich ebenfalls zur
Betrachtungsweise der modernen Zeit in gewolltem Widerspruch
befand und die zeitgenössische Ordnung der Gesellschaft ablehnte,
ist schon hingewiesen worden124. Ganz anders als Stifter lebte und
blieb aber Bachofen bei allem Widerspruch in einer traditionsgebundenen

Gesellschaft, die ihn mit seinen rückwärtsgewendeten
Überzeugungen trug, war physisch robust und materiell vollkommen
unabhängig. Während der verhaltenere Stifter in einem Ausbruch
seelischer Verzweiflung bei äußerlich ungesicherter Lage und in
schwerem, physischem Leiden seinem Leben selbst ein Ende setzte,
konnte sich Bachofen trotz aller Enttäuschungen und gelegentlichen
morosen Stimmungen eine solche Entladung seiner Aggression
gegen sich selber fernhalten. Seine gesunde Natur schuf sich mit der
ungehemmten Abreaktion seiner Irritationen in ständiger vehementer

Polemik gegen alles, was ihm zuwider war, den Ausgang, der
eine solche Aufstauung des negativen Lebensgefühls verhinderte.
In diesem Sinne beruhigt er Meyer-Ochsner über sein geplantes
Pamphlet gegen Mommsen (16.3.1862): «Ich will diesem ganzen
Hofrathskehricht deutscher Residenzen zeigen, daß der Republica-
nismus doch trotz allen Verfalls noch etwas gesundere Gehirne
erhält, als jener unter dem Druck verkommener Zustände wuchernde
verbissene Groll gegen Alles, was jemals Großes auf Erden gewesen
ist. Furchten Sie nicht, daß ich mir damit das Leben verbittere. Ich
erwarte im Gegentheil von dem Gefechte einen wohlthätigen Rück-

'24 Vgl. oben Anm. 68.

868



schlag auf meine Gesundheit, und namentlich Erhöhung des Appetits.

»

Auf der Inspiration, die Bachofen bei der Anschauung und der
unmittelbaren Berührung der alten Reste, ganz besonders der
Gräber, begeisterte, und auf der Kraft seiner Darstellung der Orte,
der Anlässe und der religiösen Inhalte seiner Vision beruht die positive

Größe von Bachofens Leistung als Schriftsteller, die sich in
seinen nicht an das ihm so unvertraute wissenschaftliche Publikum
gerichteten esoterischen Schriften, und hier besonders in seinen

Reiseschilderungen am ungehemmtesten manifestiert. Der neunte
Band der Gesammelten Werke, in dem neben den «Bekenntnissen»
und dem «Nachruf Streuber» auch die «Griechische Reise» um bisher
unpublizierte Teile aus dem Nachlaß erweitert, und ganz neu die
«Reise in Südetrurien» mit seinen Gräberstädten, vorgelegt werden
sollen, wird deshalb neben dem bereits veröffentlichten «Mutterrecht»,

der «Unsterblichkeitslehre» und nun den «Briefen» einen
letzten entscheidenden Höhepunkt des ganzen Werkes bilden125.

125 Dem bereits weitgehend gedruckten Band V, an dem die Arbeit
infolge von K. Meulis Erkrankung ist Stocken geriet (enthaltend: Das Lykische
Volk, Der Bär in den Religionen des Altertums, Kleinere Schriften zur Symbolik),

wird eine für die Bachofen-Forschung äußerst nützliche Beschreibung
aller Papiere im von Dörmann neu eingerichteten Bachofen-Archiv der Basler
Universitätsbibliothek und eine Bibliographie aller von Bachofen gedruckten
Arbeiten von Husner beigegeben.

869


	Die Bachofen-Briefe : Betrachtungen zu Vision und Werk, Wirklichkeit und Leben J.J. Bachofens anhand von Band X der "Gesammelten Werke"

