Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 19 (1969)

Heft: 2

Artikel: Ein Kongress fir vergleichende Kirchengeschichte
Autor: Bisser, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN MELANGES

EIN. KONGRESS
FUR VERGLEICHENDE KIRCHENGESCHICHTE

Von Fritz BUsSSER

Vom 24. bis 28.September 1968 hat in Cambridge (Selwyn College) eine
Konferenz der Internationalen Kommission fiir vergleichende Kirchenge-
schichte stattgefunden. Sie vereinigte rund 150 Fachleute vornehmlich aus
England, der Bundesrepublik Deutschland, Frankreich, Skandinavien, den
Niederlanden, Italien und der Schweiz, selbstverstdndlich Angehérige aller
grof3en christlichen Konfessionen. Im Mittelpunkt der Tagung standen Dis-
kussionen tiber 7 grofle Forschungsberichte, die sich mit christlicher Mission
vom 3. bis 9.Jahrhundert, mit Herkunft und Bildung der Geistlichen im
16.Jahrhundert und schlieBlich mit der Entchristlichung Europas im 19.
und 20.Jahrhundert befa3ten. Vortréige fehlten nicht ganz, doch standen sie
eher am Rande; einerseits beleuchteten Kurzreferate die Hauptthemata von
verschiedenen geographischen, zeitlichen oder systematischen Gesichts-
punkten aus noch genauer, anderseits orientierten einige englische Kollegen
uiber Spezialfragen. So sprach @ulBlerst brillant, doch nicht durchweg iiber-
zeugend Prof. G. R. Elton (Cambridge) tiber die Beziehungen zwischen Eng-
land und dem Kontinent im 16.Jahrhundert, Rev. Prof. 8. L. Greenslade
iiber den EinfluB der patristischen Literatur auf die anglikanische Theologie
und Prof. J. M. Plumley iber mittelalterliches Christentum in Nubien. Aufs
ganze gesehen bedeutete dieser dritte, erstmals in England mit aller Sorgfalt
vorbereitete und in den schonen Réumen des Selwyn College durchgefiihrte
Kongref3 fiir vergleichende Kirchengeschichte einen grofien Gewinn. Sicher
wurden keine abschlieenden Resultate vorgelegt und blieben viele Fragen
offen — die Berichte iiber die drei groen Tagungsthemen vermittelten aber
doch einen imposanten Eindruck iiber die vielfiltige Arbeit zahlreicher Kir-
chenhistoriker und eroffneten interessante neue Perspektiven.

Uber die christliche Mission vom 3. bis 9.Jahrhundert orientierten Dr.
W. H. C. Frend (Cambridge) und Prof. Dr. E. Ewig (Bonn). Aufgrund der
Werke von Harnacks, Bardys, Thompsons und andere, vor allem aber auf-

391



grund eigener fundamentaler Kenntnisse der Quellen unterschied Frend in
seinem Bericht iliber «The Mission of the Early Church, 180-700» drei grof3e
Epochen. Wie im 19.Jahrhundert Hindler etwa in Indien oder heute die
Pfingstbewegung in Siidamerika durchaus unorganisiert und privat fiir den
christlichen Glauben warben bzw. werben, so gab es in den ersten drei Jahr-
hunderten unserer Zeitrechnung kaum eine planmiéflige Mission. Das Chri-
stentum verbreitete sich im Gespriach von Christen mit Heiden, vor allem in
den unteren Volksschichten und besonders durch Héndler und Reisende. Der
Missionsbefehl Matth. 28 war gewissermaflen unbekannt; eigentliche Mis-
sionsfeldziige fuhrten nur Gregor Thaumaturgos (243-272) in Pontus und
Kappadozien und Gregor Illuminator in Armenien durch. Trotzdem hat sich
bis zum Jahr 300 das Christentum im ganzen rémischen Reich gewaltig ver-
breitet; Nordafrika, Agypten, Ostsyrien waren damals mehrheitlich christ-
lich. Die zweite grofle Epoche setzte mit KKonstantin ein und dauerte bis zum
Tode Justinians. Da nun der Glaube 6ffentlich bekannt werden konnte, vom
Kaiser begiinstigt wurde und im besondern Leute in 6ffentlichen Stellungen
allen AnlaB hatten, sich zu bekehren, bildeten sich in dieser Zeit neue, auch
fiir die Folgezeit giiltige Typen missionarischen Bemiihens aus: schon Kon-
stantin verband auf Anregung Eusebs von Cisarea religiose und politische
Ziele so eng miteinander, da3 Frend die Auffassung vertritt, er habe damit den
spiteren universalistischen Theorien Tir und Tor gedffnet. Die Bischofe
trieben Mission, oft nur um die ungestiimen Bewohner innerhalb oder am
Rande ihrer Diozesen zu befrieden. Vor allem aber und weitaus am wirkungs-
vollsten arbeiteten vom 4. bis 6.Jahrhundert die als besonders inspiriert gel-
tenden Mdnche und Asketen an der Bekehrung Einzelner wie ganzer Volker-
schaften. Im 6. und 7.Jahrhundert schliellich 16sten im Osten die universali-
stischen Traumereien eine neue Missionswelle aus; im Westen trat aufgrund
von Augustins Pridestinationslehre der Wunsch in den Vordergrund, vor
dem unmittelbar erwarteten Jiingsten Gericht moglichst viele Heiden bzw.
Germanen zu bekehren. In der Praxis standen sich dabei die organisierte
piipstliche Mission, wie sie etwas im Briefwechsel Gregors des GroBen in Er-
scheinung tritt, und die mehr zufillige Mission Privater in Form der pere-
grinatio pro Christi amore eines Columba (Iona), Columban (Luxeuil,
Bohbio), Wilfred, Willibrod und Bonifatius gegeniiber.

Eugen Ewig, Mitverfasser des neuen katholischen Handbuchs der Kir-
chengeschichte, berichtete iiber die christliche Mission bei den Franken und
im Merowingerreich. Vom Zusammenbruch der kirchlichen Organisation im
untergehenden rémischen Reich, von den Missionsimpulsen der gallischen
Kirche und Chlodwigs Bekehrung ausgehend, untersuchte er in einer einge-
henden Analyse die innerkirchliche Restauration und Mission im nordgallisch-
frankischen, im mittelrheinischen, im burgundisch-alemannisch-riatischen
und bayrischen Raum. Er stellte dabei zusammenfassend fest, da diese im
allgemeinen von den Konigen organisatorisch und wohl auch materiell ge-
férdert, im wesentlichen aber vom Klerus — im besondern vom Moénchtum

392



von Luxeuil — getragen wurden. Im einzelnen befate er sich eingehend mit
den Anfingen des Bistums Konstanz, der Neugriindung der Bistiimer Basel
und Augsburg, mit der Mission Columbans, Corbinians, Winfrid-Bonifatius,
mit den Methoden der Mission und, durchaus mit Frend iibereinstimmend,
mit den Motiven der Bekehrung: «Im Vordergrund standen Machtproben des
Christengottes und seiner Verkiinder. Procédés simples et violents wie die
Zerstorung der heidnischen Kultstatten und -gegenstinde entsprangen i.a.
nicht bloem Fanatismus, sondern sollten die Ohnmacht der Gotter ad ocu-
los demonstrieren. Das positive Gegenstiick dazu waren die Wunder der
Heiligen. Groflen Eindruck machten aber auch die prouesses ascétiques nicht
nur der columbanischen Mdnche, sondern auch ilterer Eremiten wie etwa
Whulfilaichs. Echtem christlichen Geist entsprachen die Werke der Barm-
herzigkeit, besonders die Befreiung der Gefangenen. Die geistliche Unter-
weisung war anscheinend sehr stark durch Cisarius von Arles bestimmt.» —
Leider hat diese Erforschung der Bekehrungsmotive und der Missionsmetho-
den mit der Erforschung des dulern Fortgangs der Mission nicht Schritt ge-
halten. Wenn auch weitere Erkenntnisse nicht leicht zu gewinnen sind, so
diirften sie doch moglich sein.

Wesentlich mehr Berichte lagen zum zweiten Thema vor: Herkunft und
Bildung der Geistlichen im 16.Jahrhundert. Von katholischer Seite duBerte
sich zunéichst Jan van Laarhoven (Nijmegen) zur Frage der « Formation des
prétres dans la premiére moitié du 16¢ siécle». Unter Hinweis darauf, daB es
dabei weniger um eine Untersuchung der allgemeinen Erziehung als der
eigentlichen pastoralen Ausbildung der Priester gehe, erinnerte er an die ent-
sprechenden Beschliisse und Richtlinien der Synoden und Concilien wor
Trient. Diese wiederholten in der Regel ausschlieBlich die mittelalterlichen
kanonischen Vorschriften liber Weihevoraussetzungen und Sakramentenver-
waltung, bzw. liber die Lebensfiihrung. Ein eigentliches Pfarrer-Leitbild (wie
es die Reformation sofort entwickelte) fehlte; der Pfarrer war einfach Ver-
walter der Sakramente, mindestens rechtmiBiger Inhaber einer Pfriinde,
wenn moglich Deuter von Credo und Unservater. Bemerkenswert ist,
dafB3 im beginnenden 16.Jahrhundert auch der alte Grundsatz des «Lieber
weniger Gute als viele Schlechte» wieder betont wurde und daB der-von Papst
Paul 1II. 1536 geforderte Kardinalsrapport die MiBstinde im rémischen
Klerus wohl schonungslos darlegte, aber keinerlei neue Rezepte geben konnte.
Im Gegensatz zu gewissen deutschen Forschern (die iibrigens aus unerfind-
lichen Griinden durch Abwesenheit glinzten!), gewann van Laarhoven auch
dem literarischen Antiklerikalismus in Satire, Theater, Lied und Flugblittern
eine positive Seite ab: Wenn diese auch viel Béses enthalten hitten, so
deckten sie sich inhaltlich doch in mancher Beziehung mit dem reformatori-
schen Schrifttum, brichten freilich auch wie dieses mehr Diagnose als
Therapie. — Uber «La formation du clergé aprés le concile de Trente» duBerte

393



sich Prof. L. E. Halkin (Liége). Leider bestand das Referat dieses hervor-
ragenden Gelehrten eigentlich nur in einer weitldufigen Interpretation des
entscheidenden Konzilsdekrets «Cum adolescentium aetas»—der Griindungs-
urkunde des sogenannten tridentinischen Seminars — sowie in einem auch
die neuere Literatur beriicksichtigenden Uberblick iiber die Geschichte der
Seminarien in Italien, Spanien, Portugal, Frankreich und im Deutschen
Reich. Wenn diese éuBlerlich, gewissermaBen statistisch gesehen auBerordent-
lich ruhmvoll — es entstanden allein im Westen innerhalb von hundert Jahren
gegen tausend Seminarien — und deshalb die katholische Reform in dieser
Hinsicht gelungen scheint, so bedurfte gerade die Einrichtung des rémischen
Seminars der Ergidnzung durch die Griindungen der Gesellschaft Jesu, der
Barnabiten, Lazaristen, Sulpizianer, Eudisten und éhnlicher Einrichtungen.

Auf protestantischer Seite untersuchte Dr. Bernhard Klaus (Erlangen)
«Herkunft und Bildung lutherischer Pfarrer der reformatorischen Friihzeit».
In der zeitlichen Beschrinkung auf die Jahre 1517-1535 und in ortlicher Be-
schrinkung auf Kursachsen, Niirnberg und die Markgrafschaft Brandenburg
unterschied Klaus drei Gruppen lutherischer Pfarrer: die angesehenen sacer-
dotes litterati, die Luthers Zeitgenossen waren und als Theologen seine Ge-
sinnungsgenossen wurden; die sacerdotes simplices, die nicht immer aus
Uberzeugung, sondern manchmal mehr oder weniger unfreiwillig mit ihren
Gemeinden den Schritt in das Luthertum wagten, ohne iiber das ndtige
theologische Riistzeug zu verfiigen; schlieBlich die Generation der Jiingeren,
die neu in den neuen Stand eintraten, ohne vorher schon der réomischen
Kirche als geweihte Priester gedient zu haben. Wihrend die sacerdotes
litterati um Luther (Luther, Melanchthon, von Amsdorf, von Staupitz, J.
Jonas, Bugenhagen, Spalatin, in Niirnberg Volprecht, Link, A. Osiander,
Schleupner), durchweg aus Adel, Biirgertum und Handwerkerstand, zur
fiilhrenden Gruppe aufstiegen, setzte sich die Gruppe der Geistlichen niederen
Standes wie in vorreformatorischer Zeit meistens aus Angehérigen der stédti-
schen Handwerkerfamilien zusammen. Als ehemalige Weltpriester und Or-
densgeistliche verfiigten sie nur liber minimale theologische Kenntnisse. Wie
Paul Drews schon nachgewiesen hat, waren sie theologisch oft so wenig vor-
gehildet, auch iiber Luthers Lehre und Schriften so wenig orientiert, dal sie
vielfach in der Sakramentenspendung unter beiderlei Gestalt und in der
Priesterehe die Summe aller reformatorischen Neuerungen erblickten und
daB nicht einmal Dekalog und Credo allen bekannt waren. Abhilfemal-
nahmen wie Luthers Bibeliibersetzung, seine Postillen, die «Deutsche Messe
und Ordnung Gottesdiensts», der « Unterricht der Visitatoren an die Pfarr-
herrn im Kurfiirstentum Sachsen», auch Luthers «Kleiner Katechismus» (pri-
miir ein « Enchiridion... firr die gemeine Pfarherr und Prediger»!) &nderten frei-
lich frith die schlimmsten Verhiltnisse in Sachsen. In Niirnberg sorgte V.
Dietrich energisch fiir eine sorgfilltige Bildung und auch finanzielle Besser-
stellung dieser Geistlichen. Auch die nach der Durchfithrung der Reforma-
tion fiir den geistlichen Stand neu gewonnenen Bewerber stammten, beson-

394



ders in der allerersten Zeit, zum groBten Teil aus Handwerkerfamilien bzw.
birgerlichen Kreisen der stidtischen Bevolkerung. Sie hatten in den selten-
sten Fillen eine theologische Ausbildung und kamen aus allen méglichen
Berufen. Ein Schulbesuch und eine praktische Lehrzeit als Ersatz fiir ein

Studium galten als durchaus legitime Moglichkeit der Vorbereitung auf das
Pfarramt.

Demgegeniiber gelang Prof. Dr. H. Meylan (Lausanne) in einem souve-
ranen Uberblick iiber Herkunft und Bildung der reformierten Pfarrer im 16.
Jahrhundert der Nachweis, daB in der reformierten Schweiz, in den Nieder-
landen, in Frankreich und Schottland von allem Anfang an gréBtes Gewicht
auf eine griindliche theologische Ausbildung der Pfarrer gelegt wurde —
eine Tatsache, welche in der Diskussion die Frage rief, ob hier nicht die seel-
sorgerliche Praxis zu kurz gekommen sei. Neben den mittelalterlichen und
neuen Universititen (Basel, Saint-Andrews, Glasgow, Aberdeen, Leyden,
Franeker) schufen die reformierten Kirchen in den Akademien einen neuen
Typ Hochschule und verbanden diese auch mit Kollegien. Zwinglis Prophe-
zey in Ziirich stellt dafiir den Prototyp dar; Bern, Lausanne, Genf, nachher
zahllose andere Stiidte folgten. Erstaunlicherweise scheint die Forderung aka-
demischer Studien in der Schweiz am ehesten respektiert worden zu sein: in
der deutschen wie in der welschen Schweiz rekrutierte sich im 16. Jahrhundert
der Pfarrerstand ausschlieBlich aus Absolventen der Kollegien, Akademien
und Universititen, wobei die Fille nicht fehlten, da3 einzelne Privilegierte
schon damals ihre Studien in Deutschland oder England ergiinzten. Recht
erfreuliche Schliisse fiir einen relativ hohen Bildungsgrad der reformierten
Pfarrer lassen sich auch aus den allerdings noch zu wenig untersuchten alten
Pfarrerbibliotheken, Predigtsammlungen und Buchdruckerverzeichnissen
schlieBen. Die reformierten Akademien verfiigten im 16.Jahrhundert iiber
hervorragende Lehrer: Conrad Pellican in Ziirich und Antoine Le Chevalier
in Genf waren Hebraisten, Theodor Beza und Henri Estienne in Genf
Griizisten von Weltruf. In theologischer Beziehung standen natiirlich Calvin
und Bullinger an der Spitze. Leider ist iiber die Herkunft der reformierten
Pfarrer weniger Genaues herauszufinden, da die hierfiir notwendigen Univer-
sitdtsmatrikeln und Pfarrerlisten nur noch zum Teil vorhanden sind. Die
Verhiltnisse scheinen von Ort zu Ort verschieden gewesen zu sein und sich
auch in zeitlicher Hinsicht gewandelt zu haben. Wihrend zum’ Beispiel in
Ziirich der katholische Klerus nach den zwei Disputationen sich sozusagen
en bloc der Lehre Zwinglis angeschlossen hat, war man in der Waadt und in
Genf ganz auf franzosische und flimische Refugianten angewiesen. Von ca.
365 waadtlindischen Priadikanten der Jahre 1548-1597 waren kaum die
Hilfte Einheimische. Freilich blieben auch nicht alle Refugianten in der
Schweiz. Neben vielen, die hier ihr Amt in aller Freiheit ausiibten und dafir
bald auch das Biirgerrecht erhielten, kehrten andere nach kurzerer oder
lingerer Zeit wieder in ihre Heimat zuriick. In Schottland muBten die rund
300 Pfarrer wegen Pfarrmangel 1574 durch etwa 700 Lektoren ergénzt wer-

395



den. In sozialer Beziehung schlieBlich stammten auch die reformierten
Pfarrer weniger aus dem Adel als aus Biirger- und Handwerkerkreisen bzw.
dem katholischen Welt- und Ordensklerus. Trotzdem der Pfarrerstand nicht
besonders geachtet war («Vocation la plus mesprise qui soit aujourd’hui, et
toutesfoys plus necessaire encores que I’air que nous humons et que le souffle
duquel nous respirons», sagt Beza 1592 in einer Predigt iiber die Passion
Christi!), fanden es die Verantwortlichen aller reformierten Kirchen sehr
frith notwendig, gewisse Vorkehren zu treffen, um sich der Aufrichtigkeit
der Berufung ehemaliger katholischer Pfarrer und Ménche zu versichern.
DaB Herkunft und Bildung der Geistlichen im 16.Jahrhundert iiberhaupt
von Ort zu Ort, von Zeit zu Zeit verschieden waren, ging indes nicht nur
aus den vier Hauptberichten hervor. Das war auch das eindeutige Ergebnis
von sechs zum Teil &uBerst spannenden, intensivste lokale Forschungsarbeit
bezeugenden Nebenreferaten zu diesem Thema. Es sprachen Mrs. D. Owen
und Mrs. F. Heal, Dr. R. Peters iiber dic Verhiltnisse in England, Dr. B.
Vogler (StraBburg) iiber die Rheinlande zwischen Stra8burg und Koblenz,
Dr. M. Brecht (Tiibingen) iiber Wiirttemberg, Dr. C. A. Tukker tiber die refor-

mierten Niederlande.
*

Zum Thema der Entchristlichung Europas schlieBlich lagen zwei Berichte
vor. Prof. Dr. A. Latreille (Faculté des Lettres de Lyon) sprach iiber die Ent-
christlichung in Frankreich, Dr. H. Willmer (Leeds) iiber jene in England. Sie
waren sich bei diesem ganz neuen, noch kaum historisch, sondern eher sozio-
logisch zu erfassenden Problem darin einig, daB auf diesem Feld noch zahl-
reiche Vorfragen methodischer und systematischer Art zu l6sen sind und da
Entchristlichung nur schwer zu definieren und keinesfalls mit Sikularisie-
rung bzw. Siékularisation identisch ist. Entchristlichung hat wohl mit der
Sdkularisation der Institutionen und Gesetze zu tun; viel gewichtiger aber
sind die Zusammenhiéinge zwischen formeller und reeller Entchristlichung,
die in beiden Lindern festzustellende Auswanderung aus der Kirche, das
zahlenmiBig unfaBbare Verschwinden des christlichen Glaubens. Man miiBte
ferner wissen, was Christianisierung bedeutet, bedenken, da8 die Entchristli-
chung lingst vor dem 19.Jahrhundert begonnen hat, und man miite zuver-
laBige Kriterien der Christlichkeit (Berufungen, Bruderschaften, Sakramen-
tenspendung, Tiefe des religiosen Gefiihls, Moral der Gesellschaft) kennen.
Trotz dieser Schwierigkeiten kam Latreille immerhin zu dem wichtigen Ergeb-
nis, daf} «christianisation et déchristianisation» nicht als genau zu charakte-
risierende Zustiinde einer geschlossenen Gesellschaft verstanden werden
kénnen, sondern nur als Bewegung des Fortschritts und Riickgangs des
Glaubens und christlichen Lebens.

396



	Ein Kongress für vergleichende Kirchengeschichte

