
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 19 (1969)

Heft: 2

Artikel: Ein Kongress für vergleichende Kirchengeschichte

Autor: Büsser, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN MELANGES

EIN KONGRESS
FÜR VERGLEICHENDE KIRCHENGESCHICHTE

Von Fritz Büsser

Vom 24. bis 28. September 1968 hat in Cambridge (Selwyn College) eino
Konferenz der Internationalen Kommission für vergleichende Kirchenge-
schichte stattgefunden. Sie vereinigte rund 150 Fachleute A'ornehmlich aus
England, der Bundesrepublik Deutschland, Frankreich, SkandinaA'ien, den
Niederlanden, Italien und der Schweiz, selbstverständlich Angehörige aller
großen christlichen Konfessionen. Im Mittelpunkt der Tagung standen
Diskussionen über 7 große Forschungsberichte, die sich mit christlicher Mission
vom 3. bis 9. Jahrhundert, mit Herkunft und Bildung der Geistlichen im
16. Jahrhundert und schließlich mit der Entchristlichung Europas im 19.

und 20. Jahrhundert befaßten. Vorträge fehlten nicht ganz, doch standen sio
eher am Rande; einerseits beleuchteten Kurzreferate die Hauptthemata von
verschiedenen geographischen, zeitliehen oder systematischen
Gesichtspunkten aus noch genauer, anderseits orientierten einige englische Kollegen
über Spezialfragen. So sprach äußerst brillant, doch nicht durchweg
überzeugend Prof. G. R. Elton (Cambridge) über die Beziehungen zwischen
England und dem Kontinent im 16. Jahrhundert, Rev. Prof. S. L. Greenslade
über den Einfluß der patristischen Literatur auf die anglikanische Theologie
und Prof. J. M. Plumley über mittelalterliches Christentum in Nubien. Aufs
ganze gesehen bedeutete dieser dritte, erstmals in England mit aller Sorgfalt
vorbereitete und in den schönen Räumen des Selwyn College durchgeführte
Kongreß für vergleichende Kirchengeschichte einen großen Gewinn. Sicher
AATirden keine abschließenden Resultate A'orgelegt und blieben viele Fragen
offen - die Berichte über die drei großen Tagungsthemen vermittelten aber
doch einen imposanten Eindruck über die vielfältige Arbeit zahlreicher Kir-
chenhistoriker und eröffneten interessante neue Perspektiven.

Über die christliche Mission vom 3. bis 9. Jahrhundert orientierten Dr.
W. H. C. Frend (Cambridge) und Prof. Dr. E. Ewig (Bonn). Aufgrund der
Werke von Harnacks, Bardys, Thompsons und andere, vor allem aber auf-

391



grund eigener fundamentaler Kenntnisse der Quellen unterschied Frend in
seinem Bericht über «The Mission of the Early Church, 180-700» drei große
Epochen. Wie im 19. Jahrhundert Händler etwa in Indien oder heute die
Pfingstbowegung in Südamerika durchaus unorganisiert und privat für den
christlichen Glauben warben bzAv. werben, so gab es in den ersten drei
Jahrhunderten unserer Zeitrechnung kaum eine planmäßige Mission. Das
Christentum verbreitete sich im Gespräch von Christen mit Heiden, vor allem in
den unteren Volksschichten und besonders durch Händler und Reisende. Der
Missionsbefehl Matth. 28 war gewissermaßen unbekannt; eigentliche
Missionsfeldzüge führten nur Gregor Thaumaturgos (243-272) in Pontus und
Kappadozien und Gregor Illuminator in Armenien durch. Trotzdem hat sich
bis zum Jahr 300 das Christentum im ganzen römischen Reich geAvaltig
verbreitet; Nordafrika, Ägypten, Ostsyrion Avaren damals mehrheitlich christlich.

Die zweite große Epoche setzte mit Konstantin ein und dauerte bis zum
Tode Justinians. Da nun der Glaube öffentlich bekannt werden konnte, vom
Kaiser begünstigt wurdo und im besondern Leute in öffentlichen Stellungen
allen Anlaß hatten, sich zu bekehren, bildeten sich in dieser Zeit neue, auch
für die Folgezeit gültige Typen missionarischen Bemühens aus: schon
Konstantin verband auf Anregung Eusebs von Cäsarea religiöse und politische
Ziele so eng miteinander, daß Frend die Auffassung vertritt, er habe damit den
späteren universalistischen Theorien Tür und Tor geöffnet. Die Bischöfe
trieben Mission, oft nur um die ungestümen Bewohner innerhalb oder am
Rande ihrer Diözesen zu befrieden. Vor allem aber und weitaus am Avirkungs-
A'ollsten arbeiteten vom 4. bis O.Jahrhundert die als besonders inspiriert
geltenden Mönche und Asketen an der Bekehrung Einzelner Avie ganzer
Völkerschaften. Im 6. und 7. Jahrhundert schließlich lösten im Osten die universalistischen

Träumereien eine neue Missionswelle aus; im Westen trat aufgrund
von Augustins Prädestinationslehre der Wunsch in den Vordergrund, vor
dem unmittelbar erwarteten Jüngsten Gericht möglichst viele Heiden bzw.
Germanen zu bekehron. In der Praxis standen sich dabei die organisierte
päpstliche Mission, wio sie etwas im Briefwechsel Gregors des Großen in
Erscheinung tritt, und die mehr zufällige Mission Privater in Form der pere-
grinatio pro Christi amore eines Columba (Iona), Columban (Luxeuil,
Bobbio), Wilfred, Willibrod und Bonifatius gegenüber.

Eugen Ewig, Mitverfasser des neuen katholischen Handbuchs der
Kirchengeschichte, berichtete über die christliche Mission bei den Franken und
im Merowingerreich. Vom Zusammenbruch der kirchlichen Organisation im
untergehenden römischen Reich, von den Missionsimpulsen der gallischen
Kirche und Chlodwigs Bekehrung ausgehend, untersuchte er in einer
eingehenden Analyse die innerkirchliche Restauration und Mission im nordgallisch-
fränkischen, im mittelrheinischen, im burgundisch-alemannisch-rätischen
und bayrischen Raum. Er stellte dabei zusammenfassend fest, daß diese im
allgemeinen von den Königen organisatorisch und wohl auch materiell
gefördert, im wesentlichen aber vom Klerus - im besondern vom Mönchtum

392



von Luxeuil - getragen wurden. Im einzelnen befaßte er sich eingehend mit
den Anfängen des Bistums Konstanz, der Neugründung der Bistümer Basel
und Augsburg, mit der Mission Columbans, Corbinians, Winfrid-Bonifatius,
mit den Methoden der Mission und, durchaus mit Frend übereinstimmend,
mit den Motiven der Bekehrung: «Im Vordergrund standen Machtproben des
Christengottes und seiner Verkünder. Procedes simples et violents wie die
Zerstörung der heidnischen Kultstätten und -gegenstände entsprangen i.a.
nicht bloßem Fanatismus, sondern sollten die Ohnmacht der Götter ad ocu-
los demonstrieren. Das positive Gegenstück dazu waren die AVunder der
Heüigen. Großen Eindruck machten aber auch die prouesses ascetiques nicht
nur der columbanischen Mönche, sondern auch älterer Eremiten wie etwa
Wulfilaichs. Echtem christlichen Geist entsprachen die Werke der
Barmherzigkeit, besonders dio Befreiung der Gefangenen. Die geistliche
Unterweisung Avar anscheinend sehr stark durch Cäsarius von Arles bestimmt.» -
Leider hat diese Erforschimg der BekehrungsmotiA'e und der Missionsmethoden

mit der Erforschimg des äußern Fortgangs der Mission nicht Schritt
gehalten. Wenn auch Aveitere Erkenntnisse nicht leicht zu gewinnen sind, so
dürften sie doch möglich sein.

Wesentlich mehr Berichte lagen zum zweiten Thema vor: Herkunft und
Bildung der Geistliehen im 16. Jahrhundert. Von katholischer Seite äußerte
sich zunächst Jan van Laarhoven (Nijmegen) zur Frage der «Formation des

pretres dans la premiere moitie du 16c siecle». Unter Hinweis darauf, daß es
dabei weniger um eine Untersuchung der allgemeinen Erziehung als der
eigentlichen pastoralen Ausbildung der Priester gehe, erinnerte er an die
entsprechenden Beschlüsse und Richtlinien der Synoden und Concilien vor
Trient. Diese wiederholten in der Regel ausschließlich die mittelalterlichen
kanonischen Vorschriften über Weihevoraussetzungen und Sakramentenverwaltung,

bzw. übor die Lebensführung. Ein eigentliches Pfarrer-Leitbild (wie
es die Reformation sofort entwickelte) fehlte; der Pfarrer war einfach
Verwalter der Sakramente, mindestens rechtmäßiger Inhaber einer Pfründe,
wenn möglich Deuter von Credo und Unservater. Bemerkenswert ist,
daß im beginnenden 16. Jahrhundort auch der alte Grundsatz des «Lieber
weniger Gute als viele Schlechte» Avieder betont wurde und daß der-von Papst
Paul III. 1536 geforderte Kardinalsrapport die Mißstände im römischen
Klerus Avohl schonungslos darlegte, aber keinerlei neue Rezepte goben konnte.
Im Gegensatz zu gewissen deutschen Forschern (die übrigens aus unerfindlichen

Gründen durch Abwesenheit glänzten!), gewann van Laarhoven auch
dem literarischen Antiklerikalismus in Satire, Theater, Lied und Flugblättern
eine positiA-e Seite ab: Wenn diese auch A'iel Böses enthalten hätten, so
deckten sie sich inhaltlich doch in mancher Beziehung mit dem reformatorischen

Schrifttum, brächten freilich auch wie dieses mehr Diagnose als
Therapie. - Über «La formation du clerge apres le concile de Trente» äußerte

393



sich Prof. L. E. Halkin (Liege). Leider bestand das Referat dieses

hervorragenden Gelehrten eigentlich nur in einer weitläufigen Interpretation des

entscheidenden Konzilsdekrets «Cum adolescentium aetas»-der Gründungsurkunde

des sogenannten tridentinischen Seminars - sowie in einem auch
dio neuere Literatur berücksichtigenden Überblick über dio Geschichte der
Seminarien in Italien, Spanien, Portugal, Frankreich und im Deutschen
Reich. Wenn diese äußerlich, gewissermaßen statistisch gesehen außerordentlich

ruhmvoll - es entstanden allein im Westen innerhalb A'on hundert Jahren

gegen tausend Seminarien - und deshalb die katholische Reform in dieser
Hinsicht gelungen scheint, so bedurfte gerade die Einrichtung des römischen
Seminars der Ergänzimg durch die Gründungen der Gesellschaft Jesu, der
Barnabiten, Lazaristen, Sulpizianer, Eudisten und ähnlicher Einrichtungen.

Auf protestantischer Seite untersuchte Dr. Bernhard Klaus (Erlangen)
«Herkunft und Bildung lutherischer Pfarrer der reformatorischen Frühzeit».
In der zeitlichen Beschränkung auf die Jahre 1517-1535 und in örtlicher
Beschränkung auf Kursachsen, Nürnberg und die Markgrafschaft Brandenburg
unterschied Klaus drei Gruppen lutherischer Pfarrer: die angesehenen sacer-
dotes litterati, die Luthers Zeitgenossen Avaren und als Theologen seine

Gesinnungsgenossen wurden; die sacerdotes simplices, die nicht immer aus
Überzeugung, sondern manchmal mehr oder Aveniger unfreiwillig mit ihren
Gemeinden den Schritt in das Luthertum wagten, ohne über das nötige
theologische Rüstzeug zu verfügen; schließlich die Generation der Jüngeren,
die neu in den neuen Stand eintraten, ohne vorher schon der römischen
Kirche als geweihte Priester gedient zu haben. Während die sacerdotes
litterati um Luther (Luther, Melanchthon, A'on Amsdorf, A'on Staupitz, J.
Jonas, Bugenhagen, Spalatin, in Nürnberg Volprecht, Link, A. Oslander,
Schleupner), durchweg aus Adel, Bürgertum und Handwerkerstand, zur
führenden Gruppe aufstiegen, setzte sich die Gruppe der Geistlichen niederen
Standes wie in vorreformatorischer Zeit meistens aus Angehörigen der städtischen

Handwerkerfamilien zusammen. Als ehemalige Weltpriester und
Ordensgeistliche verfügten sie nur über minimale theologische Kenntnisse. Wie
Paul Drews schon nachgewiesen hat, Avaren sie theologisch oft so wenig
vorgebildet, auch über Luthers Lehre und Schriften so wenig orientiert, daß sie

vielfach in der Sakramentenspendung unter beiderlei Gestalt und in der
Priestorehe die Summe aller reformatorischen Neuerungen erblickten und
daß nicht einmal Dekalog und Credo allen bekannt waren. Abhilfemaßnahmen

wie Luthers Bibelübersetzung, seine Postillen, die «Deutsche Messe

und Ordnung Gottesdiensts», der «Unterricht der Visitatoren an die Pfarrherrn

im Kurfürstentum Sachsen», auch Luthers «Kleiner Katechismus» (primär

ein« Enchiridion... für die gemeine Pfarherr und Prediger»!) änderten freilich

früh die schlimmsten Verhältnisse in Sachsen. In Nürnberg sorgte V.
Dietrich energisch für eine sorgfältige Bildung und auch finanzielle
Besserstellung dieser Geistlichen. Auch die nach der Durchführung der Reformation

für den geistlichen »Stand nou geAvonnenen Bewerber stammten, beson-

394



ders in der allerersten Zeit, zum größten Teil aus Handwerkerfamilien bzw.
bürgerlichen Kreisen der städtischen BeA'ölkerung. Sie hatten in den seltensten

Fällen eine theologische Ausbildung und kamen aus allen möglichen
Berufen. Ein Schulbesuch und eine praktische Lehrzeit als Ersatz für ein
Studium galten als durchaus legitime Möglichkeit der Vorbereitung auf das
Pfarramt.

Demgegenüber gelang Prof. Dr. H. Meylan (Lausanne) in einem souveränen

Überblick über Herkunft und Bildung der reformierten Pfarrer im 16.

Jahrhundert der Nachweis, daß in der reformierten Schweiz, in den
Niederlanden, in Frankreich und Schottland von allem Anfang an größtes Gewicht
auf eine gründliche theologische Ausbildung der Pfarrer gelegt wurde -
eine Tatsache, welche in der Diskussion die Frage rief, ob hier nicht die
seelsorgerliche Praxis zu kurz gekommen sei. Neben den mittelalterlichen und
neuen Universitäten (Basel, Saint-Andrews, GlasgOAV, Aberdeen, Leyden,
Franeker) schufen die reformierten Kirchen in den Akademien einen neuen
Typ Hochschule und verbanden diese auch mit Kollegien. Zwingiis Prophe-
zey in Zürich stellt dafür den Prototyp dar; Bern, Lausanne, Genf, nachher
zahllose andere Städte folgten. Erstaunlicherweise scheint die Forderung
akademischer Studien in der Schweiz am ehesten respektiert worden zu sein: in
der deutschen wie in der welschen Schweiz rekrutierte sich im 16. Jahrhundert
der Pfarrerstand ausschließlich aus Absolventen der Kollegien, Akademien
und Universitäten, Avobei die Fälle nicht fehlten, daß einzelne Privilegierte
schon damals ihre Studien in Deutschland oder England ergänzten. Recht
erfreuliche Schlüsse für einen relatiA' hohen Bildungsgrad der reformierten
Pfarrer lassen sich auch aus den allerdings noch zu wenig untersuchten alten
Pfarrerbibliotheken, Predigtsammlungen und Buchdruckerverzeichnissen
schließen. Die reformierten Akademien verfügten im 16. Jahrhundert über
hervorragende Lehrer: Conrad Pellican in Zürich und Antoine Le Chevalier
in Genf Avaren Hebraisten, Theodor Beza und Henri Estienne in Genf
Gräzisten A'on Weltruf. In theologischer Beziehung standen natürlich Calvin
und Bullinger an der Spitze. Leider ist über die Herkunft der reformierten
Pfarrer weniger Genaues herauszufinden, da die hierfür notwendigen
Universitätsmatrikeln und Pfarrorlisten nur noch zum Teil vorhanden sind. Die
Verhältnisse scheinen von Ort zu Ort verschieden gewesen zu sein und sich
auch in zeitlicher Hinsicht gewandelt zu haben. AVahrend zum' Beispiel in
Zürich der katholische Klerus nach den zwei Disputationen sich sozusagen
en bloc der Lehre Zwingiis angeschlossen hat, war man in der Waadt und in
Genf ganz auf französische und flämische Refugianten angewiesen. Von ca.
365 Avaadtländischen Prädikanten der Jahre 1548-1597 waren kaum die
Hälfte Einheimische. Freilich blieben auch nicht alle Refugianten in der
Schweiz. Neben vielen, die hier ihr Amt in aller Freiheit ausübten und dafür
bald auch das Bürgerrecht erhielten, kehrten andero nach kürzerer oder
längerer Zeit wieder in ihre Heimat zurück. In Schottland mußten die rund
300 Pfarrer wegen Pfarrmangel 1574 durch etwa 700 Lektoren ergänzt wer-

395



den. In sozialer Beziehung schließlich stammten auch die reformierten
Pfarrer weniger aus dem Adel als aus Bürger- und Handwerkerkreisen bzw.
dem katholischen Welt- und Ordensklerus. Trotzdem der Pfarrerstand nicht
besonders geachtet war («Vocation la plus mesprise qui soit aujourd'hui, et
toutesfoys plus necessaire encores que l'air que nous humons et que le souffle
duquel nous respirons», sagt Beza 1592 in einer Predigt über die Passion
Christi!), fanden es die Verantwortlichen aller reformierten Kirchen sehr
früh notwendig, gewisse Vorkehren zu treffen, um sich der Aufrichtigkeit
der Berufung ehemaliger katholischer Pfarrer und Mönche zu versichern.

Daß Herkunft und Bildung der Geistlichen im 16. Jahrhundert überhaupt
von Ort zu Ort, A'on Zeit zu Zeit verschieden Avaren, ging indes nicht nur
aus den vier Hauptberichten horvor. Das war auch das eindeutige Ergebnis
von sechs zum Teil äußerst spannenden, intensivste lokale Forschungsarbeit
bezeugenden Nebenreferaten zu diesem Thema. Es sprachen Mrs. D. OAven
und Mrs. F. Heal, Dr. R. Peters über die Verhältnisse in England, Dr. B.
Vogler (Straßburg) über die Rhoinlande zwischen Straßburg und Koblenz,
Dr. M. Brecht (Tübingen) über Württemberg, Dr. C. A. Tukker über die
reformierten Niederlande.

*

Zum Thema der Entchristlichung Europas schließlich lagen zwei Berichte
vor. Prof. Dr. A. Latreille (Facultö des Lettres de Lyon) sprach über die
Entchristlichung in Frankreich, Dr. H. Willmer (Leeds) über jene in England. Sie
waren sich bei diesem ganz neuen, noch kaum historisch, sondern eher
soziologisch zu erfassenden Problem darin einig, daß auf diesem Feld noch
zahlreiche Vorfragen methodischer und systematischer Art zu lösen sind und daß
Entchristlichung nur schwer zu definieren und keinesfalls mit Säkularisierung

bzw. Säkularisation identisch ist. Entchristlichung hat wohl mit der
Säkularisation der Institutionen und Gesetze zu tun; A'iel gewichtiger aber
sind die Zusammenhänge zwischen formeller und reeller Entchristlichung,
die in beiden Ländern festzustellende Auswanderung aus der Kirche, das
zahlenmäßig unfaßbare Verschwinden des christlichen Glaubens. Man müßte
ferner wissen, was Christianisierung bedeutet, bedenken, daß die Entchristlichung

längst A'or dem 19. Jahrhundert begonnen hat, und man müßte zuArer-
läßige Kriterien der Christlichkeit (Berufungen, Bruderschaften, Sakramen-
tenspendung, Tiefe des religiösen Gefühls, Moral der Gesellschaft) kennen.
Trotz dieser Schwierigkeiten kam Latreille immerhin zu dem Avichtigen Ergebnis,

daß «christianisation et dechristianisation» nicht als genau zu
charakterisierende Zustände einer geschlossenen Gesellschaft A'erstanden werden
können, sondern nur als Bewegung des Fortschritts und Rückgangs des
Glaubens und christlichen Lebens.

396


	Ein Kongress für vergleichende Kirchengeschichte

