
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 19 (1969)

Heft: 2

Artikel: Zur Raetia Curiensis im Frühmittelalter

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR RAETIA CURIENSIS
IM FRÜHMITTELALTER

Von Iso Müller

1. Die Kirchen im Tello-Testamente von 765

Eine ganze Literatur ist bereits über dieses so wichtige und frühe
Dokument herausgekommen. Das Erfreuliche ist, daß alle
Forschungen in neuerer Zeit die Echtheit der Verurkundung und der
geschenkten Güter und Personen darlegen können. Über die
formelle Seite herrschen zwei Meinungen. Fritz Streicher und Franz
Beyerle sehen in dem langen Text der Schenkung zwei Urkunden
zusammengekoppelt, eine von Präses Victor und eine von dessen
Sohn Bischof Tello1. Diese Ansicht vertrat auch der Schreiber dieser
Zeilen2. Demgegenüber betrachten Elisabeth und Bruno Meyer-
Marthaler die Urkunde im traditionellen Sinne als einheitliches
Ganzes, als eine einzige Schenkung des Churer Bischofs, nahmen

1 Fritz Streicher, Die Carla donationis sanctorum des Bischofs Tello von
Chur. Mitteilungen des österreichischen Institutes für Geschichtsforschung.
51 (1937) 1-23. Franz Beyerle, Der Tellotext für Disentis von 765. Jahresbericht

der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 78

(1948) 3-50.
2 I. Müller, Die Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im

Jahre 765. Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden 69 (1939) 1-138. Zitiert im folgenden mit: Schenkung. Zu den
neueren Untersuchungen über Tello siehe I. Müller, Zur rätisch-alemannischen

Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts. Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 2 (1952) 1-40.

281



aber verschiedene Zusätze und Veränderungen im Texte an3. Eine
Aveitere Diskussion vom urkundentechnischen Standpunkte aus ist
sehr zu begrüssen.

Im folgenden Abschnitt beschäftigen Avir uns zunächst nur mit
den Angaben über Kirchen, deren Besitzungen als Angrenzer von
tellonischen Gütern bezeichnet werden. Dabei legen wir den Text
des Bündner Urkundenbuches zu Grunde, da diese Edition am
meisten verbreitet ist und auch die Varianten, dazu noch Lokalisationen

der Ortsnamen bietet. Solche sind schon vorher mit ausführlicherer

Begründung versucht worden, auf Avelche wir hier allgemein
verweisen und nur in besonderen Fällen wiederum zurückgreifen4.

Am besten beginnt man Avohl mit einer Kirche, die nur einmal
genannt ist: «super Falarie pradum confiniens in saneti Stephani»
(S. 16, Z. 21-22). Der Passus gehört zur Beschreibung des Haupthofes

Sagens und schließt sich an die Envähnung eines Gutes auf
dem Kästriser Stein an. Es kommt hier praktisch nur die Steplians-
kirche in Luvis in Betracht, die mithin oberhalb Fellers ein Gut
besaß. Das Stephanspatrozinium ist im 15./16.Jahrhundert für
Luvis mehrfach bezeugt5.

Fünfmal ist ein Gut ad saneti Martini genannt. Zuerst lesen Avir

«agrum confinientem ad Solemnis, ad saneti Martini» (S. 16, Z. 10).
Es handelt sich Aviederum um den Sagenser Haupthof, von dem ein
Acker an Salens, einer Gadenstatt in der Gemeinde Ruschein gegen
Schleuis hin, grenzte6, auf der andern Seite war ein Gut der Martinskirche.

Man hat schon an eine Kirche St. Martin in der Sagenser
Pfarrei gedacht, da es ja auch eine Alp St. Martin hoch oben bei der
Alp Nagiens gibt7. Doch haben Avir bislang sonst keine Nachricht
von einer solchen Sagenser Kirche. Vielleicht daß man noch einmal

3 E. und B. Meyer-Marthaler, Untersuchungen zum Tellotestament.
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschiehte 40 (1946) 161-189. E. Meyer-
Marthaler und F. Perret, Bündner Urkundenbuch, Bd. I, 1955, 12-23.
Der betreffende erste Faszikel des Werkes Avar schon 1947 erschienen. Wir
zitieren das Opus mit der Abkürzung: BUB I.

4 Schenkung S. .118-137.
5 Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von

Graubünden 41 (1911) 47 und 72 (1942) 75, 77, 80.
6 A. Schorta, Rätisches Namenbuch, Bd. 2. Etymologien. 1964, S. 821.
7 BUB I, S. 16, Anm. 8.

282



Spuren davon findet. Die Martinskirche in Truns (7./S. Jahrhundert)
ist zu weit entfernt. Eher könnte noch die Martinskirche in Brigels
in Betracht kommen, obwohl sie für das Frühmittelalter nicht
stringent bewiesen werden kann. Doch schon aus geographischen
Gründen empfiehlt es sich, an die Martinskirche in Ilanz zu denken,
die nach allem eine Victoridengründung des 7. Jahrhunderts Avar8.

Im Urbar von Tello folgt unmittelbar darauf: «pradum Suprasaxa
roncale confiniens in saneti Martini» (S. 16, Z. 20-21). Das Gut
dürfte auf dem Kästriser Stein zu suchen sein und der Ilanzer
Martinskirche gehört haben. «Agrum subter Lobene confinientem
in saneti Martini» (S. 17, Z. 10-11), beim Haupthof Ilanz aufgezählt,

lokalisieren alle Forscher unterhalb Lu\Tis und oberhalb der
Ilanzer Martinskirche, welche also dieses Gut besaß.

Die folgenden zwei Erwähnungen gehören bereits zum Haupthof
in Brigels. Wir lesen zuerst: «agrum in Vicinaves, confinientem ad
Lomelengum, alia parte in saneti Martini» (S. 18, Z. 15-16). Es
handelt sich - um Vischnaus, unterhalb Brigels. Darauf folgt:
«pradum in Ruane confinientem ad saneti Martini» (S. 18, Z. 20-21).
Da im Zusammenhang auch neben Brigels noch Schlans und Danis
erwähnt AArerden, denkt man an Plaun Ruaun in Brigels, ZAvischen
St. Martin und St. Eusebius9. Man wird deshalb offen lassen, ob
nicht bei den letzten zwei Grenzangaben die Martinskirche in Brigels
gemeint ist. Jedenfalls liegt sie näher als die Ilanzer Pfarrkirche.
Nur Avenn Ruane identisch mit Ruis Aväre, müßte man mehr an sie
denken. »Sind Avir auf dem richtigen Wege, dann ist die Brigelser
Martinskirche geradezu angrenzend an ihr Gut gelegen.

Ebenso Avie Martin ist auch Maria als Kirchentitel erwähnt. Im
Teile, der dem Haupthof zu Sagens geAvidmet ist, entdecken Avir:

«pradum in Heretis confiniente ad sanete Marie, alia parte in via»
(S. 16, Z. 15). Die Deutung auf Tiert, das südlich des inneren Sagens
liegt, ist unbestritten. Man könnte sich höchstens fragen, ob es sich
nicht um ein anderes Tiert handelt, gab es doch solche in Fellers,
SeeAvis usav. 10. Da sich aber der ganze Kontext auf den Haupthof in

8 Näheres bei I. Müller, Die rätischen Pfarreien des Frühmittelalters.
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 12 (1962) 466-467.

9 Schorta, I.e. S. 289.
10 Schorta, S. 344-345 zu tortus gedreht, krumm.

283



»Sagens bezieht, vorher und nachher auch Güter beim innern
Sagens genannt Averden, kann doch nur das Sagenser Tiert in Frage
kommen. Wenn das aber südlich des Hauptdorfes liegt, dann Avird

man versucht sein, «die Marienkirche auch in Sagens zu lokalisieren.
Denn man wird nicht gleich in einer so alten Siedlung, wie Sagens es

ist, ein Gut der Ilanzer Marienkirche vermuten. Sind Avir auf dem
rechten Wege, dann geAvinnt noch eine andere Stelle neuen Wert:
«Amantius persona preter terram solam sanctae Mariae» (S. 17,

Z. 4). Der Passus gehört zur Beschreibung des Hofes zu Sagens. Die
Marienkirchen von Ilanz und Brigels kommen hier Aveniger in
Betracht, das Nächstliegende ist Sagens.

Bei der Beschreibung des Großhofes zu Ilanz, und zAvar unmittelbar

nach der Erwähnung eines Ackers in Luvis, lesen aatt: «agrum
ad curtem confinientem in sancte Mariae» (S. 17. Z. 11-12). Man
Avird hier an eine Marienkirche in Ilanz denken. Eine solche ist 1287

belegt: «cappella beate Marie virginis et beate Margarete aput
Illans.» Später hat die heilige Margaretha den Sieg davongetragen11.
Das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts erAvähnt zum Besitz in Ilanz:
«ecclesia cum decima de ipsa villa12.» Zögernd hat E. Poeschel diese

Stelle auf St. Maria bezogen13. Doch hat die Identifikation manches

für sich und wird heute bevorzugt. Es Aväre sehr zu Avünschen, daß

Grabungen die Hypothese bestätigen könnten. Dafür spricht auch

die folgende Erwähnung des agrum Aflupio, das man neuerdings
eher in Valuppi, einer Wiese bei Prada unterhalb Seth, sehen

möchte, eher als in der Gadenstatt Freppi in Flond14. Auf jeden
Fall zeigt der Kontext auf die Gegend des Ilanzer Beckens hin.

Ebenfalls unter dem Ilanzer Haupthof findet sich «pradum in
Campaniola confinientem in sancte Marie» (S. 17, Z. 14). Auch hier
dürfte es sich um ein Gut in oder um Ilanz handeln, das an Besitztum

der dortigen Marienkirche anstieß15. Unmittelbar darauf lesen

» BUB III. Lief. 2 (1963) 112-113 Nr. 1165 zum 21. März 1287.
12 BUB I, S. 389.
13 E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4, 1942, 48,

54-55.
14 Schorta, S. 885.
is Vgl. Schorta, S. 66.

284



wir: «pradum in Longorione confinientem in sanctae Marie» (S. 17,
Z. 15), avo wir wieder die gleichen Schlüsse ziehen dürfen16.

Bereits beim Haupthof von Brigels steht der Passus: «agrum in
Ruane confinientem in flumine, altera parte in s. Mariae» (S. 18,
Z. 3-4). Die Stelle ist nicht eindeutig zu klären. Da gerade nachher
steht: «agrum in ipso Ruane» könnte man an Ruis denken und
wiederum die Ilanzer Marienkirche in Betracht ziehen. Aber es ist
auch Plaun Ruaun in Brigels ZAvischen St. Eusebius und St. Martin
möglich, so daß man dann auch die Brigelser Pfarrkirche in Diskussion

ziehen muß. Bald darauf folgt ja auch die schon erwähnte
Stelle «pradum in Ruane confinientem ad saneti Martini» (»S. 18,
Z. 20-21), die dem Zusammenhange nach in Brigels gesucht werden
darf. Wir hätten hiemit beide Brigelser Kirchen, St. Maria und
»St. Martin, hier bei der Beschreibung des Brigelser Haupthofes
genannt17.

Wir wenden uns nun der Kolumbanskirche von Sagens zu, deren
erste Envälinung lautet: «agrum ad Buliu confinientem ad ipsam
curtem, alia parte ad sanetum Columbanum» (S. 15, Z. 21). Nachher
finden wir nicht mehr «ad sanetum Columbanum», sondern «ad
saneti Columbani», also stets den Genitiv, wie er auch bei den andern
Heiligennamen figuriert: «sanctae Mariae, saneti Stephani, saneti
Martini.»In allen Fällen wird stets nach mittelalterlichem Brauche
der Heilige als Besitzer des betreffenden Gotteshauses angesehen18.
Es müßte eigentlich heißen «confinientem ad ecclesiam saneti
Columbani». So finden wir auch vielfach in den Sankt-Galler
Urkunden des S.Jahrhunderts den Ausdruck «ad ecclesiam (oder
monasterium) saneti Galli (oder Gallonis)». Aber daneben kommt
langsam die kürzere typische Formel auf «ad sanetum Gallum»
zu 751, «ad saneti Calloni» zu 758, «trado saneto Galloni» und «servio

18 Schorta, S. 191 bietet Hinweise auf Langreuns, Langraus.
17 Über die Pfarrei Brigels und ihre Kirchen siehe Schweizerische

Zeitschrift für Geschichte 7 (1957) 436-437 und 12 (1962) 470, dazu H. Erb,
Archäologische Untersuchungen und Entdeckungen in Graubünden, 1964,
S. 5-6 (SA aus Terra Grischuna, April 1964).

i8 Dazu Büttner-Müller, Frühes Christentum im schweizerischen Alpenraum,

1967, S. 58.

285



ad sanetum Galonem» zu c. 764, «ad saneti Gallonem» zu 78419.

Also eine Vielfalt von vulgärlateinischen Ausdrücken, sogar in der
gleichen Urkunde. Nun sind ja die Forscher darüber einig, daß im
Original der Tello-Urkunde viel mehr volkssprachliche Formen Avaren

als die späteren Kopien aufweisen. Schon der Vergleich mit den
Orts- und Personennamen, die darin vorkommen, läßt auch auf ein
entsprechendes Latein im Sinne der damaligen Urkunden schließen20.

So Avurde das ursprüngliche Agustus in den späteren Kopien
zu Augustus modernisiert (S. 16, Z. 19). Neben Bevani(us) findet
sich unmittelbar danach auch die weitere Entwicklung zu Befanius
(S. 18, Z. 18 und 24). So wechselnd und verschiedenartig ist auch das

Latein der Urkunde. Bald wird reminisci mit dem Akkusativ, bald
mit dem Ablativ gebraucht, bald bedient sich der Text des Lokativs,

bald des lokalen Dativs. Im gleichen Satze wechseln Indikativ
und Konjunktiv21. So erklären sich «ad sanetum Columbanum» und
«ad saneti Columbani». Es nimmt sich wie eine Bestätigung dieser

Ansicht aus, Avenn AAdr noch eine Mischform finden in «ad sanetum
Columbani» (S. 16, Z. 17). So wird man alle diese Ausdrücke gleich
interpretieren dürfen, in dem Sinne, daß sie einfach nicht auf die

Kirche selbst, sondern auf deren Besitztum hindeuten.
Gehen Avir nun zu den einzelnen Gütern über. Buliu ist etymologisch

zu bulium Trog zu stellen22. Wo aber der Acker lag, Avissen

Avir nicht. Tuliu südlich von Laax ist der Form Avegen für die damalige

Zeit zu fortgeschritten23. Darauf folgt: «agrum in Sarrs, con-
finiente ad saneti Columbani, alia parte in via» (S. 16, Z. 1). Sars

wurde stets südAvestlich des inneren Dorfes lokalisiert, wo der Acker
heute noch so genannt Avird. Ebenso deutlich ist Lavanuz, nördlich
A^on Laax, zweimal genannt: «agrum a Levenoce, confiniente ad

saneti Columbani» (S. 16, Z. 7) und «pradum in Levenoce eonfiniens
ad saneti Columbani» (S. 16, Z. 16). Unmittelbar darauf lesen aatt:

i» H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1,1863, Nr. 14, 22,40,
101. Vgl. auch BUB I, S. 31, Nr. 29 zu ca. 800: ad ecclesiam beato Elarii.

20 Darüber zuletzt noch Meyer-Marthaler in der Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 40 (1946) 163, dazu Schenkung S. 52-64.

2i Schenkung S. 60-61.
22 Schorta, S. 54.
23 Schenkung, S. 120-121.

286



«in Prado confiniens ad sanetum Columbani» (S. 16, Z. 17). Wo das

Gut lag, wissen AArir nicht.
Letztlich sind noch zwei zusammengehörige Urbar-Aufzeich-

nungen beim Haupthof in Sagens zu notieren: «curtinum subter
Secanio confiniente ad saneti Columbani, alia parte in via; aliud
curtinum subter \Tico, confiniente ad saneti Columbani de ambabus

partibus» (S. 16, Z. 11-13). Im ersten Falle dürfte es sich um das Gut
Sut Curtins, südlich von dem inneren Sagens gelegen, handeln.

Trotz mancher Unsicherheiten kann man sagen, daß die Güter

von St. Kolumban auf den Gebieten von Sagens lagen (Lavanuz,
Sars, Sut Curtins). Auch die sonstigen Ortsnamen dieses Teiles der
Urkunde (Alp Nagiens, Kästris, Starvitz usw.) deuten auf das

Sagenser Gebiet hin. Aber nicht nur Güter, auch Personen-Namen
weisen auf Sagens und seine Kolumbanskirche. Bei der Umschreibung

des dortigen Haupthofes begegnen uns zwei Namen, die auf
dieses Patrozinium hindeuten. Zunächst lesen wir von einem Kolo-
nen Calanho bzAV. Calambo (S. 16, Z. 24), dessen Name Robert von
Planta auf Kolumban zurückführt. Deutlicher ist Columba, ein

männlicher Name, da es von ihm und den übrigen dort zum Hofe

gehörigen Personen am Schlüsse heißt: «hos omnes cum uxoribus»
(S. 17, Z. 5)24.

2. St. Maria und St. Kolumban in Sagens

Bisher nahm man allgemein an, es habe in Sagens nur eine
frühmittelalterliche Kirche gegeben, die zuerst dem heiligen Kolumban
geweiht war, der jedoch seine Schutzherrschaft an die Muttergottes
abtreten mußte. Im marianisch gesinnten Hochmittelalter wäre ein
solcher Patroziniumswechsel nicht ganz unglaubhaft. Aber nachdem

aus dem Tello-Testamente eigentlich zAvei Kirchen in Sagens

resultieren, eine Marien- und eine Kolumbanskirche, nachdem
insbesondere Ausgrabungen, von denen noch die Rede sein Avird, eine

sehr alte Kirche ans Licht gebracht haben, die nicht am Platze der

24 Zu beiden Namen siehe Schenkung S. 106 und 109.

287



heutigen Marienkirche lag, können wir mit dem PatroziniumsAA'ech-
sel nicht mehr operieren.

Zuerst behandeln Avir die Marienkirche und gehen dabei nicht
von den ältesten Belegen, sondern von den jüngsten aus. Die heutige
Marienkirche liegt auf einem dominierenden Hügel im sogenannten
innern Sagens (Sagogn dadens) und wurde am 22. Juli 1640 geweiht.
Im entsprechenden Briefe Averden die damals hinterlegten Reliquien
erwähnt, über ein Dutzend, aber keine vom heiligen Kolumban25.
Er war nicht einmal Nebenpatron; das war der heilige Mauritius,
denn Rudolf von Müly zu Fellers verkaufte am 8.März 1404 «dem

erwirdigen Gotzhus der lutkilchen ze Sygens, dye in der er Ehre)
vnser lieben frowen, sant Marücij gestiftet ist», verschiedene Güter.
Auch die Kirchenpfleger Averden darin genannt26. Am 6. Dezember
1398 verkaufte Hanntz von Santteins, Bürger von Chur, der
gleichen Marienkirche zu Sagens Güter. Darin wird das Gotteshaus
ausdrücklich als «lutkirchen» bezeichnet und deren Kirchenpfleger
hervorgehoben 27.

Nicht sicher, aber doch sehr wahrscheinlich handelt es sich auch
um dieses Gotteshaus, wenn Bischof Konrad von Chur am 16.

August 1282 bezeugte, daß ihm das Patronatsrecht einer «ecclesia in
Sigannis» gehöre. Er übergab sie gegen andere Besitztümer (Kirche
von Prada usw.) dem Prämonstratenserkloster St. Luzi zu Chur.
Der Tausch sollte vollzogen werden, sobald der bisherige Rektor der
Kirche, Berthold von Heiligenberg, resigniert oder stirbt28. Bischof
Friedrich bestätigte diesen Tausch am 12. Juli 1283, ebenso Bischof
Berthold am 5. Februar 1297 29. 1350 stiftete Simon von Montalt ein

ewiges Jahrzeit in der Kirche von Sagens, wonach der Konvent von
St. Luzi stets zwei Priester zur Verfügung stellen sollte, die «in dem

Dorf mit Huse gesessen sigint». Sie hatten den Allerheiligen- wie
den Michaels-Altar zu besorgen30. Die Konventualen von St.Luzi

25 Kirchenarchiv Sagens.
26 Kirchenarchiv Sagens.
27 Kirchenarchiv Sagens.
28 BUB III, 2. Lief. (1963), Nr. 1111 zu 1282.

»BUB III, 2. Lief. (1963), Nr. 1127 zu 1283. Dazu Th. von Mohr,
Codex diplomaticus 2 (1854), Nr. 74-75 zum 4. und 5. Februar 1297.

30 Mohr, Codex diplomaticus I.e. Nr. 330, S. 409 zum 16. Juli 1350.

288



betreuten «die Pfarrei bis zur Reformationszeit31. Gerade dies ist ein
HinAveis, daß es sich um die Marienkirche handelte. Die andere
Kirche St. Kolumban war auch im Hoch- und Spätmittelalter
infolge ihrer entfernten Lage vernachlässigt Avorden, Avie schon die
Ausgrabungen zeigen. Aus der Urkunde von 1282 erhellt, daß die
Marienkirche wohl eine herrschaftliche Eigenkirche des Bischofs
Avar, der sie deshalb an St. Luzi schenken konnte. Darum hatte
diese Seelsorgskirche der Domherr Heinrich von Heiligenberg vom
Bischof erhalten und bestieg später selbst die Churer Kathedra32.

Weitere Belege vor 1282 stehen für die Marienkriche nicht zur
Verfügung, ausgenommen daß man entsprechende Fensterbogen
aus der romanischen Zeit entdeckte33. Hoffentlich wird man bei der
längst fälligen Restauration der Kirche tiefere Nachforschungen
machen. Als frühester Beleg sind die Erwähnungen der Marienkirche

in Sagens im Tello-Testament von 765 zu erwähnen. Nachdem

die bischöfliche Kathedrale und viele andern Kirchen des

Frühmittelalters Maria geweiht waren, überrascht das Patrozinium
keineswegs. Vermutlich haben die Victoriden dieses Gotteshaus für
die Leute ihrer herrschaftlichen Wirtschaftsorganisation gebaut.
Von den Victoriden kam sie dann nach deren Aussterben an die
Bischöfe.

Bei der Kolumbanskirche, die also im tellonischen Testamente von
765 genannt ist, fragen Avir zunächst nach dem Ursprung des Patro-
ziniums. Der heilige Kolumban (f 615) hatte nur einen begrenzten
Kult. Bis jetzt wurde als alpines Gegenstück zu Sagens die Kirche
von Spiez aus dem 7./8. Jahrhundert zitiert, aber ihr Schutzherr
war nicht der irische Abt, sondern eher Mauritius. Nur eine
Nebenkapelle, wohl aus dem 8./9. Jahrhundert, warder heiligen Columba
geweiht,die dann später dem bekannteren Kolumban weichen mußte34.

31 Joh. G.Mayer, St.Luzi bei Chur, 1907, S. 43-44.H.Bertogg,Beiträge
zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder- und Hinterrhein,

1937, S. 144-145.
32 BUB III, Lief. 3 (1963), Nr. 1126 zum 16. Juni 1283. J. G. Mayer,

Geschichte des Bistums Chur 1, 1907, S. 259-261.
33 Freundliche Mitteilung von Dr. A. Wyß, Denkmalpfleger, Chur, vom

26. Juli 1967.
34 Über Spiez: Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde 34 (1932),

289



Aber vom Räume Luxeuil-St. Gallen aus konnte der Kult doch
nach Rätien vordringen. Schon die Tatsache, daß die ostschweizerischen

Gebiete bis zur Bildung des neuen Bistums Konstanz um
600 zur Churer Diözese gehörten, daß ferner der Churer Sprengel
auch nachher noch bis zum Hirschensprung und bis Montlingen sich

erstreckte, weist auf leichte Verbindungsmöglichkeiten hin. In
Luxeuil befolgte man seit 629 neben der Regel des Irenabtes auch

diejenige des heiligen Benedikt. Diese sogenannte regula mixta
dominierte noch während des 7. Jahrhunderts bis zur Mitte des

8. Jahrhunderts. ImJahre 727 ist sie in Maursmünster belegt, 728 folgte

Murbach der monastischen Lebensform von Lerin, Acaunum und
Luxeuil35. An der Steinach blieb das Andenken an den Lehrer des

heiligen Gallus stets lebendig, Avohl besonders seitdem dort 719

Otmar mit rätischen Mönchen eine monastische Gemeinschaft

gegründet hatte, in der um 747 die Benediktinerregel eingeführt
wurde. Diesen Kolumbanskult des 7./8. Jahrhunderts in St. Gallen
können Avir freilich erst im 9. Jahrhundert beweisen. Aber wenn in
diesem Säkulum in St. Gallen die Werke von und über St. Kolumban

aufbewahrt wurden, so sagt dies doch genug36. Auf dem Klosterplan

von ca. 820 entdecken wir beim Aufgang zum Hochaltar zwei

Seitenaltäre, den einen zu Ehren des Irenabtes, den andern zur
Verehrung des Gesetzgebers von Montecassino. Das setzt wiederum

Reliquien von beiden Heiligen voraus, in diesem Falle wohl solche

aus Bobbio37. Auch die Verbrüderung St. Gallen-Schienen-Disen-
tis-Bobbio von 846 besagt wiederum alte Traditionen zwischen dem

Kloster an der Steinach und der Kolumbansabtei38. Pfäfers besaß

118-128; Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 1

(1939), 88-89; 11 (1950), 150-166. Dazu jetzt wichtig B. Stettler, Studien

zur Geschichte des obern Aareraumes im Früh- und Hochmittelalter, 1964,

S. 94-95, 103, 158.
35 K. Hallinger, Papst Gregor der Große und der heilige Benedikt. Studio

Anselmiana 42 (1957), 259-266.
36 Joh. Duft, St. Kolumban in den St. Galler Handschriften. Zeitschrift für

Schweizerische Kirchengeschichte 59 (1965), 285-296.
37 Studien zum Sankt Galler Klosterplan, ed. Joh. Duft, 1962, S. 144-145,

mit Hinweisen auf sonstigen Kolumbanskult im Frühmittelalter.
38 MGH Libri Confraternitatum, ed. P. Piper, 1884, S. 142. Dazu

Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 59 (1965), 276-277.

290



ca. 870-880 nicht Aveniger als drei Reliquien des Heiligen in der
Abteikirche39. Das Patrozinium in Wangen (844) und Ursern sowie

in Scona belegt dann die Kontinuität des Kolumbanskultes40.
Man kann die Sagenser Kirche auch vom organisatorischen

Standpunkt des bischöflichen Chur aus betrachten. Schon der Haupthof

der Victoriden legt eine frühe Verbindung mit Chur nahe, wo die
Familie bereits im 6. Jahrhundert einen bedeutenden Spitzen-
Ahnen (clarissimus proavus) aufwies 41. In dem fruchtbaren und langsam

ansteigenden Landstrich von Sagens Avar nicht ohne Grund das

Avichtige Zentrum einer großen Pfarrei. Sie umfaßte das ganze
Gebiet vom Vorab bis zum Günerhorn, wobei freilich viel unbesiedeltes
oder auch unbesiedelbares Land Avar. Aber zwei Siedlungen waren
so bedeutend, daß sie bereits im 8./9. Jahrhundert eigene Kirchen
hatten, St. Georg in Kästris und St. Nazarius in Riein. Kästris war
als Brückenkopf sehr Avichtig, denn von Sagens ging man über den
Rhein nach Kästris und von dort über den Glenner nach Ilanz.
Riein Avar wegen seiner Entfernung im Tale des Glenner so früh zu
einer Kirche gekommen. Beide Orte wurden ihrerseits Avieder

Mutterkirchen, denn von Kästris zweigte sich St. Thomas in Seewis ab,
urkundlich 1340 belegt, als Pfarrei 1575 nachzuAveisen, während
von Riein aus St. Martin in Pitasch gegründet wurde, wie die heute
noch erhaltene Kirche mit Apsis zeigt, Avohl im 12. Jahrhundert,
selbständig 1487. Pitasch war die südlichste Position der
Großpfarrei Sagens, die nördlichste Avar St. Otmar in Laax, urkundlich
1422 genannt, selbständige Pfarrei seit 1525. Am nächsten dem

Sagenser Mittelpunkt lag St. Peter in Schleuis, urkundlich 1439

erwähnt, welche Kirche erst 1850 Pfarreirechte erhielt. Es lag zu nahe

an Sagens, um früher sich verselbständigen zu können. Nicht sicher,
aber doch wahrscheinlich gehörte auch St. Blasius in Valendas,
entstanden etwa im 12. Jahrhundert, Pfarrei vor 1384, einst zur
großen Urpfarrei Sagens. Davon lösten sich St. Valentin in Tenna,

39 Letzte Edition des Pfäferser Weihenotiz bei F. Perret, Urkundenbuch
der südlichen Teile des Kantons St. Gallen 1, 1961, S. 51-52.

40 Über die Kolumbanskirchen siehe Büttner-Müller, Frühes Christentum

im schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 36-37, 104, 128, 130, 159. Anm.
14. Zur Verbreitung des Namens siehe Schenkung S. 109.

41 Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 19 (1939), 337ff.

291



AVorab

"\ Alp St. Martin

\ Alp Nagiens s,

W
GROSSPFARREI

FiimS SAGENS

Ruschein J

«*e
*jo<

f \
\ \ Tuora

Laax

V \\ Fellers v

versam' Außer- /-" Inner- t' ¦>/
o St. Kolumban

St. Maria ^ -Ladir
Schleuis Sagen Valendas

Kästris

Ilanz //

* Seewis

Luvis

Tenna

Riein

Rieiner Tobel

Pitasch

aGunerhorn

90.
°t>e,

Lugnez

Cumbels

entstanden im 14. Jahrhundert, Pfarrei im 16. Jahrhundert ab,
ferner Versam, dessen Kirche erst 1634 erwähnt ist und 1676 Pfarreirechte

erhalten konnte. Weder Versam noch Tenna waren im
Frühmittelalter besiedelt, jedoch sind in Valendas 765 tellonische Güter
nachzuweisen. Nicht zu einer Pfarrei brachte es St. Peter in Tuora,
östlich von Sagens, auf dem Wege nach Trins, sowie eine im gleichen
Gebiete gelegene Kapelle St. Maximin, beides Eigenkirchen der Bel-
monter, die sie 1333 an St. Luzi in Chur schenkten. Weder die
Kapellen noch die umliegenden Dauersiedlungen haben sich
erhalten42.

42 Über die Sagenser Tochterpfarreien siehe die Angaben von H. Bertogg,

292



Man hat nun bislang die Sagenser Großpfarrei vor 765, also ins
7./S.Jahrhundert datiert. Wenn Avir uns aber überlegen, daß ihr
östlicher Angrenzer St. Andreas in Ruis und ihr südlicher St. Martin
in Ilanz dem 7. Jahrhundert zugewiesen werden dürfen, daß ferner
noch im Süden auch die Lugnezer Talpfarrei etwa dem 6./7.
Jahrhundert zuzuschreiben ist, dann wird man die Zeitstufe des 7./8.
Jahrhunderts für Sagens eher als zu spät beurteilen43. Nach allem
steht der Datierung ins 7. Jahrhundert nichts entgegen. Sie dürfte
einige Zeit nach dem 615 erfolgten Tode des heiligen Kolumban
angesetzt werden44.

Die Kolumbanskirche stand auf dem Bregl de Haida, ein Name,
der etymologisch auf ein Gebüsch von Heidekorn gedeutet Avird45.

Der Platz der Kirche steht oberhalb des äusseren Sagens, hoch über
dem Sagensertobel. Es handelt sich um einen geosteten spätantiken
Grundriß einer Saalkirche, an die ein Narthex und ein Annex kamen.
Nicht mit der Mauer der Kirche bündig, deshalb erst später
hinzugefügt ist eine Avenig überstelzte Apsis, die man ins 8./9. Jahrhundert
datieren kann. Um die ganze Anlage geht em Erdgraben. Im
Hochmittelalter hat man in der Nordecke der Saalkirche einen Seitenaltar

errichtet. Zuerst glaubte man, die ursprüngliche Anlage schon
ins 6. Jahrhundert versetzen zu können, aber da solche spätantiken
BaugeAvohnheiten in Rätien noch länger andauerten, geht Dr. H. R.
Sennhauser, Zurzach, ins 7. Jahrhundert46. Diese Datierung kann

Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder- und
Hinterrhein, 1937, sowie von E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden 4, 1942.

43 Rätische Pfarreien, I.e., S. 461-471.
44 Die Skizze der Großpfarrei Sagens bezieht sich nicht aufeine bestimmte

chronologische Stufe, sondern will nur dem ortsfremden Leser summarisch
den Umfang der Pfarrei und die Lage der Siedlungen (früherer und späterer)
angeben. Der Deutlichkeit wegen sind nur die beiden ältesten Kirchen in
Sagens selbst eingezeichnet.

45 Schorta, S. 51, 428. M. Szadroavsky in: Die Alpen, 1941, S. 14.
46 Die Ausgrabung begann Dr. H. Erb, Konservator am Rätischen

Museum in Chur, A'ollendet wurde sie durch Werner Stöckli und seine Mitarbeiter
unter der Oberleitung von Dr. H. R. Sennhauser. Für die Besichtigung der
Ausgrabungen und mündliche Auskünfte ist der Verfasser dieser Zeilen diesen
Herren sehr zu Dank verpflichtet.

293



auch mit den patroziniengeschichtlichen Tatsachen in
Übereinstimmung gebracht werden.

Wer diese älteste Kirche errichtet hat, wissen wir nicht. Kirchenburgen

oder doch ähnliche Kirchenanlagen weisen oft auf
Gründungen von Adelsfamilien hin. Aber es gibt auch Ausnahmen.
St. Vincenz in Pfeif, die alte Talkirche im Lugnez, wird noch im
14. Jahrhundert als «in bürge» bezeichnet, ohne je Bestand eines
Feudalsitzes gewesen zu sein47. Sicher nahm der Fiskus Anfang des
9. Jahrhunderts bei der Teilung von Bistum und Grafschaft Chur
die Sagenser Kirche in Anspruch. Kaiser Ludwig der Fromme
sicherte jedoch diese ecclesia saneti Columbani urkundlich 824/831
dem Churer Bischof Victor, eine Verfügung, die Kaiser LudAvig der
Deutsche 849 bestätigte48. Die Kirche muß damals, Avie ja auch
die Erweiterung durch die Apsis belegt, noch eine große Bedeutung
gehabt haben. War der Churer Oberhirte im Recht, so möchte man
zunächst schließen, dann hätte die Kirche ihm auch vor deren
Wegnahme schon seit langem gehört. Da aber in Churrätien seit dem
S.Jahrhundert die Victoridenfamilie sowohl die Aveltliche Avie die
kirchliche Macht vereinigte, so gestattet Avohl die Rückgabe nach
der Divisio keinen eindeutigen Rückschluß auf die Entstehung und
Herkunft einer Kirche, ob sie von Anfang an grundherrlich oder
bischöflich Avar. Nun möchte man in Sagens in Rücksicht auf den

Haupthof der Victoriden doch bei St. Kolumban Avie bei St. Maria
Gründungen dieses mächtigen Geschlechtes vermuten.

Man wird sich nun fragen, ob zwei Kirchen in solcher Nähe möglich

sind. Im Frühmittelalter baute man nicht allein aus NotAvendig-
keit, sondern auch aus Frömmigkeit. Deshalb beobachten wir auf
relativ engem Gebiete viele Kirchen. Zur Pfarrkirche St. Georg in
Ruschein gehörten als Filialen St. Lucius (oder St. Florin) in Seth
und St. Zcno in Ladir. Die Talkirche St. Vincenz in Pleif AArar nicht
Aveit von St. Maria in Igels und St. Mauritius in Cumbels, zAvei im

47 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 1, 1937,
S. 60, und 4, 1942, S. 249. Man kann sich die Frage stellen, ob nicht Pleif
von Anfang an eine Talkirche war, errichtet durch die Bewohner, dann dem
Bischof übergeben.

48 BUB I, Nr. 53 und 67 zu 824/831 und 849. Beide Urkunden sind im 10.

Jahrhundert verunechtet worden.

294



Reichsurbar des 9. Jahrhunderts belegten Kirchen, entfernt. Aber
die Pfarrkirche war bischöflichen Rechtes, die beiden andern
herrschaftliche Gründungen49. Es ist weiter daran zu erinnern, daß das
Reichsurbar des 9. Jahrhunderts an verschiedenen Orten mehrere
Kirchen aufzählt, so in Balzers und Flims je zAvei, in Mels sogar
deren Ader50.

In Sagens stellen die beiden Kirchen zwei Stufen der EntAvick-

lung dar. Die erste markiert die im 7. Jahrhundert errichtete
Kolumbanskirche, die sich schon Avegen ihres umgebenden Erdgrabens fast
wie eine Art Kirchenburg ausmacht. Als ZAveite »Schicht folgte die
Marienkirche des 7./S.Jahrhunderts, sicher vor 765. In karolingischer

Zeit, in den Tagen Tellos, Avaren beide Kirchen in hohen
Ehren. In den späteren mittelalterlichen Jahrhunderten siegte dann
die Muttergottes ganz über den Irenabt, dessen Andenken in Rätien
auch sonst nicht wach blieb. Solche Akzentverschiebungen kamen
oft vor. Das Kirchlein auf Sogn Parcazi (um 500) mußte bald seinen
Primat an die tiefer gelegene Kirche von St. Germanus und St.
Remigius abtreten, die der Mittelpunkt der Pfarrei von Trins-Tamins
wurde. Das Kirchlein von Crepault im 6./7. Jahrhundert verlor seine

Bedeutung, als das Dorf Truns mit seiner Martinskirche im 7./8.
Jahrhundert entstand. St. Martin in Ilanz, das noch im Frühmittelalter

dominierte, spielte seit der hochmittelalterlichen Gründung der
Stadt um die Marienkirche nur noch eine nebensächliche Rolle.
In Uri gab die alte Peterskirche von Bürglen (S.Jahrhundert) ihren
Vorrang an die tiefer gelegene Martinskirche von Altdorf ab. Überall

sind aber siedlungsgeschichtliche Hintergründe die Ursachen
dieser kirchlichen Änderungen. Die Kirche verlegte dorthin ihren
Schwerpunkt, avo die zahlenmäßig größere Bevölkerung und die
bessere Zufahrsstraße waren51.

Die EntAvicklung dürfte auch in den beiden Dorfteilen von Sagens

zu erkennen sein. Älter müßte das äußere Sagens am Fuße der
Kolumbanskirche sein. Hier Avar wohl der befestigte Platz und das

49 Siehe Rätische Pfarreien I.e., S. 467-470. Vgl. auch die Kirchen in
Aigle, Visp, Bellinzona usw. Büttner-Müller, Frühes Christentum im
schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 66, 71, dazu die Karten S. 139, 142.

5" BUB I, S. 384, 386, 387.
si Büttner-Müller, S. 66, 122-123, 127-128.

295



gemauerte Haus, welche die Tello-Urkunde envähnt: «in Castro sala
muricia» (S. 15, Z. 18). Neuestens glaubt man hier Fundamente von
frühmittelalterlichen Bauten gefunden zu haben52. Das innere Dorf
gruppiert sich nördlich der Marienkirche. Hier befand sich der tello-
nische vicus (S. 15, Z. 14). Dieser Teil war besser und offener gelegen
und präsentierte sich zuerst vom Zentrum der Gruob aus gesehen.
Schon zu Tellos Zeiten Avar hier der gravierende Mittelpunkt von
Sagens. So kam es auch, daß dann das äußere Sagens von hier aus
betrachtet Cuort genannt wurde53. Wir haben hier sichtlich die
zAveite Phase vor uns.

3. Die Churer Victoriden und die Disentiser Heiligen
des 8. Jahrhunderts

Wir kehren wiederum zurück zum Testament des Bischofs Tello
von Chur aus dem Jahre 765. Der Oberhirte bezeichnet sich selbst
als «indignus ac si peccator Tello» (S. 14, Z. 23) oder einfach als

«indignus Tello» (S. 14, Z. 15). Dazu ist vielleicht noch der «indignus

peccator» in der Missa pro seipso in Cod. Sang. 348 aus Chur
aus dem Anfang des 9. Jahrhunderts zu vergleichen54. Wenn die
Sanction der Urkunde noch «per dogalium presentiam» (S. 21, Z. 13)

erwähnt, so spricht neuere Forschung diesen Ausdruck als eine
Formel des 6./7. Jahrhunderts an, der sich nicht auf das alemannische

Herzogtum, das 744 aufhörte, bezog55. Wer bei der Ansicht
bleibt, daß es sich um zwei Urkunden handelt, dürfte daher die

52 Chr. Simonett, Die Bauernltäuser des Kantons Graubünden 1, 1965,
S. 95-99.

53 Beleg bei F. Purtscher im Jahresbericht der historisch-antiquarischen
Gesellschaft von Graubünden 41 (1911) 12-13. Erst nach Beendigung
vorliegender Arbeit veröffentlichte M. Bundi in: Per mintga Gi, 1969, S. 55-69,
lokalhistorisch-geographische Hinweise über das alte Sagens. Zur Berufung
auf Farner siehe unten Anm. 145.

54 K. Mohlberg, Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in alaman-
nischer Überlieferung. 2. Aufl., 1939, S. 249, dazu jedoch A. Brückner,
Scriptoria medii aevi Helvetica 1, 1935, S. 89-90.

55 E. Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter, 1948, S. 27-29.

296



erste Urkunde aus diesem Grunde nicht mehr «vor 744» datieren.
Doch sachlich Avürde man etwa die gleiche Zeit von 730-740, also
noch die Epoche des Präses Victor, als chronologischen Anhaltspunkt

nehmen.
Die Pönformel erwähnt die Siebenzahl der Strafen (S. 22, Z.

3-12). Sie geht irgendwie auf den Liber de numeris von Isidor von
Sevilla (f 636) zurück. Die Kopie im Colmarer Codex 39 aus dem 8.

Jahrhundert Aveist aber nicht auf das priminische Murbach, sondern
auf eine irische Vorlage56. Wohl aber zeigt eine andere Handschrift
des ZahlenAverkes auf Reichenau-Murbach hin, nämlich Cod.
Monacensis lat. 22053 aus einem südbayrischen Kloster, entstanden
zwischen 768 und 81357. Wenn Tello schreibt: «a sancta Trinitate id
est patris et filii et spiritus saneti anathema fiat» (S. 21, Z. 26-27),
so ist dies wohl eine alte trinitarische Formel, die zum Beispiel im
4.Konzil von Toledo im Jahre 633 lautete: «Anathema sit in
conspectu Dei Patris et angelorum anathema in conspectu
Christi et angelorum anathema sit in conspectu Spiritus Saneti
etMartyrumChristi58.» Daraus darf man aber noch keine unmittelbare

Linie von Chur nach Toledo ziehen. Es ist überhaupt die Frage
aufgeworfen worden, ob nicht schon vor der Missionswelle des heili-
heiligen Pirmin (f 753) westgotische Literatur nach Mitteleuropa
kam, was sehr Avahrscheinlich ist59. Verschiedene Kulte wie zum
Beispiel derjenige des heiligen Vincenz von Valencia, zu dessen

Ehre die Pfarrkirche von Lugnez errichtet wurde, die erste 6./7.
Jahrhundert, die zAveite 8./9. Jahrhundert, scheinen darauf
hinzudeuten60.

56 B. Bischoff in: Byzantinische Zeitschrift 44 (1951) 30.
57 Näheres Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 2 (1952), 28-30.
58 Migne, PL 84, col. 384-385. Freundlicher Hinweis von Prof. Eugen

Ewig, Bonn.
59 J. Fontaine in der Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte, 12

(1962), 305-327, bes. 321f. Zur ganzen Diskussion siehe jetzt H. Löwe,
Pirmin, Willibrord und Bonfatius, in Settmane di studio dei Centro italiano
di studi sull'alto Medioevo, 14 (1967), 219-224, 522-524.

60 Rätische Pfarreien, S. 467-468, und Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte

Spaniens, 20 (1962), 267ff. (Festschrift Schreiber). Dazu freilich
Festschrift L7asclla, 1964, S. 200-201, Avonach die erste Kirche St. Johann dem
Täufer geweiht wäre. Die ecclesia minor war eher eine Kapelle.

297



Man vermutete Verunechtungen in der tellonischen Urkunde Aron

765 in dem Sinne, daß die Nennung der drei Disentiser Kirchen
St. Maria, St. Martin und St. Petrus erst im 10. Jahrhundert oder

später eingefügt worden wäre. Seitdem 1963 Hansruedi Sennhauser
unter der heutigen Marienkrypta, also unter der Marienkirche von
ca. 1000, eine Apside der frühmittelalterlichen Marienkirche
gefunden hat, dürfte auch der letzte Zweifel an der Echtheit der
betreffenden Stellen der Urkunde (S. 14, 15, 17, 21) nicht mehr möglich

sein61. Schon vorher mußte man aus den sonstigen urkundlichen
oder historiographischen Erwähnungen Avie auch aus den archäologischen

Befunden feststellen, daß die tellonische Aufzählung nur für
die Zeit von 750-800 paßt, nicht aber für später. Die älteste Kirche
war St. Peter, darauf folgte St. Martin und schließlich St. Maria I62.

Man sprach auch den Verdacht aus, daß spätere Anschauungen
über Präses Victor als Mörder von Placidus in den Text der
Urkunde von 765 hineingebracht wurden. Daß hier der primus parens
(S. 14, Z. 12) nicht etwa Präses Victor oder sonst einer seiner
Vorfahren ist, sondern Adam, ergibt sich aus der vorherigen nie als
unecht angesehenen Nennung der Menschwerdung Christi (S. 14,

Z. 7), so daß hier die heilsgeschichtliche Linie vom sündigen Adam
zum rettenden Christus theologisch und logisch eingehalten ist. Das

ergibt sich aus der ganzen patristischen und theologischen Literatur
des Mittelalters, zumal in einer bischöflichen Urkunde63. Hier seien

noch einige ergänzende Belege aus Hrabanus Maurus (f 856) zitiert,
schrieb er doch: «De nomine Adam protoplasti, quomodo secundum
Adam significet64.» Der gleiche Schriftsteller erwähnt, «in paradiso
protoplastum nostrum» und führt dann im großen Bogen «a proto-
plastis parentibus» bis Christus. Noch mehr, er nennt direkt den

«primus parens noster»65. In den Libri Carolini von ca. 790 ist die
Rede von der Sünde, welche die «protoplasti perpetravere»66.

61 Die Funde sind bereits eingezeichnet und erwähnt in Osavald-Schäfer-
Sennhauser, Vorromanische Kirchenbauten 1, 1966, S. 60-61.

62 Darüber Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 2 (1952), 35-40.
63 Näheres darüber in Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 1 (1951),

491-496.
«4 Migne, PL 107, col. 195-198.
«5 L. c, col. 275, 286, 290.
ss MGH Libri Carolini, ed. H. Bastgen, 1924, S. 14 (Lib. I, Cap. III).

298



Bischof Tello erwähnt seinen Vater, aber keineswegs in auffälliger
Weise. So bezeichnet er seinen eigenen Besitz als «terra vel haeredi-
tas patris mei Victoris» (S. 15, Z. 11) und charakterisiert die Schenkung

sowohl als «patris mei precepta» wie als «mea desideria» (S. 21,
Z. 20). Gleichzeitige Urkunden nennen den Vater vielfach, auch mit
Namen67. Ein Donator erwähnt sogar, daß er übergebe, Avas sein

Vater sterbend ihm hinterlassen habe (quantumcumque genitor
meus mihi moriens dereliquid)68. Preceptum heißt in der frühmittelalterlichen

Sprache sehr oft eine urkundliche Verordnung69. Es
könnte auch einen mündlichen Auftrag besagen. In vornehmer
Weise braucht Tello für den Willen seines Vaters precepta, für seine

eigene Hochherzigkeit aber nur desideria. Umgekehrt betont er
mehr seine eigene Sündhaftigkeit als die seiner Eltern: «pro peccatis
meis multis abluendis vel parentum meorum», Avobei die parentes
also nicht nur den Vater, sondern auch die Mutter, ja überhaupt die
Aszendenz bezeichnen kann. Er nennt ja den Vater nie parens,
sondern pater. Der Churer Bischof spricht vom «stabilimentum
redemptionis peccatorum nostrorum» (S. 21, Z. 18) und erklärt als
Ziel seiner »Schenkung: «ut pro me et pro omnibus parentum meorum

ab altissimo iudice mereamur veniam de peccatis pro-
mereri »(S. 21, Z. 22). Wenn wir von einer Sühneschenkung sprechen,
so ist dies allgemein frühmittelalterliche Begründung. Aus der
Urkunde selbst noch auf ein «Verbrechen» des Präses Victor zu schließen,

dafür haben Avir keine Anhaltspunkte.
Hätte man im 10./12. Jahrhundert wirklich die Urkunde nach den

damaligen Anschauungen über Präses Victor umändern Avollen,
dann hätte man ganz andere Begründungen und Ausdrücke er-

67 H. Wartmann, Urkundenbuch der Abteil St. Gallen 1, 1963, Nr. 21 zu
757, Nr. 69 zu 773, Nr. 72 zu 774, mit Erwähnung des genitor ohne Namen,
Nr. 33 zu 762 mit Namen: Hrothardus, filius Bainoni condam decrevit, ut
omnes facultates meas, quas mihi bene memoratus genitor meus dereliquid.
Dazu Wartmann, I.e. 2, 1866. Anhang Nr. 1 zu 759/760: Wachar, filius
Teotgero condam, quidquid visus sum habere A'el mihi genitor meus dereliquid.

68 Wartmann I, Nr. 21 zu 757.
69 J. F. Niermeyer, Mediae Latinitatis Lexicon minus, Fasz. 9 (1962),

S. 828-829. C. Wampach, Geschichte der Grundherrschaft EclUernach im Früh-
mitlelalter, Quellenband, 1930, S. 456 (Register).

299



warten müssen, um so mehr als damals die Victoriden längst der
Vergangenheit angehörten. Eine Sequenz aus der 2. Hälfte des

10.Jahrhunderts diene hier als Beweis: «(Placidus), quem impius
tyrannus Victor atque nequissimus martyrizavit. Hie enim cum
tyrannidem undique pessimam extendisset etc.70.» Nicht minder
scharf tönt es uns in der Passio Placidi aus dem 12. Jahrhundert
entgegen: «Victor viciorum pestibus suis nominis violator, noxios
dimittebat, innocentes opprimebat etc. etc. iudex iniquitatis, alter
Herodes, iratus tyrannus, de alto ponte cecidit et mortuus est.
Tellus tirrannidem patris arguens et horrendum exitum martyris
pertimescens memoriam beati martyris reverenter excoluit et de suo

patrimonio largiter honoravit71.» Gerade weil die Tello-Urkunde gar
nichts davon sagt, ist sie doch wohl in diesen Teilen früher als die

genannten Quellen anzusetzen. Eine Verunechtung in dieser Zeit des

10.-12. Jahrhunderts ist daher kaum anzunehmen. Die Darstellung
der Urkunde deckt sich hingegen gut mit dem Charakter Victors,
wie ihn uns die frühesten Quellen darlegen72.

Man vermutete auch Zusätze eines Fälscher-Kompilators gerade
nachdem Heinrich II. im Jahre 1020 Disentis dem Bistum Brixen
unterstellt hatte. Heinrich III. erneuerte 1040 diese Vergabung.
Nun habe das rätische Kloster eine erweiterte und verschärfte
Urkunde Tellos angefertigt, die den Kaiser so sehr erschütterte, daß er
1048 Disentis von der Brixener Herrschaft befreite. Daher habe

Heinrich III. in seiner neuen Urkunde den Passus eingefügt: «pro
nostrae salute animae, etiam pro redemptione animae nostri ante-
cessoris felicis memoriae Heinrici imperatoris, si quid ignoranter
commisit in hac re, quod debetur penae73.» Neuere Forschung sieht
wohl aber mit Recht in dieser Stelle eine Folge der einschneidenden

Ereignisse des Jahres 1046, da die Klosterreform alten Stiles einer

strengeren Denkweise und umfassenderen Bewegung weichen
mußte74. Solch eindringliche Motivierungen finden wir übrigens

'o Bündner Monatsblatt 1959, S. 264-265.
7i Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 46 (1952), 166-170.
72 L.c. S. 267-270.
73 F. Beyerle im Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft

von Graubünden 78 (1948), 23-24. Die Urkunde von 1048 im BUB I, Nr.188.
74 I. Müller, Das Bistum Brixen und die Abtei Disentis. Studien und

Mitteilungen des Benediktinerordens 71 (1961), 13-27, bes. 17-18.

300



auch sonst, so in einer Urkunde des Churer Bischofs von 1070/78:
«pro anime me§ ac parentum meorum remedio et pro redemptione
animarum nostrorum praedecessorum75.» In einem Diplom des
Herzogs Friedrich von Schwaben von 1070 oder Avenig später heißt
es ähnlich: «pro redemptione anime nostre atque patris nostri et
matris nostre76.» Damit sei nur betont, daß Avir aus der Urkunde
Heinrichs III. von 1048 keinen Ansatz haben, um gerade in die Jahre
vorher Zusätze zum Tello-Testament zu datieren. Hochmittelalterliche

Glossen und Verunechtungen sind damit an sich nicht als
unmöglich hingestellt.

Im Tello-Texte sind Maria, Martin und Petrus mehrmals als die
Schutzherren des Klosters angeführt (S. 14, Z. 18-19 usw.). Wir
suchen vergebens nach den Namen von Placidus und Sigisbert.
Vielleicht daß sie durch die Bemerkung : «seu ceterorum sanctorum»
(S. 14, Z. 20) mittelbar in Erinnerung gebracht worden sind. Es
dürfte dies ein Zeichen sein, daß deren Leben und Wirken wenigstens

unmittelbar mit der rechtlichen Organisation der neuen
Klostergründungen nicht zusammenhing. Doch handelt es sich hier
um ein argumentum ex silentio, das nicht schlagend ist. Auch
Bischof Ursizin ist ja nicht genannt oder dessen Name ausgefallen.
Wir müssen uns aber hier mit diesen Saneti Disertinenses näher
beschäftigen.

Die Einreihung eines Heiligen in die Stufe der Märtyrer oder
Bekenner, der Äbte oder Bischöfe ist von größter Wichtigkeit,
sofern sie von Anfang an vorhanden Avar. Der älteste Beleg für
St. Sigisbert aus der 2. Hälfte des 10. Jahrhunderts, eine Sequenz
nach dem Vorbilde Notkers (f 912), meldet bereits: «Tu confessor
Sigisberte, velut Lybani cedrus77.» Hymnen, die um die
Jahrtausendwende oder in der 1. Hälfte des 11. Jahrhunderts entstanden
sind, sprechen ebenfalls vom confessor Sigisbertus und bezeichnen
ihn in Angleichung an den martyrer Placidus auch als miles Sigiber-
tus78. Im Martyrologium des Chorherrenstiftes Zürich aus dem

™ BUB I, Nr. 202.
76 BUB I, Nr. 374.
77 I. Müller, Rätische Sequenzen aus der Notkerschule. Bündner Monatsblatt,

1959, S. 264-276, bes. 271.
78 I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 700-1512, 1942, S. 257-259.

301



10./11. Jahrhundert stellen Avir in einem Nachtrag des 11.

Jahrhunderts fest: «S(an)c(tu)s Sig(i)b(ertu)s c(on)f(essor).» Ein
Rheinauer Kalendar aus der Jahrtausendwende Aveist in einem Nachtrag
des 11./12. Jahrhunderts ebenfalls «Sigiberti confessoris» auf79. Die

ganze Passio Placidi erweist Sigisbert als Bekenner80. Als am 28.

Oktober 1201 der Churer Bischof die Klosterkirche von Marienberg
einAveihte, Avurden auch Reliquien der Disentiser Heiligen rekon-
diert. In der Reihe der Märtyrer entdecken Avir Placidus, in der
Reihe der Bekenner Sigibert81. Nie finden A»rir aber Sigisbert als

Abt angegeben, sicher nicht in den Jahrhunderten bis ins 13.Säku-

lum hinauf. Erst der Chronist Jakob Bundi (t 1614) machte die

Abtsbezeichnung volkstümlich: «S. Sigispertus, Stifter und erster

Apt diß fürstlichen Gotshauß, hat gelebt A. 61482.»

Es fällt also auf, daß Sigisbert durch Jahrhunderte stets als

Confessor, nie als Abbas bezeichnet wurde. Ganz anders St. Benedikt,
dessen Leben Gregor der Große (t 604) betitelt: De vita et miraculis
venerabilis Benedicti Conditoris vel Abbatis Monasterii etc.83. In den

Kaiendarien von St. Gallen finden wir den Heiligen von Nursia
deshalb als Abbas, nicht als Confessor bezeichnet84. In den gleichen

Quellen erscheint auch St. Kolumban als Abt, nicht als Bekenner85.

Das stimmt mit den biographischen Dokumenten überein, schrieb

doch Jonas im 7. Jahrhundert die Vita Saneti ac beatissimi Columbani

Abbatis et Confessoris86. In gewissem Gegensatz dazu betiteln
die Hagiographen Wetti und Walahfrid Strabo im 9. Jahrhundert
den heiligen Gallus als Confessor87. Das älteste Kalendar von
Reichenau aus der Mitte des 9. Jahrhunderts meldet die «Depositio

79 I. Müller, Die Anfänge von Disentis, 1931, S. 110-113.
80 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 46 (1952), 161-180,

257-278.
81 Goswins Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. Schavitzer, 1880, S. 93,

dazu F. Htjter, Tiroler Urkundenbuch 2, 1949, S. 10-11.
82 C. Decurtins, Die Disentiser Klosterchronik des Abtes Jakob Bundi,

1888, S. 24.
83 Gregorii Magni Dialogi, ed. U. Moricca, 1924, S. 71.
84 E. Munding, Die Kaiendarien von St. Gallen. Text, 1948, S. 45.
85 Munding, I.e., S. 86.
8« MGH Scriptores rer. merov. 4, 1902, S. 65f.
87 L.c, S. 257, 285, 336.
88 Colligere Fragmenta. Festschrift A. Dold, 1952, S. 239.

302



saneti Galli Confessoris»88. Allen Kalendrien von St. Gallen von der
Mitte des 9. Jahrhunderts bis zum Ende des 11. Jahrhunderts kennen
nur einen Bekenner Gallus89. Einzig bei den entfernten Hagiogra-
phen Avie Ado von Vienne im 9. Jahrhundert und anderen erscheint
«Gallus Abbas» als «diseipulus Columbani Abbatis». Wir können
hier deutlich eine Verfälschung der ursprünglichen Tradition
wahrnehmen90. Gallus Avar Bekenner, nicht eigentlich Abt.

Der heilige Otmar (f 759) figuriert schon in den karolingischen
Profeßbüchern als «Audomarus Abbas in monasterio s. Galli
Confessoris»91. Die Viten aus der Feder des Gozbert und des Walahfrid
aus der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts A»7ie auch die Casus monasterii
S. Galli von Rapert und das Martyrologium des Ado, alles Quellen
der 2.Hälfte des 9. Jahrhunderts, kennen nur einen Abbas92. Das

gleiche gilt von den Kaiendarien, die seit dem 10. Jahrhundert zur
Verfügung stehen. Eine einzige Ausnahme stellt ein sanktgallisches
Kalendar aus der 1. Hälfte des 11. Jahrhunderts dar (Cod. Sang.
342), das von einem Confessor spricht93. Im Hochmittelalter finden
wir die Charakteristik als Bekenner nicht selten (Toul, Remiremont
usav.) 94.

Selbstverständlich sind nicht alle Belege von gleichem Wert; die
ausführlichen und frühen hagiographischen Berichte gelten mehr als
die lakonisch kurzen Einträge in späteren Kaiendarien, die an Orten
entstanden, die vom Schauplatz des Heiligen geographisch weit
entfernt waren. Dann kann ja der Verfasser oder Schreiber zur Abwechslung

nur die großen zwei übergeordneten Kategorien derMärtyrer und
Bekenner im Sinne haben und deshalb einen Abt oder sogar Papst
als Bekenner einführen. So meldet das älteste Reichenauer Martyrologium

des 9. Jahrhunderts das Fest «Leonis pape et confessoris»95.

Der Berichterstatter darf auch die hierarchische Stufung in Päpste,

89 Munding, I.e. S. 79-80.
90 MGH Script, rer. merov. 4, 1902, S. 229. Dazu J. Duft, Sankt Otmar,

1959, S. 19-20, 62.
91 MGH Libri Confraternitatum, od. P. Piper, 1884, S. 111, dazu Duft,

St. Otmar, S. 80.
92 Duft, St. Otmar, I.e. S. 22, 54, 62.
93 Munding, I.e. S. 85.
94 J. Duft, St. Otmar in Kult und Kunst 1, 1965, 25f.
95 Colligere Fragmenta. Festschrift Dold, 1952, S. 238.

303



Bischöfe und Priester vor sich sehen und daher einen Abt als sacer-
dos oder Bischof melden, sofern er auch diese Würde innehatte.

In dieser Hinsicht ist der Gründer der Reichenau, der Abtsbischof
Pirmin, bezeichnend. Wohl zeigt sein Missionsbüchlein in der
Überschrift den Text: «Incipit Dicta Abbates Priminii96.» Da aber die
Würde eines Bischofs über derjenigen eines Abtes stand, so wurde
der Heilige meistens nur als «Pirminius episcopus» notiert, so in
dem Reichenauer Liber vitae soAvie auch im Brevier und Kalendar
des gleichen Inselklosters aus der Mitte des 9. Jahrhunderts, ferner
in den Kaiendarien von St. Gallen des 10.—11. Jahrhunderts97. Das
hinderte aber nicht, ihn gegenüber den Märtyrern gelegentlich als
Confessor zu charakterisieren, wie das zAvei St. Galler Kaiendarien
der 2. Hälfte des 10. Jahrhunderts tun98.

Im Reichenauer Verbrüderungsbuch steht an der Spitze der
Disentiser Listen Ursicinus episcopus (Aug. 60, 3)". Er ist hier
ebensoAA'enig Avie Pirmin ausdrücklich als Abt bezeichnet. Auch die
Äbte von Weißenburg und Lorsch werden bald nur als episcopus,
bald wieder als episcopus und abbas charakterisiert (Aug. 177,

1-3; 215, 1-5. Sang. 210, 2-8). Die Einträge erfolgten nach der
Profeßordnung, wie man schon lange erkannt hat und Avieder stets
neu bestätigt100. Natürlich sind deshalb auch die älteren Generatio-

96 G. Jecker, Die Heimat des heiligen Pirmin, 1927, S. 34. U. Engelmann,

Der heilige Pirmin utul sein Missionsbüchlein, 1959, S. 14 (Abbild, der
Hs.).

97 MGH Libri Confraternitatum, od. P. Piper, 1884, S. 160. Colligere Frag-
menta, 1952, S. 240, 242. Munding 83.

98 Munding 83.
99 Siehe MGH Libri Confraternitatum, ed. P. Piper, 1884, S. 173. Wir

bezeichnen nach dieser Ausgabe die einzelnen Verbrüderungsbücher (Augiensis
Reichenau, Sangallensis St. Gallen, Fabariensis Pfäfers). Was die

Disentiser vier Kolonnen betrifft (Aug. 60-63), so sind entgegen früheren
Meinungen die später eingefügten germanischen Namen zwischen den
Kolonnen wio Kerpert, Engiipret usw. nicht als Disentiser Mönche oder Wohltäter

oder Dienstleute anzusehen, da das ganze Reichenauer Buch ohne Rücksicht

auf die ursprünglichen Titel später einfach als Album für irgendAvelche
Eintragungen von Namen gebraucht wurde.

i°° So wiederum Karl Schmid im Deutschen Archiv für Erforschung des
Mittelalters 21 (1965) 54 und in Quellen und Forschungen aus italienischen
Archiven und Bibliotheken 47 (1967) 44 (über Nonantula).

304



nen meist, nicht durchgängig, diejenigen, die beim Einsenden der
Listen schon gestorben waren. So kann man am Anfang der
Einträge meist die Verstorbenen suchen. Als erster Name ist derjenige
des Abt-Gründers eingetragen. Oft erkennt man ihn an der Bischofswürde.

So finden wie bei der Reichenau den Gründer-Bischof
Pirmin (f 753) am Anfang (Aug. 24, 4), den Organisator-Abt
Audomar (f 759) in St. Gallen (Aug. 52, 1), Bischof Hruodgang bei
Lorsch (Aug. 215, 1). Es gab aber auch Einträge, die zuerst die
Lebenden und erst später die Verstorbenen meldeten. An der Spitze
der letzteren figuriert wiederum der Organisator des Klosters, so

Abt Ebersind in Niederaltaich (Aug. 101, 25) und Abt Anselm

(f 803) in Nonantula (Aug. 95, 34).
Aber auch die Überschrift des Eintrages ist bemerkenswert:

«Nomina fratrum de monasterio qui uocatur Desertinas.»
Monasterium ist eindeutig, ebenso fast auch fratres, denn nur bei
Klöstern lauten die Titel so, sonst steht «Nomina Canonicorum»
(Konstanz, Basel, Straßburg Aug. 319f., 324f., 328f.). Einzig bei
den Kanonikern in Metz heißt es «Nomina fratrum Mettensium»
(Aug. 339f.). Aber hier tritt der Eintrag des Gesamtplanes in die
Lücke, der ausdrücklich vermerkt: «De civitate Mettensium», wie
dies auch bei den übrigen genannten Kanonikerstiften der Fall ist
(col. 12, 13-15, 18)101. Anders ist dies bei dem Sankt Galler Liber
vitae, wo zwar auch «Nomina Clericorum, Canonicorum, Presbite-
rorum» zu lesen ist (Sang. 42f., 48f., 50f., 54f., 253f.), aber avo man
auch dem Titel «Nomina fratrum Canonicorum» und «Nomina
fratrum Basiliensium» begegnet (Sang. 242 und 355). Das gleiche gilt
vom Pfäferser Verbrüderungsbuch, in dem die Bezeichnung Nomina
fratrum de Constantia urbe (Fab. 17f.) figuriert.

Auf die Beziehungen zwischen Disentis und der Pfirminsbe-

wegung ist schon verschiedentlich hingewiesen worden. So versteht
man die Klosterbischöfe in Pfäfers (Athalbert) und Disentis (Ursicinus)

am besten. Auch der fränkisch-alemannische Einschlag des

101 Über Anlage und Ausführung des Reichenauer Buches siehe jetzt die
vortreffliche Zusammenstellung A^on K. Schmid und J. Wollasch, Die
Gemeinschaft der Lebenden und Verstorbenen in Zeugnissen des Mittelalters,
erschienen in dem Jahrbuch: Frühmittelalterliche Studien 1 (1967) 365-405,
bes. Anhang, S. 401 f.

305



Disentiser Gründungskonventes ist so leichter verständlich. Daß
Pfäfers auch die Anregung zur monastischen Organisation von
Disentis gab, ist eine Hypothese, die manches begreiflich macht102.

Die Fabaria liegt schon geographisch am nächsten. Noch mehr, die

Besitzungen und Rechte, die Pfäfers und Disentis zAvischen Ems
und Waltensburg innehatten, berühren sich so auffallend, daß man
von «Gemengelage» gesprochen hat. Begreiflich, denn die gleiche
Churer Familie der Victoriden dotierte beide Konvente103.

Jedenfalls ist Sigisbert nicht der Gründer von Disentis, wenn er
durch Jahrhunderte nie als Abt charakterisiert wurde. Er hat die
Rolle eines Vorläufers wie Sankt Gallus in der Steinachabtei oder
wie Sankt Meinrad im späteren Einsiedeln. Sigisbert war jedoch
nicht allein; zu ihm gehörte Placidus, der stets in kalendarischen

Einträgen zuerst genannt Avurde, weil er als Märtyrer den Vorrang
hatte. Allerdings Avird Sigisbert doch von Ekkehard IV. (ca. 980-

1060) zum Märtyrer gestempelt. In der ersten Fassung seines

Carmen Raperti erwähnt der Dichter unsere Heiligen nicht, sondern

nur andere: «Columbanus, Gallus, Magnoaldus usw. Francis immo-
rantur, renovant Luxovium» (Cod. Sang. 393). In seiner zweiten

Fassung steht bereits: «Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theo-

dorus, Sigisbertus, Placidus cum plurimis complicibus Francis
immorantur» usw. Schließlich änderte Ekkehard auch dies noch:
«Latro Sigebertum trucidat hinc et Placidum» (Cod. Sang. 168 und
174). Der Vers ersetzt im Liede: «Latrones et duos occidunt fratres
suos104.» Danach wären die zwei Begleiter des heiligen Kolumban,
die in der Gegend von Bregenz getötet Avurden, gerade unsere
Disentiser Heiligen gewesen. So wenig wußte man in St. Gallen oder

wie phantasiereich ging Ekkehard um!
Vermutlich hat aber diese Sankt Galler Dichtung keinen Ein-

102 j^ag Nähere über St. Ursizin siehe in der Schweizerischen Zeitschrift
für Geschichte 2 (1952) 2-7, ferner in den Spanischen Forschungen der

Görresgesellschaft 20 (1962), 264-271, und in der Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 59 (1965), 272-277.
loa i\ Pbrret, Aus der Frühzeit der Abtei Pfäfers, 1959, S. 10 mit Zeichnung.

i°4 Joh. Egli, Der Liber Benedictionum Ekkeltarts IV. nebst kleinem

Dichtungen aus dem Cod. Sang. 393, 1909, S. 383-384.

306



fluß auf die Disentiser Liturgie gehabt. Wohl aber überstrahlte der
Märtyrer naturnotwendig den Bekenner. Im Zürcher Brevier von
1260 ist genau die Rede vom «Placidus Martyr» und «Sigbertus
confessor», aber das Offizium ist aus dem «Commune Martyrum»
genommen105. Deshalb werden gerade außerhalb des rätischen
Klosters die beiden »Saneti einfach als Märtyrer bezeichnet, so im Kalendar

von Beromunster aus dem 14. Jahrhundert (Codex rubeus) und
im Cod. Eins. 87 aus dem 15. Jahrhundert. Auch haben beide Heiligen

die gemeinsame Messe: Sapientiam, also das Formular für mehrere

Märtyrer, Avie das Cod. Eins. 107 aus dem 15. Jahrhundert und
das Churer Missale von 1497 belegen106. Hier sehen wir, AA'ie schließlich

der Märtyrer Placidus weit über den Bekenner Sigisbert den
Sieg davongetragen hat.

Die geistige Geschichte von Disentis beginnt mithin mit dem
Kommen Sigisberts und der dramatischen Beseitigung von Placidus.
Wie sich die Entwicklung von der Zelle des fränkischen Eremiten
zum organisierten Kloster gestaltete, von Sigisbert zu Ursizin, ist
nicht mit voller Klarheit zu erkennen. Aber auch hier bieten der
tellonische Text und archäologische Funde gute Ausgangspunkte.
Die kleinste Kirche des heiligen Petrus darf mit Sigisbert, die größte
und letzte der Muttergottes mit Ursizin verbunden Averden.
Dazwischen bleibt aber noch eine «freie Zone» mit Martin I., unter
Avelcher die noch erhaltene Krypta mit den Überbleibseln der
Doppelheiligen lag. Hier ist wohl der Beleg für das langsame Kontinuum
zwischen Zelle und Kloster, zwischen dem Eremiten am Anfang des
8. Jahrhunderts und dem Gründerbischof in der Mitte des gleichen
Säkulums.

Wir können damit rechnen, daß sich neben und nach Placidus
noch andere fromme Männer aus der nahen Umgebung, aus dem
schon früher besiedelten Gebiete unterhalb des Russeinerfelsens,
um Sigisbert interessierten. Solche AArollten das Andenken und die
Gebeine der beiden Heiligen geborgen Avissen. Diese Kreise
errichteten vielleicht St. Martin I. Es würde sich um eine vorbenedik-

i°5 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 14 (1920), 257-258.
i°6 Confirmationis Citltus praestiti Placido M. et Sigisberto Abbati, 1905,

S. 17, 30, 39.

307



tinische Gemeinschaft im Anschluß an die ersten Asketen handeln.
Aber es ist nicht ausgeschlossen, daß schon St. Martin I. bereits zum
monasterium des Bischofs Ursizin gehörte. Der Seitenstollen der

Krypta, nur von der Ostseite durch eine Lünette für Besucher genauer
zu besehen, muß doch für eine besonders hervorragende Persönlichkeit
errichtet Avorden sein, die sich ad martyres bestatten lassen Avollte.

Bischof Tello kommt kaum in Frage, denn Bischöfe ließen sich

gewöhnlich in der Bischofsstadt beerdigen, um so mehr, wenn
eiserne Bischofskirche neu baute. Was liegt näher, als hier die
Grabstätte für Ursicinus episcopus zu sehen, den Klosterbischof pirmi-
nischer Prägung, der im Liber vitae des Bodensee-Klosters an der
Spitze des Disentiser Konventes steht?

Ähnliche EntAvicklungen sind bei den Anfängen von Klöstern oft
zu beobachten. Nach dem Tode Meinrads (f 861) bewohnten Eremiten

die Stätte des Heiligen, bis dann Eberhard 934—948 ein benedik-
tinisches Kloster gründete107. In Gorze waren es Kleriker, Wandermönche

und Reklusen, die BischofAdalbero von Metz 933 zu einer
Benediktinerabtei formte108. Auch bei Klöstern brauchte es meist
eine kürzere oder längere Anlaufszeit.

4. Probleme der Florinusvita

Die älteste Vita des heiligen Florinus stammt aus dem 12.

Jahrhundert und ist bereits ediert und kommentiert, so daß es sich hier

nur um einige Ergänzungen handelt109. Diese Quelle ist doch noch

zuverlässiger als die Vita des 13. Jahrhunderts, Avas der allgemeinen
Beobachtung entspricht, daß die erste Vita mehr Glauben verdient
als die spätere110. Schon die des 12. Jahrhunderts bietet die gelehrte,

i°7 Die Belöge bereits bei R. Henggeler, Profeßbuch von Einsiedeln,
1933, S. 13-14, mit don entsprechenden Anmerkungen. Ausführlichere
Darlegung jetzt bei H. Keller, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben, 1964,
S. 18-19, 26-27, 31-32, 34-35.

i«8 K. Hallinger, Gorze-Kluny, 1950, S. 51-53.
i°9 I. Müller, Die Florinusvita des 12.Jahrhuiulerts. Jahresbericht der

historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 88 (1958), 1-58, dazu

derselbe, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter, 1964, S. 19-26.
n° H. Delehaye, Les Ligendes ftagiographiques, 1927, p. 73.

308



gräzisierende Form Heremusciae, während die alten Formen Ra-
muscie, Ramussis usw. lauten. Beide Formen sind auf das Etymon
eremousia Einsiedelei zurückgeführt worden111. Aber es ist doch
zu beachten, daß die Gegend kaum so einsam war, wie beispielsweise

die Funde von Mottata und dann auch die Fliehburg belegen,
von Avelcher die Vita spricht. Auch kann St. Florian selbst nicht
dafür in Anspruch genommen werden, da er ja Pfarrer im 7.
Jahrhundert war und nicht einmal der erste, den Avir kennen. Daher hat
J. U. Hubschmied einen latinisierten etruskischen Gentilnamen als
Etymon vorgeschlagen, da er überhaupt in den meisten alten bünd-
nerischen Ortsnamen solche Ableitungen sah112. Es ist Sache der
Sprachforscher, eine Entscheidung zu treffen. Von der Fluchtburg
spricht Kapitel III der Vita: «castrum haud procul a villa situm,
quod canicias appellant, in quo incole loci illius propter metum
paganorum facultates suas recondebant.» Damit ist kaum das
entferntere späteisenzeitliche Herrenhaus auf der Mottata bei Remüs
gemeint, das neuerdings ausgegraben Avurde113. Das Nächstliegende
ist immer noch, an den nahen Felskopf zu denken, auf dem im 13.
Jahrhundert die Feudalburg Tschanüff entstand, wenn es sich hier
auch nicht um eine große ältere Volksburg gehandelt haben mag114.

Nach dem Kapitel I stammte der Vater Florins «ex Britannia
regione, quae est sita inter montana Retiae Curiensis provinciae».
Es gab eine Britannia Curiensis, ein Gebiet der Pritanni, wie uns
Orts- und Landschaftsnamen im Umkreis von Prätigau, Oberlandquart

und Montafon beweisen115. So ist es zu erklären, daß die
karolingische Vita S. Lucii den Heiligen aus England kommen ließ
und damit bewies, daß sie bereits nur mehr von der insularen
Britannia etwas wußte. Nur von dieser berichtet die Luciusvita,
denn sie läßt Timotheus vom Frankenreich nach England Aveiter-

111 Planta-Schorta, Rätisches Namenbuch 2, 1964, S. 803.
ii2 Brief vom 3. September 1959.
u3 B. Frei, Die Ausgrabungen auf der Mottata bei Ramosch. Jahrbuch der

Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte 47 (1958/59), 34-43.
ni Florinusvita, S. 22-23, Planta-Schorta, I.e. S. 871-872. Büttner-

Müller, Frühes Christentum, I.e. S. 21.
H5 Hoavald-Meyer, Die römische Schweiz, 1940, S. 363, dazu A. Schorta,

Romanische Flurnamen im Prättigau, 1949, S. 5-6, und J. Pokorny in Vox
Romanica 10 (1948/49), 232.

309



gehen: «Innotescimus regionem longinquam, qui dicitur Brittania,
gentem ferocem116.» Viel mehr zu diskutieren gab die im gleichen
ersten Kapitel der Florinsvita befindliche Angabe, daß der Vater
Florins nach Rom Avallfahrtete und mit ihm eine getaufte Jüdin,
mit der er nach der Rückkehr heiratete. Man erinnert sich sofort
an Apostelgeschichte 16,1-3, wo die jüdische Mutter und der
heidnische Vater des Timotheus erwähnt werden. Doch ist der Fall nicht
ganz gleich. Dann gab es im Frühmittelalter solche Ehen, da es an
Juden damals nicht fehlte117.

Was das Weinwunder anbetrifft, sei hingewiesen, AA'ie sehr in der
christlichen Legende im Anschluß an Joh. 2,1-11 Verwandlungsmirakel

zahlreich auftreten. Wir brauchen nicht an eine wirkliche
Umwandlung von Wasser in Wein zu glauben, um die Weinflasche
am Grabe des Heiligen zu erklären. Durch die Behandlung der
Reliquien mit Wein ist dieser Brauch bereits genügend motiviert118.
Immerhin sei erwähnt, daß der Bollandist J. van der Straeten ein
eigentliches Mirakel in Betracht zieht und hier eine «Gleichartigkeit
ohne Entlehnung» anzunehmen geneigt ist119. Wenn die Vita nicht
so spät wäre, müßte man diese Möglichkeit mehr noch in Diskussion

ziehen.
Endlich sei noch auf den merkwürdigen Umstand hingeAviesen,

daß nach Kapitel VII der Florinsvita die Remüser den verstorbenen
Heiligen in einem Doppelsarkophag verAvahrten, indem sie im inneren

den Leib des Heiligen und im äußeren seine Casula legten.
Vermutlich geschah dies wohl erst bei der späteren elevatio, der Erhebung

seiner Reliquien und der damit stattfindenden Kanonisierung.
Ja, man möchte glauben, daß dies erst nach der Entwendung des

Leibes zu Anfang des 9. Jahrhunderts oder sogar bei der Abgabe
eines Armes an Koblenz um das Jahr 940 geschehen ist. In andern
Fällen ist das auch so. Das sogenannte MeßgeAvand des heiligen
Adelrich (10. Jahrhundert) stammt aus dem 14. Jahrhundert, der
Zeit, in der das Grab umgestaltet Avurde. Ebenso steht es mit den

"6 MGH SS rer. merov. 3 (1896) 3. Jahresbericht der historisch-antiquarischen

Gesellschaft von Graubünden 85 (1955) 10 (Kapitel IV der Vita).
"7 Florinusvita, S. 30-31.
"8 Florinusvita, S. 34-35. Wallfahrt, S. 22-25.
ii» Analecta Bollandiana 78 (1960) 469.

310



sogenannten Meßgewändern des Chamer Bischofs ohne Namen und
des Gerauser Marcellus120.

Für die Datierung des heiligen Florin ist die Nachricht wichtig,
daß Präses Victor (1. Hälfte, 8. Jahrhundert) den heiligen Otmar an
einer Florinuskirche anstellte. Die Vita S. Otmari von Gozbert bzw.
Walahfrid Strabo um 830 meldet nämlich: «a supradicto comite
benige retentus cuidam titulo saneti Florini confessoris praelatus
est.» Das muß vor 719 geschehen sein, denn in diesem Jahre ging
Otmar nach der Galluszelle121. Selbstverständlich ist quidam titulus
nicht mit «irgendeinem Kirchentitel», sondern mit einem «bestimmten

Kirchentitel» zu übersetzen, denn die Pronomina quidam
erstarrten schon im Spätlatein122. Bereits die Bibel verAvendet diesen
Sinn (Gen. 28,11 und Apg. 16,1). Otto I. beschenkte den Priester
Hartbert schon 937, dann wieder 948, avo er ihn «quidam venerabilis
abbas noster» nennt123. Der gleiche Herrscher bezeichnete 965 das

Kloster Disentis, das er kurze Zeit vorher besucht hatte, als «quod-
dam monasterium Disertinum»124. Der Trierer Erzbischof schenkte
959 eine Holzkirche «cuidam monasterio Confluentie sito», obwohl
er das nahe Marienstift in Koblenz genau kannte125. Die Florinusvita

spricht nur immer von dem «quidam presbyter Alexander» bzw.
Saturninus oder von dem «quidam diaconus Passivus» (Kapitel
II, IX, X).

Da der Zusammenhang der Florinusvita deutlich merken läßt,
daß Otmar vom Präses Victor in Wohlwollen zurückbehalten AATirde

(benigne retentus), da überhaupt der Aufenthalt in Chur beim
rätischen Präses für die Erziehung und Bildung bestimmt war, liegt es

nahe, an eine Kirche oder Kapelle in der Kapitale selbst zu denken.
Sonst hätte er ihn ja lieber gerade in seine alemannische Heimat
zurückgeschickt. Es ist daher kaum an die Pfarrstelle in Remüs
gedacht, also an einen entfernten Ort, wie man neuerdings wieder ver-

120 Näheres L. Birchler, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug 1, 1934,
S. 140-142.

i" Joh. Duft, Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben, 1959, S. 17,
24-25.

m Dag Norberg, Beiträge zur spätlateinischen Syntax, 1944, S. 54.
i23 BUB I, Nr. 102, 104.
i24 BUB I, Nr. 132.
i25 A. Diederich, Das Stift St. Florin zu Koblenz, 1967, S. 25.

311



mutet hat126. Es ist eher zu glauben, daß Präses Victor vielleicht
eine Florinuskapelle in Chur errichtete, da er sich ja sehr um
Reliquien bemühte, wie sein bekanntes Verlangen nach solchen des

heiligen Gallus deutlich zeigte127. Und tatsächlich läßt sich eine
Florinuskirche Avenigstens seit dem 12. Jahrhundert in Chur selbst
nacliAveisen128. Nach frühmittelalterlichem Brauche baute man um
die bischöfliche Kathedrale eine ganze «Kirchenfamilie». War der

junge Otmar an einer solchen Churerkirche angestellt, dann konnte
er seine Bildung in der Nähe von Episcopus und Präses Aveiter

entwickeln, nicht aber in einer entfernten großen Landpfarrei129.
Noch ein zweites Patrozinium des 8. Jahrhunderts kommt in

Frage. Als der heilige Magnus, wohl ein Rätoromane, vielleicht
durch Bischof Zaizzo aus dem Nibelgau (bei Kempten) und die chur-
rätische Sankt Galler Stifterfamilie des Waltram aufgefordert, in
das allgäuische Gebiet kam, ließ er sich in Waltenhofen, 3 km
nordöstlich von Füssen, heute am Forggensee gelegen, nieder, wo er eine

Kirche zu Ehren der Muttergottes und des norischen Märtyrers
Florian gründete130. R. Bauerreiß sieht im Nebenpatron ein miß-
A^erstandenes Florinuspatrozinium, das zur Herkunft des heiligen
Magnus eher paßt. Erst später verlegte Magnus seinen Sitz in das

Lechtal nach Füssen, wo heute sein Grab vorhanden ist131. Die

Hypothese ist freilich kühn. Das sichere Patrozinium des heiligen
Florin ist und bleibt in der oben erwähnten Otmarsvita.

1=6 Diederich I.e. S. 22.
i27 Vita S. Galli, Kapitel 52-53 in St. Gallen, Mitteilungen 12 (1870)

72-74.
228 Näheres Florinusvita, S. 41-43.
529 In diesem Sinne H. Büttner in Blätter für deutsche Landeskunde,

103 (1967) 534f.
130 Text der Magnus-Vita des 11. Jahrhunderts in den Analecta Bolan-

diana 81 (1963) 159-227, 321-332. Unsere Stelle auf S. 212: cepit ibidem
ecclesiam construere. Qua constructa, invitavit Wigterbum episcopum, ut
veniens consecraret illam. Qui statim saneti viri preeibus consentiens venit
et, ut petebat, ecclesiam in honore Doi genitricis Marie et saneti Floriani
martyris consecravit.

131 R. Bauerreiss, Eine Augsburger Handschrift des 11. Jahrhunderts in
Paris. Studien und Mitteilungen des Bonodiktinorordens 75 (1964) 163-182,
bes. 168-169, 179-182. Zur Magnusfrage auch I. Müller in der Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte 59 (1965) 267-270.

312



Die Pfarrei Remüs selbst ist die Urpfarrei des Unterengadins,
entstanden im 6./7. Jahrhundert, denn an der dortigen Kirche St. Peter
wirkten nacheinander im 7. Jahrhundert laut der Florinusvita die
Pfarrer Alexander, Florinus und Saturninus132. Nachdem Florinus
beim Altar der Kirche beigesetzt war, war Remüs Wallfahrtsort,
der eine nicht unbedeutende Rolle spielte. In die Zeit um 800
gehören die neuesten Funde einer Dreiapsidenkirche. Das Schiff war
nicht so bedeutend (ca. 18,34 x 14,13 m) wie das der gleichzeitigen
Klosterkirchen zu Müstair und Disentis und der Stadtpfarrkirche
St. Martin in Chur. Da das Innere der Kirche noch nicht ausgegraben
ist, läßt sich nicht feststellen, ob sich unter der karolingischen Kirche

diejenige des 6./7. Jahrhunderts befindet133.
Bei der Teilung von Grafschaft und Bistum 806 beanspruchte

der Staat die Kirche und das Grab. Deshalb entwendete Graf
Roderich den Leib des Heiligen, den der Bischof in seinem
Klageschreiben von 822/827 oder genauer vielleicht 824/825 zurückverlangte.

Die Kirche blieb aber im Besitze des Staates, denn sonst
könnte man nicht recht begreifen, wieso König Heinrich I. 930
bestätigte, daß Reginward seinem Neffen Hartbert die Florinuskirche
übergeben habe134. König Otto I. beschenkte 937 Hartbert
verschiedentlich und nannte ihn zugleich «Priester unseres geliebten
Grafen Herimann». Also sah er ihn als Familienkaplan des Herzogs
Hermann von ScliAvaben (926-949) an135. Ein volles Jahrzehnt später,

948, schenkte Otto I. dem Hartbert die Kirche von Nenzingen
und Güter zu Rankweil. Hartbert erhielt sie ganz zu seiner persönlichen

Verfügung: in proprietatem concessimus, in proprium con-
cessis, liberrimam teneat potestatem quitquid sibi placuerit exinde
faciendi. Das Motiv der Schenkung wird genau angegeben: «ob
amorem dei suique sanctissimi confessoris Florini, ad recuperandum
Christi confessoris Florini servicium136.» Offenbar soll der jetzige

"2 Darüber Schlern 34 (1960) 318-329 und Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 12 (1962) 460-461.

133 Freundliche Mitteilungen von Pfarrer C. Wieland, Remüs, und Dr. H.
R. Sennhauser, Zurzach.

134 BUB I Nr. 100.
is5 BUB I Nr. 102.
186 BUB I Nr. 104.

313



oder frühere Wallfahrtspfarrer von Remüs hier großzügig bedacht
und bedankt werden. Daß die Güter aber der Kirche von Remüs
zugehören sollen, wird nicht gesagt, im Gegenteil, sie gehören Hartbert.

Von der Nenzinger Kirche wissen wir nur, daß die Patronats-
rechte dann an die Grafen von Werdenberg-Sargans kamen137.

Der Beschenkte heißt hier nicht mehr «presbyter» wie früher,
sondern «venerabilis abbas noster», «memoratus noster abbas». Weiter
wird Hartbert nicht charakterisiert. Sonst wird gerne das Kloster
angegeben138. Hier fehlt dies. Die Urkunde bemerkt nur, daß die
geschenkten Güter im Gebiete des Herzogs Hermann von Rätien
gelegen seien, aber sonst nichts.

Und doch wird man Hartbert als Abt eines Klosters betrachten
müssen. Zwar sind uns Belege genug bekannt, daß im Frühmittelalter

abbas nicht ein Oberer eines eigentlichen monasteriums sein
mußte139. Auch kann abbatia nicht nur ein Kloster, sondern auch
ein Kanonikerstift oder eine Palastkapelle oder auch eine untergeordnete

Kirche einer Bischofsstadt bedeuten140. So könnte man
annehmen, er sei etwa von Remüs nach Chur gekommen und habe
dort eine Stelle beim Bischof erhalten, gleichsam als Vorstufe zum
Bischofsamt, in dessen Besitz er 951 erscheint. Aber es fehlt auch

jeder Hinweis für eine solche churische Beamtung oder Würde.
Man hat daher neuestens geschlossen, er sei Abt einer «klösterlichen
Niederlassung» von Remüs geAvesen141. Auch dafür mangeln uns
alle Zeugnisse. Es muß daher Hartbert anderswo Abt gewesen sein.
Da er 961 dem Kloster Ellwangen ein Diplom Ottos I. verschaffte,
Avonach der Konvent nach seinem Tode frei einen Abt aus den eigenen

Mönchen erwählen durfte, so könnte er schon 948 diese Abtei als

i37Uber Nenzing siehe Montfort 1958, S. 133-134, und 1962, S. 10-11.
Dazu neuerdings O. P. Clavadetscher in der Vierteljahrsschrift für Sozial -

und Wirtschaftsgeschichte 54 (1967) 51-52.
138 Bündner Urkundenbuch I, Nr. 143 zu 976 und Nr. 151 zu 993, dazu

A'iele andere Beispiele.
139 J. F. Niermeyer, Mediae Latinitatis Lexicon minus, Fasz. I (1954),

S. 1. Dazu L. Levtllain, Etudes sur l'abbaye de Saint-Denis ä Vipoque miro-
vingienne, 1925, p. 52-59.

140 Niermeyer I.e. S. 3 und Diederich I.e. S. 39-42.
141 H. Keller, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben, 1964, S. 20.

314



Kommende erhalten haben, daher vielleicht auch noch in Remüs
geblieben sein. So würde man auch die Motive der Schenkung noch
besser verstehen, die Liebe zu St. Florin. Für die Abtei Ellwangen
spricht es auch, daß das ähnliche Diplom von König Arnulf von 887
sich schon lange und heute noch im Churer Bischofsarchiv
befindet142.

Noch war Hartbert nicht Abt, sondern nur Pfarrer und
Hausfreund des Herzogs Hermann von Schwaben, als er mithalf,
Reliquien des heiligen Florin nach Koblenz zu bringen. Die Datierung
richtet sich nach den Amtszeiten Hermanns von Schwaben (926-
949). Neuerdings hat man die untere Zeitgrenze auf 938 gesetzt, da
damals Herzog Hermann das Engadin und damit Remüs erhielt143.
Für diese genaue Datierung gibt es aber keine Quelle, so daß es dabei
bleiben muß, den Erhalt vom Engadin auf etwas 940 anzusetzen.
Bei der genannten Reliquienschenkung handelt es sich wohl um
einen Arm, wie er 1332 noch im Reliquienkasten des Stiftes St. Florin

zu Koblenz gefunden Avurde. Wenn 1378 ein Ritter dem dortigen
Stifte das Haupt des Heiligen schenkte, so wird dies mit Recht
bezweifelt144. Wir Avissen aber, daß man im Mittelalter oft pars pro
toto nahm und auch Reliquiare in Kopfform anfertigen ließ, wenn
man nicht das Haupt besaß145.

Die Geschichte des Kultes hat im 11. Jahrhundert schon eine Blüte
erreicht146. Auch nachher stand die Verehrung hoch in Ehren147.
Zwei kleine Ergänzungen mögen hier angebracht sein. Im
Bartholomäus-Altar des Klosters Zwiefalten AATirde 1121 eine Reliquie

142 Ellwangen 704-1904. Beiträge und Untersuchungen zur Zwölfhundertjahrfeier

1 (1964) 121-122, 149.
143 Diederich 25-26, dazu Florinusvita 43-51.
144 Diederich 24.
145 E. A. Stückelberg, Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1, 1902, S.

XII-XIII, CXIII. Über die Florinus-Reliquien siehe F. Wiechert, Die
Reliquien der Klosterkirche zu Schönau. Archiv für mittelrheinische
Kirchengeschichte 17 (1925) 262-266, der jedoch in der Hauptfrage sich zu sehr an die
überholten Darlegungen von Farner hält.

146 Florinusvita, S. 51-55. Der Beleg aus Ellwangen scheint irrig zu sein,
jedenfalls findet sich in der Elhvanger Liturgie nichts davon. Ellwangen 764-
1964, 1964, S. 424-444.

147 Siehe die Arbeiten von O. Scheiaviller in der Zeitschrift für Sctrwei-
zerische Kirchengeschichte 32 (1938) 241-265; 33 (1939) 71-90.

315



Florini confessoris hinterlegt. Da die Churer Bischöfe damals Groß-

engstingen besaßen und dorthin über ZAviefalten kamen, mögen die

Florinus-Reliquien ein «Gastgeschenk» gewesen sein148. Der Chronist

Goswin von Marienberg (f 1388) erzählt, daß Ulrich III. von
Tarasp (f 1177) mit seinen Mannen das Castrum eines Tyrannen,
das unmittelbar unter dem Kloster Marienberg stand, zerstörte und
daß dort später eine Florinuskirche errichtet Avurde, die dort stand,
avo sich heute der Turm von Fürstenberg erhebt149. Offenbar ist
damit der Bergfried der aus dem 13. Jahrhundert stammenden
fürstbischöflichen Burg gemeint150. Ob die Kapelle von Ulrich III.
selbst errichtet Avurde, wußte der Chronist nicht genau. Er Avollte

eigentlich nur die Kontinuität des Ortes nahelegen. Jedenfalls aber
Avollte er nicht sagen, daß diese Florinuskapelle schon früher, etAva

von Ulrich I. im 11. Jahrhundert erbaut Avorden ist.
Da in Remüs selbst die alte Peterskirche dem heiligen Florinus

geweiht wurde, dürfte die 1178 erwähnte «capelia s. Petri in vico
Ramusse» als Ersatz dafür gelten151. Sie könnte identisch sein mit
dem Kirchlein in Manas-Una, das immer zur Pfarrei Remüs gehörte
und in der man neuerdings eine romanische Kapelle mit Apsis und
Altar gefunden hat152. Davon zu unterscheiden ist die ebenfalls in
der Urkunde von 1178 erwähnte «capelia s. Jacobi in Salina», deren

Lage nicht genau bestimmt werden kann153.

5. Müstair-Naturns

Vor einem halben Säkulum stritten sich noch die Gelehrten, ob

das in der Urkunde Karls III. vom 5. Januar 881 genannte monaste-
i48 H. Tüchle, Dedicationes Constantienses, 1949, S. 33, 108.
149 Gosunns Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. Schwitzer, 1880, S. 49:

castrum funditus destruxerunt, in quo loco postea ecclesia, ubi nun turris
stat, in honorem s. Florini confessoris fuit fabricata.

150 Über Fürstenberg siehe J. Weingartner-Ringler, Die Kunstdenkmäler

Südtirols 2, 1961, S. 85-87.
i5i BUB I, Nr. 399 zu 1178. E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons

Graubünden 3, 1940, S. 450.
152 Freundliche Mitteilung Pfarrer C. Wielands, Remüs. Über dio Kapelle

Poeschel I.e. S. 451-453. Man modifiziere daher Churrätische Wallfahrt
S. 62, avo von Jakobskapellen in Remüs und Sent die Rede ist. Es gab nur
eine einzige im Unterengadin oder Vintschgau.

153 BUB I S. 265, 305, 441. Schorta, S. 822.

316



rium Tuberis im vorarlbergischen Tufers oder im münstertalischen
Müstair bei Taufers zu suchen sei. Der Streit ist zu Gunsten des

bündnerischen Klosters entschieden Avorden, das uns schon Anfang
des 9. Jahrhunderts im Reichenauer Verbrüderungsbuche als
«monasterium, qui uocatur Tuberis» entgegentritt154. Was für
Vorarlberg vor allem zu sprechen schien, das Avar der Ortsname
Schnifis (cenobium), der im Sinne eines Klosters gedeutet wurde155.

Die neuere romanistische Forschung kam aber davon immer mehr
ab. Dr. Josef Zehrer, der romanistische Mitarbeiter am vorarlbergischen

Landesarchiv in Bregenz, Aveist daraufhin, daß die Belege für
cenobium im Sinne von Kloster oder Kapitel auf gelehrte Ver-
Avendung hindeuten156. Daher fehlt das Wort auch im Romanischen
etymologischen Wörterbuch von Meyer-Lübke. Auch A. Schorta
bearbeitet es nur noch unter der Rubrik: «Namen fraglicher
Herkunft» und sucht noch Aveitere Klärung157. Zehrer kommt zum
Resultat: «Das Wort ist also im romanischen Bereich nie Arolks-

tümlich geAvesen.» Unser GeAvährsmann führt auch lautliche
Bedenken an. Die ähnlichen Schreibungen ss für sc (fassia), falsicia
(falcidia) usav. sind alle an sich Avahrscheinlicher. Für anlautendes
tsch bliebe cenobium ganz isoliert. Unser Spezialist zog zuerst
idg. sen abgesondert als Etymon in Emägung, dann aber sen
alt, verließ aber diese Deutungen ganz und schlägt eine VerAA^andt-

schaft mit dem griechischen xenos auf indogermanischer Grundlage
vor und übersetzt im neutestamentlichen Sinne cenobium mit
Herberge158. Zehrer geht also nicht mit J. U. Hubschmid auf einen galli-

154 W. Sidler, Münster-Tuberis. Jahrbuch für ScliAveizerische Geschichte
31 (1906) 207-348. Die Liste des Reichenauer Liber con)raternitatis obendort
S. 335-336.

155 R. von Planta, Die Sprache der rätoromanischen Urkunden des 8. bis
10. Jahrhunderts, in A. Helbok, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein
bis 1200, Bd. 1 (1920) 69.

156 Vgl. J. F. Niermeyer, Mcdiae Latinitatis Lexicon Minus, Fasc. 2

(1955) Sp. 164-165.
157 A. Schorta, Rätisches Namenbuch, Bd. 2 (1964) 871-872 zu TschanüfT.
158 J. Zehrer, Vorrömische Ortsnamen in L7orarlberg. Innsbruck, 1949,

S. 352 (Diss. in Maschinenschrift). Derselbe, Die Ortsiuimen in L7orarlberg.
Jahrbuch des Vorarlberger Landesmuseumsveroins 1960, S. 174, und 1967,
S. 32. Briefliche Mitteilungen vom 2. Januar 1968.

317



sehen Männernamen zurück, teilt jedoch dessen Ablehnung der
bisherigen Erklärung Schnifis Senuvio cenobium159. Aber auch
AA'enn die Ableitung richtig wäre, so liegt doch Schnifis nördlich von
Bludesch und nicht dort, avo Tufers ist, südlich von Rankweil,
nordöstlich von Feldkirch.

Richtig aber ist, daß beide Ortsnamen, Tufers und Tuberis
(Taufers), auf das gleiche Etymon zurückgehen, das als «Tobel,
wenig besiedelter Korridor» gedeutet wird160. In vorarlbergischen
Quellen findet sich ja auch ein Wiesennamen Tufa 1393 belegt161.
Überraschend hat nun Paul Staerkle auf der Rückseite einer
Urkunde vom 12.Juni 851 die Bemerkung entdeckt: «carta Preiecto
de Tobere.» Daraus erhellt, daß der in der Urkunde genannte
Priectus der Empfänger von Gütern in Tobere, also in Tufers in der
Gemeinde Göfis, gewesen ist162.

Ohne Zweifel ist also dieses vorarlbergische Tufers gesichert. Die
Frage bleibt noch, ob sich dort auch wie in Müstair eine Johanneskirche

befunden hat. Eine Urkunde von 820 bezeugt, daß Quintellus
einen Acker in Rankweil schenkte, der auf der einen Seite an eine
«terra saneti Joannis» grenzte163. Man stellt sich die Frage, welche
Johanneskirche gemeint ist. Wenn Sulz, Montlingen und Göfis
wirklich zur Pfarrei Rankweil gehörten, könnte man zuerst die
Johanneskirche in Montlingen, die auf das 8./9. Jahrhundert datiert,
in Erwägung ziehen164. Das fragliche Stück muß ja gar nicht bei der
Kirche von Montlingen selbst liegen, sondern es kann auch entfernter

sein, es muß nur der Johanneskirche gehören. Eine zweite

"9 Bündner Monatsblatt 1942, S. 280-281. Dort auch über die Herleitung
von Schlins.

160 C. Battisti im Archivio per l'Alto Adige 22 (1927) 125-126 und in dessen

Dizionario topomastico atesino, 1936/37, S. 808.
1*1 S. Müller, in Schriften des Vereins für die Geschichte des Bodensees

60 (1932/33), S. 188.
162 Paul Staerkle, Die Rückvermerke der rätischen Urkunden. Festschrift

Foerster in Freiburger Geschichtsblätter 52 (1963/64) 7.
163 h. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1, 1863, Nr. 256.
164 B. Bilgeri, Das rätische Güterverzeichnis um 850 als Vorarlberger

Geschichtsquelle. Jahresbericht des Bundesgymnasiums für Mädchen, 1951/52,
S. 8-23, bes. S. 16-17 über die Pfarrei Rankweil. Vgl. Jahrbuch des historischen

Vereins von Liechtenstein 1959, S. 7.

318



Johanneskirche stand in Schnifis, denn es heißt im Reichsurbar des

9.Jahrhunderts: «in villa Sanuuio ecclesia cum decima de ipsa
villa165.» Auch ist ein Sigisbertus de Senobio um 820 als Angrenzer
eines Gutes gesichert166. Diese beiden Möglichkeiten sind in erster
Linie zu erörtern. Erst als dritte kann man sich fragen, ob nicht eine
Johanneskirche in Tufers Tobere gewesen ist. Bislang haben aber
die Forschungen noch keinen diesbezüglichen Beleg oder auch nur
entfernten Hinweis erbracht. Aber auch selbst, wenn es so wäre,
dann hätten AAdr noch kein Kloster.

Aus der Gleichheit der Ortsnamen, auch aus einem gleichen
Patrozinium, das aber keineswegs wahrscheinlich ist, kann man
noch nicht auf ein monasterium schließen. Der Vorschlag, daß etAva

St. Johann im Münstertal zuerst in Vorarlberg gegründet und dann
ins Münstertal verlegt AA'orden sei167, erweist sich ohne jeglichen
Hintergrund. Schon die Gründung von Müstair durch Pfäfers läßt
dies nicht als Avahrscheinlich hinstellen. Von Tufers nach Müstair
Aväre ein wahrer Tellensprung.

Die Entstehung des Männerklosters in Müstair datiert in die Zeit
Karls des Großen. Damit ist aber eine persönliche Gründung durch
den Herrscher keineswegs gegeben. Da es 806 der Churer Bischof an
den Staat verlor und 888 Avieder zurückerhielt, scheint es eher von
Anfang an eine bischöfliche Gründung gewesen zu sein. Die Statue
Karls datieren die Kunstgeschichtler in ihrer erdrückenden Mehrheit
ins 12. Jahrhundert, in die Zeit nach der Kanonisation des großen
Karl. Eine Karlsstatue in einer Kirche vor der Kanonisation wäre
ohnehin auffallend. Die Inschrift aus der Humanistenzeit mit dem
Hinweis auf die Klostergründung des Divus Carolus im Jahre 801

weist nichts auf, Avas auf karolingische Zeit hindeuten könnte168.

185 Bündner Urkundenbuch I, S. 379. Die übrigen Stellen, dio nur
Besitzungen melden, ebendort S. 442 im Register.

i66 Wartmann I., Nr. 260 zu 820, dazu A. Helbok, Regesten von Vorarlberg

und Liechtenstein bis 1200, 1920, Nr. 32 zu 817/821.
167 Darüber S. Müller in Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees

und seiner Umgebung 60 (1932/33) 114-122, dazu aber Bündner Monatsblatt

1942, S. 276-284, bes. 282 über die Gründung von Müstair.
is8 Näheres über die Inschrift siehe in der Freiburger Zeitschrift für

Philosophie und Theologie 8 (1961) 249-251, über die Statue in der Zeitschrift für

319



Fragmente von marmornen Chorschranken mit Darstellungen von
Schlangentieren sind mit den ähnlichen Tiergestalten auf dem Tassi-
lokelch von 777 und auf dem Eucharistiekästchen in Chur aus der
".Hälfte des 8.Jahrhunderts verglichen worden. Im churrätischen
wie im süddeutschen Gebiete steht diese Tierornamentik isoliert
da. Die Fragmente «gehören zum ältesten Kirchenbau und sind
somit nur unwesentlich jünger als der auf 777 datierte Tassilo-
kelch»169. Es ist gut möglich, daß dem heutigen großen karolingischen

Kirchenbau eine kleinere Kirche vorausging. So war es ja
auch in Disentis, wo wir St. Martin I. und St. Martin IL, das erstere
Mitte, das zweite Ende des 8. Jahrhunderts, besitzen. Ein so

großartiges Architekturwerk wie Müstair brauchte gewisse Voraussetzungen,

das Kloster hatte eine Anlaufszeit notwendig. Immerhin
könnten diese Chorschranken auch noch zum klassischen zweiten
Bau gehören, denn so genau kann auch die beste Stilanalyse nicht
datieren.

Viel bekannter als die plastischen Werke sind die malerischen
Darstellungen von Müstair. Man kann wohl nicht Architektur und Malerei

in dem Sinne trennen, daß der Bau etwa vor 806, die Malerei
nach diesem Jahre entstanden wäre. «Dann wäre das Innere Avährend

dieser Zeit im Rohbau, also unverputzt gewesen, denn der Verputz,
welcher die Freskoschicht trägt, ist der erste und mit dem Mauerwerk

eng verbindende. Aus baulichen Gründen läge die Annahme
näher, daß das Innere im Anschluß an den Bau verputzt und bemalt
worden wäre.» (Freundlicher Hinweis von Dr. W. Sulser.) Man Avird

eher annehmen, das ganze Opus sei schon 806 vollendet gewesen.
Sicher hat des Fiskus damals nicht Hand auf die mächtige Kirche
gelegt, um sie ausmalen zu lassen.

Der oberste Zyklus an der NordAvand des Schiffes stellte die
Geschichte von David und Absolom dar. Das Thema von König David
ist nicht neu. Schon Augustinus betonte die Linie, die von David zu

Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66) 156 und
besonders Karl der Große 4 (1967) 207-211. Eigene Wege geht Chr. Beutler,
Bildwerke zwischen Antike und Mittelalter, 1964, S. 117-142, mit Datierung auf
9. Jahrhundert.

i69 J. Werner, Frühkarolingische Silberohrringe von Rastede. Germania
37 (1959) 183-184, 190, 192.

320



Christus geht und bestimmte wohl auch das entsprechende
Programm an der Holztüre von S. Ambrogio in Mailand. Auch der

heilige Ambrosius verglich Theodosius mit David170. So ist die
Geschichte Davids auch vielfach dargestellt, zum Beispiel im
Quedlinburger Italafragment des 4./5. Jahrhunderts und in byzantinischen

Bildern des 6. Jahrhunderts (Codex Rossanensis und
Evangelienfragment von Sinope)171. Im Osten Avurde der Basileus gerne
als novus David angesehen172. Selbst Papst Leo II. feierte Konstan-
stin IV. in einem Briefe von 682/683 als «neuen David, den frömmsten

des Christenvolkes» und fügte hinzu: «Gesiegt hat der neue
David, der tapferste aller Nachfolger des Augustus173.» Der Papst
stellte Pippin III. ebenfalls als David hin. Seit der Frankfurter
Synode von 794 Avird auch Karl der Große als neuer David ausgerufen.

Die Libri Carolini lassen es in dieser Hinsicht nicht an Lob
fehlen174. Aber daneben wurde David als Liturge gerne als Titelbild
von Psalterien dargestellt, Avie sich bis heute noch vier aus dem 8.

Jahrhundert erhalten haben. Im 9. Jahrhundert werden sie noch
zahlreicher175. Schon das zeigt, daß der alttestamentliche König
nicht einzig als Herrschersymbol gefeiert wurde. EtAva in einem
Dutzend Klöstern findet sich der Name Davids im 8./9. Jahrhundert.
Überhaupt waren damals Namen wie Abraham, Absolom, David,
Gabriel, Joseph, Isak, Michael, Salomon und Samuel gebräuchlich176.

Wir dürfen daher nicht einfach in Müstair nur Eimvirkungen

170 H. Steger, Revid, Rex et Propheta, 1961, S. 1, 127.
171 Art. David im ReaUexikon zur Deutschon Kunstgeschichte 3 (1954),

Sp. 1185-1189. Auf eine Darstellung auf einer byzantinischen Silberplatte
von 610-629 macht aufmerksam D. T. Rice, Kunst der Byzanz, 1959, S. 55-
56, Nr. 72-73.

172 Steger, 107-110, 129.
173 H. Rahner, Abendländische Kirchenfreiheit, 1943, S. 298.
174 Darüber P. Bloch in Karl der Große 3 (1965) 258-259 und in seinem

Opus: Nachwirkungen des Alten Bundes in der christlichen Kunst, 1963, S. 3,
35. Steger S. 1, 127-128. Dazu MGH Ep. IV. 501 zu 775, da man Karl das

Beispiel der alttestamentlichen Könige vorhielt.
»w Steger 154-155, 157-158.
176 MGH Libri Confraternitatum ed. PirER, 1884, Register. A. Valentini,

Codice necrologico-liturgico di S. Salvatore in Brescia, 1887, Register. Einige
Bemerkungen dazu in der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte

321



eines Herrscherhauses sehen und David-Absolom etAva mit Karl-
Tassilo vergleichen, dazu ist das Thema Ariel zu verbreitet gewesen.
Aber gerade die Beziehungen von David mit Absolom in dieser
ausführlichen Darstellung wie in Müstair finden wir sonst vorher nicht
belegt. Den Tod Absoloms entdecken Avir erst in der Winchester-
Bibel des 12. Jahrhunderts177.

Das Bild, das am meisten die Aufmerksamkeit in jüngster Zeit
auf sich zog, ist die Darstellung des Weltgerichtes an der Westwand.
Beat Brenk hat es zum Ausgangspunkt einer Darstellung des

Themas bis ins Hochmittelalter hinein gemacht. Dabei konnte er
einige Details, besonders in der Engelwelt, in Müstair genauer
erfassen. Herkunft und Entstehungsort der verschiedenen Motive
sind sehr unheitlich. Als typisch byzantinische Elemente sind die

halbkreisförmige Engelglorie um die Gestalt des Richters und das

Einrollen des Himmels zu betrachten, Darstellungen, die nicht vor
der 2.Hälfte des S.Jahrhunderts übernommen Avurden. Spätantike
Anregungen lassen sich in den Gebärden Christi und in der Stellung
der Apostel unter den Arkaden erkennen. Aus frühchristlicher Zeit
stammt das Motiv der Auferstehung der Toten und der Posaunenengel.

Es bestand also für den Maler keine einheitliche Bildtradition;
er mußte neu zu schildern suchen. Beziehungen zu dem nur
chronikalisch beschriebenen Weltgerichtsbild in St. Gallen im 9.

Jahrhundert sind vorhanden, doch recht allgemein. Schon eher darf man
eine Linie zu dem Gerichtsbild an der Westwand in Sant'Angelo in
Formis aus der 2. Hälfte des 11. Jahrhunderts ziehen. Hier Avirkte die
Gesamtkomposition von Müstair irgendwie AA'eiter. In der rätischen
Abtei haben Avir das erste erhaltene Beispiel einer vollkommen
systematisch ausgemalten Klosterkirche vor uns. Hier ist auch das

Gerichtsthema, das vorher zum Beispiel auf einem Sarkophagdeckel
um 300 und auf einem christologischen Mosaikzyklus in S. Apolli-
nare Nuovo um 600 zur Darstellung kam, erstmals in ausführlicher
und monumentaler Weise behandelt178.

50 (1956) 27-28. Zu Bischof David von Lausanne, gestorben 850, siehe Cartulaire

du Chapitre de Lausanne, ed. Ch. Roth, 1948, p. 26-27.
177 Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte I.e. Sp. 1094-1095.
178 B. Brenk, Tradition und Neuerung in der christlichen Kunst des ersten

Jahrtausends. Studien zur Geschichte des Weltgerichtsbildes Wiener

322



Die umfassende Untersuchung steuert auch sonst noch manche
lehrreiche Beobachtung zur übrigen Malerei bei. Von allen karolingischen

Handschriften scheint der Stil des Evangeliars des Godescalc

von 781/783 und dann in zweiter Linie der Eginocodex aus dem Ende
des S.Jahrhunderts nahezustehen179. Für die Kreuzigung, die in
Müstair zwei Felder in Anspruch nimmt, suchte man die
bedeutendsten Vorbilder in St. Peter in Rom180. Das nahm man auch für
die Apostelszenen an, die an Bilder im Oratorium des Papstes
Johannes VTL um 700 erinnern. Aber sie berühren sich nur im einen
Teile ihrer Motive. Die Erzählung und Gruppierung bei der Disputation

der beiden Apostel mit dem Magus vor Nero stimmt ganz
überein. Aber die Umarmung der Apostelfürsten und die Predigt
des Paulus sind auf die apokryphe Passio Petri et Pauli zurückzuführen.

Es liegt überhaupt den Bildern von Müstair eine breite
ikonographische Tradition, ein umfangreicher Bestand von Szenen

aus dem Leben der Apostelfürsten zugrunde181.
Die Paulus-Darstellung in der rätischen Klosterkirche steht nicht

isoliert da. Wir besitzen solche in St. Prokulus in Naturns wie in
St. Benedikt in Mals182. In diesem Dreiklang gibt es große
Verschiedenheiten. Die Erzählung in Naturns ist mehr volkstümlichderb,

schon klassischer die in Müstair, noch klassischer die in
Naturns. Das kommt auch daher, daß sie zeitlich abgestuft sind,
entstanden doch die Bilder in Naturns 770-780, in Müstair um 800

und in Mals um 850183. Das Thema ist auch verschieden. In der
ältesten Kirche ist die Flucht aus Damaskus dargestellt, in Müstair

Byzantinische Studien III). 1966, S. 11, 57, 91-92, 107-118, 129, 130-138,
164, 221-223.

179 Brenk I.e. S. 107, Anm. 2.
i80 Brenk, S. 137.
18i A. Weis, Ein Petruszyklus des T.Jahrhunderts im Querschiff der

Vatikanischen Basilika. Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde
und Kirchengeschichte, 58 (1963) 230-270, bes. S. 243, 248-252, 256-257,
260, 264-267.

i82 Mals wie Naturns haben neuerdings eine anziehende, freilich sehr
allgemeine Darstellung erhalten in W. Wyss und B. Posch, Die vorgotischen Fresken

Tirols, 1966, S. 8-9, 12, 17-20, 25.
183 p. V0N Jtjraschek in: Christliche Kunstblätter, 1959, S. 109-112.

323



Szenen aus apokryphen Apostelgeschichten, in Mals die Auspeitschung

und die Damaskus-Vision, also Themata der Bibel.

Besonders beachtensAvert ist der Bild-Inhalt in Naturns, weil

hier der Völkerapostel von einer Balustrade an einer Schaukel

herabgelassen wird, nicht in einem Korb, wie es in 2 Kor. 11,33 berichtet

wird (per fenestram in sporta dimissus), auch nicht wie es in der

Bibel von St. Paul vor den Mauern in Rom um 870 dargestellt ist.

Hier schaut nur der Kopf aus dem Korb heraus, in St. Prokulus

sieht man die ganze Figur auf einer Seilbank. Nun lassen gerade

griechisch-lateinische Bibelhandschriften des 9. und 9./10.
Jahrhunderts wenigstens im griechischen Texte «in sporta» Aveg. Die

Vorlage dieser Textvarianten dürfte sich in Italien befunden haben,

von wo sie anscheinend Mitte des 9. Jahrhunderts nach St. Gallen

kamen. Diese Text-Variante von 2 Kor. 11,3 (nicht von Apg.9,25),
also italienische Einflüsse, können in Naturns diese eigenartige

Darstellung veranlaßt haben. Das Thema selbst ist nicht so

auffallend, behandelt doch der römische Dichter Arator im 6.

Jahrhundert den rettenden Korb sehr ausführlich. Und dieses Poeten

Werke Avurden gerade zur Zeit der karolingischen Renaissance in
den Schulen gelesen184.

Es ist schon bezweifelt worden, ob Naturns noch zu Rätien gehöre,

da das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts das untervintschgauische

Morter gleich Nals zu Italien, also zur Grafschaft Trient, zähle. An
diesen Orten sei das churrätische Reichsgut nur venvaltungsmäßig
mit Rätien zusammengefaßt185. Nun heißt es in der genannten

Quelle: «In Venustis in villa Mortario» soAvie «In Italia in villa
Nahes186.» Das Urbar unterscheidet genau ZAvischen Morter im

Vintschgau und Nahes, letzteres identisch mit Nals im Etschtal,

a84 E. Dinkler, Per murum dimiserunt eum, in: Studien zur Buchmalerei

und Goldschmiedekunst des Mittelalters. Festschrift Usener, 1967, S. 79-92.

Im Gegensatz dazu möchte O. R. von Lutterotti in: Der obere Wog, 1967,

S. 490-508, im Bilde nicht die Flucht des Paulus, sondern des Veroneser

Bischofs St. Prokulus, des Kirchenpatrons, sehen. Es fehlen aber Hinweise,

daß der Dargestellte ein Bischof sein muß. Das Gesicht mit dem Rahmenbart

scheint eher jüdisch zu- sein.
i85 R. Heuberger, Rätien im Altertum und Mittelalter, 1932, S. 210. Auch

in der neueren Literatur wird da und dort Nals zum Vintschgau gerechnet.
is« BUB I, S. 388.

324



ZAvischen Meran und Bozen, wo sich auch ein romanischer Turm der
Ulrichskirche erhebt187. «In Italia» heißt einfach: «auf italienischem
»Sprachgebiet.» Die Edalicus (Italieus) sind auch in Pfäfers und im
Sarganserland anzutreffen188. Italieus und Italia ist nicht politischnational

zu verstehen; es gab damals kein solches Reich. Solche
Tendenzen sind erst im 9./10. Jahrhundert festzustellen189. Das
Reichsurbar notiert auch Weggis in der Diözese Konstanz, so nun
auch Nals in der Diözese Trient190. Man darf nicht etAva Nalles mit
dem vintschgauischen Schnalstal gleichsetzen. Dieses Seitental
besitzt keine alte Kirche. Auch sprachgeschichtlich ist Nalles und
Schnals kaum zusammenzubringen. Anderseits steht Nalles auch
stets in den Urbarien in der Nähe von Mais und Marling191.

Die politischen Grenzen spiegeln sich seit Ende des 6.

Jahrhunderts in den Bistumsgrenzen. Das Dorf Tirol (und später die

Burg) lag noch auf dem Gebiete des Bistums Chur, Meran selbst
nicht mehr. Die Grenze der Diözesen Chur und Trient lag am
Passeierbach. Erst durch die Verleihung der Grafschaft im Vintschgau
an Trient im 11. Jahrhundert vermischte sich einigermassen die ganze
Sachlage im Etschgebiet192.

i87 Weingartner-Ringler, Die Kunstdenkmäler Südtirols 2, 1961, S.

254-256.
i88 MHG Libri Confraternitatum, ed. P. Piper, 1884, S. 386, 388.
i89 E. Zöllner, Die politische Stellung der Völker im Frankenreich, 1950,

S. 30-31, T. Schieffer, Winfrid-Bonifatius, 1954, S. 8.

i" BUB I, S. 388.
191 B. Schavitzer, Urbarien der Stifte Marienberg und Münster, 1891,

S. 27, 117, 119, 156, 217-218.
i92 H. Büttner, Frühmittelalterliches Christentum uiul fränkischer Staat,

1961, S. 127-130, dazu Historisches Jahrbuch 79 (1960) 75-81 und 84 (1964)
17-20 über die Alpenpolitik der Franken bzAv. über frühmittelalterliche
Bistümer im Alpenraum. Herrn Univ.-Prof. Dr. Heinrich Büttner, Köln,
verdankt vorliegende Arbeit A'erschiedeno Hinweise.

325


	Zur Raetia Curiensis im Frühmittelalter

