Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 19 (1969)

Heft: 2

Artikel: Zur Raetia Curiensis im Fruhmittelalter
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR RAETIA CURIENSIS
IM FRUHMITTELALTER

Von Iso MULLER

1. Die Kirchen im Tello-Testamente von 765

Eine ganze Literatur ist bereits iiber dieses so wichtige und friihe
Dokument herausgekommen. Das Erfreuliche ist, daB alle For-
schungen in neuerer Zeit die Echtheit der Verurkundung und der
geschenkten Giiter und Personen darlegen kénnen. Uber die for-
melle Seite herrschen zwei Meinungen. Fritz Streicher und Franz
Beyerle sehen in dem langen Text der Schenkung zwei Urkunden
zusammengekoppelt, eine von Prises Victor und eine von dessen
Sohn Bischof Tello!. Diese Ansicht vertrat auch der Schreiber dieser
Zeilen2. Demgegeniiber betrachten Elisabeth und Bruno Meyer-
Marthaler die Urkunde im traditionellen Sinne als einheitliches
Ganzes, als eine einzige Schenkung des Churer Bischofs, nahmen

1 FrITZ STREICHER, Die Carta donationis sanctorum des Bischofs Tello von
Chur. Mitteilungen des Osterreichischen Institutes fiir Geschichtsforschung.
51 (1937) 1-23. Franz BEYERLE, Der Tellotext fir Disentis von 765. Jahres-
bericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 78
(1948) 3-50.

2 I. MULLER, Dte Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im
Jahre 765. Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubiinden 69 (1939) 1-138. Zitiert im folgenden mit: Schenkung. Zu den
neueren Untersuchungen iiber Tello siehe I. MULLER, Zur rdtisch-alemanni-
schen Kirchengeschichte des 8.Jahrhunderts. Schweizerische Zeitschrift fir
Geschichte 2 (1952) 1-40.

281



aber verschiedene Zusitze und Verdnderungen im Texte an3. Eine
weitere Diskussion vom urkundentechnischen Standpunkte aus ist
schr zu begriissen. '

Im folgenden Abschnitt beschiftigen wir uns zunéichst nur mit
den Angaben iiber Kirchen, deren Besitzungen als Angrenzer von
tellonischen Giitern bezeichnet werden. Dabei legen wir den Text
des Biindner Urkundenbuches zu Grunde, da diese Edition am
meisten verbreitet ist und auch die Varianten, dazu noch Lokalisa-
tionen der Ortsnamen bietet. Solche sind schon vorher mit ausfiihr-
licherer Begriindung versucht worden, auf welche wir hier allgemein
verweisen und nur in besonderen Fillen wiederum zuriickgreifen .

Am besten beginnt man wohl mit einer Kirche, die nur einmal
genannt ist: «super Falarie pradum confiniens in sancti Stephani»
(S. 16, Z. 21-22). Der Passus gehort zur Beschreibung des Haupt-
hofes Sagens und schlieBt sich an die Erwihnung eines Gutes auf
dem Kastriser Stein an. Es kommt hier praktisch nur die Stephans-
kirche in Luwis in Betracht, die mithin oberhalb Fellers ein Gut
besall. Das Stephanspatrozinium ist im 15./16.Jahrhundert fiir
Luvis mehrfach bezeugt®.

Fiinfmal ist ein Gut ad sancti Martini genannt. Zuerst lesen wir
«agrum confinientem ad Solemnis, ad sancti Martini» (S. 16, Z. 10).
Es handelt sich wiederum um den Sagenser Haupthof, von dem ein
Acker an Salens, einer Gadenstatt in der Gemeinde Ruschein gegen
Schleuis hin, grenzte, auf der andern Seite war ein Gut der Martins-
kirche. Man hat schon an eine Kirche St. Martin in der Sagenser
Pfarrei gedacht, da es ja auch eine Alp St. Martin hoch oben bei der
Alp Nagiens gibt?. Doch haben wir bislang sonst keine Nachricht
von einer solchen Sagenser Kirche. Vielleicht daB man noch einmal

8 E. und B. MEYER-MARTHALER, Untersuchungen zum Tellotestament. Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 40 (1946) 161-189. E. MEYER-
MArTHALER und F. PERRET, Biindner Urkundenbuch, Bd. I, 1955, 12-23.
Der betreffende erste Faszikel des Werkes war schon 1947 erschienen. Wir
zitieren das Opus mit der Abkiirzung: BUB 1.

4 Schenkung S. 118-137.

5 Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Grau-
biinden 41 (1911) 47 und 72 (1942) 75, 77, 80.

6 A. SCHORTA, Ritisches Namenbuch, Bd. 2. Etymologien. 1964, S. 821.

7"BUB I, S. 16, Anm. 8.

282



Spuren davon findet. Die Martinskirche in Truns (7./8. Jahrhundert)
ist zu weit entfernt. Eher kénnte noch die Martinskirche in Brigels
in Betracht kommen, obwohl sie fiir das Friihmittelalter nicht
stringent bewiesen werden kann. Doch schon aus geographischen
Griinden empfiehlt es sich, an die Martinskirche in Ilanz zu denken,
die nach allem eine Victoridengriindung des 7.Jahrhunderts wars.
Im Urbar von Tello folgt unmittelbar darauf: «pradum Suprasaxa
roncale confiniens in sancti Martini» (S. 16, Z. 20-21). Das Gut
diirfte auf dem Kistriser Stein zu suchen sein und der Ilanzer
Martinskirche gehort haben. «Agrum subter Lobene confinientem
in sancti Martini» (S. 17, Z. 10-11), beim Haupthof Ilanz aufge-
zahlt, lokalisieren alle Forscher unterhalb Luvis und oberhalb der
Ilanzer Martinskirche, welche also dieses Gut besal.

Die folgenden zwei Erwihnungen gehoren bereits zum Haupthof
in Brigels. Wir lesen zuerst: «agrum in Vicinaves, confinientem ad
Lomelengum, alia parte in sancti Martini» (S. 18, Z. 15-16). Es
handelt sich-um Vischnaus, unterhalb Brigels. Darauf folgt:
¢«pradum in Ruane confinientem ad sancti Martini» (S. 18, Z. 20-21).
Da im Zusammenhang auch neben Brigels noch Schlans und Danis
erwahnt werden, denkt man an Plaun Ruaun in Brigels, zwischen
St. Martin und St. Eusebius®. Man wird deshalb offen lassen, ob
nicht bei den letzten zwei Grenzangaben die Martinskirche in Brigels
gemeint ist. Jedenfalls liegt sie niher als die Ilanzer Pfarrkirche.
Nur wenn Ruane identisch mit Ruis wire, miiBte man mehr an sie
denken. Sind wir auf dem richtigen Wege, dann ist die Brigelser
Martinskirche geradezu angrenzend an ihr Gut gelegen.

Ebenso wie Martin ist auch Maria als Kirchentitel erwidhnt. Im
Teile, der dem Haupthof zu Sagens gewidmet ist, entdecken wir:
«pradum in Heretis confiniente ad sancte Marie, alia parte in via»
(S. 16, Z. 15). Die Deutung auf Tiert, das siidlich des inneren Sagens
liegt, ist unbestritten. Man kénnte sich hochstens fragen, ob es sich
nicht um ein anderes Tiert handelt, gab es doch solche in Fellers,
Seewis usw. 1%, Da sich aber der ganze Kontext auf den Haupthof in

8 Néaheres bei I. MULLER, Die rditischen Pfarreien des Friihmittelalters.
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 12 (1962) 466-467.

9 SCHORTA, l.c. S. 289.

10 SCHORTA, S. 344-345 zu tortus = gedreht, krumm.

283



Sagens bezieht, vorher und nachher auch Giiter beim innern
Sagens genannt werden, kann doch nur das Sagenser Tiert in Frage
keinmen. Wenn das aber siidlich des Hauptdorfes liegt, dann wird
man versucht sein, die Marienkirche auch in Sagens zu lokalisieren.
Denn man wird nicht gleich in einer so alten Siedlung, wie Sagens es
ist, ein Gut der Ilanzer Marienkirche vermuten. Sind wir auf dem
rechten Wege, dann gewinnt noch eine andere Stelle neuen Wert:
«Amantius persona preter terram solam sanctae Mariae» (S. 17,
Z. 4). Der Passus gehort zur Beschreibung des Hofes zu Sagens. Die
Marienkirchen von Ilanz und Brigels kommen hier weniger in Be-
tracht, das Nachstliegende ist Sagens.

Bei der Beschreibung des GroBhofes zu Ilanz, und zwar unmittel-
bar nach der Erwahnung eines Ackers in Luvis, lesen wir: «agrum
ad curtem confinientem in sancte Mariae» (S. 17. Z. 11-12). Man
wird hier an eine Marienkirche in Ilanz denken. Eine solche ist 1287
belegt: «cappella beate Marie virginis et beate Margarete aput
Illans.» Spater hat die heilige Margaretha den Sieg davongetragen!'.
Das Reichsurbar des 9.Jahrhunderts erwéahnt zum Besitz in Ilanz:
«ecclesia cum decima de ipsa villa%.» Zogernd hat E. Poeschel diese
Stelle auf St. Maria bezogen 3. Doch hat die Identifikation manches
fiir sich und wird heute bevorzugt. Es wire sehr zu wiinschen, dal3
Grabungen die Hypothese bestitigen kénnten. Dafiir spricht auch
die folgende Erwihnung des agrum Aflupio, das man neuerdings
eher in Valuppi, einer Wiese bei Prada unterhalb Seth, sehen
mochte, eher als in der Gadenstatt Freppi in Flond*. Auf jeden
Fall zeigt der Kontext auf die Gegend des Ilanzer Beckens hin.

Ebenfalls unter dem Ilanzer Haupthof findet sich «pradum in
Campaniola confinientem in sancte Marie» (S. 17, Z. 14). Auch hier
diirfte es sich um ein Gut in oder um Ilanz handeln, das an Besitz-
tum der dortigen Marienkirche anstie'5. Unmittelbar darauf lesen

11 BUB III. Lief. 2 (1963) 112-113 Nr. 1165 zum 21. Méirz 1287.

12 BUB I, S. 389.. '

13 B, PoescHEL, Kunstdenkmdler des Kantons Graubiinden 4, 1942, 48,
54-55.

14 SCHORTA, S. 885.

15 Vgl. ScHORTA, S. 66.

284



wir: «pradum in Longorione confinientem in sanctae Marie» (S. 17,
Z. 15), wo wir wieder die gleichen Schliisse ziehen diirfen 6,

Bereits beim Haupthof von Brigels steht der Passus: «agrum in
Ruane confinientem in flumine, altera parte in s. Mariae» (S. 18,
Z. 3—4). Die Stelle ist nicht eindeutig zu kldren. Da gerade nachher
steht: «agrum in ipso Ruane» kénnte man an Ruis denken und
wiederum die Ilanzer Marienkirche in Betracht ziehen. Aber es ist
auch Plaun Ruaun in Brigels zwischen St. Eusebius und St. Martin
moglich, so dafl man dann auch die Brigelser Pfarrkirche in Diskus-
sion ziehen muBl. Bald darauf folgt ja auch die schon erwihnte
Stelle «pradum in Ruane confinientem ad sancti Martini» (S. 18,
Z. 20-21), die dem Zusammenhange nach in Brigels gesucht werden
darf. Wir hédtten hiemit beide Brigelser Kirchen, St. Maria und
St. Martin, hier bei der Beschreibung des Brigelser Haupthofes ge-
nannt 7.

Wir wenden uns nun der Kolumbanskirche von Sagens zu, deren
erste Erwihnung lautet: «agrum ad Buliu confinientem ad ipsam
curtem, alia parte ad sanctum Columbanumy» (S. 15, Z. 21). Nachher
finden wir nicht mehr «ad sanctum Columbanum», sondern «ad
sancti Columbani», also stets den Genitiv, wie er auch bei den andern
Heiligennamen figuriert: «sanctae Mariae, sancti Stephani, sancti
Martini.» In allen Féllen wird stets nach mittelalterlichem Brauche
der Heilige als Besitzer des betreffenden Gotteshauses angesehen 8.
Es miillte eigentlich heilen «confinientem ad ecclesiam sancti
Columbani». So finden wir auch vielfach in den Sankt-Galler Ur-
kunden des 8.Jahrhunderts den Ausdruck «ad ecclesiam (oder
monasterium) sancti Galli (oder Gallonis)». Aber daneben kommt
langsam die kiirzere typische Formel auf «ad sanctum Gallum»
zu 751, «ad sancti Calloni» zu 758, «trado sancto Galloni» und «servio

16 SCHORTA, S. 191 bietet Hinweise auf Langreuns, Langraus.

17 Uber die Pfarrei Brigels und ihre Kirchen siehe Schweizerische Zeit-
schrift fur Geschichte 7 (1957) 436-437 und 12 (1962) 470, dazu H. Ers,
Archdiologische Untersuchungen wund Entdeckungen in Graubiinden, 1964,
S. 5-6 (SA aus Terra Grischuna, April 1964).

18 Dazu BUTTNER-MULLER, Friihes Christentum vm schweizerischen Alpen-
raum, 1967, S. 58.

285



ad sanctum Galonem» zu c. 764, «ad sancti Gallonem» zu 78419,
Also eine Vielfalt von vulgérlateinischen Ausdriicken, sogar in der
gleichen Urkunde. Nun sind ja die Forscher dariiber einig, dafl im
Original der Tello-Urkunde viel mehr volkssprachliche Formen wa-
ren als die spiateren Kopien aufweisen. Schon der Vergleich mit den
Orts- und Personennamen, die darin vorkommen, 143t auch auf ein
entsprechendes Latein im Sinne der damaligen Urkunden schlie-
Ben2°. So wurde das urspriingliche Agustus in den spiiteren Kopien
zu Augustus modernisiert (S. 16, Z. 19). Neben Bevani(us) findet
sich unmittelbar danach auch die weitere Entwicklung zu Befanius
(S. 18, Z. 18 und 24). So wechselnd und verschiedenartig ist auch das
Latein der Urkunde. Bald wird reminisci mit dem Akkusativ, bald
mit dem Ablativ gebraucht, bald bedient sich der Text des Loka-
tivs, bald des lokalen Dativs. Im gleichen Satze wechseln Indikativ
und Konjunktiv 2. So erklédren sich «ad sanctum Columbanum» und
«ad sancti Columbani». Es nimmt sich wie eine Bestéitigung dieser
Ansicht aus, wenn wir noch eine Mischform finden in «ad sanctum
Columbani» (S. 16, Z. 17). So wird man alle diese Ausdriicke gleich
interpretieren diirfen, in dem Sinne, daf sie einfach nicht auf die
Kirche selbst, sondern auf deren Besitztum hindeuten.

Gehen wir nun zu den einzelnen Giitern iiber. Buliu ist etymolo-
gisch zu bulium = Trog zu stellen?2. Wo aber der Acker lag, wissen
wir nicht. Tuliu siidlich von Laax ist der Form wegen fiir die dama-
lige Zeit zu fortgeschritten . Darauf folgt: «agrum in Sarrs, con-
finiente ad sancti Columbani, alia parte in via» (S. 16, Z. 1). Sars
wurde stets siidwestlich des inneren Dorfes lokalisiert, wo der Acker
heute noch so genannt wird. Ebenso deutlich ist Lavanuz, nordlich
von Laax, zweimal genannt: «agrum a Levenoce, confiniente ad
sancti Columbani» (S. 16, Z. 7) und «pradum in Levenoce confiniens
ad sancti Columbani» (S. 16, Z. 16). Unmittelbar darauf lesen wir:

19 H, WARTMANN, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1,1863, Nr. 14, 22, 40,
101. Vgl. auch BUB I, S. 31, Nr. 29 zu ca. 800: ad ecclesiam beato Elarii.

20 Dariiber zuletzt noch MEYER-MARTHALER in der Zeitschrift fiir Schwei-
zerische Kirchengeschichte 40 (1946) 163, dazu Schenkung S. 52-64.

21 Schenkung S. 60-61.

22 SCHORTA, S. 54.

23 Schenkung, S. 120-121.

286



«in Prado confiniens ad sanctum Columbani» (S. 16, Z. 17). Wo das
Gut lag, wissen wir nicht.

Letztlich sind noch zwei zusammengehorige Urbar-Aufzeich-
nungen beim Haupthof in Sagens zu notieren: «curtinum subter
Secanio confiniente ad sancti Columbani, alia parte in via; aliud
curtinum subter vico, confiniente ad sancti Columbani de ambabus
partibus» (S. 16, Z. 11-13). Im ersten Falle diirfte es sich um das Gut
Sut Curtins, siidlich von dem inneren Sagens gelegen, handeln.

Trotz mancher Unsicherheiten kann man sagen, daf} die Giiter
von St. Kolumban auf den Gebieten von Sagens lagen (Lavanuz,
Sars, Sut Curtins). Auch die sonstigen Ortsnamen dieses Teiles der
Urkunde (Alp Nagiens, Kistris, Starvitz usw.) deuten auf das
Sagenser Gebiet hin. Aber nicht nur Giiter, auch Personen-Namen
weisen auf Sagens und seine Kolumbanskirche. Bei der Umschrei-
bung des dortigen Haupthofes begegnen uns zwei Namen, die auf
dieses Patrozinium hindeuten. Zunéchst lesen wir von einem Kolo-
nen Calanho bzw. Calambo (S. 16, Z. 24), dessen Name Robert von
Planta auf Kolumban zuriickfiihrt. Deutlicher ist Columba, ein
ménnlicher Name, da es von ihm und den iibrigen dort zum Hofe

gehorigen Personen am Schlusse heifit: «<hos omnes cum uxoribus»
(S. 17, Z. 5)%4,

2. St. Maria und St. Kolumban in Sagens

Bisher nahm man allgemein an, es habe in Sagens nur eine friih-
mittelalterliche Kirche gegeben, die zuerst dem heiligen Kolumban
geweiht war, der jedoch seine Schutzherrschaft an die Muttergottes
abtreten mufBte. Im marianisch gesinnten Hochmittelalter wire ein
solcher Patroziniumswechsel nicht ganz unglaubhaft. Aber nach-
dem aus dem Tello-Testamente eigentlich zwei Kirchen in Sagens
resultieren, eine Marien- und eine Kolumbanskirche, nachdem ins-
besondere Ausgrabungen, von denen noch die Rede sein wird, eine
sehr alte Kirche ans Licht gebracht haben, die nicht am Platze der

24 Zu beiden Namen siehe Schenkung S. 106 und 109.

287



heutigen Marienkirche lag, konnen wir mit dem Patroziniumswech-
sel nicht mehr operieren.

Zuerst behandeln wir die Marienkirche und gehen dabei nicht
von den dltesten Belegen, sondern von den jiingsten aus. Die heutige
Marienkirche liegt auf einem dominierenden Hiigel im sogenannten
innern Sagens (Sagogn dadens) und wurde am 22.Juli 1640 geweiht.
Im entsprechenden Briefe werden die damals hinterlegten Reliquien
erwahnt, iiber ein Dutzend, aber keine vom heiligen Kolumban 25.
Er war nicht einmal Nebenpatron; das war der heilige Mauritius,
denn Rudolf von Miily zu Fellers verkaufte am 8.Marz 1404 «dem
erwirdigen Gotzhus der lutkilchen ze Sygens, dye in der er (= Ehre)
vnser lieben frowen, sant Mariicij gestiftet ist», verschiedene Giiter.
Auch die Kirchenpfleger werden darin genannt?¢. Am 6. Dezember
1398 verkaufte Hanntz von Santteins, Biirger von Chur, der glei-
chen Marienkirche zu Sagens Giiter. Darin wird das Gotteshaus aus-
driicklich als «lutkirchen» bezeichnet und deren Kirchenpfleger
hervorgehoben 7.

Nicht sicher, aber doch sehr wahrscheinlich handelt es sich auch
um dieses Gotteshaus, wenn Bischof Konrad von Chur am 16. Au-
gust 1282 bezeugte, dall ihm das Patronatsrecht einer «ecclesia in
Sigannis» gehore. Er iibergab sie gegen andere Besitztiimer (Kirche
von Prada usw.) dem Pramonstratenserkloster St. Luzi zu Chur.
Der Tausch sollte vollzogen werden, sobald der bisherige Rektor der
Kirche, Berthold von Heiligenberg, resigniert oder stirbt?28. Bischof
Friedrich bestétigte diesen Tausch am 12.Juli 1283, ebenso Bischof
Berthold am 5. Februar 129729, 1350 stiftete Simon von Montalt ein
ewiges Jahrzeit in der Kirche von Sagens, wonach der Konvent von
St. Luzi stets zwei Priester zur Verfiigung stellen sollte, die «in dem
Dorf mit Huse gesessen sigint». Sie hatten den Allerheiligen- wie
den Michaels-Altar zu besorgen3?, Die Konventualen von St.Luzi

25 Kirchenarchiv Sagens.

26 Kirchenarchiv Sagens.

27 Kirchenarchiv Sagens.

28 BUB III, 2. Lief. (1963), Nr. 1111 zu 1282.

29 BUB III, 2. Lief. (1963), Nr. 1127 zu 1283. Dazu TH. voN MOHR,
Codex diplomaticus 2 (1854), Nr.74-75 zum 4. und 5. Februar 1297.

30 MouR, Codex diplomaticus l.c. Nr. 330, S. 409 zum 16.Juli 1350.

288



betreuten die Pfarrei bis zur Reformationszeit3!. Gerade dies ist ein
Hinweis, daB3 es sich um die Marienkirche handelte. Die andere
Kirche St. Kolumban war auch im Hoch- und Spéatmittelalter in-
folge ihrer entfernten Lage vernachlissigt worden, wie schon die
Ausgrabungen zeigen. Aus der Urkunde von 1282 erhellt, da8 die
Marienkirche wohl eine herrschaftliche Eigenkirche des Bischofs
war, der sie deshalb an St. Luzi schenken konnte. Darum hatte
diese Seelsorgskirche der Domherr Heinrich von Heiligenberg vom
Bischof erhalten und bestieg spater selbst die Churer Kathedra?32.

Weitere Belege vor 1282 stehen fiir die Marienkriche nicht zur
Verfiigung, ausgenommen dal man entsprechende Fensterbogen
aus der romanischen Zeit entdeckte33. Hoffentlich wird man bei der
lingst félligen Restauration der Kirche tiefere Nachforschungen
machen. Als friihester Beleg sind die Erwidhnungen der Marien-
kirche in Sagens im Tello-Testament von 765 zu erwidhnen. Nach-
dem die bischofliche Kathedrale und viele andern Kirchen des
Frithmittelalters Maria geweiht waren, iiberrascht das Patrozinium
keineswegs. Vermutlich haben die Victoriden dieses Gotteshaus fiir
die Leute ihrer herrschaftlichen Wirtschaftsorganisation gebaut.
Von den Victoriden kam sie dann nach deren Aussterben an die
Bischofe.

Bei der Kolumbanskirche, die also im tellonischen Testamente von
765 genannt ist, fragen wir zunéchst nach dem Ursprung des Patro-
ziniums. Der heilige Kolumban (} 615) hatte nur einen begrenzten
Kult. Bis jetzt wurde als alpines Gegenstiick zu Sagens die Kirche
von Spiez aus dem 7./8.Jahrhundert zitiert, aber ihr Schutzherr
war nicht der irische Abt, sondern eher Mauritius. Nur eine Neben-
kapelle, wohl aus dem 8./9.Jahrhundert, war der heiligen Columba
geweiht,diedannspiter dem bekannteren Kolumban weichen mufBte34.

81 JoHn. G. MAYER, St. Luzi bet Chur, 1907, S. 43-44. H. BERTOGG, Beitrige
zur mattelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder- und Hinter-
rhein, 1937, S. 144145,

32 BUB III, Lief. 3 (1963), Nr. 1126 zum 16.Juni 1283. J. G. MAYER,
Geschichte des Bistums Chur 1, 1907, S. 259-261.

33 Freundliche Mitteilung von Dr. A. WyB, Denkmalpfleger, Chur, vom
26.Juli 1967.

3¢ Uber Spiez: Anzeiger fiir Schweizerische Altertumskunde 34 (1932),

289



Aber vom Raume Luxeuil-St. Gallen aus konnte der Kult doch
nach Rétien vordringen. Schon die Tatsache, daf die ostschweizeri-
schen Gebiete bis zur Bildung des neuen Bistums Konstanz um
600 zur Churer Diozese gehorten, dafl ferner der Churer Sprengel
auch nachher noch bis zum Hirschensprung und bis Montlingen sich
erstreckte, weist auf leichte Verbindungsmoglichkeiten hin. In
Luxeuil befolgte man seit 629 neben der Regel des Irenabtes auch
diejenige des heiligen Benedikt. Diese sogenannte regula mixta
dominierte noch wihrend des 7.Jahrhunderts bis zur Mitte des
8.Jahrhunderts. Im Jahre 727ist sie in Maursmiinster belegt, 728 folg-
te Murbach der monastischen Lebensform von Lérin, Acaunum und
Luxeuil 3. An der Steinach blieb das Andenken an den Lehrer des
heiligen Gallus stets lebendig, wohl besonders seitdem dort 719
Otmar mit rdtischen Ménchen eine monastische Gemeinschaft
gegriindet hatte, in der um 747 die Benediktinerregel eingefiihrt
wurde. Diesen Kolumbanskult des 7./8.Jahrhunderts in St. Gallen
konnen wir freilich erst im 9.Jahrhundert beweisen. Aber wenn in
diesem Sikulum in St. Gallen die Werke von und iiber St. Kolum-
ban aufbewahrt wurden, so sagt dies doch genug3¢. Auf dem Kloster-
plan von ca. 820 entdecken wir beim Aufgang zum Hochaltar zwei
Seitenaltire, den einen zu Ehren des Irenabtes, den andern zur Ver-
ehrung des Gesetzgebers von Montecassino. Das setzt wiederum
Reliquien von beiden Heiligen voraus, in diesem Falle wohl solche
aus Bobbio3”. Auch die Verbriiderung St. Gallen—Schienen—Disen-
tis-Bobbio von 846 besagt wiederum alte Traditionen zwischen dem
Kloster an der Steinach und der Kolumbansabtei®8. Pfifers besal

118-128; Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte 1
(1939), 88-89; 11 (1950), 150-166. Dazu jetzt wichtig B. STETTLER, Studien
zur Geschichte des obern Aareraumes im Friih- und Hochmittelalter, 1964,
S. 94-95, 103, 158. .

35 K. HALLINGER, Papst Gregor der Grofe und der heilige Benedikt. Studia
Anselmiana 42 (1957), 259-266.

36 Jou. DUFT, St. Kolumban in den St. Galler Handschriften. Zeitschrift fur
Schweizerische Kirchengeschichte 59 (1965), 285-296.

37 Studien zum Sankt Galler Klosterplan, ed. JoH. DUFT, 1962, S. 144-145,
mit Hinweisen auf sonstigen Kolumbanskult im Frithmittelalter.

38 MGH Libri Confraternitatum, ed. P. PrpER, 1884, S. 142. Dazu Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 59 (1965), 276-277.

290



ca. 870-880 nicht weniger als drei Reliquien des Heiligen in der
Abteikirche3?. Das Patrozinium in Wangen (844) und Ursern sowie
in Scona belegt dann die Kontinuitét des Kolumbanskultes?0.

Man kann die Sagenser Kirche auch vom organisatorischen
Standpunkt des bischdflichen Chur aus betrachten. Schon der Haupt-
hof der Victoriden legt eine frithe Verbindung mit Chur nahe, wo die
Familie bereits im 6. Jahrhundert einen bedeutenden Spitzen-
Ahnen (clarissimus proavus) aufwies . In dem fruchtbaren und lang-
sam ansteigenden Landstrich von Sagens war nicht ohne Grund das
wichtige Zentrum einer groBen Pfarrei. Sie umfaflte das ganze Ge-
biet vom Vorab bis zum Giinerhorn, wobei freilich viel unbesiedeltes
oder auch unbesiedelbares Land war. Aber zwei Siedlungen waren
so bedeutend, dal sie bereits im 8./9.Jahrhundert eigene Kirchen
hatten, St. Georg in Kistris und St. Nazarius in Riein. Késtris war
als Briickenkopf sehr wichtig, denn von Sagens ging man iiber den
Rhein nach Kistris und von dort iiber den Glenner nach Ilanz.
Riein war wegen. seiner Entfernung im Tale des Glenner so friih zu
einer Kirche gekommen. Beide Orte wurden ihrerseits wieder Mutter-
kirchen, denn von Kistris zweigte sich St. Thomas in Seewis ab,
urkundlich 1340 belegt, als Pfarrei 1575 nachzuweisen, wahrend
von Riein aus St. Martin in Pitasch gegriindet wurde, wie die heute
noch erhaltene Kirche mit Apsis zeigt, wohl im 12.Jahrhundert,
selbstindig 1487. Pitasch war die siidlichste Position der GroB-
pfarrei Sagens, die nordlichste war St. Otmar in Laax, urkundlich
1422 genannt, selbstdndige Pfarrei seit 1525. Am néchsten dem Sa-
genser Mittelpunkt lag St. Peter in Schleuis, urkundlich 1439 er-
wihnt, welche Kirche erst 1850 Pfarreirechte erhielt. Es lag zu nahe
an Sagens, um friiher sich verselbstdndigen zu konnen. Nicht sicher,
aber doch wahrscheinlich gehorte auch St. Blasius in Valendas, ent-
standen etwa im 12.Jahrhundert, Pfarrei vor 1384, einst zur
groBen Urpfarrei Sagens. Davon l6sten sich St. Valentin in Tenna,

39 Letzte Edition des Pfiferser Weihenotiz bei F. PERRET, Urkundenbuch
der siidlichen Teile des Kantons St. Gallen 1, 1961, S. 51-52.

40 Uber die Kolumbanskirchen sieche BUTTNER-MULLER, Friihes Christen-
tum im schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 36-37, 104, 128, 130, 159. Anm.
14. Zur Verbreitung des Namens siehe Schenkung S. 109.

41 Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 19 (1939), 337 ff.

291



—~_ Vorab k

< Alp St. Martin \ GROSSPFARREI
Flims SAGENS

N\, Alp Nagiens
A \

\ Fellers

/ -
\ \"‘—’\-*"' Inner- l:uﬁfr
Ladir ]l ot Marigr  SLKolimban
Ruschein W Schleuis Sagens Valandins

Lugnez

—_———

—

Cumbels

entstanden im 14.Jahrhundert, Pfarrei im 16.Jahrhundert ab,
ferner Versam, dessen Kirche erst 1634 erwahnt ist und 1676 Pfarrei-
rechte erhalten konnte. Weder Versam noch Tenna waren im Friih-
mittelalter besiedelt, jedoch sind in Valendas 765 tellonische Giiter
nachzuweisen. Nicht zu einer Pfarrei brachte es St. Peter in Tuora,
ostlich von Sagens, auf dem Wege nach Trins, sowie eine im gleichen
Gebiete gelegene Kapelle St. Maximin, beides Eigenkirchen der Bel-
monter, die sie 1333 an St. Luzi in Chur schenkten. Weder die
Kapellen noch die umliegenden Dauersiedlungen haben sich er-
halten 42,

42 Uber die Sagenser Tochterpfarreien siehe die Angaben von H. BErTOCGG,

292



Man hat nun bislang die Sagenser GroBpfarrei vor 765, also ins
7./8.Jahrhundert datiert. Wenn wir uns aber iiberlegen, da8 ihr
Ostlicher Angrenzer St. Andreas in Ruis und ihr siidlicher St. Martin
in Ilanz dem 7. Jahrhundert zugewiesen werden diirfen, daf3 ferner
noch im Siiden auch die Lugnezer Talpfarrei etwa dem 6./7.Jahr-
hundert zuzuschreiben ist, dann wird man die Zeitstufe des 7./8.
Jahrhunderts fiir Sagens eher als zu spit beurteilen. Nach allem
steht der Datierung ins 7.Jahrhundert nichts entgegen. Sie diirfte
einige Zeit nach dem 615 erfolgten Tode des heiligen Kolumban
angesetzt werden .

Die Kolumbanskirche stand auf dem Bregl de Haida, ein Name,
der etymologisch auf ein Gebiisch von Heidekorn gedeutet wird45.
Der Platz der Kirche steht oberhalb des dusseren Sagens, hoch iiber
dem Sagensertobel. Es handelt sich um einen geosteten spatantiken
Grundrif3 einer Saalkirche, an die ein Narthex und ein Annex kamen.
Nicht mit der Mauer der Kirche biindig, deshalb erst spiter hinzu-
gefiigt ist eine wenig iiberstelzte Apsis, die man ins 8./9.Jahrhundert
datieren kann. Um die ganze Anlage geht ein Erdgraben. Im Hoch-
mittelalter hat man in der Nordecke der Saalkirche einen Seiten-
altar errichtet. Zuerst glaubte man, die urspriingliche Anlage schon
ins 6.Jahrhundert versetzen zu konnen, aber da solche spatantiken
Baugewohnheiten in Rétien noch linger andauerten, geht Dr. H. R.
Sennhauser, Zurzach, ins 7.Jahrhundert?6. Diese Datierung kann

Beitrdage zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder- und
Hinterrhein, 1937, sowie von E. PoEscHEL, Die Kunstdenkmdler des Kantons
Graubiinden 4, 1942.

43 Réitische Pfarreien, l.c., S. 461-471.

44 Die Skizze der GroBpfarrei Sagens bezieht sich nicht aufeine bestimmte
chronologische Stufe, sondern will nur dem ortsfremden Leser summarisch
den Umfang der Pfarrei und die Lage der Siedlungen (friiherer und spéterer)
angeben. Der Deutlichkeit wegen sind nur die beiden é&ltesten Kirchen in
Sagens selbst eingezeichnet.

45 SCHORTA, S. 51, 428. M. SzADROWSKY in: Die Alpen, 1941, S. 14.

46 Die Ausgrabung begann Dr. H. Erb, Konservator am Riétischen Mu-
seum in Chur, vollendet wurde sie durch Werner Stockli und seine Mitarbeiter
unter der Oberleitung von Dr. H. R. Sennhauser. Fiir die Besichtigung der
Ausgrabungen und miindliche Auskiinfte ist der Verfasser dieser Zeilen diesen
Herren sehr zu Dank verpflichtet.

293



auch mit den patroziniengeschichtlichen Tatsachen in Uberein-
stimmung gebracht werden.

Wer diese dlteste Kirche errichtet hat, wissen wir nicht. Kirchen-
burgen oder doch dhnliche Kirchenanlagen weisen oft auf Griin-
dungen von Adelsfamilien hin. Aber es gibt auch Ausnahmen.
St. Vincenz in Pfeif, die alte Talkirche im Lugnez, wird noch im
14.Jahrhundert als «in burge» bezeichnet, ohne je Bestand eines
Feudalsitzes gewesen zu sein4’. Sicher nahm der Fiskus Anfang des
9.Jahrhunderts bei der Teilung von Bistum und Grafschaft Chur
die Sagenser Kirche in Anspruch. Kaiser Ludwig der Fromme
sicherte jedoch diese ecclesia sancti Columbani urkundlich 824/831
dem Churer Bischof Victor, eine Verfiigung, die Kaiser Ludwig der
Deutsche 849 bestitigte4®. Die Kirche mull damals, wie ja auch
die Erweiterung durch die Apsis belegt, noch eine grole Bedeutung
gehabt haben. War der Churer Oberhirte im Recht, so méchte man
zundchst schlieBen, dann hitte die Kirche ihm auch vor deren
Wegnahme schon seit langem gehort. Da aber in Churrdtien seit dem
8.Jahrhundert die Victoridenfamilie sowohl die weltliche wie die
kirchliche Macht vereinigte, so gestattet wohl die Riickgabe nach
der Divisio keinen eindeutigen Riickschlull auf die Entstehung und
Herkunft einer Kirche, ob sie von Anfang an grundherrlich oder
bischéflich war. Nun méchte man in Sagens in Riicksicht auf den
Haupthof der Victoriden doch bei St. Kolumban wie bei St. Maria
Griindungen dieses méchtigen Geschlechtes vermuten.

Man wird sich nun fragen, ob zwei Kirchen in solcher Nahe mdog-
lich sind. Im Frithmittelalter baute man nicht allein aus Notwendig-
keit, sondern auch aus Frommigkeit. Deshalb beobachten wir auf
relativ engem Gebiete viele Kirchen. Zur Pfarrkirche St. Georg in
Ruschein gehoérten als Filialen St. Lucius (oder St. Florin) in Seth
und St. Zene in Ladir. Die Talkirche St. Vincenz in Pleif war nicht
weit von St. Maria in Igels und St. Mauritius in Cumbels, zwei im

47 K, PogscHEL, Die Kunstdenkmdiler des Kantons Graubiinden 1, 1937,
S. 60, und 4, 1942, S. 249.-Man kann sich die Frage stellen, ob nicht Pleif
von Anfang an eine Talkirche war, errichtet durch die Bewohner, dann dem
Bischof iibergeben.

48 BUB I, Nr. 53 und 67 zu 824/831 und 849. Beide Urkunden sind im 10.
Jahrhundert verunechtet worden.

204



Reichsurbar des 9.Jahrhunderts belegten Kirchen, entfernt. Aber
die Pfarrkirche war bischéflichen Rechtes, die beiden andern herr-
schaftliche Griindungen ®. Es ist weiter daran zu erinnern, dafl das
Reichsurbar des 9.Jahrhunderts an verschiedenen Orten mehrere
Kirchen aufzihlt, so in Balzers und Flims je zwei, in Mels sogar
deren vier?®°.

In Sagens stellen die beiden Kirchen zwei Stufen der Entwick-
lung dar. Die erste markiert die im 7. Jahrhundert errichtete Kolum-
banskirche, die sich schon wegen ihres umgebenden Erdgrabens fast
wie eine Art Kirchenburg ausmacht. Als zweite Schicht folgte die
Marienkirche des 7./8.Jahrhunderts, sicher vor 765. In karolingi-
scher Zeit, in den Tagen Tellos, waren beide Kirchen in hohen
Ehren. In den spéteren mittelalterlichen Jahrhunderten siegte dann
die Muttergottes ganz iiber den Irenabt, dessen Andenken in Réitien
auch sonst nicht wach blieb. Solche Akzentverschiebungen kamen
oft vor. Das Kirchlein auf Sogn Parcazi (um 500) muBlte bald seinen
Primat an die tiefer gelegene Kirche von St. Germanus und St. Re-
migius abtreten, die der Mittelpunkt der Pfarrei von Trins-Tamins
wurde. Das Kirchlein von Crepault im 6./7.Jahrhundert verlor seine
Bedeutung, als das Dorf Truns mit seiner Martinskirche im 7./8.
Jahrhundert entstand. St. Martin in Ilanz, das noch im Frithmittel-
alter dominierte, spielte seit der hochmittelalterlichen Griindung der
Stadt um die Marienkirche nur noch eine nebensdchliche Rolle.
In Uri gab die alte Peterskirche von Biirglen (8.Jahrhundert) ihren
Vorrang an die tiefer gelegene Martinskirche von Altdorf ab. Uber-
all sind aber siedlungsgeschichtliche Hintergriinde die Ursachen
dieser kirchlichen Anderungen. Die Kirche verlegte dorthin ihren
Schwerpunkt, wo die zahlenmiBig groBere Bevolkerung und die
bessere Zufahrsstrale waren 5!,

Die Entwicklung diirfte auch in den beiden Dorfteilen von Sagens
zu erkennen sein. Alter miiite das duBere Sagens am FuBe der
Kolumbanskirche sein. Hier war wohl der befestigte Platz und das

49 Siehe Ritische Pfarreien l.c., S. 467-470. Vgl. auch die Kirchen in
Aigle, Visp, Bellinzona usw. BUTTNER-MULLER, Friithes Christentum im
schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 66, 71, dazu die Karten S. 139, 142.

5 BUBI, S. 384, 386, 387.

51 BUTTNER-MULLER, S. 66, 122-123, 127-128.

295



gemauerte Haus, welche die Tello-Urkunde erwdhnt: «in castro sala
muricia» (S. 15, Z. 18). Neuestens glaubt man hier Fundamente von
frithmittelalterlichen Bauten gefunden zu haben52. Das innere Dorf
gruppiert sich nordlich der Marienkirche. Hier befand sich der tello-
nische vicus (S. 15, Z. 14). Dieser Teil war besser und offener gelegen
und prisentierte sich zuerst vom Zentrum der Gruob aus gesehen.
Schon zu Tellos Zeiten war hier der gravierende Mittelpunkt von
Sagens. So kam es auch, dal dann das duflere Sagens von hier aus
betrachtet Cuort genannt wurde®. Wir haben hier sichtlich die
zweite Phase vor uns.

3. Die Churer Victoriden und die Disentiser Heiligen
des 8.Jahrhunderts

Wir kehren wiederum zuriick zum 7T'estament des Bischofs Tello
von Chur aus dem Jahre 765. Der Oberhirte bezeichnet sich selbst
als «indignus ac si peccator Tello» (S. 14, Z. 23) oder einfach als
«indignus Tello» (S. 14, Z. 15). Dazu ist vielleicht noch der «indi-
gnus peccator» in der Missa pro seipso in Cod. Sang. 348 aus Chur
aus dem Anfang des 9.Jahrhunderts zu vergleichen®. Wenn die
Sanction der Urkunde noch «per dogalium presentiam» (S. 21, Z. 13)
erwiahnt, so spricht neuere Forschung diesen Ausdruck als eine
Formel des 6./7.Jahrhunderts an, der sich nicht auf das alemanni-
sche Herzogtum, das 744 aufhorte, bezog5®. Wer bei der Ansicht
bleibt, daf3 es sich um zwei Urkunden handelt, diirfte daher die

52 CHR. SIMONETT, Die Bauernhiuser des Kantons Graubiinden 1, 1965,
S. 95-99.

53 Beleg bei IF. PUrrscHER im Jahresbericht der historisch-antiquarischen
Gesellschaft von Graubiinden 41 (1911) 12-13. Erst nach Beendigung vor-
liegender Arbeit verdffentlichte M. Bundi in: Per mintga Gi, 1969, S. 55-69,
lokalhistorisch-geographische Hinweise iiber das alte Sagens. Zur Berufung
auf Farner siehe unten Anm. 145.

54 K. MOHLBERG, Das frinkische Sacramentarium Gelasianum in alaman-
nischer Uberlieferung. 2. Aufl.,, 1939, S. 249, dazu jedoch A. BRUCKNER,
Scriptoria medii aevi Helvetica 1, 1935, S. 89-90.

55 . MEYER-MARTHALER, Rditien im friihen Mittelalter, 1948, S. 27-29.

296



erste Urkunde aus diesem Grunde nicht mehr «vor 744» datieren.
Doch sachlich wiirde man etwa die gleiche Zeit von 730-740, also
noch die Epoche des Prases Victor, als chronologischen Anhalts-
punkt nehmen.

Die Ponformel erwahnt die Siebenzahl der Strafen (S. 22, Z.
3-12). Sie geht irgendwie auf den Liber de numeris von Isidor von
Sevilla (T 636) zuriick. Die Kopie im Colmarer Codex 39 aus dem 8.
Jahrhundert weist aber nicht auf das priminische Murbach, sondern
auf eine irische Vorlage3. Wohl aber zeigt eine andere Handschrift
des Zahlenwerkes auf Reichenau-Murbach hin, ndmlich Cod.
Monacensis lat. 22053 aus einem siidbayrischen Kloster, entstanden
zwischen 768 und 8135%7. Wenn Tello schreibt: «a sancta Trinitate id
est patris et filii et spiritus sancti anathema fiat» (S. 21, Z. 26-27),
so ist dies wohl eine alte trinitarische Formel, die zum Beispiel im
4.Konzil von Toledo im Jahre 633 lautete: «Anathema sit in
conspectu Dei Patris et angelorum ... anathema in conspectu
Christi et angelorum ... anathema sit in conspectu Spiritus Sancti
et Martyrum Christi®.» Daraus darf man aber noch keine unmittel-
bare Linie von Chur nach Toledo ziehen. Es ist iiberhaupt die Frage
aufgeworfen worden, ob nicht schon vor der Missionswelle des heili-
heiligen Pirmin (1 753) westgotische Literatur nach Mitteleuropa
kam, was sehr wahrscheinlich ist5%. Verschiedene Kulte wie zum
Beispiel derjenige des heiligen Vincenz von Valencia, zu dessen
Ehre die Pfarrkirche von Lugnez errichtet wurde, die erste 6./7.
Jahrhundert, die zweite 8./9. Jahrhundert, scheinen darauf hinzu-
deuten 0.

56 B. BiscHOFF in: Byzantinische Zeitschrift 44 (1951) 30.

57 Néheres Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 2 (1952), 28-30.

58 MigcNE, PL 84, col. 384-385. Freundlicher Hinweis von Prof. Eugen
Ewig, Bonn.

59 J. FonTAINE in der Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte, 12
(1962), 305-327, bes. 321f. Zur ganzen Diskussion siehe jetzt H. LOowe,
Pirmin, Willibrord und Bonfatius, in Settmane di studio del Centro italiano
di studi sull’alto Medioevo, 14 (1967), 219-224, 522-524.

60 Rdtische Pfarreien, S. 467-468, und Gesammelte Aufsitze zur Kulturge-
schichte Spaniens, 20 (1962), 267ff. (Festschrift SCHREIBER). Dazu freilich
Festschrift Vasella, 1964, S. 200-201, wonach die erste Kirche St. Johann dem
Téaufer geweiht wiire. Die ecclesia minor war eher eine Kapelle.

207



Man vermutete Verunechtungen in der tellonischen Urkunde von
765 in dem Sinne, daBl die Nennung der drei Disentiser Kirchen
St.. Maria, St. Martin und St. Petrus erst im 10.Jahrhundert oder
spéter eingefiigt worden wire. Seitdem 1963 Hansruedi Sennhauser
unter der heutigen Marienkrypta, also unter der Marienkirche von
ca. 1000, eine Apside der frithmittelalterlichen Marienkirche ge-
funden hat, diirfte auch der letzte Zweifel an der Echtheit der be-
treffenden Stellen der Urkunde (S. 14, 15, 17, 21) nicht mehr maog-
lich sein ®.. Schon vorher mufite man aus den sonstigen urkundlichen
oder historiographischen Erwahnungen wie auch aus den archéologi-
schen Befunden feststellen, dafl die tellonische Aufzéhlung nur fiir
die Zeit von 750-800 paBt, nicht aber fiir spiter. Die dlteste Kirche
war St. Peter, darauf folgte St. Martin und schlie8lich St. Maria 192,

Man sprach auch den Verdacht aus, dal spidtere Anschauungen
iiber Prises Victor als Morder von Placidus in den Text der Ur-
kunde von 765 hineingebracht wurden. DaB hier der primus parens
(S. 14, Z. 12) nicht etwa Priises Victor oder sonst einer seiner Vor-
fahren ist, sondern Adam, ergibt sich aus der vorherigen nie als un-
echt angesehenen Nennung der Menschwerdung Christi (S. 14,
Z.'7), so daB hier die heilsgeschichtliche Linie vom siindigen Adam
zum rettenden Christus theologisch und logisch eingehalten ist. Das
ergibt sich aus der ganzen patristischen und theologischen Literatur
des Mittelalters, zumal in einer bischoflichen Urkunde 3. Hier seien
noch einige ergéinzende Belege aus Hrabanus Maurus (} 856) zitiert,
schrieb er doch: «De nomine Adam protoplasti, quomodo secundum
Adam significet®.» Der gleiche Schriftsteller erwihnt, «in paradiso
protoplastum nostrum» und fiihrt dann im groflen Bogen «a proto-
plastis parentibus» bis Christus. Noch mehr, er nennt direkt den
«primus parens noster»%5. In den Libri Carolini von ca. 790 ist die
Rede von der Siinde, welche die «protoplasti perpetravere e,

61 Die Funde sind bereits eingezeichnet und erwéhnt in OSWALD-SCHAFER-
SENNHAUSER, Vorromanische Kirchenbauten 1, 1966, S. 60-61.

62 Dariiber Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 2 (1952), 35-40.

63 Niheres dariiber in Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 1 (1951),
491-496.

64 MigNE, PL 107, col. 195-198.

65 L. ¢., col. 275, 286, 290.
68 MGH Libri Carolini, ed. H. BASTGEN, 1924, S. 14 (Lib. I, Cap. III).

208



Bischof Tello erwéhnt seinen Vafer, aber keineswegs in auffilliger
Weise. So bezeichnet er seinen eigenen Besitz als «terra vel haeredi-
tas patris mei Victoris» (S. 15, Z. 11) und charakterisiert die Schen-
kung sowohl als «patris mei precepta» wie als «mea desideria» (S. 21,
Z. 20). Gleichzeitige Urkunden nennen den Vater vielfach, auch mit
Namen®’. Ein Donator erwiahnt sogar, daf3 er iibergebe, was sein
Vater sterbend ihm hinterlassen habe (quantumcumque genitor
meus mihi moriens dereliquid) 8. Preceptum heif3t in der frithmittel-
alterlichen Sprache sehr oft eine urkundliche Verordnung®. Es
konnte auch einen miindlichen Auftrag besagen. In vornehmer
Weise braucht Tello fiir den Willen seines Vaters precepta, fiir seine
eigene Hochherzigkeit aber nur desideria. Umgekehrt betont er
mehr seine eigene Siindhaftigkeit als die seiner Eltern: «pro peccatis
meis multis abluendis vel parentum meorum», wobei die parentes
also nicht nur den Vater, sondern auch die Mutter, ja iiberhaupt die
Aszendenz bezeichnen kann. Er nennt ja den Vater nie parens, son-
dern pater. Der Churer Bischof spricht vom «stabilimentum
redemptionis peccatorum nostrorum» (S. 21, Z. 18) und erklért als
Ziel seiner Schenkung: «ut pro me et pro omnibus parentum meo-
rum ... ab altissimo iudice mereamur veniam de peccatis pro-
mereri» (S. 21, Z. 22). Wenn wir von einer Sithneschenkung sprechen,
so ist dies allgemein frithmittelalterliche Begriindung. Aus der Ur-
kunde selbst noch auf ein «Verbrechen» des Prises Victor zu schlie-
en, dafiir haben wir keine Anhaltspunkte.

Hatte man im 10./12. Jahrhundert wirklich die Urkunde nach den
damaligen Anschauungen iiber Priases Victor uméndern wollen,
dann hétte man ganz andere Begriindungen und Ausdriicke er-

67 H, WARTMANN, Urkundenbuch der Abteil St. Gallen 1, 1963, Nr. 21 zu
757, Nr. 69 zu 773, Nr. 72 zu 774, mit Erwidhnung des genitor ohne Namen,
Nr. 33 zu 762 mit Namen : Hrothardus, filius Bainoni condam ... decrevit, ut
omnes facultates meas, quas mihi bene memoratus genitor meus dereliquid.
Dazu WaArTMANN, lec. 2, 1866. Anhang Nr.1 zu 759/760: Wachar, filius
Teotgero condam, quidquid visus sum habere vel mihi genitor meus dereli-
quid.

68 WARTMANN I, Nr. 21 zu 757.

69 J. F. NIERMEYER, Mediae Latinitatis Lexicon minus, Fasz. 9 (1962),
S. 828-829. C. WaAMPACH, Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Friih-
mittelalter, Quellenband, 1930, S. 456 (Register).

299



warten miissen, um so mehr als damals die Victoriden lingst der
Vergangenheit angehorten. Eine Sequenz aus der 2. Hilfte des
10.Jahrhunderts diene hier als Beweis: «(Placidus), quem impius
tyrannus Victor atque nequissimus martyrizavit. Hic enim cum
tyrannidem undique pessimam extendisset etc.??.» Nicht minder
scharf tont es uns in der Passio Placidi aus dem 12.Jahrhundert ent-
gegen: «Victor viciorum pestibus suis nominis violator, noxios
dimittebat, innocentes opprimebat etc. ete. iudex iniquitatis, alter
Herodes, iratus tyrannus, de alto ponte cecidit et mortuus est.
Tellus tirrannidem patris arguens et horrendum exitum martyris
pertimescens memoriam beati martyris reverenter excoluit et de suo
patrimonio largiter honoravit?*.» Gerade weil die Tello-Urkunde gar
nichts davon sagt, ist sie doch wohl in diesen Teilen friiher als die
genannten Quellen anzusetzen. Eine Verunechtung in dieser Zeit des
10.-12.Jahrhunderts ist daher kaum anzunehmen. Die Darstellung
der Urkunde deckt sich hingegen gut mit dem Charakter Victors,
wie ihn uns die frithesten Quellen darlegen?2.

Man vermutete auch Zusitze eines Félscher-Kompilators gerade
nachdem Heinrich II. im Jahre 1020 Disentis dem Bistum Brixen
unterstellt hatte. Heinrich III. erneuerte 1040 diese Vergabung.
Nun habe das ritische Kloster eine erweiterte und verschirfte Ur-
kunde Tellos angefertigt, die den Kaiser so sehr erschiitterte, dafl er
1048 Disentis von der Brixener Herrschaft befreite. Daher habe
Heinrich III. in seiner neuen Urkunde den Passus eingefiigt: «pro
nostrae salute animae, etiam pro redemptione animae nostri ante-
cessoris felicis memoriae Heinrici imperatoris, si quid ignoranter
commisit in hac re, quod debetur penae?.» Neuere Forschung sieht
wohl aber mit Recht in dieser Stelle eine Folge der einschneidenden
Ereignisse des Jahres 1046, da die Klosterreform alten Stiles einer
strengeren Denkweise und umfassenderen Bewegung weichen
muBte™. Solch eindringliche Motivierungen finden wir iibrigens

70 Biindner Monatsblatt 1959, S. 264-265.

71 Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 46 (1952), 166-170.

72 L.c. S. 267-270.

73 F', BEYERLE im Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft
von Graubiinden 78 (1948), 23—24. Die Urkunde von 1048 im BUB I, Nr.188.

74 T, MULLER, Das Bistum Brizen und die Abtei Disentis. Studien und Mit-
teilungen des Benediktinerordens 71 (1961), 13-27, bes. 17-18.

300



auch sonst, so in einer Urkunde des Churer Bischofs von 1070/78:
«pro anime meg ac parentum meorum remedio et pro redemptione
animarum nostrorum praedecessorum?.» In einem Diplom des
Herzogs Friedrich von Schwaben von 1070 oder wenig spiter heif3t
es dahnlich: «pro redemptione anime nostre atque patris nostri et
matris nostre?.» Damit sei nur betont, daB wir aus der Urkunde
Heinrichs ITI. von 1048 keinen Ansatz haben, um gerade in die Jahre
vorher Zusitze zum Tello-Testament zu datieren. Hochmittelalter-
liche Glossen und Verunechtungen sind damit an sich nicht als un-
moglich hingestellt. ,

Im Tello-Texte sind Maria, Martin und Petrus mehrmals als die
Schutzherren des Klosters angefiihrt (S. 14, Z. 18-19 usw.). Wir
suchen vergebens nach den Namen von Placidus und Sigisbert. Viel-
leicht dall sie durch die Bemerkung : «seu ceterorum sanctorum»
(S. 14, Z. 20) mittelbar in Erinnerung gebracht worden sind. Es
diirfte dies ein Zeichen sein, dal deren Leben und Wirken wenig-
stens unmittelbar mit der rechtlichen Organisation der neuen
Klostergriindungen nicht zusammenhing. Doch handelt es sich hier
um ein argumentum ex silentio, das nicht schlagend ist. Auch
Bischof Ursizin ist ja nicht genannt oder dessen Name ausgefallen.
Wir miissen uns aber hier mit diesen Sancti Disertinenses niher be-
schéftigen.

Die Einreihung eines Heiligen in die Stufe der Martyrer oder
Bekenner, der Abte oder Bischofe ist von groBter Wichtigkeit,
sofern sie von Anfang an vorhanden war. Der ilteste Beleg fiir
St. Sigisbert aus der 2.Hilfte des 10.Jahrhunderts, eine Sequenz
nach dem Vorbilde Notkers ( 912), meldet bereits: «Tu confessor
Sigisberte, velut Lybani cedrus?.» Hymnen, die um die Jahr-
tausendwende oder in der 1. Hélfte des 11.Jahrhunderts entstanden
sind, sprechen ebenfalls vom confessor Sigisbertus und bezeichnen
ihn in Angleichung an den martyrer Placidus auch als miles Sigiber-
tus?™. Im Martyrologium des Chorherrenstiftes Ziirich aus dem

7% BUB 1, Nr. 202.
76 BUB I, Nr. 374.

77 I. MULLER, Ratische Sequenzen aus der Notkerschule. Biindner Monats-
blatt, 1959, S. 264-276, bes. 271.

78 1. MULLER, Disentiser Klostergeschichte 700-1512, 1942, S. 257-259.

301



10./11.Jahrhundert stellen wir in einem Nachtrag des 11.Jahr-
hunderts fest: «S(an)e(tu)s Sig(i)b(ertu)s c(on)f(essor).» Ein Rhei-
nauer Kalendar aus der Jahrtausendwende weist in einem Nachtrag
des 11./12.Jahrhunderts ebenfalls «Sigiberti confessoris» auf?. Die
ganze Passio Placidi erweist Sigisbert als Bekenner®’. Als am 28.
Oktober 1201 der Churer Bischof die Klosterkirche von Marienberg
einweihte, wurden auch Reliquien der Disentiser Heiligen rekon-
diert. In der Reihe der Martyrer entdecken wir Placidus, in der
Reihe der Bekenner Sigibert8!. Nie finden wir aber Sigisbert als
Abt angegeben, sicher nicht in den Jahrhunderten bis ins 13.Sdku-
lum hinauf. Erst der Chronist Jakob Bundi (1 1614) machte die
Abtsbezeichnung volkstiimlich: «S. Sigispertus, Stifter und erster
Apt diB fiirstlichen GotshauB}, hat gelebt A. 61482.»

Es fillt also auf, daB Sigisbert durch Jahrhunderte stets als
Confessor, nie als Abbas bezeichnet wurde. Ganz anders St. Benedikt,
dessen Leben Gregor der GroBe (T 604) betitelt: De vita et miraculis
venerabilis Benedicti Conditoris vel Abbatis Monasterii etc. ®3. In den
Kalendarien von St. Gallen finden wir den Heiligen von Nursia
deshalb als Abbas, nicht als Confessor bezeichnet®t. In den gleichen
Quellen erscheint auch St. Kolumban als Abt, nicht als Bekenner8.
Das stimmt mit den biographischen Dokumenten iiberein, schrieb
doch Jonas im 7.Jahrhundert die Vita Sancti ac beatissimi Colum-
bani Abbatis et Confessoris®. In gewissem Gegensatz dazu betiteln
die Hagiographen Wetti und Walahfrid Strabo im 9.Jahrhundert
den heiligen Gallus als Confessor®’. Das ilteste Kalendar von Rei-
chenau aus der Mitte des 9.Jahrhunderts meldet die «Depositio

79 T, MULLER, Die Anfdnge von Disentis, 1931, S. 110-113.

80 Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 46 (1952), 161-180,
257-278.

81 Qoswins Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. SCHWITZER, 1880, S. 93,
dazu F. HuTER, T'iroler Urkundenbuch 2, 1949, S. 10-11.

82 . DEcURTINS, Die Disentiser Klosterchronik des Abtes Jakob Bunds,
1888, S. 24.

83 Qregorii Magni Dialogi, ed. U. Moricca, 1924, S. 71.

84 . MunDING, Die Kalendarien von St. Gallen. Text, 1948, S. 45.

85 MUNDING, l.c., S. 86.

86 MGH Scriptores rer. merov. 4, 1902, S. 65f.

87 L.c., S. 257, 285, 336.

88 Colligere Fragmenta. Festschrift A. Dold, 1952, S. 239.

302



sancti Galli Confessoris»®8. Allen Kalendrien von St. Gallen von der
Mitte des 9.Jahrhunderts bis zum Ende des 11.Jahrhunderts kennen
nur einen Bekenner Gallus®. Einzig bei den entfernten Hagiogra-
phen wie Ado von Vienne im 9.Jahrhundert und anderen erscheint
«Gallus Abbas» als «discipulus Columbani Abbatis». Wir konnen
hier deutlich eine Verfilschung der urspriinglichen Tradition wahr-
nehmen®. Gallus war Bekenner, nicht eigentlich Abt.

Der heilige Otmar (1 759) figuriert schon in den karolingischen
ProfeBbiichern als «Audomarus Abbas in monasterio s. Galli Con-
fessoris» 1. Die Viten aus der Feder des Gozbert und des Walahfrid
aus der 1.Hélfte des 9.Jahrhunderts wie auch die Casus monasterii
S. Galli von Rapert und das Martyrologium des Ado, alles Quellen
der 2.Halfte des 9.Jahrhunderts, kennen nur einen Abbas?®. Das
gleiche gilt von den Kalendarien, die seit dem 10.Jahrhundert zur
Verfiigung stehen. Eine einzige Ausnahme stellt ein sanktgallisches
Kalendar aus der 1.Hailfte des 11.Jahrhunderts dar (Cod. Sang.
342), das von einem Confessor spricht?. Im Hochmittelalter finden
wir die Charakteristik als Bekenner nicht selten (Toul, Remiremont
usw.) ¥,

Selbstverstindlich sind nicht alle Belege von gleichem Wert; die
ausfiihrlichen und frithen hagiographischen Berichte gelten mehr als
die lakonisch kurzen Eintréige in spéteren Kalendarien, die an Orten
entstanden, die vom Schauplatz des Heiligen geographisch weit ent-
fernt waren. Dann kann ja der Verfasser oder Schreiber zur Abwechs-
lung nur die groB3en zwei iibergeordneten Kategorien der Martyrer und
Bekenner im Sinne haben und deshalb einen Abt oder sogar Papst
als Bekenner einfiihren. So meldet das dlteste Reichenauer Martyro-
logium des 9.Jahrhunderts das Fest «Leonis pape et confessoris»®.
Der Berichterstatter darf auch die hierarchische Stufung in Pépste,

89 MUNDING, l.c. S. 79-80.

9% MGH Script. rer. merov. 4, 1902, S. 229. Dazu J. DuFrr, Sankt Otmar,
1959, S. 19-20, 62.

91 MGH Lzbri Confraternitatum, ed. P. PipER, 1884, S. 111, dazu Du¥T,
St. Otmar, S. 80.

92 DurT, St. Otmar, l.c. S. 22, 54, 62.

93 MUNDING, l.c. S. 85.

94 J, DurFT, St. Otmar in Kult und Kunst 1, 1965, 25f.

95 Colligere Fragmenta. Festschrift Dold, 1952, S. 238.

303



Bischofe und Priester vor sich sehen und daher einen Abt als sacer-
dos oder Bischof melden, sofern er auch diese Wiirde innehatte.

In dieser Hinsicht ist der Griinder der Reichenau, der 4btsbischof
Pirmin, bezeichnend. Wohl zeigt sein Missionsbiichlein in der Uber-
schrift den Text: «Incipit Dicta Abbates Priminii®.» Da aber die
Wiirde eines Bischofs iiber derjenigen eines Abtes stand, so wurde
der Heilige meistens nur als «Pirminius episcopus» notiert, so in
dem Reichenauer Liber vitae sowie auch im Brevier und Kalendar
des gleichen Inselklosters aus der Mitte des 9.Jahrhunderts, ferner
in den Kalendarien von St. Gallen des 10.-11.Jahrhunderts?’. Das
hinderte aber nicht, ihn gegeniiber den Martyrern gelegentlich als
Confessor zu charakterisieren, wie das zwei St. Galler Kalendarien
der 2. Hilfte des 10.Jahrhunderts tun ®.

Im Reichenauer Verbriiderungsbuch steht an der Spitze der
Disentiser Listen Ursicinus episcopus (Aug. 60, 3)%. Er ist hier
ebensowenig wie Pirmin ausdriicklich als Abt bezeichnet. Auch die
Abte von WeiBenburg und Lorsch werden bald nur als episcopus,
bald wieder als episcopus und abbas charakterisiert (Aug. 177,
1-3; 215, 1-5. Sang. 210, 2-8). Die Eintridge erfolgten nach der
Profeordnung, wie man schon lange erkannt hat und wieder stets
neu bestatigt1%. Natiirlich sind deshalb auch die édlteren Generatio-

9 . JECKER, Die Heimat des heiligen Pirmain, 1927, S. 34. U. ENGEL-
MANN, Der heilige Pirmin und sein Missionsbiichlein, 1959, S. 14 (Abbild. der
Hs.).

97 MGH Libri Confraternitatum, ed. P. PIPER, 1884, S. 160. Colligere Frag-
menta, 1952, S. 240, 242. MUNDING 83.

98 MUNDING 83.

99 Siehe MGH Libri Confraternitatum, ed. P. PIpER, 1884, S. 173. Wir be-
zeichnen nach dieser Ausgabe die einzelnen Verbriiderungsbiicher (Augiensis
= Reichenau, Sangallensis = St. Gallen, Fabariensis = Pfiifers). Was die
Disentiser vier Kolonnen betrifft (Aug. 60-63), so sind entgegen fritheren
Meinungen die spéater eingefiigten germanischen Namen zwischen den Ko-
lonnen wie Kerpert, Engilpret usw. nicht als Disentiser Ménche oder Wohl-
tiater oder Dienstleute anzusehen, da das ganze Reichenauer Buch ohne Rick-
sicht auf die urspriinglichen Titel spéter einfach als Album fiir irgendwelche
Eintragungen von Namen gebraucht wurde.

100 So wiederum KARL ScHMID im Deutschen Archiv fiir Erforschung des
Mittelalters 21 (1965) 54 und in Quellen und Forschungen aus italienischen
Archiven und Bibliotheken 47 (1967) 44 (iber Nonantula).

304



nen meist, nicht durchgingig, diejenigen, die beim Kinsenden der
Listen schon gestorben waren. So kann man am Anfang der Ein-
trige meist die Verstorbenen suchen. Als erster Name ist derjenige
des Abt-Griinders eingetragen. Oft erkennt man ihn an der Bischofs-
wiirde. So finden wie bei der Reichenau den Griinder-Bischof
Pirmin (1 753) am Anfang (Aug.24, 4), den Organisator-Abt
Audomar (T 7569) in St. Gallen (Aug. 52, 1), Bischof Hruodgang bei
Lorsch (Aug. 215, 1). Es gab aber auch Eintrige, die zuerst die Le-
benden und erst spéter die Verstorbenen meldeten. An der Spitze
der letzteren figuriert wiederum der Organisator des Klosters, so
Abt Ebersind in Niederaltaich (Aug. 101, 25) und Abt Anselm
(T 803) in Nonantula (Aug. 95, 34).

Aber auch die Uberschrift des Eintrages ist bemerkenswert:
«Nomina fratrum de monasterio qui (!) uocatur Desertinas.»
Monasterium ist eindeutig, ebenso fast auch fratres, denn nur bei
Klostern lauten die Titel so, sonst steht «Nomina Canonicorum»
(Konstanz, Basel, Straflburg Aug. 319f., 324f., 328f.). Einzig bei
den Kanonikern in Metz heiBt es «Nomina fratrum Mettensium»
(Aug. 339f.). Aber hier tritt der Eintrag des Gesamtplanes in die
Liicke, der ausdriicklich vermerkt: «De civitate Mettensium», wie
dies auch bei den iibrigen genannten Kanonikerstiften der Fall ist
(col. 12, 13-15, 18)101, Anders ist dies bei dem Sankt Galler Liber
vitae, wo zwar auch «Nomina Clericorum, Canonicorum, Presbite-
rorum» zu lesen ist (Sang. 42f., 48f., 50f., 54f., 253f.), aber wo man
auch dem Titel «Nomina fratrum Canonicorum» und «Nomina fra-
trum Basiliensium» begegnet (Sang. 242 und 355). Das gleiche gilt
vom Pféferser Verbriiderungsbuch, in dem die Bezeichnung Nomina
fratrum de Constantia urbe (Fab. 17f.) figuriert.

Auf die Beziehungen zwischen Disentis und der Pfirminsbe-
wegung ist schon verschiedentlich hingewiesen worden. So versteht
man die Klosterbischofe in Pfiafers (Athalbert) und Disentis (Ursici-
nus) am besten. Auch der frinkisch-alemannische Einschlag des

101 Uber Anlage und Ausfithrung des Reichenauer Buches siehe jetzt die
vortreffliche Zusammenstellung von K. ScEaMID und J. WoLLAscH, Die Ge-
meinschaft der Lebenden und Verstorbenen in Zeugnissen des Mittelalters, er-
schienen in dem Jahrbuch: Frithmittelalterliche Studien 1 (1967) 365-405,
bes. Anhang, S. 401f.

305



Disentiser Griindungskonventes ist so leichter verstidndlich. Dall
Pfifers auch die Anregung zur monastischen Organisation von
Disentis gab, ist eine Hypothese, die manches begreiflich macht12,
Die Fabaria liegt schon geographisch am néchsten. Noch mehr, die
Besitzungen und Rechte, die Pfafers und Disentis zwischen Ems
und Waltensburg innehatten, beriihren sich so auffallend, daff man
von «Gemengelage» gesprochen hat. Begreiflich, denn die gleiche
Churer Familie der Victoriden dotierte beide Konvente 1,

Jedenfalls ist Sigisbert nicht der Griinder von Disentis, wenn er
durch Jahrhunderte nie als Abt charakterisiert wurde. Er hat die
Rolle eines Vorliufers wie Sankt Gallus in der Steinachabtei oder
wie Sankt Meinrad im spéiteren Einsiedeln. Sigisbert war jedoch
nicht allein; zu ihm gehérte Placidus, der stets in kalendarischen
Eintrigen zuerst genannt wurde, weil er als Martyrer den Vorrang
hatte. Allerdings wird Sigisbert doch von Ekkehard IV. (ca. 980-
1060) zum Martyrer gestempelt. In der ersten Fassung seines Car-
men Raperti erwihnt der Dichter unsere Heiligen nicht, sondern
nur andere: «Columbanus, Gallus, Magnoaldus usw. Francis immo-
rantur, renovant Luxovium» (Cod. Sang. 393). In seiner zweiten
Fassung steht bereits: «Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theo-
dorus, Sigisbertus, Placidus cum plurimis complicibus Francis
immorantur» usw. SchlieBlich d@nderte Ekkehard auch dies noch:
«Latro Sigebertum trucidat hinc et Placidum» (Cod. Sang. 168 und
174). Der Vers ersetzt im Liede: «Latrones et duos occidunt fratres
suos1% ) Danach wiren die zwei Begleiter des heiligen Kolumban,
die in der Gegend von Bregenz getétet wurden, gerade unsere
Disentiser Heiligen gewesen. So wenig wufite man in St. Gallen oder
wie phantasiereich ging Ekkehard um!

Vermutlich hat aber diese Sankt Galler Dichtung keinen Ein-

102 Dag Nihere iiber St. Ursizin siehe in der Schweizerischen Zeitschrift
fiir Geschichte 2 (1952) 2-7, ferner in den Spanischen Forschungen der
Gaorresgesellschaft 20 (1962), 264-271, und in der Zeitschrift fiir Schweizerische
Kirchengeschichte 59 (1965), 272-277.

103 |, PeRRET, Aus der Friihzeit der Abteir Pfifers, 1959, S. 10 mit Zeich-
nung.

104 Jou. BEaLi, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. nebst kleinern
Dichtungen aus dem Cod. Sang. 393, 1909, S. 383-384.

306



fluBl auf die Disentiser Liturgie gehabt. Wohl aber iiberstrahlte der
Martyrer naturnotwendig den Bekenner. Im Ziircher Brevier von
1260 ist genau die Rede vom «Placidus Martyr» und «Sigbertus
confessor», aber das Offizium ist aus dem «Commune Martyrum»
genommen %5, Deshalb werden gerade auBlerhalb des ritischen Klo-
sters die beiden Sancti einfach als Martyrer bezeichnet, so im Kalen-
dar von Beromiinster aus dem 14.Jahrhundert (Codex rubeus) und
im Cod. Eins. 87 aus dem 15.Jahrhundert. Auch haben beide Heili-
gen die gemeinsame Messe: Sapientiam, also das Formular fiir meh-
rere Martyrer, wie das Cod. Eins. 107 aus dem 15.Jahrhundert und
das Churer Missale von 1497 belegen %. Hier sehen wir, wie schlieB3-
lich der Martyrer Placidus weit iiber den Bekenner Sigisbert den
Sieg davongetragen hat.

Die geistige Geschichte von Disentis beginnt mithin mit dem
Kommen Sigisberts und der dramatischen Beseitigung von Placidus.
Wie sich die Entwicklung von der Zelle des frinkischen Eremiten
zum organisierten Kloster gestaltete, von Sigisbert zu Ursizin, ist
nicht mit voller Klarheit zu erkennen. Aber auch hier bieten der
tellonische Text und archéologische Funde gute Ausgangspunkte.
Die kleinste Kirche des heiligen Petrus darf mit Sigisbert, die groBte
und letzte der Muttergottes mit Ursizin verbunden werden. Da-
zwischen bleibt aber noch eine «freie Zone» mit Martin I., unter
welcher die noch erhaltene Krypta mit den Uberbleibseln der Dop-
pelheiligen lag. Hier ist wohl der Beleg fiir das langsame Kontinuum
zwischen Zelle und Kloster, zwischen dem Eremiten am Anfang des
8.Jahrhunderts und dem Griinderbischof in der Mitte des gleichen
Sakulums.

Wir kénnen damit rechnen, daf3 sich neben und nach Placidus
noch andere fromme Méinner aus der nahen Umgebung, aus dem
schon frither besiedelten Gebiete unterhalb des Russeinerfelsens,
um Sigisbert interessierten. Solche wollten das Andenken und die
Gebeine der beiden Heiligen geborgen wissen. Diese Kreise er-
richteten vielleicht St. Martin I. Es wiirde sich um eine vorbenedik-

105 Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 14 (1920), 257-258.
108 Confirmationis Cultus praestiti Placido M. et Sigisberto Abbati, 1905,
S. 17, 30, 39.

307



tinische Gemeinschaft im Anschluf3 an die ersten Asketen handeln.
Aber es ist nicht ausgeschlossen, dafl schon St. Martin I. bereits zum
monasterium des Bischofs Ursizin gehorte. Der Seitenstollen der
Krypta, nur von der Ostseite durch eine Liinette fiir Besucher genauer
zu besehen, muf3 doch fiir eine besondershervorragende Personlichkeit
errichtet worden sein, die sich ad martyres bestatten lassen wollte.
Bischof Tello kommt kaum in Frage, denn Bischife lieBen sich
gewohnlich in der Bischofsstadt beerdigen, um so mehr, wenn er
seine Bischofskirche neu baute. Was liegt naher, als hier die Grab-
stiatte fiir Ursicinus episcopus zu sehen, den Klosterbischof pirmi-
nischer Prigung, der im Liber vitae des Bodensee-Klosters an der
Spitze des Disentiser Konventes steht?

Ahnliche Entwicklungen sind bei den Anféingen von Kléstern oft
zu beobachten. Nach dem Tode Meinrads (1 861) bewohnten Eremi-
ten die Stéitte des Heiligen, bis dann Eberhard 934-948 ein benedik-
tinisches Kloster griindete!?’. In Gorze waren es Kleriker, Wander-
monche und Reklusen, die Bischof Adalbero von Metz 933 zu einer
Benediktinerabtei formtel%. Auch bei Klostern brauchte es meist
eine kiirzere oder lingere Anlaufszeit.

4. Probleme der Florinusvita

Die dlteste Vita des heiligen Florinus stammt aus dem 12.Jahr-
hundert und ist bereits ediert und kommentiert, so dal3 es sich hier
nur um einige Erginzungen handelt1%. Diese Quelle ist doch noch
zuverlissiger als die Vita des 13.Jahrhunderts, was der allgemeinen
Beobachtung entspricht, da3 die erste Vita mehr Glauben verdient
als die spitere!1?. Schon die des 12.Jahrhunderts bietet die gelehrte,

107 Die Belege bereits bei R. HENGGELER, Profefbuch von Einsiedeln,
1933, S. 13-14, mit den entsprechenden Anmerkungen. Ausfiihrlichere Dar-
legung jetzt bei H. KELLER, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben, 1964,
S. 18-19, 26-27, 31-32, 34-35.

108 K, HALLINGER, Gorze-Kluny, 1950, S. 51-53.

109 T, MULLER, Die Florinusvita des 12.Jahrhunderts. Jahresbericht der
historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 88 (1958), 1-58, dazu
derselbe, Die churritische Wallfahrt im Mittelalter, 1964, S. 19-26.

110 H, DELEHAYE, Les Légendes hagiographiques, 1927, p. 73.

308



grizisierende Form Heremusciae, wihrend die alten Formen Ra-
muscie, Ramussis usw. lauten. Beide Formen sind auf das Etymon
eremousia = Einsiedelei zuriickgefiihrt worden!!. Aber es ist doch
zu beachten, dall die Gegend kaum so einsam war, wie beispiels-
weise die Funde von Mottata und dann auch die Fliehburg belegen,
von welcher die Vita spricht. Auch kann St. Florian selbst nicht
dafiir in Anspruch genommen werden, da er ja Pfarrer im 7.Jahr-
hundert war und nicht einmal der erste, den wir kennen. Daher hat
J. U. Hubschmied einen latinisierten etruskischen Gentilnamen als
Etymon vorgeschlagen, da er iiberhaupt in den meisten alten biind-
nerischen Ortsnamen solche Ableitungen sah!12, Es ist Sache der
Sprachforscher, eine Entscheidung zu treffen. Von der Fluchtburg
spricht Kapitel III der Vita: «castrum haud procul a villa situm,
quod canicias appellant, in quo incole loci illius propter metum
paganorum facultates suas recondebant.» Damit ist kaum das ent-
ferntere spiteisenzeitliche Herrenhaus auf der Mottata bei Remiis
gemeint, das neuerdings ausgegraben wurde'3. Das Nichstliegende
ist immer noch, an den nahen Felskopf zu denken, auf dem im 13.
Jahrhundert die Feudalburg Tschaniiff entstand, wenn es sich hier
auch nicht um eine grofe altere Volksburg gehandelt haben mag!14.

Nach dem Kapitel I stammte der Vater Florins «ex Britannia
regione, quae est sita inter montana Retiae Curiensis provinciae».
Es gab eine Britannia Curiensis, ein Gebiet der Pritanni, wie uns
Orts- und Landschaftsnamen im Umkreis von Pritigau, Oberland-
quart und Montafon beweisen!5. So ist es zu erkliren, daB die
karolingische Vita S. Lucii den Heiligen aus England kommen lie
und damit bewies, daBl sie bereits nur mehr von der insularen
Britannia etwas wuflte. Nur von dieser berichtet die Luciusvita,
denn sie 1dBt Timotheus vom Frankenreich nach England weiter-

111 PLANTA-SCHORTA, Rdtisches Namenbuch 2, 1964, S. 803.

112 Brief vom 3.September 1959.

13 B, Frel, Die Ausgrabungen auf der Mottata bei Ramosch. Jahrbuch der
Schweizerischen Gesellschaft fur Urgeschichte 47 (1958/59), 34—43.

14 Florinusvita, S.22-23, PLANTA-SCHORTA, l.c. S. 871-872. BUTTNER-
MULLER, Friihes Christentum, l.c. S. 21.

115 HowALD-MEYER, Die romische Schweiz, 1940, S. 363, dazu A. SCHORTA,
Romanische Flurnamen im Prdttigau, 1949, S. 5-6, und J. POKoORNY in Vox
Romanica 10 (1948/49), 232.

309



gehen: «Innotescimus regionem longinquam, qui dicitur Brittania,
gentem ferocem!16.» Viel mehr zu diskutieren gab die im gleichen
ersten Kapitel der Florinsvita befindliche Angabe, dal der Vater
Florins nach Rom wallfahrtete und mit ihm eine getaufte Jiidin,
mit der er nach der Riickkehr heiratete. Man erinnert sich sofort
an Apostelgeschichte 16,1-3, wo die jiidische Mutter und der heid-
nische Vater des Timotheus erwahnt werden. Doch ist der Fall nicht
ganz gleich. Dann gab es im Friihmittelalter solche Ehen, da es an
Juden damals nicht fehlte17.

Was das Weinwunder anbetrifft, sei hingewiesen, wie sehr in der
christlichen Legende im AnschluBl an Joh. 2,1-11 Verwandlungs-
mirakel zahlreich auftreten. Wir brauchen nicht an eine wirkliche
Umwandlung von Wasser in Wein zu glauben, um die Weinflasche
am Grabe des Heiligen zu erkldren. Durch die Behandlung der Reli-
quien mit Wein ist dieser Brauch bereits geniigend motiviert!1s.
Immerhin sei erwahnt, daB3 der Bollandist J. van der Straeten ein
eigentliches Mirakel in Betracht zieht und hier eine «Gleichartigkeit
ohne Entlehnung» anzunehmen geneigt ist11®. Wenn die Vita nicht
so spit wire, miillte man diese Moglichkeit mehr noch in Diskus-
sion ziehen.

Endlich sei noch auf den merkwiirdigen Umstand hingewiesen,
daB nach Kapitel VII der Florinsvita die Remiiser den verstorbenen
Heiligen in einem Doppelsarkophag verwahrten, indem sie im inne-
ren den Leib des Heiligen und im dufleren seine Casula legten. Ver-
mutlich geschah dies wohl erst bei der spédteren elevatio, der Erhe-
bung seiner Reliquien und der damit stattfindenden Kanonisierung.
Ja, man mochte glauben, daf3 dies erst nach der Entwendung des
Leibes zu Anfang des 9.Jahrhunderts oder sogar bei der Abgabe
eines Armes an Koblenz um das Jahr 940 geschehen ist. In andern
Fillen ist das auch so. Das sogenannte MeBgewand des heiligen
Adelrich (10.Jahrhundert) stammt aus dem 14.Jahrhundert, der
Zeit, in der das Grab umgestaltet wurde. Ebenso steht es mit den

116 MGH SS rer. merov, 3 (1896) 3. = Jahresbericht der historisch-anti-
quarischen Gesellschaft von Graubiinden 85 (1955) 10 (Kapitel IV der Vita).

117 Florinusvita, S. 30-31.

18 Florinusvita, S. 34-35. Wallfahrt, S. 22-25.

119 Analecta Bollandiana 78 (1960) 469.

310



sogenannten MeBgewidndern des Chamer Bischofs ohne Namen und
des Gerauser Marcellus120.

Fiir die Datierung des heiligen Florin ist die Nachricht wichtig,
dafB} Prises Victor (1. Hilfte, 8.Jahrhundert) den heiligen Otmar an
einer Florinuskirche anstellte. Die Vita S. Otmari von Gozbert bzw.
Walahfrid Strabo um 830 meldet nédmlich: «a supradicto comite
benige retentus cuidam titulo sancti Florini confessoris praelatus
est.» Das muBl vor 719 geschehen sein, denn in diesem Jahre ging
Otmar nach der Galluszelle!?!. Selbstverstindlich ist quidam titulus
nicht mit «irgendeinem Kirchentitel», sondern mit einem «bestimm-
ten Kirchentitel» zu iibersetzen, denn die Pronomina quidam er-
starrten schon im Spétlatein 22, Bereits die Bibel verwendet diesen
Sinn (Gen. 28,11 und Apg. 16,1). Otto I. beschenkte den Priester
Hartbert schon 937, dann wieder 948, wo er ihn «quidam venerabilis
abbas noster» nennt!23. Der gleiche Herrscher bezeichnete 965 das
Kloster Disentis, das er kurze Zeit vorher besucht hatte, als «quod-
dam monasterium Disertinum»124, Der Trierer Erzbischof schenkte
959 eine Holzkirche «cuidam monasterio Confluentie sito», obwohl
er das nahe Marienstift in Koblenz genau kannte?®. Die Florinus-
vita spricht nur immer von dem «quidam presbyter Alexander» bzw.
Saturninus oder von dem «quidam diaconus Passivus» (Kapitel
1T, IX, X).

Da der Zusammenhang der Florinusvita deutlich merken 1aft,
daB3 Otmar vom Prases Victor in Wohlwollen zuriickbehalten wurde
(benigne retentus), da iiberhaupt der Aufenthalt in Chur beim riti-
schen Prises fiir die Erziehung und Bildung bestimmt war, liegt es
nahe, an eine Kirche oder Kapelle in der Kapitale selbst zu denken.
Sonst hatte er ihn ja lieber gerade in seine alemannische Heimat
zuriickgeschickt. Es ist daher kaum an die Pfarrstelle in Remiis ge-
dacht, also an einen entfernten Ort, wie man neuerdings wieder ver-

120 Niitheres L. BIRCHLER, Die Kunstdenkmdiler des Kantons Zug 1, 1934,
S. 140-142.

121 JoH. DUFT, Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben, 1959, S. 17,

24-25.
122 DaGc NORBERG, Beitrdge zur spdtlateinischen Syntax, 1944, S. 54.
128 BUB I, Nr. 102, 104.
124 BUB I, Nr. 132.
125 A, DIEDERICH, Das Stift St. Florin zu Koblenz, 1967, S. 25.

311



mutet hat126, Es ist eher zu glauben, daBl Prises Victor vielleicht
eine Florinuskapelle in Chur errichtete, da er sich ja sehr um Reli-
quien bemiihte, wie sein bekanntes Verlangen nach solchen des
heiligen Gallus deutlich zeigte??. Und tatsdchlich 1at sich eine
Florinuskirche wenigstens seit dem 12.Jahrhundert in Chur selbst
nachweisen 28, Nach frithmittelalterlichem Brauche baute man um
die bischéfliche Kathedrale eine ganze «Kirchenfamilie». War der
junge Otmar an einer solchen Churerkirche angestellt, dann konnte
er seine Bildung in der Nahe von Episcopus und Prises weiter ent-
wickeln, nicht aber in einer entfernten groflen Landpfarrei!®.

Noch ein zweites Patrozinium des 8.Jahrhunderts kommt in
Frage. Als der heilige Magnus, wohl ein Rétoromane, vielleicht
durch Bischof Zaizzo aus dem Nibelgau (bei Kempten) und die chur-
ritische Sankt Galler Stifterfamilie des Waltram aufgefordert, in
das allgduische Gebiet kam, lie§ er sich in Waltenhofen, 3 km nord-
ostlich von Fiissen, heute am Forggensee gelegen, nieder, wo er eine
Kirche zu Ehren der Muttergottes und des norischen Martyrers
Florian griindete!®®. R. Bauerreil sieht im Nebenpatron ein miB-
verstandenes Florinuspatrozinium, das zur Herkunft des heiligen
Magnus eher paBt. Erst spiter verlegte Magnus seinen Sitz in das
Lechtal nach Fiissen, wo heute sein Grab vorhanden ist13!. Die
Hypothese ist freilich kiihn. Das sichere Patrozinium des heiligen
Florin ist und bleibt in der oben erwihnten Otmarsvita.

126 DIEDERICH l.c. S. 22.

127 Vita S. Galli, Kapitel 52-53 in St. Gallen, Mitteilungen 12 (1870)
72-74.

128 Niaheres Florinusvita, S. 41-43.

120 Tn diesem Sinne H. BUTTNER in Blitter fiir deutsche Landeskunde,
103 (1967) 534f.

130 Text der Magnus-Vita des 11.Jahrhunderts in den Analecta Bolan-
diana 81 (1963) 159-227, 321-332. Unsere Stelle auf S. 212: cepit ibidem
ecclesiam construere. Qua constructa, invitavit Wigterbum episcopum, ut
veniens consecraret illam. Qui statim sancti viri precibus consentiens venit
et, ut petebat, ecclesiam in honore Dei genitricis Marie et sancti Floriani
martyris consecravit.

131 R, BAUERREISS, Eine Augsburger Handschrift des 11.Jahrhunderts in
Paris. Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 75 (1964) 163-182,
bes. 168-169, 179-182. Zur Magnusfrage auch I. MULLER in der Zeitschrift
fiir Schweizerische Kirchengeschichte 59 (1965) 267-270.

312



Die Pfarrei Remiis selbst ist die Urpfarrei des Unterengadins, ent-
standen im 6./7.Jahrhundert, denn an der dortigen Kirche St. Peter
wirkten nacheinander im 7.Jahrhundert laut der Florinusvita die
Pfarrer Alexander, Florinus und Saturninus!32, Nachdem Florinus
beim Altar der Kirche beigesetzt war, war Remiis Wallfahrtsort,
der eine nicht unbedeutende Rolle spielte. In die Zeit um 800 ge-
horen die neuesten Funde einer Dreiapsidenkirche. Das Schiff war
nicht so bedeutend (ca. 18,34 14,13 m) wie das der gleichzeitigen
Klosterkirchen zu Miistair und Disentis und der Stadtpfarrkirche
St. Martin in Chur. Da das Innere der Kirche noch nicht ausgegraben
ist, 1dBt sich nicht feststellen, ob sich unter der karolingischen Kir-
che diejenige des 6./7.Jahrhunderts befindet 33,

Bei der Teilung von Grafschaft und Bistum 806 beanspruchte
der Staat die Kirche und das Grab. Deshalb entwendete Graf
Roderich den Leib des Heiligen, den der Bischof in seinem Klage-
schreiben von 822/827 oder genauer vielleicht 824/825 zuriickver-
langte. Die Kirche blieb aber im Besitze des Staates, denn sonst
kénnte man nicht recht begreifen, wieso Konig Heinrich I. 930 be-
stitigte, dall Reginward seinem Neffen Hartbert die Florinuskirche
ibergeben habe!®*. Konig Otto I. beschenkte 937 Hartbert ver-
schiedentlich und nannte ihn zugleich «Priester unseres geliebten
Grafen Herimann». Also sah er ihn als Familienkaplan des Herzogs
Hermann von Schwaben (926-949) an35. Ein volles Jahrzehnt spé-
ter, 948, schenkte Otto I. dem Hartbert die Kirche von Nenzingen
und Giiter zu Rankweil. Hartbert erhielt sie ganz zu seiner person-
lichen Verfiigung: in proprietatem concessimus, in proprium con-
cessis, liberrimam teneat potestatem quitquid sibi placuerit exinde
faciendi. Das Motiv der Schenkung wird genau angegeben: «ob
amorem dei suique sanctissimi confessoris Florini, ad recuperandum
Christi confessoris Florini servicium36.» Offenbar soll der jetzige

132 Dariiber SCHLERN 34 (1960) 318-329 und Schweizerische Zeitschrift fiir
Geschichte 12 (1962) 460-461.

133 Freundliche Mitteilungen von Pfarrer C. Wieland, Remiis, und Dr. H.
R. Sennhauser, Zurzach.

134 BUB I Nr. 100.

135 BUB I Nr. 102.

136 BUB I Nr. 104.

313



oder frithere Wallfahrtspfarrer von Remiis hier grofziigig bedacht
und bedankt werden. Dall die Giiter aber der Kirche von Remiis
zugehoren sollen, wird nicht gesagt, im Gegenteil, sie gehdren Hart-
bert. Von der Nenzinger Kirche wissen wir nur, daf3 die Patronats-
rechte dann an die Grafen von Werdenberg-Sargans kamen?37,
Der Beschenkte heil3t hier nicht mehr «presbyter» wie friither, son-
dern «venerabilis abbas noster», «memoratus noster abbas». Weiter
wird Hartbert nicht charakterisiert. Sonst wird gerne das Kloster
angegeben 3. Hier fehlt dies. Die Urkunde bemerkt nur, da3 die
geschenkten Giiter im Gebiete des Herzogs Hermann von Ritien
gelegen seien, aber sonst nichts.

Und doch wird man Hartbert als Abt eines Klosters betrachten
miissen. Zwar sind uns Belege genug bekannt, dafl im Frithmittel-
alter abbas nicht ein Oberer eines eigentlichen monasteriums sein
muBte3®. Auch kann abbatia nicht nur ein Kloster, sondern auch
ein Kanonikerstift oder eine Palastkapelle oder auch eine unterge-
ordnete Kirche einer Bischofsstadt bedeuten14?. So kénnte man an-
nehmen, er sei etwa von Remiis nach Chur gekommen und habe
dort eine Stelle beim Bischof erhalten, gleichsam als Vorstufe zum
Bischofsamt, in dessen Besitz er 951 erscheint. Aber es fehlt auch
jeder Hinweis fiir eine solche churische Beamtung oder Wiirde.
Man hat daher neuestens geschlossen, er sei Abt einer «klosterlichen
Niederlassung» von Remiis gewesen!4l. Auch dafiir mangeln uns
alle Zeugnisse. Es mull daher Hartbert anderswo Abt gewesen sein.
Da er 961 dem Kloster Ellwangen ein Diplom Ottos I. verschaffte,
wonach der Konvent nach seinem Tode frei einen Abt aus den eige-
nen Monchen erwiahlen durfte, so konnte er schon 948 diese Abtei als

137 Uber Nenzing siche Montfort 1958, S. 133-134, und 1962, S. 10-11.
Dazu neucrdings O. P. CLAVADETSCHER in der Vierteljahrsschrift fiir Sozial-
und Wirtschaftsgeschichte 54 (1967) 51-52.

138 Biindner Urkundenbuch I, Nr. 143 zu 976 und Nr. 151 zu 993, dazu
viele andere Beispiele.

139 J, F. NIERMEYER, Mediae Latinitatis Lexicon minus, Fasz. I (1954),
S. 1. Dazu L. LEVILLAIN, Etudes sur 'abbaye de Saint-Denis a U'époque méro-
vingienne, 1925, p. 52-59.

140 NIERMEYER l.c. S. 3 und DiEDERICH l.c. S. 39-42.

141 H, KeLLER, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben, 1964, S. 20.

314



Kommende erhalten haben, daher vielleicht auch noch in Remiis
geblieben sein. So wiirde man auch die Motive der Schenkung noch
besser verstehen, die Liebe zu St. Florin. Fiir die Abtei Ellwangen
spricht es auch, dafl das dhnliche Diplom von Konig Arnulf von 887
sich schon lange und heute noch im Churer Bischofsarchiv be-
findet 142,

Noch war Hartbert nicht Abt, sondern nur Pfarrer und Haus-
freund des Herzogs Hermann von Schwaben, als er mithalf, Reli-
quien des heiligen Florin nach Koblenz zu bringen. Die Datierung
richtet sich nach den Amtszeiten Hermanns von Schwaben (926-
949). Neuerdings hat man die untere Zeitgrenze auf 938 gesetzt, da
damals Herzog Hermann das Engadin und damit Remiis erhielt 143,
Fiir diese genaue Datierung gibt es aber keine Quelle, so daB es dabei
bleiben muf, den Erhalt vom Engadin auf etwas 940 anzusetzen.
Bei der genannten Reliquienschenkung handelt es sich wohl um
einen Arm, wie er 1332 noch im Reliquienkasten des Stiftes St. Flo-
rin zu Koblenz gefunden wurde. Wenn 1378 ein Ritter dem dortigen
Stifte das Haupt des Heiligen schenkte, so wird dies mit Recht be-
zweifelt144. Wir wissen aber, daB man im Mittelalter oft pars pro
toto nahm und auch Reliquiare in Kopfform anfertigen lie3, wenn
man nicht das Haupt besaf3 145,

Die Geschichte des Kultes hat im 11.Jahrhundert schon eine Bliite
erreicht146. Auch nachher stand die Verehrung hoch in Ehren47,
Zwei kleine Erginzungen mogen hier angebracht sein. Im Bartholo-
maus-Altar des Klosters Zwiefalten wurde 1121 eine Reliquie

142 Ellwangen 764-1964. Beitriige und Untersuchungen zur Zwoélfhundert-
Jahrfeier 1 (1964) 121-122, 149.

143 DiepERICH 25-26, dazu Florinusvita 43-51.

144 DIEDERICH 24.

145 . A. STUCKELBERG, Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1, 1902, S.
XII-XIII, CXIII. Uber die Florinus-Reliquien siehe F. WiIEcHERT, Die
Reliquien der Klosterkirche zu Schinaw. Archiv fiir mittelrheinische Kirchen-
geschichte 17 (1925) 262—-266, der jedoch in der Hauptfrage sich zu sehr an die
uberholten Darlegungen von FARNER hiilt.

146 Florinusvita, S. 51-55. Der Beleg aus Ellwangen scheint irrig zu sein,
jedenfalls findet sich in der Ellwanger Liturgie nichts davon. Ellwangen 764
1964, 1964, S. 424-444.

147 Siehe die Arbeiten von O. SCHEIWILLER in der Zeitschrift fiir Schwei-
zerische Kirchengeschichte 32 (1938) 241-265; 33 (1939) 71-90.

315



Florini confessoris hinterlegt. Da die Churer Bischiofe damals Grof3-
engstingen besafen und dorthin iiber Zwiefalten kamen, mogen die
Florinus-Reliquien ein «Gastgeschenk» gewesen sein4®. Der Chro-
nist Goswin von Marienberg (1 1388) erzihlt, dafl Ulrich III. von
Tarasp (f 1177) mit seinen Mannen das Castrum eines Tyrannen,
das unmittelbar unter dem Kloster Marienberg stand, zerstorte und
daB dort spater eine Florinuskirche errichtet wurde, die dort stand,
wo sich heute der Turm von Fiirstenberg erhebt!4®. Offenbar ist
damit der Bergfried der aus dem 13.Jahrhundert stammenden
fiirstbischoflichen Burg gemeint!%0. Ob die Kapelle von Ulrich III.
selbst errichtet wurde, wullte der Chronist nicht genau. Er wollte
eigentlich nur die Kontinuitit des Ortes nahelegen. Jedenfalls aber
wollte er nicht sagen, daB diese Florinuskapelle schon friiher, etwa
von Ulrich I. im 11.Jahrhundert erbaut worden ist.

Da in Remiis selbst die alte Peterskirche dem heiligen Florinus
geweiht wurde, diirfte die 1178 erwihnte «capelia s. Petri in vico
Ramusse» als Ersatz dafiir gelten®!. Sie konnte identisch sein mit
dem Kirchlein in Manas-Una, das immer zur Pfarrei Remiis gehorte
und in der man neuerdings eine romanische Kapelle mit Apsis und
Altar gefunden hat152. Davon zu unterscheiden ist die ebenfalls in
der Urkunde von 1178 erwiihnte «capella s. Jacobi in Salina», deren
Lage nicht genau bestimmt werden kann!%2,

5. Miistair-Naturns

Vor einem halben Sikulum stritten sich noch die Gelehrten, ob
das in der Urkunde Karls ITI. vom 5.Januar 881 genannte monaste-

148 H, TicHLE, Dedicationes Constantienses, 1949, S. 33, 108.

149 Goswins Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. SCHWITZER, 1880, S. 49:
castrum funditus destruxerunt, in quo loco postea ecclesia, ubi nun turris
stat, in honorem s. Florini confessoris fuit fabricata.

150 (Jber Fiurstenberg siche J. WEINGARTNER-RINGLER, Die Kunstdenk-
midler Siidtirols 2, 1961, S. 85-87.

151 BUB I, Nr. 399 zu 1178. E. PoescHEL, Kunstdenkmdiler des Kantons
Graubiinden 3, 1940, S. 450.

152 Freundliche Mitteilung Pfarrer C. Wielands, Remiis. Uber die Kapelle
PoescHEL l.c. S. 451-453. Man modifiziere daher Churritische Wallfahrt
S. 62, wo von Jakobskapellen in Remiis und Sent die Rede ist. Es gab nur
eine einzige im Unterengadin oder Vintschgau.

153 BUB I S. 265, 305, 441. ScHORTA, S. 822.

316



rium Tuberis im vorarlbergischen Tufers oder im miinstertalischen
Miistair bei Taufers zu suchen sei. Der Streit ist zu Gunsten des
biindnerischen Klosters entschieden worden, das uns schon Anfang
des 9.Jahrhunderts im Reichenauer Verbriiderungsbuche als
«monasterium, qui (!) uocatur Tuberis» entgegentritt!®t. Was fiir
Vorarlberg vor allem zu sprechen schien, das war der Ortsname
Schnifis (cenobium), der im Sinne eines Klosters gedeutet wurde53.
Die neuere romanistische Forschung kam aber davon immer mehr
ab. Dr. Josef Zehrer, der romanistische Mitarbeiter am vorarlbergi-
schen Landesarchiv in Bregenz, weist darauf hin, daf} die Belege fiir
cenobium im Sinne von Kloster oder Kapitel auf gelehrte Ver-
wendung hindeuten %, Daher fehlt das Wort auch im Romanischen
etymologischen Worterbuch von Meyer-Liibke. Auch A. Schorta
bearbeitet es nur noch unter der Rubrik: «Namen fraglicher Her-
kunft» und sucht noch weitere Kliarung!%?. Zehrer kommt zum
Resultat: «Das Wort ist also im romanischen Bereich nie volks-
timlich gewesen.» Unser Gewdhrsmann fithrt auch lautliche Be-
denken an. Die dhnlichen Schreibungen ss fiir sc (fassia), falsicia
(falcidia) usw. sind alle an sich wahrscheinlicher. Fiir anlautendes
tsch bliebe cenobium ganz isoliert. Unser Spezialist zog zuerst
idg. sen = abgesondert als Etymon in Erwigung, dann aber sen =
alt, verlieB aber diese Deutungen ganz und schldgt eine Verwandt-
schaft mit dem griechischen xenos auf indogermanischer Grundlage
vor und iibersetzt im neutestamentlichen Sinne cenobium mit Her-
berge1%8. Zehrer geht also nicht mit J. U. Hubschmid auf einen galli-

154 W, SIDLER, Miinster-Tuberis. Jahrbuch fiir Schweizerische Geschichte
31 (1906) 207-348. Die Liste des Reichenauer Liber confraternitatis ebendort
S. 335-336.

155 R. vOoN PraNTA, Die Sprache der ritoromanischen Urkunden des 8. bis
10.Jahrhunderts, in A. HELBOK, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein
bis 1260, Bd. 1 (1920) 69.

156 Vgl. J. F. NIERMEYER, Mediae Latinitatis Lexicon Minus, Fasc. 2
(1955) Sp. 164-165.

157 A, SCHORTA, Rdtisches Namenbuch, Bd. 2 (1964) 871-872 zu Tschaniiff.

158 J, ZEHRER, Vorrimische Ortsnamen in Vorarlberg. Innsbruck, 1949,
S. 352 (Diss. in Maschinenschrift). Derselbe, Die Ortsnamen in Vorarlberg.
Jahrbuch des Vorarlberger Landesmuseumsvereins 1960, S. 174, und 1967,
S. 32. Briefliche Mitteilungen vom 2.Januar 1968.

317



schen Mannernamen zuriick, teilt jedoch dessen Ablehnung der bis-
herigen Erkldrung Schnifis = Senuvio = cenobium%, Aber auch
wenn die Ableitung richtig wire, so liegt doch Schnifis nordlich von
Bludesch und nicht dort, wo Tufers ist, siidlich von Rankweil, nord-
ostlich von Feldkirch.

Richtig aber ist, daBl beide Ortsnamen, Tufers und Tuberis
(Taufers), auf das gleiche Etymon zuriickgehen, das als «Tobel,
wenig besiedelter Korridor» gedeutet wird6%. In vorarlbergischen
Quellen findet sich ja auch ein Wiesennamen Tufa 1393 belegt 61,
Uberraschend hat nun Paul Staerkle auf der Riickseite einer Ur-
kunde vom 12.Juni 851 die Bemerkung entdeckt: «carta Preiecto
de Tobere.» Daraus erhellt, dal der in der Urkunde genannte
Priectus der Empfanger von Giitern in Tobere, also in Tufers in der
Gemeinde Gofis, gewesen ist 162,

Ohne Zweifel ist also dieses vorarlbergische Tufers gesichert. Die
Frage bleibt noch, ob sich dort auch wie in Miistair eine Johannes-
kirche befunden hat. Eine Urkunde von 820 bezeugt, daB3 Quintellus
einen Acker in Rankweil schenkte, der auf der einen Seite an eine
«terra sancti Joannis» grenzte!®. Man stellt sich die Frage, welche
Johanneskirche gemeint ist. Wenn Sulz, Montlingen und Gofis
wirklich zur Pfarrei Rankweil gehorten, konnte man zuerst die
Johanneskirche in Montlingen, die auf das 8./9.Jahrhundert datiert,
in Erwigung ziehen%4. Das fragliche Stiick muB ja gar nicht bei der
Kirche von Montlingen selbst liegen, sondern es kann auch entfern-
ter sein, es mull nur der Johanneskirche gehoren. Eine zweite

159 Biindner Monatsblatt 1942, S. 280-281. Dort auch iiber die Herleitung
von Schlins.

160 C, BAaTTIsTI im Archivio per I’Alto Adige 22 (1927) 125-126 und in des-
sen Dizionario topomastico atesino, 1936/37, S. 808.

161 §, MULLER, in Schritten des Vereins fiir die Geschichte des Bodensees
60 (1932/33), S. 188.

162 PAUL STAERKLE, Die Riickvermerke der rdtischen Urkunden. Festschrift
Foerster in Freiburger Geschichtsblitter 52 (1963/64) 7.

163 H, WARTMANN, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1, 1863, Nr. 256.

164 B, BiLceRI, Das rdtische Giiterverzeichnis um 850 als Vorarlberger Ge-
schichisquelle. Jahresbericht des Bundesgymnasiums fiir Médchen, 1951/52,
S. 8-23, bes. 8. 16-17 iiber die Pfarrei Rankweil. Vgl. Jahrbuch des histori-
schen Vereins von Liechtenstein 1959, S. 7.

318



Johanneskirche stand in Schnifis, denn es heif3t im Reichsurbar des
9.Jahrhunderts: «in villa Sanuuio ecclesia cum decima de ipsa
villa1%%,» Auch ist ein Sigisbertus de Senobio um 820 als Angrenzer
eines Gutes gesichert1%. Diese beiden Moglichkeiten sind in erster
Linie zu erdrtern. Erst als dritte kann man sich fragen, ob nicht eine
Johanneskirche in Tufers = Tobere gewesen ist. Bislang haben aber
die Forschungen noch keinen diesbeziiglichen Beleg oder auch nur
entfernten Hinweis erbracht. Aber auch selbst, wenn es so wire,
dann hatten wir noch kein Kloster.

Aus der Gleichheit der Ortsnamen, auch aus einem gleichen
Patrozinium, das aber keineswegs wahrscheinlich ist, kann man
noch nicht auf ein monasterium schlieen. Der Vorschlag, dall etwa
St. Johann im Miinstertal zuerst in Vorarlberg gegriindet und dann
ins Miinstertal verlegt worden seil®?, erweist sich ohne jeglichen
Hintergrund. Schon die Griindung von Miistair durch Pfifers 1dt
dies nicht als wahrscheinlich hinstellen. Von Tufers nach Miistair
wiére ein wahrer Tellensprung.

Die Entstehung des Mdannerklosters in Mustair datiert in die Zeit
Karls des GroBen. Damit ist aber eine personliche Griindung durch
den Herrscher keineswegs gegeben. Da es 806 der Churer Bischof an
den Staat verlor und 888 wieder zuriickerhielt, scheint es eher von
Anfang an eine bischdfliche Griindung gewesen zu sein. Die Statue
Karls datieren die Kunstgeschichtler in ihrer erdriickenden Mehrheit
ins 12.Jahrhundert, in die Zeit nach der Kanonisation des groen
Karl. Eine Karlsstatue in einer Kirche vor der Kanonisation wire
ohnehin auffallend. Die Inschrift aus der Humanistenzeit mit dem
Hinweis auf die Klostergriindung des Divus Carolus im Jahre 801
weist nichts auf, was auf karolingische Zeit hindeuten kénnte68.

185 Biindner Urkundenbuch I, S.379. Die tbrigen Stellen, die nur Be-
sitzungen melden, ebendort S. 442 im Register.

186 WARTMANN 1., Nr. 260 zu 820, dazu A. HELBOK, Regesten von Vorarl-
berg und Liechtenstein bis 1260, 1920, Nr. 32 zu 817/821.

167 Dartiber S. MULLER in Schriften des Vereins fiir Geschichte des Boden-
sees und seiner Umgebung 60 (1932/33) 114-122, dazu aber Biindner Monats-
blatt 1942, S. 276-284, bes. 282 uber die Grindung von Miistair.

168 Niheres tiber die Inschrift siehe in der Freiburger Zeitschrift fiir Philo-
sophie und Theologie 8 (1961) 249-251, iiber die Statue in der Zeitschrift fiir

319



Fragmente von marmornen Chorschranken mit Darstellungen von
Schlangentieren sind mit den dhnlichen Tiergestalten auf dem Tassi-
lokelch von 777 und auf dem Eucharistiekéstchen in Chur aus der
2. Hélfte des 8.Jahrhunderts verglichen worden. Im churrétischen
wie im siiddeutschen Gebiete steht diese Tierornamentik isoliert
da. Die Fragmente «gehoren zum é&ltesten Kirchenbau und sind
somit nur unwesentlich jiinger als der auf 777 datierte Tassilo-
kelch»1%. Es ist gut moglich, daBl dem heutigen groflen karolingi-
schen Kirchenbau eine kleinere Kirche vorausging. So war es ja
auch in Disentis, wo wir St. Martin I. und St. Martin I1., das erstere
Mitte, das zweite Ende des 8.Jahrhunderts, besitzen. Ein so grof3-
artiges Architekturwerk wie Miistair brauchte gewisse Vorausset-
zungen, das Kloster hatte eine Anlaufszeit notwendig. Immerhin
konnten diese Chorschranken auch noch zum klassischen zweiten
Bau gehoren, denn so genau kann auch die beste Stilanalyse nicht
datieren.

Viel bekannter als die plastischen Werke sind die malerischen Dar-
stellungen von Miistair. Man kann wohl nicht Architektur und Male-
rei in dem Sinne trennen, dafl der Bau etwa vor 806, die Malerei
nach diesem Jahre entstanden wire. « Dann wire das Innere wihrend
dieser Zeit im Rohbau, also unverputzt gewesen, denn der Verputz,
welcher die Freskoschicht trigt, ist der erste und mit dem Mauer-
werk eng verbindende. Aus baulichen Griinden lidge die Annahme
niher, daB das Innere im Anschlufl an den Bau verputzt und bemalt
worden wire.» (Freundlicher Hinweis von Dr. W. Sulser.) Man wird
eher annehmen, das ganze Opus sei schon 806 vollendet gewesen.
Sicher hat des Fiskus damals nicht Hand auf die michtige Kirche
gelegt, um sie ausmalen zu lassen.

Der oberste Zyklus an der Nordwand des Schiffes stellte die
Geschichie von David und Absolom dar. Das Theima von Kénig David
ist nicht neu. Schon Augustinus betonte die Linie, die von David zu

Schweizerische Archiiologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66) 156 und be-
sonders Karl der GroBe 4 (1967) 207-211. Eigene Wege geht CHR. BEUTLER,
Bildwerke zwischen Antike und Mittelalter, 1964, S. 117-142, mit Datierung auf

9.Jahrhundert.
169 J, WERNER, Friihkarolingische Silberohrringe von Rastede. Germania

37 (1959) 183184, 190, 192.

320



Christus geht und bestimmte wohl auch das entsprechende Pro-
gramm an der Holztiire von S. Ambrogio in Mailand. Auch der
heilige Ambrosius verglich Theodosius mit David?°. So ist die
Geschichte Davids auch vielfach dargestellt, zum Beispiel im Qued-
linburger Italafragment des 4./5.Jahrhunderts und in byzantini-
schen Bildern des 6.Jahrhunderts (Codex Rossanensis und Evange-
lienfragment von Sinope)!”. Im Osten wurde der Basileus gerne
als novus David angesehen72. Selbst Papst Leo II. feierte Konstan-
stin IV. in einem Briefe von 682/683 als «neuen David, den fromm-
sten des Christenvolkes» und fiigte hinzu: «Gesiegt hat der neue
David, der tapferste aller Nachfolger des Augustus?.» Der Papst
stellte Pippin III. ebenfalls als David hin. Seit der Frankfurter
Synode von 794 wird auch Karl der Grofle als neuer David ausge-
rufen. Die Libri Carolini lassen es in dieser Hinsicht nicht an Lob
fehlen14. Aber daneben wurde David als Liturge gerne als Titelbild
von Psalterien dargestellt, wie sich bis heute noch vier aus dem 8.
Jahrhundert erhalten haben. Im 9.Jahrhundert werden sie noch
zahlreicher!?. Schon das zeigt, dafl der alttestamentliche Konig
nicht einzig als Herrschersymbol gefeiert wurde. Etwa in einem
Dutzend Klostern findet sich der Name Davids im 8./9. Jahrhundert.
Uberhaupt waren damals Namen wie Abraham, Absolom, David,
Gabriel, Joseph, Isak, Michael, Salomon und Samuel gebraduch-
lich17¢. Wir diirfen daher nicht einfach in Miistair nur Einwirkungen

170 H. STEGER, Revid, Rex et Propheta, 1961, S. 1, 127.

171 Art. David im Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte 3 (1954),
Sp. 1185-1189. Auf eine Darstellung auf einer byzantinischen Silberplatte
von 610-629 macht aufmerksam D. T. Rice, Kunst der Byzanz, 1959, S. 55—
56, Nr. 72-73.

172 STEGER, 107-110, 129.

173 H. RABNER, Abendlindische Kirchenfreiheit, 1943, S. 298.

174 Dariiber P. BrocH in Karl der Grofe 3 (1965) 258-259 und in seinem
Opus: Nachwirkungen des Alten Bundes in der christlichen Kunst, 1963, S. 3,
35. STEGER 8. 1, 127-128. Dazu MGH Ep. IV. 501 zu 775, da man Karl das
Beispiel der alttestamentlichen Konige vorhielt.

175 STEGER 154-155, 157-158.

176 MGH Libri Confraternitatum ed. PIPER, 1884, Register. A. VALENTINI,
Codice necrologico-liturgico di S. Salvatore in Brescia, 1887, Register. Einige
Bemerkungen dazu in der Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte

321



eines Herrscherhauses sehen und David-Absolom etwa mit Karl-
Tassilo vergleichen, dazu ist das Thema viel zu verbreitet gewesen.
Aber gerade die Beziehungen von David mit Absolom in dieser aus-
fihrlichen Darstellung wie in Miistair finden wir sonst vorher nicht
belegt. Den Tod Absoloms entdecken wir erst in der Winchester-
Bibel des 12.Jahrhunderts??.

Das Bild, das am meisten die Aufmerksamkeit in jiingster Zeit
auf sich zog, ist die Darstellung des Weligerichtes an der Westwand.
Beat Brenk hat es zum Ausgangspunkt einer Darstellung des
Themas bis ins Hochmittelalter hinein gemacht. Dabei konnte er
einige Details, besonders in der Engelwelt, in Miistair genauer er-
fassen. Herkunft und Entstehungsort der verschiedenen Motive
sind sehr unheitlich. Als typisch byzantinische Elemente sind die
halbkreisformige Engelglorie um die Gestalt des Richters und das
Einrollen des Himmels zu betrachten, Darstellungen, die nicht vor
der 2.Hilfte des 8.Jahrhunderts iibernommen wurden. Spatantike
Anregungen lassen sich in den Gebédrden Christi und in der Stellung
der Apostel unter den Arkaden erkennen. Aus friihchristlicher Zeit
stammt das Motiv der Auferstehung der Toten und der Posaunen-
engel. Es bestand also fiir den Maler keine einheitliche Bildtradition;
er mulite neu zu schildern suchen. Beziehungen zu dem nur chroni-
kalisch beschriebenen Weltgerichtsbild in St. Gallen im 9.Jahr-
hundert sind vorhanden, doch recht allgemein. Schon eher darf man
eine Linie zu dem Gerichtsbild an der Westwand in Sant’Angelo in
Formis aus der 2. Hilfte des 11. Jahrhunderts ziehen. Hier wirkte die
Gesamtkomposition von Miistair irgendwie weiter. In der ritischen
Abtei haben wir das erste erhaltene Beispiel einer vollkommen
systematisch ausgemalten Klosterkirche vor uns. Hier ist auch das
Gerichtsthema, das vorher zum Beispiel auf einem Sarkophagdeckel
um 300 und auf einem christologischen Mosaikzyklus in S. Apolli-
nare Nuovo um 600 zur Darstellung kam, erstmals in ausfiihrlicher
und monumentaler Weise behandelt 178,

50 (1956) 27-28. Zu Bischof David von Lausanne, gestorben 850, siehe Cartu-
laire du Chapitre de Lausanne, ed. CH. Rora, 1948, p. 26-27.

177 Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte l.c. Sp. 1094-1095.

178 B, BRENK, T'radition und Neuerung in der christlichen Kunst des ersten
Jahrtausends. Studien zur Geschichte des Weltgerichtsbildes (= Wiener

322



Die umfassende Untersuchung steuert auch sonst noch manche
lehrreiche Beobachtung zur iibrigen Malerei bei. Von allen karolin-
gischen Handschriften scheint der Stil des Evangeliars des Godescalc
von 781/783 und dann in zweiter Linie der Eginocodex aus dem Ende
des 8.Jahrhunderts nahezustehen!?. Fiir die Kreuzigung, die in
Miistair zwei Felder in Anspruch nimmt, suchte man die bedeu-
tendsten Vorbilder in St. Peter in Rom8°. Das nahm man auch fiir
die Apostelszenen an, die an Bilder im Oratorium des Papstes
Johannes VII. um 700 erinnern. Aber sie beriihren sich nur im einen
Teile ihrer Motive. Die Erzahlung und Gruppierung bei der Disputa-
tion der beiden Apostel mit dem Magus vor Nero stimmt ganz
iiberein. Aber die Umarmung der Apostelfiirsten und die Predigt
des Paulus sind auf die apokryphe Passio Petri et Pauli zuriickzu-
fiihren. Es liegt iiberhaupt den Bildern von Miistair eine breite
ikonographische Tradition, ein umfangreicher Bestand von Szenen
aus dem Leben der Apostelfiirsten zugrunde8?,

Die Paulus-Darstellung in der riatischen Klosterkirche steht nicht
isoliert da. Wir besitzen solche in St. Prokulus in Naturns wie in
St. Benedikt in Mals82, In diesem Dreiklang gibt es grofle Ver-
schiedenheiten. Die Erzihlung in Naturns ist mehr volkstiimlich-
derb, schon klassischer die in Miistair, noch klassischer die in
Naturns. Das kommt auch daher, da8 sie zeitlich abgestuft sind,
entstanden doch die Bilder in Naturns 770-780, in Miistair um 800
und in Mals um 850183, Das Thema ist auch verschieden. In der
dltesten Kirche ist die Flucht aus Damaskus dargestellt, in Miistair

Byzantinische Studien III), 1966, S. 11, 57, 91-92, 107-118, 129, 130-138,
164, 221-223.

179 BrRENK l.c. S. 107, Anm. 2.

180 BRENK, S. 137.

181 A, WEis, Ein Petruszyklus des 7.Jahrhunderts im Querschiff der Vatika-
nischen Basilika. Romische Quartalschrift fur christliche Altertumskunde
und Kirchengeschichte, 58 (1963) 230-270, bes. S. 243, 248-252, 256-257,
260, 264-267.

182 Mals wie Naturns haben neuerdings eine anziehende, freilich sehr allge-
meine Darstellung erhalten in W. Wyss und B. Posca, Die vorgotischen Fres-
ken Tirols, 1966, S. 8-9, 12, 17-20, 25.

183 ', voN JURASCHEK in: Christliche Kunstblatter, 1959, S. 109-112.

323



Szenen aus apokryphen Apostelgeschichten, in Mals die Auspeit-
schung und die Damaskus-Vision, also Themata der Bibel.

Besonders beachtenswert ist der Bild-Inhalt in Naturns, weil
hier der Vélkerapostel von einer Balustrade an einer Schaukel herab-
gelassen wird, nicht in einem Korb, wie es in 2 Kor. 11, 33 berichtet
wird (per fenestram in sporta dimissus), auch nicht wie es in der
Bibel von St. Paul vor den Mauern in Rom um 870 dargestellt ist.
Hier schaut nur der Kopf aus dem Korb heraus, in St. Prokulus
sieht man die ganze Figur auf einer Seilbank. Nun lassen gerade
griechisch-lateinische Bibelhandschriften des 9. und 9./10.Jahr-
hunderts wenigstens im griechischen Texte «in sporta» weg. Die
Vorlage dieser Textvarianten diirfte sich in Italien befunden haben,
von wo sie anscheinend Mitte des 9.Jahrhunderts nach St. Gallen
kamen. Diese Text-Variante von 2 Kor.11,3 (nicht von Apg.9,25),
also italienische Einfliisse, kénnen in Naturns diese eigenartige
Darstellung veranlaBt haben. Das Thema selbst ist nicht so auf-
fallend, behandelt doch der rémische Dichter Arator im 6.Jahr-
hundert den rettenden Korb sehr ausfiihrlich. Und dieses Poeten
Werke wurden gerade zur Zeit der karolingischen Renaissance in
den Schulen gelesen 8.

Es ist schon bezweifelt worden, ob Naturns noch zu Rétien gehore,
da das Reichsurbar des 9.Jahrhunderts das untervintschgauische
Morter gleich Nals zu Italien, also zur Grafschaft Trient, zdhle. An
diesen Orten sei das churritische Reichsgut nur verwaltungsmalig
mit Ritien zusammengefaBt1®. Nun heilt es in der genannten
Quelle: «In Venustis in villa Mortario» sowie «In Italia in villa
Nalles86,» Das Urbar unterscheidet genau zwischen Morter im
Vintschgau und Nalles, letzteres identisch mit Nals im Etschtal,

184 B, DINKLER, Per murum dimiserunt ewm, in: Studien zur Buchmalerei
und Goldschmiedekunst des Mittelalters. Festschrift Usener, 1967, S. 79-92.
Im Gegensatz dazu méchte O. R. von Lutterotti in: Der obere Weg, 1967,
S. 490-508, im Bilde nicht die Flucht des Paulus, sondern des Veroneser
Bischofs St. Prokulus, des Kirchenpatrons, sehen. Es fehlen aber Hinweise,
daB der Dargestellte ein Bischof sein muB. Das Gesicht mit dem Rahmenbart
scheint eher judisch zu-sein.

185 R. HEUBERGER, Rétien im Altertum und Mittelalter, 1932, S. 210. Auch
in der neueren Literatur wird da und dort Nals zum Vintschgau gerechnet.

186 BUB 1, S. 388.

324



zwischen Meran und Bozen, wo sich auch ein romanischer Turm der
Ulrichskirche erhebt 187, «In Italia» hei3t einfach : «auf italienischem
Sprachgebiet.» Die Edalicus (Italicus) sind auch in Pféifers und im
Sarganserland anzutreffen 188, Italicus und Italia ist nicht politisch-
national zu verstehen; es gab damals kein solches Reich. Solche
Tendenzen sind erst im 9./10.Jahrhundert festzustellen®. Das
Reichsurbar notiert auch Weggis in der Diozese Konstanz, so nun
auch Nals in der Diozese Trient!®0. Man darf nicht etwa Nalles mit
dem vintschgauischen Schnalstal gleichsetzen. Dieses Seitental
besitzt keine alte Kirche. Auch sprachgeschichtlich ist Nalles und
Schnals kaum zusammenzubringen. Anderseits steht Nalles auch
stets in den Urbarien in der Néhe von Mais und Marling 92,

Die politischen Grenzen spiegeln sich seit Ende des 6.Jahr-
hunderts in den Bistumsgrenzen. Das Dorf Tirol (und spéter die
Burg) lag noch auf dem Gebiete des Bistums Chur, Meran selbst
nicht mehr. Die Grenze der Di6zesen Chur und Trient lag am Pas-
seierbach. Erst durch die Verleihung der Grafschaft im Vintschgau
an Trient im 11.Jahrhundert vermischte sich einigermassen die ganze
Sachlage im Etschgebiet 192,

187 WEINGARTNER-RINGLER, Die Kunstdenkmdler Siidtirols 2, 1961, S.
254-256.

188 MHG Libri Confraternitatum, ed. P. PIPER, 1884, S. 386, 388.

189 K, Zollner, Die politische Stellung der Vilker im Frankenreich, 1950,
S. 30-31, T. ScHIEFFER, Winfrid-Bonifatius, 1954, S. 8.

190 BUB I, S. 388.

191 B, SCHWITZER, Urbarien der Stifte Marienberg und Miinster, 1891,
S. 27, 117, 119, 156, 217-218.

192 H, BUTTNER, Friihmittelalterliches Christentum und frdankischer Staat,
1961, S. 127-130, dazu Historisches Jahrbuch 79 (1960) 75-81 und 84 (1964)
17-20 iber die Alpenpolitik der Franken bzw. iiber frithmittelalterliche
Bistiimer im Alpenraum. Herrn Univ.-Prof. Dr. Heinrich Biittner, Kéln, ver-
dankt vorliegende Arbeit verschiedene Hinweise.

325



	Zur Raetia Curiensis im Frühmittelalter

