Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 18 (1968)

Heft: 3/4

Artikel: Christus als civis Romanus

Autor: Beck, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTUS ALS CIVIS ROMANUS

Von MArcEL BECK

Die Kahriye Camii in Istanbul birgt in ihrem Mosaikenzyklus
zweifellos eines der schonsten Denkmiéler der sogenannten paldo-
logischen Renaissance. Die Zeit nach der Riickeroberung Konstan-
tinopels (1261) durch Michael VIII. Palaiologos wird zurecht als
Renaissance bezeichnet. Denn der neue Kaiser, dessen militéri-
sches und diplomatisches Kénnen die Griechen noch einmal erfolg-
reich aus dem Ringen um die Sukzession ihres Reiches hervorgehen
lieB, pflegte bewulit die ostromische, universelle Tradition.

Gerade unter dem Aspekt universalistischer Gedanken verdient
jenes Mosaik der Kahriye Camii besondere Beachtung, welches
Maria und Joseph vor dem Statthalter Quirinus darstellt!. Das Bild
zeigt eine auffallende Freude am Detail. Links sitzt der Statthalter
auf einem Schemel ohne Riickenlehne, mit der Purpurtoga bekleidet,
auf dem Haupte eine hohe Miitze, von einem dahinterstehenden
Soldaten bewacht, der mit Lanze, Schwert und Schild bewaffnet ist.
Rechts, durch Nimben ausgezeichnet, stehen Maria und Joseph,
ferner drei barhduptige Méinner, die wohl das weitere fiir die
Schatzung anstehende Volk darstellen. Den Hintergrund bilden
antikisierende Gebiude, die wie Ruinen eines Tempels und eines
Theaters wirken, sowie zwei Baume. In der Bildmitte aber, und das
scheint mir von besonderer Bedeutung zu sein, erblicken wir die mit
dem Vollzug der Schatzung betrauten Beamten. Links ist der

1Vgl. die Abbildung bei ANDRE GRABAR, La peinture byzantine, Geneve
1953 (Les grands siécles de la peinture, Coll. A. Skira), S. 133.

389



Schreiber, ein auch durch die Kleidung charakterisierter Zivilbeam-
ter, der eine Schriftrolle in der Linken hilt, wihrend er mit der
Rechten eben daran ist, den Eintrag der Namen vorzunehmen.
Der Kiinstler gab sich sogar die Miihe, im Mosaik die Schriftzeichen
auf der Rolle anzudeuten. Der Kanzlist wird von einer Militér-
person beschiitzt, die ein Schwert in den Hinden hilt. Uber dem
Ganzen ist auf goldenem Hintergrund die Stelle Luc. II, 4 zu lesen,
die das im Bild Dargestellte zu prézisieren hat: g 76 eivar adrov &
oixov xal mateidc Aavid, amoyedypacdar oty Magiou tij uspvnorevuévy
avTd pvvawxl, odoy Eyxdo.

Grabar? weist darauf hin, daB fiir die Mosaiken der Kahriye
Camii die Freude am Malerischen und am deskriptiven Detail be-
sonders auffallend ist. Er fithrt weiter aus: «La scéne du Recense-
ment en offre un exemple: autour de Joseph et de Marie qui sont
recensés par les fonctionnaires romains, que de personnages, de
costumes, de coiffures et d’armes, quel espace en hauteur pour y
élever architectures singuliéres et arbres...» Der Kunsthistoriker
beurteilt hier das Bild zunéchst nach formalen und é#sthetischen
Prinzipien. Subjektive Freude am Malerischen und am Detail
waren die gestaltenden Krifte des Kiinstlers. Und doch will uns
scheinen, dafl dieser hier sein Werk weniger aus individuellem An-
trieb geschaffen hat, sondern eher aus der Verpflichtung heraus,
im Bilde eine auBlerhalb seiner Wiinsche und Vorstellungen ste-
hende Wahrheit zu fixieren. Das deskriptive Detail wire demnach
keineswegs aus malerischer Freude entstanden, sondern vielmehr
aus einem verpflichtenden Auftrag. Es ist bekannt und braucht da-
her in diesem Zusammenhang nicht néher dargelegt zu werden, daf3
gerade die byzantinische Kunst jene frithchristliche Tendenz beibe-
halten hat, besonders Szenen aus dem Leben Christi streng konser-
vativ darzustellen. Auch die Gesichtsziige Christi waren vorge-
schrieben, dem Belieben des Kiinstler nicht anheimgestellt. Hoch-
angesehen waren die sogenannten Achiropojiten, jene nicht von
Menschenhand gemalten Bildnisse Christi, die dem Beschauer die
GewiBheit boten fiir die Existenz des Sohnes Gottes als Mensch
von Fleisch und Blut. Die Forderung, die man an das Bild stellte,

2 GRABAR, a.a.0., S. 138,

390



war realistisch. Man wiinschte die Dinge so zu sehen, wie sie einst in
Wirklichkeit gewesen waren. Damit wurden der kiinstlerischen Phan-
tasie Schranken gesetzt. Gerade eine Renaissancekunst wie jene der
Paldologenzeit kniipfte hier bewullt an die frithchristliche Tradition
an. Darin liegt ihr fundamentaler Unterschied zu dem, was wir im
Westen Renaissance zu nennen pflegen.

Die realistische Akribie beschrinkte sich nicht auf die Portréts
Christi. Menschen und Dingen um Christi herum haftete ebenfalls
unabdingbare Wirklichkeit an, deren Gestaltung nicht dem Kiinst-
ler frei iiberlassen wurde.

Wie selbstverstindlich es war, daB das einmal nach der Natur
im Bild Geformte von spiiteren Kiinstlern nur noch kopiert werden
durfte, geht sehr deutlich aus der Erzihlung von Kaiser Konstan-
tins Genesung in der sogenannten «Konstantinischen Schenkung»
hervor3. Danach soll der an Lepra erkrankte Kaiser zunéchst ver-
geblich die kapitolinischen Priester wegen seiner Heilung befragt
haben. Da erschienen Konstantin zwei Méanner im Traume, die
ihm den Ratschlag erteilten, Gesundung bei Papst Sylvester zu
suchen. Konstantin befolgt den Rat und begibt sich zum Papst, der
ihn tauft und heilt. Nun erkundigt sich der Kaiser, wer denn die
Gotter seien, Petrus und Paulus, die im Traume ihm den Weg zur
Taufe und zur Heilung gewiesen hitten. Sylvester klirt ibn auf:
es handle sich nicht um Gétter, sondern um die Apostel Jesu
Christi. Doch der Kaiser ist immer noch nicht beruhigt. Er bittet
den Papst, ihm doch Bilder vorzuweisen, aus denen er erkennen
konne, ob die im Traum erschienenen Ménner wirklich Petrus und
Paulus gewesen seien. Darauf 148t der Papst durch einen Diakon
die Bilder der beiden Apostel herbeibringen. Konstantin betrachtet
sie und erkennt in ihnen sofort die Traumgestalten. Mit lauter
Stimme — ingenti clamore — bekennt er vor seinen Gefolgsleuten,
daB es sich tatsichlich um die Ménner handle, die er im Traum ge-
sehen habe.

Eindeutiger ist die echte Naivitét des mittelalterlichen Bildbe-
schauers wohl kaum zu charakterisieren. Solche Beobachtungen

3 Vgl. den Text der «Konstantinischen Schenkung» bei MIRBT-ALAND,
Quellen zur Geschichie des Papsttums I, S. 2511f.

391



veranlassen uns, dem Schatzungsmosaik der Kahriye Camii mehr
und besonders auch den Details Beachtung zu schenken. Man mag
einwenden, die «Konstantinische Schenkung» sei eine Filschung.
GewiB ist sie das, doch ist ihr Inhalt fiir die Zeit ihrer Entstehung
mindestens reprasentativ. Man darf also wohl behaupten, da3 die
Beschauer von Heiligenbildern noch im Rom des achten Jahr-
hunderts in diesen eine naturgetreue Abbildung sahen.

Nun spielt die Stelle Luec. IT, 2ff., die vom Census berichtet, dem
Maria und Joseph unterworfen wurden, in der Geschichte der vier
aufeinanderfolgenden Weltreiche, die das mittelalterliche histo-
rische Denken vollkommen beherrschte, eine auBerordentliche Rolle.
Orosius, dessen «Sieben Biicher gegen die Heiden» im Auftrag
Augustins geschrieben wurden, vermittelt uns in dieser Beziehung
einzigartige Uberlegungen. Das Jahr der Geburt Christi war ja fur
die heilsgeschichtlich gerichtete Weltchronistik des Mittelalters,
deren Grundlage die Chronik des Hieronymus war, ein entscheiden-
des Ereignis.

Auch Orosius?, der, dem Wunsche Augustins entsprechend, den
Nachweis zu erbringen hatte, da8 die eigene, durch Germanenein-
fille gefihrdete Zeit keineswegs schlechter sei als die groBe Ver-
gangenheit des Romischen Reiches, lag daran, das Jahr der Geburt
Christi besonders auszuzeichnen. Er betont, wie reich es an auBer-
gewOhnlichen Gliicksfallen gewesen sei®. Auf dem ganzen Erdkreis
herrschte Frieden, tiberall wurden Kriege unterdriickt. Dabei habe
es sich nicht um eine blof voriibergehende Einstellung der Waffen-
gange gehandelt, es sei vielmehr der Krieg mitsamt seinen Wurzeln
ausgerottet worden. Darum konnte man auch die Tiiren des Janus-
tempels schliefen, und zwar so lange, daBl Rost sich auf ihnen an-
setzte. Mitten in diesem Frieden erteilt Augustus seine Gesetze.

Doch der Kaiser bescheidet sich® Als er einmal im Theater
durch einen Schauspieler mit dem Zuruf «o dominum aequum et
bonum » begriit wird und alles applaudiert, lehnt er das unziem-

4 Vgl. iiber ihn Scuanz-Hosius, Gesch. der rém. Litteratur, IV, 2, S. 483 ff.:
tiber die fiir uns in Betracht kommenden «Historiarum adversus paganos
libri septem» bes. S. 483ff,

5 Orosius VII, 2, 16.

6 Orosius VI, 22, 6.

392



liche Lob ab und bestimmt am folgenden Tag mit einem Edikt, daB
er von niemandem Herr genannt sein wolle, auch nicht von Kindern
und Enkeln, im Ernst nicht und auch nicht im Spafl. Die Anekdote
ist Sueton entnommen. Orosius unterstreicht und erweitert sie mit
der Bemerkung, daB eben gerade zu dieser Zeit Christus, der wahre
Herr, geboren worden sei, bei welchem Anlal die Engel das Gloria
sangen. Augustus, der an die Spitze der Welt gestellt wurde, habe
deshalb nicht geduldet, ja sogar nicht gewagt, dall ein Mensch
«Herr» genannt werde.

Im selben Jahre habe der Kaiser, dessen Herrschaft Gott durch
so viele Wunder vorausbestimmt hatte, eine Schatzung in allen
Provinzen angeordnet 7: «censum agi singularum ubique provincia-
rum et censeri omnes homines iussit.» Dies geschah, als Gott den
BeschluB faBte, in Menschengestalt zu erscheinen und selbst Mensch
zu sein. Der Mensch gewordene Gott sollte demnach sofort als
Biirger fiir das romische Reich gewonnen werden.

Die Wissenschaft lehrt uns heute, daB Lukas einen Provinzial-
census, wie er bei Einrichtung neuer Provinzen iiblich war, irrtiim-
lich auf das ganze Reich bezogen hat 8. Eine allgemeine Einschét-
zung im ganzen Reiche gab es damals nicht. Zu Ehren des Orosius
sei immerhin gesagt, daB er von einem Census spricht, der in allen
Provinzen vorgenommen wurde, wihrend nach Lukas Augustus die
Okumene gesamthaft einschiitzen lieB. Orosius sieht die Einschét-
zung in einer Summe der Provinzialcensus und er ist, was die Tech-
nik der Verwaltung betrifft, zweifellos besser orientiert als der
Evangelist. Gleichwohl bleibt auch bei ihm der Irrtum, der fiir die
mittelalterliche Schau der Weltgeschichte von so groBer Bedeutung
werden sollte.

Nun wissen wir ?, dal Augustus in der Verleihung des romischen

7 Den Hinweis auf die Schatzung finden wir bei Orosius immer wieder.
Durch diese wurden alle Volker zu einer groBen Gemeinschaft zusammenge-
bracht: «universa magnarum gentium creatura ... per communionem census
unius societatis effecta est...» (VII, 2, 16).

8 Vgl. dariiber den «Kleinen Pauly» s.v. census (I, 1107f.). Ein Provinzial-
census wurde vornehmlich bei Errichtung neuer Provinzen vorgenommen.
Von Lukas irrtiimlicherweise auf das ganze Reich bezogen.

9 Vgl. dazu ErnsT MEYER, Rémischer Staat und Staatsgedanke (2. Aufl.),
S. 397.

393



Biirgerrechtes eher vorsichtiger war als etwa Cisar. Es wurden
daran teilhaftig die sozial gehobensten Kreise der Reichsbevolke-
rung, der einheimische Adel, vor allem aber die Kénigs- und Fiirsten-
familien. Erst mit der «Constitutio Antoniniana» des Jahres 212
raumte Caracalla allen freien Einwohnern des Reiches, mit ge-
ringen Ausnahmen, das Biirgerrecht ein?, Schon der erste Severer,
Septimius Severus, war in ganz anderem Sinne «(Rémer» gewesen als
alle seine Vorginger. Er war, so betont Ernst Meyer, «Vertreter der
Reichsbevilkerung, die inzwischen zur Gleichberechtigung mit den
Altrémern herangewachsen war». «Fiir ihn galt nur das Reich als
Ganzes, in dessen gleichméiBiger jetziger Gestalt diese historischen
Vorrechte keine Berechtigung mehr hatten, und fiir sentimentale
Traditionen hatte dieser harte Realist nicht viel iibrig.»

Unter dem «civis romanus» versteht der Afrikaner Orosius wie
die Severer jenen Biirger der Okumene, der sich in Karthago so gut
wie in Alexandrien oder Rom stolz einen Rémer nennt. Wenn er
indes Christus einen «civis romanus» sein lifit, so irrt er darin,
denn zu den Zeiten des Augustus wire es kaum denkbar gewesen,
daf} ein Zimmermannssohn aus Galilia den Rang eines rémischen
Biirgers hitte erhalten kénnen. Doch auch dieser Irrtum, genau wie
jener beziiglich der Einschéitzung, bekam fiir das Mittelalter funda-
mentale Bedeutung. Nicht die geschichtliche Wahrheit, die wir
heute kennen, diente den Verfassern mittelalterlicher Weltchroniken
als Basis fiir ihr Raisonnement, sondern die Legende, die sich auch
hier frei von jeder geschichtlichen Realitit um das Geburtsjahr
Christi und dessen auflerordentliche Erscheinungen bildete. Als ein
Beispiel dafiir, wie das Mittelalter die Antike rezipierte, mag daher
der Hinweis auf Christi rémische Biirgerschaft ebenfalls unser Inter-
esse wecken.

Orosius verweilt mit Hartnéickigkeit auf diesem Faktum. Das
Gewicht, das er ihm beimiBt, ist daher gar nicht zu unterschéitzen.
Sofort nach der Geburt wurde Christus ins Register eingetragen!!:
«tunc igitur natus est Christus, Romano censui statim adscriptus ut
natus est...» Offenbar stellt Orosius sich vor, daB die Schatzung

10 Vgl. MEYER, a.a.0., S. 431f.
11 Orosius VI, 22, 7.

394



lingere Zeit benttigte, und daB daher die inzwischen zu Romern ge-
wordenen Eltern besorgt waren, den Neugeborenen sofort im Regi-
ster zu notieren. Weil Gott, der alle Menschen geschaffen hat, sich
durch Christus in den Biirgerrodel eintragen 1aft, wiinscht er, selbst
Mensch zu sein und zu den Menschen gezéhlt zu werden. Es wird
aber gerade dadurch dieser Eintrag zum Zeugnis dafiir, da Augu-
stus zum ersten unter den Fiirsten, die Rémer aber zu den Herr-
schern der Welt geworden sind. Der Verwaltungsakt, dem auch
Christus unterliegt, bewirkt, daf# dessen Urheber, der Kaiser also,
die gdttliche Legitimierung zur eigentlichen Weltherrschaft erhlt.

Nur so ist der Satz Or. VI, 22, 7 zu interpretieren: «Haec est
prima illa clarissimaque professio, quae Caesarem omnium princi-
pem Romanosque rerum dominos singillatim cunctorum hominum
edita adscriptione signavit, in qua se et ipse (sc. Deus), qui cunctos
homines fecit, inveniri hominem adscribique inter homines voluit. »
Hier wiire «professio» in der Bedeutung «Anmeldung zur Schatzung»
zu verstehen, in welchem Sinne das Wort auch gebraucht wird ;
«adscriptio» als «das Einschreiben in die Biirgerliste»!2.

Dieser offensichtlichen Gnade, mit der sich Gott zum rémischen
Biirger macht, seien bisher weder die Babylonier, noch die Maze-
donier, noch gar kleinere Konigreiche teilhaftig geworden. Rom
aber wollte Gott fiir die Ankunft Christi, der sich durch ordnungs-
gemiBe Einbiirgerung rémischer Biirger nannte, auf der Hohe der
Macht sehen?2.

Mit der Tatsache, daB Christus rémischer Biirger ist, war der
christliche Chronist aller Sorgen enthoben, die etwa aus der bangen
Frage entstehen mochten, welchem Volke denn Christus zuzu-
zihlen sei. Zu dieser Frage erhalten wir von Orosius keine direkte
Antwort. Was er dazu denkt, erfahren wir nur nebenbei. Dort ndm-
lich, wo er die Legende vom Olbrunnen erzihlt, der beim zweiten

12 GJEORGES s.v. «ascriptio» und «professio» erwihnt die hier vorge-
schlagenen Bedeutungen, «professio» mit dem Sinn «Anmeldung zur Be-
steuerung, Deklaration».

13 Qrosius VI, 22, 8: ¢... in hunc rerum apicem provexerit, cuius potissime
voluit esse cum venit, dicendus utique civis Romanus census professione
Romani...» Auch hier «professio» in der oben angegebenen Bedeutung.

395



Einzug des Augustus in Rom zu flieBen begann, bemerkt er4, damit
sei unzweifelhaft die Geburt Christi angezeigt worden, die eintreten
werde, wenn Augustus iiber die ganze Welt regiere. Damit wird
natiirlich auch die zukiinftige zentrale Stellung des christlichen Rom
vorweggenommen, aus dem spéter die Hauptmasse der Christen
kommen sollte. Der in Rom flieBende Olbrunnen ist das Symbol
dafiir. Eine Verbindung zwischen Rom und Christus ist herge-
stellt, die dessen universellen Charakter iiber alle moglichen Bestim-
mungen des Herkommens hinaushebt. GewissermaBen unter der
Hand sagt sodann Orosius, es bedeute Christi Name in der Sprache
des Volkes, von dem er geboren worden sei, soviel wie «der Ge-
salbter: «lingua gentis eius, in qua et ex qua natus est, unctus inter-
pretatur...!» Die jiidische Herkunft unterschligt er, weil er mit
seinem Vorbild, Hieronymus, iiber die Juden als die Mérder
Christi sehr schlecht denkt. Die Legende vom Erdbeben, das beim
Tode Christi die Welt erschiitterte, fehlt in seiner Chronik nicht5,
Orosius z#hlt denn auch ohne die geringste Teilnahme die
Plagen auf, denen die Juden unter den verschiedenen Kaisern unter-
worfen waren. Dies ist beabsichtigt und geschieht offenbar, um die
Unvereinbarkeit der Heilsgeschichte mit der jiidischen Herkunft
Christi zu unterstreichen. Den durch sie verursachten Tod Christi
richte gewissermaBen die Natur durch ein Erdbeben®. Tiberius
zerstreute darauf viele Juden und siedelte sie in den kleinasiatischen

14 Qrosius VI, 20, 6.

15 Es sei darauf hingewiesen, daB der Name Davids in den «Historiae» des
Orosius, wie ich iiberraschenderweise feststellen mull, nur ein einziges Mal
genannt wird, und zwar im Zusammenhang mit einer falschen Prophetie;
vgl. dazu unten Anm. 25. Von der biblisch bezeugten Tatsache der davidi-
schen Herkunft Christi verschlieBt Orosius offenbar die Augen.

Otto von Freising hat sich in seiner «hronica de duabus civitatibus»
(ed. Hofmeister, MGH SS rer. Germ., S. 143) zu Orosius VI, 22, 6—8 ge-
dubert, Die Eintragung Christi in die Birgerliste ist auch fiir ihn sehr wich-
tig: «...ut de civitate mundi miro et ineffabili modo faceret civitatem suam...»
Otto weil aber die jiidische Herkunft des Heilands damit zu kombinieren :
¢.. ut apertim loquar, inter Iudeos natus gentibus ascribitur, ut per hoc
transferendam gratiam ex illo populo ad gentes manifeste daret intellegi...»
Als ¢civis romanus» gehort Christus der ganzen Menschheit an.

18 Orosius VII, 4, 13.

396



Stidten an, die eben durch dieses Erdbeben zerstort worden
warenl?’, Diese Nachrichten sind der Tiberiusbiographie Suetons
entnommen.

Bei Rufin fand sodann Orosius, es habe Caligula den vertriebenen
Juden die Riickkehr nach Alexandrien nicht gestattet8, auch sei er
es gewesen, der den Tempel zu Jerusalem profanierte, indem dort
heidnische Opfer dargeboten und Gétterstatuen aufgestellt wurden,
wiahrend er selber sich darin als Gott verehren lie31°.

Wegen Unruhen vertrieb Claudius die Juden aus Rom?*, doch
ist sich Orosius nicht im klaren, ob der Kaiser dies tat, weil die
Juden die Christen bekidmpften, oder ob er Christen und Juden als
Anhinger einer verwandten Religion auswies — «an etiam Christia-
nos simul velut cognatae religionis homines voluerit expelli,
nequaquam discernitur...».

In der Zeit Vespasians kehrt wiederum Ruhe im Reiche ein. Dies
steht im Zusammenhang mit der Zerstérung Jerusalems durch
Titus?!. Denn die Juden wurden nach der Passion Christi aller
Unbilde preisgegeben. 600000 Juden seien in jenem Kriege nach
Tacitus und Sueton umgekommen: «sexcenta milia Judaeorum eo
bello interfecta Cornelius et Suetonius referunt...22.» Titus wurde
durch gottliches Urteil als Récher fiir das vergossene Blut Christi
bestimmt. Als Triumphator war er daher zusammen mit seinem
Vater Vespasian in der Lage, die Tore des Janustempels wieder zu
schlieBen 23,

Kein romischer Kaiser, der sich nicht verpflichtet gefiihlt hitte,
unter den Juden zu wiiten! Blutig hauste der Tyrann Domitian
unter ihnen?2¢, weil er selbst die einem Gotte geziemende Anbetung
verlangte, unter den Juden aber immer noch die Erfiillung jener
falschen Prophetie erwartet wurde, wonach der kiinftige Herrscher

17 Orosius VII, 4, 16.
18 Orosius VII, 5, 1.
19 Qrosius VII, 5, 7.
20 Qrosius VII, 6, 15f1.
21 Qrosius VII, 9, 2.
22 Qrosius VII, 9, 7.
28 Orosius VII, 3, 8.
24 Orosius VII, 10, 6.

397



der Welt vom Stamme Davids sein werde. Weil die Juden hart-
néckig die Rolle des Messias Christus absprechen, nimmt der
christliche Chronist keinen AnstoB daran, wenn sie schrecklichen
Verhoren und Folterungen unterworfen werden.

Dariiber hinaus sind die Juden Erzrebellen, die hin und wieder
Aufstinde iiber das ganze Reich anzetteln. Unter Trajan leidet
Lybien besonders stark unter den von ihnen verursachten Unru-
hen2?, Das Land entvolkert sich so stark, daB Hadrian sich zu
einer neuen Kolonisierung gezwungen sieht. Uber viele Stidte, die
schon durch die haufigen Erdbeben zu leiden hatten, brachten die
Juden dergestalt neue Plagen?t. Das ist reinster Orosius mit Greuel-
mérchen iiber die Juden! Diese Einstellung erklirt aber auch, wieso
die biblische Uberlieferung, wonach Christus aus dem Stamme
Davids stammte, zuriickgestellt und vielmehr seine griechische
Sprachzugehdrigkeit, vor allem aber der «civis romanus» postuliert
wird.

Der gute Kaiser Hadrian ridcht sogar an den Juden jene von
letzteren gekreuzigten Christen, die sich geweigert hatten, am Auf-
stand des Bar Kochba gegen die rémische Herrschaft teilzunehmen?’.

Septimius Severus unterdriickt eine Rebellion der Juden und
Samaritaner mit dem Schwerte?s. Was er nur finden kann, trigt
Orosius zusammen, um zu beweisen, daB3 die Juden Reichsfeinde
seien, die sich an der «pax romana» versiindigten. Ein schlimmer
Vorwurf, wenn man bedenkt, wie sehr der Chronist, der Tradition
des Hieronymus folgend, den Reichsfrieden des Augustus als Vor-
aussetzung fiir Geburt und Heilsbotschaft Christi betrachtet.

Da seit der Schlacht bei Adrianopel (375) die Heiden schaden-
freudig auf die Niederlage der Christen hinwiesen, trostet Orosius
letztere mit den Strafen, die Juden und Hiretiker durch Gottes
Willen zu erleiden hatten?®. An den Juden erweist sich demnach
Gottes Gerechtigkeit, die kein Ansehen der Person kennt. Valens,
der bei Adrianopel besiegt wurde, habe iibrigens ebenfalls die Kirche

25 Orosius VII, 12, 6.
26 Orosius VII, 27, 6.
27 Qrosius VII, 13, 4.
29 Orosius VII, 17, 3.
29 Orosius VII, 33, 18.

398



verfolgt und daher ein hartes Schicksal erdulden miissen. Es komme
dieser Katastrophe keine Beweiskraft zu fiir eine Gegenwart, die
schlimmer sei als die Vergangenheit. Gerade deshalb mdge man das
Schicksal der Juden als Beispiel nehmen fiir das Walten des gottli-
chen Zornes in zuriickliegender Zeit. Immer wieder insistiert der
Autor auf der Geschichte der Juden, welche die schonsten Belege
gibt fiir einstige Schrecken, die weit gréfer waren als alles, was man
in der Gegenwart erlebe. Orosius bemiiht sich, diese Kette von Be-
weisen darzulegen. Darin bestand ja gerade der Auftrag, den Augu-
stinus ihm erteilt hatte.

Die Darstellung des jiidischen Schicksals im Geschichtswerk des
Orosius ist aufs engste mit dessen Hauptzweck verbunden, dem
Leser zu zeigen, daB alle Anfechtungen der Gegenwart mit dem,
was die Menschheit frither erlitten hatte, nicht zu vergleichen seien.
Daraus wird verstindlich, warum Christus aus der Geschichte dieses
verdammten Volkes zu streichen ist. Christus als «civis romanus»
gehort zum Konzept der groBen Verteidigungsschrift des Orosius.

Nun wire allerdings einzuwenden, da man ein frithchristliches
Zeugnis nicht heranziehen diirfe fiir die Erklérung eines Mosaiks der
Paliologenzeit. Es ist jedoch auffillig, daB die Stelle Lue. IL, 2 ff.
in den Staatsschriften des 13. und 14.Jahrhunderts wiederum auf-
taucht, und zwar gerade im Zusammenhang mit den Theorien der
Universalmonarchie. Es kann nicht die Aufgabe dieses Beitrages
sein, die Bedeutung von Luc. II, 2 in der Historiographie des Mittel-
alters darzulegen®?. Dariiber ist jedoch kein Zweifel moglich, daB
die Eintragung Christi in die rémische Biirgerrolle fiir den Nachweis
der Konstanz des Vierten Weltreiches immer von grofler Bedeu-
tung gewesen ist.

So stiitzt sich Dante in seinem Werk «De monarchia» auf Lue. II,
231, Der Evangelist, der immer die Wahrheit sagt, so schreibt
Dante, verstand unter dem Befehl des Augustus, es sei alle Welt
zu schétzen, daB die Gerichtsbarkeit iiber die ganze Welt damals

30 Die Paraphrase Ottos von Freising zu den diesbeziiglichen Stellen bei
Orosius haben wir oben, Anm. 15, erwahnt.

31 DANTE, de monarchia II, 8: «Ex quibus omnibus manifestum est quod
Romanus populus cunctis athletizantibus pro imperio mundi prevaluit, et per
consequens de divino iudicio obtinuit; quod est de iure obtinuisse.»

399



von den Romern ausgeiibt wurde. Damit aber erwies sich, daB die
Romer simtlichen Volkern, die um die Weltherrschaft gestritten
hatten, iiberlegen waren. Diese Uberlegenheit wurde ihnen durch
gottliches Urteil verliehen, womit sie auch zu Recht besteht32.

Engelbert von Admont (1250—1331) argumentiert im gleichen
Sinn, wenn er den gliicklichen Zustand des Reiches unter Augustus
besonders preist, das weder vor noch nach ihm eine gleiche Macht-
fiille erreicht hatte. Als Augustus 42 Jahre zihlte, wurde némlich
Christus geboren, da die ganze Welt Frieden genoB und einer
Schatzung unterworfen worden war: «toto Romano orbe sub uno
principe pacato et descripto ad censum...33,» Auch hier also dieser
klare Bezug auf den Reichscensus unter Augustus, durch den
Christus die Eigenschaft eines rémischen Biirgers erhalten hatte.

Michael Palaiologos und seine Nachfolger lebten in universali-
stischen (Gledanken. Thre Zeit, die fiir unsere Erkenntnis Moglich-
keiten und Bedingungen fiir eine Weltmonarchie nicht mehr besaB,
hatte die Hoffnung auf Einigkeit noch lingst nicht verloren. Wenn
auf dem Mosaik der Kahriye Camii daher der Beamte mit der
Censusrolle in die Bildmitte geriickt ist, der Kiinstler sich sogar
bemiihte, die Schriftziige mit schrigen Steinchen auf der weif ge-
haltenen Rolle anzudeuten, so bedeutet dies bestimmt mehr als
bloBe Freude am Detail. Der Kiinstler wuBte um den hochbedeut-
samen Sinn jener Stelle im Lukasevangelium, die das Mittelalter
stets dahin interpretiert hat, daB Gott in seinem zum «civis roma-
nus» gewordenen Sohne sich der Herrschaft iiber das Rémische
Reich beméchtigen wollte: «... quia Dominus noster Jesus Christus
hanc urbem nutu suo auctam defensamque in hunc rerum apicem
provexerit, cuius potissime voluit esse cum venit, dicendus utique
civis Romanus census professione Romani...3¢.»

32 Soleche Gedanken haben eine auffallende Ahnlichkeit mit den Uberle-
gungen des Orosius, daB die Gunst, Gott unter seinen Biirgern zihlen zu
diirfen, bisher keinem Weltreich widerfahren sei; Orosius ist héufig Dantes
Gewidhrsmann.

33 Orosius VI, 22, 6.

3¢ ENGELBERT VON ADMONT, De ortu et fine Romawni Imperii, ed. BrU-
ScHIUS, Basel 1553, ¢. XX, S. 117.

400



	Christus als civis Romanus

