
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 18 (1968)

Heft: 3/4

Artikel: Christus als civis Romanus

Autor: Beck, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTUS ALS CIVIS ROMANUS

Von Marcel Beck

Die Kahriye Camii in Istanbul birgt in ihrem Mosaikenzyklus
zweifellos eines der schönsten Denkmäler der sogenannten paläo-
logischen Renaissance. Die Zeit nach der Rückeroberung Konstantinopels

(1261) durch Michael VIII. Palaiologos wird zurecht als

Renaissance bezeichnet. Denn der neue Kaiser, dessen militärisches

und diplomatisches Können die Griechen noch einmal erfolgreich

aus dem Ringen um die Sukzession ihres Reiches hervorgehen
ließ, pflegte bewußt die oströmische, universelle Tradition.

Gerade unter dem Aspekt universalistischer Gedanken verdient
jenes Mosaik der Kahriye Camii besondere Beachtung, welches

Maria und Joseph vor dem Statthalter Quirinus darstellt1. Das Bild
zeigt eine auffallende Freude am Detail. Links sitzt der Statthalter
auf einem Schemel ohne Rückenlehne, mit der Purpurtoga bekleidet,
auf dem Haupte eine hohe Mütze, von einem dahinterstehenden
Soldaten bewacht, der mit Lanze, Schwert und Schild bewaffnet ist.
Rechts, durch Nimben ausgezeichnet, stehen Maria und Joseph,
ferner drei barhäuptige Männer, die wohl das weitere für die

Schätzung anstehende Volk darstellen. Den Hintergrund bilden
antikisierende Gebäude, die wie Ruinen eines Tempels und eines
Theaters wirken, sowie zwei Bäume. In der Bildmitte aber, und das
scheint mir von besonderer Bedeutung zu sein, erblicken wir die mit
dem Vollzug der Schätzung betrauten Beamten. Links ist der

1 Vgl. die Abbildung bei Andbe Gbabar, La peinture byzantine, Geneve
1953 (Les grands siecles de la peinture, Coli. A. Skira), S. 133.

389



Schreiber, ein auch durch die Kleidung charakterisierter Zivilbeamter,

der eine Schriftrolle in der Linken hält, während er mit der
Rechten eben daran ist, den Eintrag der Namen vorzunehmen.
Der Künstler gab sich sogar die Mühe, im Mosaik die Schriftzeichen
auf der Rolle anzudeuten. Der Kanzlist wird von einer Militärperson

beschützt, die ein Schwert in den Händen hält. Über dem
Ganzen ist auf goldenem Hintergrund die Stelle Luc. II, 4 zu lesen,
die das im Bild Dargestellte zu präzisieren hat: dia ro elvat avrov ii
olxov xal jtarQiäg Aavtd, äzioyadipaofrai avv Maotäfi rfj ftsftvrjarevusvrj
avxm ywaiHt, ovar\ iyxvq>.

Grabar2 weist darauf hin, daß für die Mosaiken der Kahriye
Camii die Freude am Malerischen und am deskriptiven Detail
besonders auffallend ist. Er führt weiter aus: «La scene du Recensement

en offre un exemple: autour de Joseph et de Marie qui sont
recenses par les fonctionnaires romains, que de personnages, de
costumes, de coiffures et d'armes, quel espace en hauteur pour y
elever architectures singulieres et arbres...» Der Kunsthistoriker
beurteilt hier das Bild zunächst nach formalen und ästhetischen
Prinzipien. Subjektive Freude am Malerischen und am Detail
waren die gestaltenden Kräfte des Künstlers. Und doch will uns
scheinen, daß dieser hier sein Werk weniger aus individuellem
Antrieb geschaffen hat, sondern eher aus der Verpflichtung heraus,
im Bilde eine außerhalb seiner Wünsche und Vorstellungen
stehende Wahrheit zu fixieren. Das deskriptive Detail wäre demnach
keineswegs aus malerischer Freude entstanden, sondern vielmehr
aus einem verpflichtenden Auftrag. Es ist bekannt und braucht
daher in diesem Zusammenhang nicht näher dargelegt zu werden, daß
gerade die byzantinische Kunst jene frühchristliche Tendenz
beibehalten hat, besonders Szenen aus dem Leben Christi streng konservativ

darzustellen. Auch die Gesichtszüge Christi waren
vorgeschrieben, dem Belieben des Künstler nicht anheimgestellt.
Hochangesehen waren die sogenannten Achiropojiten, jene nicht von
Menschenhand gemalten Bildnisse Christi, die dem Beschauer die
Gewißheit boten für die Existenz des Sohnes Gottes als Mensch
von Fleisch und Blut. Die Forderung, die man an das Bild stellte,

2 Geabab, a.a.O., S. 138.

390



war realistisch. Man wünschte die Dinge so zu sehen, wie sie einst in
Wirklichkeit gewesen waren. Damit wurden der künstlerischen Phantasie

Schranken gesetzt. Gerade eine Renaissancekunst wie jene der

Paläologenzeit knüpfte hier bewußt an die frühchristliche Tradition
an. Darin liegt ihr fundamentaler Unterschied zu dem, was wir im
Westen Renaissance zu nennen pflegen.

Die realistische Akribie beschränkte sich nicht auf die Porträts
Christi. Menschen und Dingen um Christi herum haftete ebenfalls

unabdingbare Wirklichkeit an, deren Gestaltung nicht dem Künstler

frei überlassen wurde.
Wie selbstverständlich es war, daß das einmal nach der Natur

im Bild Geformte von späteren Künstlern nur noch kopiert werden

durfte, geht sehr deutlich aus der Erzählung von Kaiser Konstantins

Genesung in der sogenannten «Konstantinischen Schenkung»
hervor3. Danach soll der an Lepra erkrankte Kaiser zunächst

vergeblich die kapitolinischen Priester wegen seiner Heilung befragt
haben. Da erschienen Konstantin zwei Männer im Traume, die
ihm den Ratschlag erteilten, Gesundung bei Papst Sylvester zu
suchen. Konstantin befolgt den Rat und begibt sich zum Papst, der
ihn tauft und heilt. Nun erkundigt sich der Kaiser, wer denn die

Götter seien, Petrus und Paulus, die im Traume ihm den Weg zur
Taufe und zur Heilung gewiesen hätten. Sylvester klärt ihn auf:
es handle sich nicht um Götter, sondern um die Apostel Jesu

Christi. Doch der Kaiser ist immer noch nicht beruhigt. Er bittet
den Papst, ihm doch Bilder vorzuweisen, aus denen er erkennen

könne, ob die im Traum erschienenen Männer wirklich Petrus und
Paulus gewesen seien. Darauf läßt der Papst durch einen Diakon
die Bilder der beiden Apostel herbeibringen. Konstantin betrachtet
sie und erkennt in ihnen sofort die Traumgestalten. Mit lauter
Stimme — ingenti clamore — bekennt er vor seinen Gefolgsleuten,
daß es sich tatsächlich um die Männer handle, die er im Traum
gesehen habe.

Eindeutiger ist die echte Naivität des mittelalterlichen
Bildbeschauers wohl kaum zu charakterisieren. Solche Beobachtungen

8 Vgl. den Text der «Konstantinischen Schenkung» bei Mibbt-Aland,
Quellen zur Geschichte des Papsttums I, S. 251ff.

391



veranlassen uns, dem Schatzungsmosaik der Kahriye Camii mehr
und besonders auch den Details Beachtung zu schenken. Man mag
einwenden, die «Konstantinische Schenkung» sei eine Fälschung.
Gewiß ist sie das, doch ist ihr Inhalt für die Zeit ihrer Entstehung
mindestens repräsentativ. Man darf also wohl behaupten, daß die
Beschauer von Heiligenbildern noch im Rom des achten
Jahrhunderts in diesen eine naturgetreue Abbildung sahen.

Nun spielt die Stelle Luc. II, 2ff., die vom Census berichtet, dem
Maria und Joseph unterworfen wurden, in der Geschichte der vier
aufeinanderfolgenden Weltreiche, die das mittelalterliche
historische Denken vollkommen beherrschte, eine außerordentliche Rolle.
Orosius, dessen «Sieben Bücher gegen die Heiden» im Auftrag
Augustins geschrieben wurden, vermittelt uns in dieser Beziehung
einzigartige Überlegungen. Das Jahr der Geburt Christi war ja für
die heilsgeschichtlich gerichtete Weltchronistik des Mittelalters,
deren Grundlage die Chronik des Hieronymus war, ein entscheidendes

Ereignis.
Auch Orosius4, der, dem Wunsche Augustins entsprechend, den

Nachweis zu erbringen hatte, daß die eigene, durch Germaneneinfälle

gefährdete Zeit keineswegs schlechter sei als die große
Vergangenheit des Römischen Reiches, lag daran, das Jahr der Geburt
Christi besonders auszuzeichnen. Er betont, wie reich es an
außergewöhnlichen Glücksfällen gewesen sei5. Auf dem ganzen Erdkreis
herrschte Frieden, überall wurden Kriege unterdrückt. Dabei habe
es sich nicht um eine bloß vorübergehende Einstellung der Waffengänge

gehandelt, es sei vielmehr der Krieg mitsamt seinen Wurzeln
ausgerottet worden. Darum konnte man auch die Türen des Janus-
tempels schließen, und zwar so lange, daß Rost sich auf ihnen
ansetzte. Mitten in diesem Frieden erteilt Augustus seine Gesetze.

Doch der Kaiser bescheidet sich6. Als er einmal im Theater
durch einen Schauspieler mit dem Zuruf «o dominum aequum et
bonum» begrüßt wird und alles applaudiert, lehnt er das unziem-

4 Vgl. über ihn Schanz-Hosius, Gesch. der röm. Litteratur, IV, 2, S. 483 ff.:
über die für uns in Betracht kommenden «Historiarum adversus paganos
libri Septem» bes. S. 483ff.

5 Orosius VII, 2, 16.
6 Orosius VI, 22, 6.

392



liehe Lob ab und bestimmt am folgenden Tag mit einem Edikt, daß

er von niemandem Herr genannt sein wolle, auch nicht von Kindern
und Enkeln, im Ernst nicht und auch nicht im Spaß. Die Anekdote
ist Sueton entnommen. Orosius unterstreicht und erweitert sie mit
der Bemerkung, daß eben gerade zu dieser Zeit Christus, der wahre

Herr, geboren worden sei, bei welchem Anlaß die Engel das Gloria

sangen. Augustus, der an die Spitze der Welt gestellt wurde, habe
deshalb nicht geduldet, ja sogar nicht gewagt, daß ein Mensch
«Herr» genannt werde.

Im selben Jahre habe der Kaiser, dessen Herrschaft Gott durch
so viele Wunder vorausbestimmt hatte, eine Schätzung in allen
Provinzen angeordnet7: «censum agi singularum ubique provincia-
rum et censeri omnes homines iussit.» Dies geschah, als Gott den
Beschluß faßte, in Menschengestalt zu erscheinen und selbst Mensch

zu sein. Der Mensch gewordene Gott sollte demnach sofort als

Bürger für das römische Reich gewonnen werden.
Die Wissenschaft lehrt uns heute, daß Lukas einen Provinzial-

census, wie er bei Einrichtung neuer Provinzen üblich war, irrtümlich

auf das ganze Reich bezogen hat8. Eine allgemeine Einschätzung

im ganzen Reiche gab es damals nicht. Zu Ehren des Orosius
sei immerhin gesagt, daß er von einem Census spricht, der in allen
Provinzen vorgenommen wurde, während nach Lukas Augustus die
Ökumene gesamthaft einschätzen ließ. Orosius sieht die Einschätzung

in einer Summe der Provinzialcensus und er ist, was die Technik

der Verwaltung betrifft, zweifellos besser orientiert als der

Evangelist. Gleichwohl bleibt auch bei ihm der Irrtum, der für die

mittelalterliche Schau der Weltgeschichte von so großer Bedeutung
werden sollte.

Nun wissen wir 9, daß Augustus in der Verleihung des römischen

7 Den Hinweis auf die Schätzung finden wir bei Orosius immer wieder.
Durch diese wurden alle Völker zu einer großen Gemeinschaft zusammengebracht:

«universa magnarum gentium creatura per communionem census
unius societatis effeeta est...» (VII, 2, 16).

8 Vgl. darüber den «Kleinen Pauly» s.v. census (I, 1107f.). Ein Provinzialcensus

wurde vornehmlich bei Errichtung neuer Provinzen vorgenommen.
Von Lukas irrtümlicherweise auf das ganze Reich bezogen.

9 Vgl. dazu Ernst Meyeb, Römischer Staat und Staatsgedanke (2. Aufl.),
S. 397.

393



Bürgerrechtes eher vorsichtiger war als etwa Cäsar. Es wurden
daran teilhaftig die sozial gehobensten Kreise der Reichsbevölkerung,

der einheimische Adel, vor allem aber die Königs- und
Fürstenfamilien. Erst mit der «Constitutio Antoniniana» des Jahres 212
räumte Caracalla allen freien Einwohnern des Reiches, mit
geringen Ausnahmen, das Bürgerrecht ein10. Schon der erste Severer,
Septimius Severus, war in ganz anderem Sinne «Römer» gewesen als
alle seine Vorgänger. Er war, so betont Ernst Meyer, «Vertreter der
Reichsbevölkerung, die inzwischen zur Gleichberechtigung mit den
Altrömern herangewachsen war». «Für ihn galt nur das Reich als
Ganzes, in dessen gleichmäßiger jetziger Gestalt diese historischen
Vorrechte keine Berechtigung mehr hatten, und für sentimentale
Traditionen hatte dieser harte Realist nicht viel übrig.»

Unter dem «civis romanus» versteht der Afrikaner Orosius wie
die Severer jenen Bürger der Ökumene, der sich in Karthago so gut
wie in Alexandrien oder Rom stolz einen Römer nennt. Wenn er
indes Christus einen «civis romanus» sein läßt, so irrt er darin,
denn zu den Zeiten des Augustus wäre es kaum denkbar gewesen,
daß ein Zimmermannssohn aus Galiläa den Rang eines römischen
Bürgers hätte erhalten können. Doch auch dieser Irrtum, genau wie
jener bezüglich der Einschätzung, bekam für das Mittelalter
fundamentale Bedeutung. Nicht die geschichtliche Wahrheit, die wir
heute kennen, diente den Verfassern mittelalterlicher Weltchroniken
als Basis für ihr Raisonnement, sondern die Legende, die sich auch
hier frei von jeder geschichtlichen Realität um das Geburtsjahr
Christi und dessen außerordentliche Erscheinungen bildete. Als ein
Beispiel dafür, wie das Mittelalter die Antike rezipierte, mag daher
der Hinweis auf Christi römische Bürgerschaft ebenfalls unser Interesse

wecken.
Orosius verweilt mit Hartnäckigkeit auf diesem Faktum. Das

Gewicht, das er ihm beimißt, ist daher gar nicht zu unterschätzen.
Sofort nach der Geburt wurde Christus ins Register eingetragen11:
«tunc igitur natus est Christus, Romano censui statim adscriptus ut
natus est...» Offenbar stellt Orosius sich vor, daß die Schätzung

10 Vgl. Meyer, a.a.O., S. 431f.
11 Orosius VI, 22, 7.

394



längere Zeit benötigte, und daß daher die inzwischen zu Römern
gewordenen Eltern besorgt waren, den Neugeborenen sofort im Register

zu notieren. Weil Gott, der alle Menschen geschaffen hat, sich

durch Christus in den Bürgerrodel eintragen läßt, wünscht er, selbst

Mensch zu sein und zu den Menschen gezählt zu werden. Es wird
aber gerade dadurch dieser Eintrag zum Zeugnis dafür, daß Augustus

zum ersten unter den Fürsten, die Römer aber zu den

Herrschern der Welt geworden sind. Der Verwaltungsakt, dem auch

Christus unterliegt, bewirkt, daß dessen Urheber, der Kaiser also,

die göttliche Legitimierung zur eigentlichen Weltherrschaft erhält.

Nur so ist der Satz Or. VI, 22, 7 zu interpretieren: «Haec est

prima illa clarissimaque professio, quae Caesarem omnium principem

Romanosque rerum dominos singillatim cunctorum hominum

edita adscriptione signavit, in qua se et ipse (sc. Deus), qui cunctos

homines fecit, inveniri hominem adscribique inter homines voluit.»
Hier wäre «professio» in der Bedeutung «Anmeldung zur Schätzung»

zu verstehen, in welchem Sinne das Wort auch gebraucht wird;
«adscriptio» als «das Einschreiben in die Bürgerliste»12.

Dieser offensichtlichen Gnade, mit der sich Gott zum römischen

Bürger macht, seien bisher weder die Babylonier, noch die

Mazedonier, noch gar kleinere Königreiche teilhaftig geworden. Rom

aber wollte Gott für die Ankunft Christi, der sich durch ordnungsgemäße

Einbürgerung römischer Bürger nannte, auf der Höhe der

Macht sehen13.

Mit der Tatsache, daß Christus römischer Bürger ist, war der

christliche Chronist aller Sorgen enthoben, die etwa aus der bangen

Frage entstehen mochten, welchem Volke denn Christus
zuzuzählen sei. Zu dieser Frage erhalten wir von Orosius keine direkte

Antwort. Was er dazu denkt, erfahren wir nur nebenbei. Dort nämlich,

wo er die Legende vom Ölbrunnen erzählt, der beim zweiten

12 Georges s.v. «ascriptio» und «professio» erwähnt die hier
vorgeschlagenen Bedeutungen, «professio» mit dem Sinn «Anmeldung zur
Besteuerung, Deklaration».

13 Orosius VI, 22, 8: «... in hune rerum apicem provexerit, cuius potissime
voluit esse cum venit, dicendus utique civis Romanus census professione
Romani...» Auch hier «professio» in der oben angegebenen Bedeutung.

395



Einzug des Augustus in Rom zu fließen begann, bemerkt er14, damit
sei unzweifelhaft die Geburt Christi angezeigt worden, die eintreten
werde, wenn Augustus über die ganze Welt regiere. Damit wird
natürlich auch die zukünftige zentrale Stellung des christlichen Rom
vorweggenommen, aus dem später die Hauptmasse der Christen
kommen sollte. Der in Rom fließende Ölbrunnen ist das Symbol
dafür. Eine Verbindung zwischen Rom und Christus ist hergestellt,

die dessen universellen Charakter über alle möglichen
Bestimmungen des Herkommens hinaushebt. Gewissermaßen unter der
Hand sagt sodann Orosius, es bedeute Christi Name in der Sprache
des Volkes, von dem er geboren worden sei, soviel wie «der
Gesalbte»: «lingua gentis eius, in qua et ex qua natus est, unctus inter-
pretatur...!» Die jüdische Herkunft unterschlägt er, weil er mit
seinem Vorbild, Hieronymus, über die Juden als die Mörder
Christi sehr schlecht denkt. Die Legende vom Erdbeben, das beim
Tode Christi die Welt erschütterte, fehlt in seiner Chronik nicht15.

Orosius zählt denn auch ohne die geringste Teilnahme die
Plagen auf, denen die Juden unter den verschiedenen Kaisern
unterworfen waren. Dies ist beabsichtigt und geschieht offenbar, um die
Unvereinbarkeit der Heilsgeschichte mit der jüdischen Herkunft
Christi zu unterstreichen. Den durch sie verursachten Tod Christi
rächte gewissermaßen die Natur durch ein Erdbeben16. Tiberius
zerstreute darauf viele Juden und siedelte sie in den kleinasiatischen

14 Orosius VI, 20, 6.
15 Es sei daraufhingewiesen, daß der Name Davids in den «Historiae» des

Orosius, wie ich überraschenderweise feststehen muß, nur ein einziges Mal
genannt wird, und zwar im Zusammenhang mit einer falschen Prophetie;
vgl. dazu unten Anm. 25. Von der biblisch bezeugten Tatsache der davidischen

Herkunft Christi verschließt Orosius offenbar die Augen.
Otto von Freising hat sich in seiner «chronica de duabus civitatibus»

(ed. Hofmeister, MGH SS rer. Germ., S. 143) zu Orosius VI, 22, 6—8
geäußert. Die Eintragung Christi in die Bürgerliste ist auch für ihn sehr wichtig:

«...ut de civitate mundi miro et ineffabili modo faceret civitatem suam...»
Otto weiß aber die jüdische Herkunft des Heilands damit zu kombinieren:
«... ut apertim loquar, inter Iudeos natus gentibus ascribitur, ut per hoc
transferendam gratiam ex illo populo ad gentes manifeste daret intellegi...»
Als «civis romanus» gehört Christus der ganzen Menschheit an.

16 Orosius VII, 4, 13.

396



Städten an, die eben durch dieses Erdbeben zerstört worden
waren17. Diese Nachrichten sind der Tiberiusbiographie Suetons

entnommen.
Bei Rufin fand sodann Orosius, es habe Caligula den vertriebenen

Juden die Rückkehr nach Alexandrien nicht gestattet18, auch sei er
es gewesen, der den Tempel zu Jerusalem profanierte, indem dort
heidnische Opfer dargeboten und Götterstatuen aufgestellt wurden,
während er selber sich darin als Gott verehren ließ19.

Wegen Unruhen vertrieb Claudius die Juden aus Rom20, doch

ist sich Orosius nicht im klaren, ob der Kaiser dies tat, weil die
Juden die Christen bekämpften, oder ob er Christen und Juden als

Anhänger einer verwandten Religion auswies — «an etiam Christia-
nos simul velut cognatae religionis homines voluerit expelli,

nequaquam discernitur...».
In der Zeit Vespasians kehrt wiederum Ruhe im Reiche ein. Dies

steht im Zusammenhang mit der Zerstörung Jerusalems durch
Titus21. Denn die Juden wurden nach der Passion Christi aller
Unbilde preisgegeben. 600000 Juden seien in jenem Kriege nach
Tacitus und Sueton umgekommen: «sexcenta milia Judaeorum eo

bello interfecta Cornelius et Suetonius referunt...22.» Titus wurde
durch göttliches Urteil als Rächer für das vergossene Blut Christi
bestimmt. Als Triumphator war er daher zusammen mit seinem

Vater Vespasian in der Lage, die Tore des Janustempels wieder zu
schließen23.

Kein römischer Kaiser, der sich nicht verpflichtet gefühlt hätte,
unter den Juden zu wüten! Blutig hauste der Tyrann Domitian
unter ihnen24, weil er selbst die einem Gotte geziemende Anbetung
verlangte, unter den Juden aber immer noch die Erfüllung jener
falschen Prophetie erwartet wurde, wonach der künftige Herrscher

i? Orosius VII, 4, 16.
18 Orosius VII, 5, 1.

is Orosius VII, 5, 7.
2» Orosius VII, 6, 15f.
2i Orosius VII, 9, 2.
22 Orosius VII, 9, 7.
23 Orosius VII, 3, 8.
24 Orosius VII, 10, 6.

397



der Welt vom Stamme Davids sein werde. Weil die Juden
hartnäckig die Rolle des Messias Christus absprechen, nimmt der
christliche Chronist keinen Anstoß daran, wenn sie schrecklichen
Verhören und Folterungen unterworfen werden.

Darüber hinaus sind die Juden Erzrebellen, die hin und wieder
Aufstände über das ganze Reich anzetteln. Unter Trajan leidet
Lybien besonders stark unter den von ihnen verursachten Unruhen25.

Das Land entvölkert sich so stark, daß Hadrian sich zu
einer neuen Kolonisierung gezwungen sieht. Über viele Städte, die
schon durch die häufigen Erdbeben zu leiden hatten, brachten die
Juden dergestalt neue Plagen26. Das ist reinster Orosius mit
Greuelmärchen über die Juden! Diese Einstellung erklärt aber auch, wieso
die biblische Überlieferung, wonach Christus aus dem Stamme
Davids stammte, zurückgestellt und vielmehr seine griechische
Sprachzugehörigkeit, vor allem aber der «civis romanus» postuliert
wird.

Der gute Kaiser Hadrian rächt sogar an den Juden jene von
letzteren gekreuzigten Christen, die sich geweigert hatten, am
Aufstand des Bar Kochba gegen die römische Herrschaft teilzunehmen27.

Septimius Severus unterdrückt eine Rebellion der Juden und
Samaritaner mit dem Schwerte28. Was er nur finden kann, trägt
Orosius zusammen, um zu beweisen, daß die Juden Reichsfeinde
seien, die sich an der «pax romana» versündigten. Ein schlimmer
Vorwurf, wenn man bedenkt, wie sehr der Chronist, der Tradition
des Hieronymus folgend, den Reichsfrieden des Augustus als
Voraussetzung für Geburt und Heilsbotschaft Christi betrachtet.

Da seit der Schlacht bei Adrianopel (375) die Heiden schadenfreudig

auf die Niederlage der Christen hinwiesen, tröstet Orosius
letztere mit den Strafen, die Juden und Häretiker durch Gottes
Willen zu erleiden hatten29. An den Juden erweist sich demnach
Gottes Gerechtigkeit, die kein Ansehen der Person kennt. Valens,
der bei Adrianopel besiegt wurde, habe übrigens ebenfalls die Kirche

25 Orosius VII, 12, 6.
26 Orosius VII, 27, 6.
27 Orosius VII, 13, 4.
29 Orosius VII, 17, 3.
29 Orosius VII, 33, 18.

398



verfolgt und daher ein hartes Schicksal erdulden müssen. Es komme
dieser Katastrophe keine Beweiskraft zu für eine Gegenwart, die

schlimmer sei als die Vergangenheit. Gerade deshalb möge man das

Schicksal der Juden als Beispiel nehmen für das Walten des göttlichen

Zornes in zurückliegender Zeit. Immer wieder insistiert der

Autor auf der Geschichte der Juden, welche die schönsten Belege

gibt für einstige Schrecken, die weit größer waren als alles, was man
in der Gegenwart erlebe. Orosius bemüht sich, diese Kette von
Beweisen darzulegen. Darin bestand ja gerade der Auftrag, den Augustinus

ihm erteilt hatte.
Die Darstellung des jüdischen Schicksals im Geschichtswerk des

Orosius ist aufs engste mit dessen Hauptzweck verbunden, dem

Leser zu zeigen, daß alle Anfechtungen der Gegenwart mit dem,

was die Menschheit früher erlitten hatte, nicht zu vergleichen seien.

Daraus wird verständlich, warum Christus aus der Geschichte dieses

verdammten Volkes zu streichen ist. Christus als «civis romanus»

gehört zum Konzept der großen Verteidigungsschrift des Orosius.

Nun wäre allerdings einzuwenden, daß man ein frühchristliches

Zeugnis nicht heranziehen dürfe für die Erklärung eines Mosaiks der

Paläologenzeit. Es ist jedoch auffällig, daß die Stelle Luc. II, 2 ff.

in den Staatsschriften des 13. und 14. Jahrhunderts wiederum
auftaucht, und zwar gerade im Zusammenhang mit den Theorien der

Universalmonarchie. Es kann nicht die Aufgabe dieses Beitrages
sein, die Bedeutung von Luc. II, 2 in der Historiographie des Mittelalters

darzulegen30. Darüber ist jedoch kein Zweifel möglich, daß

die Eintragung Christi in die römische Bürgerrolle für den Nachweis

der Konstanz des Vierten Weltreiches immer von großer Bedeutung

gewesen ist.
So stützt sich Dante in seinem Werk «De monarchia» auf Luc. II,

231. Der Evangelist, der immer die Wahrheit sagt, so schreibt

Dante, verstand unter dem Befehl des Augustus, es sei alle Welt

zu schätzen, daß die Gerichtsbarkeit über die ganze Welt damals

30 Die Paraphrase Ottos von Freising zu den diesbezüglichen Stellen bei

Orosius haben wir oben, Anm. 15, erwähnt.
31 Dante, de monarchia II, 8: «Ex quibus omnibus manifestum est quod

Romanus populus cunctis athletizantibus pro imperio mundi prevaluit, et per

consequens de divino iudicio obtinuit; quod est de iure obtinuisse.»

399



von den Römern ausgeübt wurde. Damit aber erwies sich, daß die
Römer sämtlichen Völkern, die um die Weltherrschaft gestritten
hatten, überlegen waren. Diese Überlegenheit wurde ihnen durch
göttliches Urteil verliehen, womit sie auch zu Recht besteht32.

Engelbert von Admont (1250—1331) argumentiert im gleichen
Sinn, wenn er den glücklichen Zustand des Reiches unter Augustus
besonders preist, das weder vor noch nach ihm eine gleiche Machtfülle

erreicht hatte. Als Augustus 42 Jahre zählte, wurde nämlich
Christus geboren, da die ganze Welt Frieden genoß und einer
Schätzung unterworfen worden war: «toto Romano orbe sub uno
principe pacato et descripto ad censum...33.» Auch hier also dieser
klare Bezug auf den Reichscensus unter Augustus, durch den
Christus die Eigenschaft eines römischen Bürgers erhalten hatte.

Michael Palaiologos und seine Nachfolger lebten in universalistischen

Gedanken. Ihre Zeit, die für unsere Erkenntnis Möglichkeiten

und Bedingungen für eine Weltmonarchie nicht mehr besaß,
hatte die Hoffnung auf Einigkeit noch längst nicht verloren. Wenn
auf dem Mosaik der Kahriye Camii daher der Beamte mit der
Censusrolle in die Bildmitte gerückt ist, der Künstler sich sogar
bemühte, die Schriftzüge mit schrägen Steinchen auf der weiß
gehaltenen Rolle anzudeuten, so bedeutet dies bestimmt mehr als
bloße Freude am Detail. Der Künstler wußte um den hochbedeutsamen

Sinn jener Stelle im Lukasevangelium, die das Mittelalter
stets dahin interpretiert hat, daß Gott in seinem zum «civis romanus»

gewordenen Sohne sich der Herrschaft über das Römische
Reich bemächtigen wollte: «... quia Dominus noster Jesus Christus
hanc urbem nutu suo auctam defensamque in hunc rerum apicem
provexerit, cuius potissime voluit esse cum venit, dicendus utique
civis Romanus census professione Romani...34.»

32 Solche Gedanken haben eine auffallende Ähnlichkeit mit den Überlegungen

des Orosius, daß die Gunst, Gott unter seinen Bürgern zählen zu
dürfen, bisher keinem Weltreich widerfahren sei; Orosius ist häufig Dantes
Gewährsmann.

33 Orosius VI, 22, 6.
34 Engelbert von Admont, De ortu et fine Romani Imperii, ed.

Bruschius, Basel 1553, c. XX, S. 117.

400


	Christus als civis Romanus

