
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 18 (1968)

Heft: 2

Artikel: Zum 4. Band der J. Burckhardt-Biographie von Werner Kaegi

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN MELANGES

ZUM 4. BAND DER J. BURCKHARDT-BIOGRAPHIE
VON WERNER KAEGI1

Von Edtjabd Vischeb

Im vergangenen Spätsommer ist nach längerem Unterbruch wieder eine
Fortsetzung dieser großangelegten Lebensbeschreibung und Würdigung
erschienen. Wenn es nach Troxlers Worten «das schönste Glück ist, das einem
verdienst- und ruhmvollen Leben diesseits nach dem Tode zuteil werden
kann, einen würdigen Biographen zu finden» (Archiv der Medizin...I, 1816,
208, in der Anzeige einer Biographie des Arztes J. Chr. Reil), so wird beim
Vorliegen dieses Bandes einmal mehr gesagt werden dürfen, daß Burckhardt
an solchem Glücke in reichem Maße teilhat. Doch dispensiert solches Gesamturteil

nicht von genauer kritischer Lektüre und Rechenschaft im einzelnen.
Dieser vierte Band gliedert sich in sechs Kapitel. Das erste Kapitel ist dem
Historischen Amt an der Universität, das zweite dem Nebenamt am Pädagogium,

das dritte der «Baukunst der Renaissance» gewidmet; in den drei letzten

Kapiteln werden die «späten Reisen» dargestellt.

I.

Das «Bücher und Ruhm» überschriebene 3. Kapitel bildet für den historio-
graphisch interessierten Leser die Mitte des Bandes. Als Burckhardt 1858 von
Zürich nach Basel übersiedelte, vertauschte er eine Professur der Kunstge-

1 Weknek Kaegi, Jacob Burckhardt. Eine Biographie. Band IV: Das historische Amt
und die späten Reisen. Basel, Schwabe, 1967. 483 S. und 33 Tafeln.

279



schichte für Polytechniker mit einer Universitätsprofessur für allgemeine
Geschichte. Naturgemäß war der pausenlose Übergang hart und brachte überaus

viel Arbeit, hinter der das Bücherschreiben zurückzutreten hatte.
Burckhardt aber machte aus dem Zwang des Augenblicks eine Dauerlösung
prinzipieller Art. Er wollte künftig ganz in der Lehraufgabe aufgehen und den
Studenten und Schülern sowie der gebildeten Basler Öffentlichkeit seine

ganze Kraft ungeschmälert zugutekommen lassen, auch wenn er damit auf
seinen ganzen frühen Werkplan kulturhistorischer Monographien Verzicht
leisten mußte (163). Nun aber brachte er aus Zürich eine überaus reiche
Exzerptensammlung zu Kunst und Kultur der Renaissance in Italien mit.
Diese ließ er nun doch nicht einfach liegen. Vielmehr erschien schon 1860
seine «Cultur der Renaissance in Italien», ein Buch, das von Kaegi bereits im
3. Band seiner Biographie gewürdigt worden ist. Und 1867 (der Band trägt
allerdings, wohl im Sinne der damals üblichen Vordatierung, die Jahrzahl
1868) folgte die «Architektur der Renaissance». Beide Male handelt es sich
dabei um Reduktionen ursprünglicher Werkpläne (200). Mit dem Buche von
1860 konnte der Verfasser in der damaligen Lebenssituation nur zum
Abschluß gelangen, indem er die Behandlung der Kunst ausschied. Und aus der
Behandlung der Kunst wurden in der Folge Malerei und Skulptur ausgeschieden,

und auch die Architektur wurde nur deshalb zum Buch, weil eine Pie-
tätspfhcht gegenüber dem frühverstorbenen Lehrer und Freunde Franz
Kugler dazu zwang. Burckhardt glaubte übrigens seinen Text nur soweit
gestaltet zu haben, daß Lübke die letzte redigierende Hand daran legen müßte.
Lübke sah aber wohl, was er vor sich hatte, und gab es in den Druck, wie es

war, es gern in den Kauf nehmend, wenn da und dort eine Kopula fehlte. Es
war das letzte Werk Burckhardts, das zu seinen Lebzeiten an die Öffentlichkeit

trat. Konstantin, Cicerone, Kultur der Renaissance hatten ihn zum
berühmten Autor gemacht. Ihnen verdankte er mehrere auswärtige
Berufungen und zahlreiche Ehrungen. Jetzt aber schwieg er nach außen. Seine
Distanzierung vom gelehrten Betrieb und vom Bücherschreiben trieb
Burckhardt in der Folge so weit, daß er auch die Neuauflage seiner Werke
gerne anderen überließ. Man könnte sich fragen, ob es Burckhardt nicht mit
Ranke hätte halten können, der auch keine Neubearbeitungen vornahm,
solche aber auch nicht andern übertrug, sondern seinen Verleger zu
unveränderten Wiederabdrucken ermächtigte. Wenn er es nicht so hielt, dürften
zwei Gründe bestimmend gewesen sein. Einmal war sich Burckhardt schmerzlich

bewußt, daß sowohl Cicerone wie Renaissance viel zu rasch ans Licht
getreten waren, als geniale Würfe, aber, unter dem Zwang äußerer Umstände,
ohne ganz zureichende Vorarbeiten (167f.). Namentlich der Cicerone aber
diente auch praktischen Zwecken, nämlich als Reisehandbuch des gebildeten
deutschen Italienfahrers. Da mußte einfach das letzte Detail ständig ä jour
gebracht sein. Wie dem nun aber sei, jedenfalls hat sich Burckhardt spätestens

von 1867 an dem Zwang des Bücherschreibens entzogen, dem Zwang
auch der fachlichen Detailgelehrsamkeit, um dafür diejenigen Quellenstudien

280



zu treiben, später auch diejenige Denkmälerkenntnis auf Reisen
auszubauen, die er für eine Lehrtätigkeit, die er voll verantworten konnte, für
notwendig erachtete. Manches also Erarbeitete ist nach seinem Tode bekanntlich
gedruckt worden, vieles ruht bis heute beim Nachlaß.

Was nun aber die «Architektur der Renaissance» betrifft, so stellt Kaegi
unumwunden fest, daß das Buch «eine der reifsten Früchte von Burckhardts
kunsthistorischem Schaffen» darstelle (158). Zur eigentlichen Würdigung dieses

Werkes holt er auf S. 202—222 aus. Er gewinnt dazu den freien Raum
durch eine Auseinandersetzung mit Heinrich Wölffhn, der in diesem Buche
von jeher «ein Kernstück im Lebenswerk Burckhardts» (203) sah. Was
Kunstgeschichte im Grunde sein solle, erfahre man an diesem Beispiel. Für Wölffhn
bedeutete das Buch nichts Geringeres als die Begründung einer systematischen

Kunstgeschichte. Noch an einem Kongreß von 1960 wurde es als ein
Grundbuch für den Kunsthistoriker bezeichnet. (Nur nebenbei sei bemerkt,
daß auch Carl Neumann, S. 36f. seines Burckhardt-Buches von 1927,
Burckhardts kunstgeschichtliche Ziele ähnlich deutet, ohne sich dabei auf
Wölffhn berufen zu müssen. Mit Neumann indes setzt sich Kaegi nie auseinander,

obwohl gerade auch bei Burckhardts Urteilen über Rembrandt Anlaß
dazu bestanden hätte, wie überhaupt die Literatur nicht vollständig beigezogen

ist, vielfach auch gegen unpersönlich bleibende «man» polemisiert
wird.) Kaegi liegt nun viel daran, darzutun, daß Wölffhn das Systematische
an dem Werke, das auf weite Partien hin nicht zu verkennen ist, wohl doch
etwas überbetont und einseitig technisch aufgefaßt habe. Burckhardts
Blickrichtung sei auch in diesem Werke doch eine kulturgeschichtliche gewesen,
manifest namentlich in den Eingangskapiteln, das Kunstgeschichtliche sei
also sozusagen eingebettet in einen großen kulturgeschichtlichen Zusammenhang,

wie es schon Kuglers Absehen war (209). Und er zeigt nun in lichtvoller
Weise, daß Wölffhn in seiner Polemik gegen die Geschichte als Wissenschaft
ausschließlich vom Individuellen sozusagen noch gegen den frühen Ranke
polemisiere, während sich doch seither innerhalb des geschichtlichen Bereiches

gar manches Feld bereits systematisch gestaltet habe, ohne deshalb
ungeschichtlich zu werden (Verfassungsgeschichte, Religionsgeschichte, Ethnologie,

Volkskunde, Historische Grammatik), neue Wege historischer Forschung
und Darstellung als Teile allgemeiner Kulturgeschichte. Beide Methoden
ergänzten sich. «Geschichte im alten Rankeschen Stil einer Wissenschaft des
Einzelnen und Tatsächlichen» und Kulturgeschichte im neuen Burckhardt-
sehen Stil einer Wissenschaft des Zuständlichen und Formgeschichtlichen
machten zusammen die Historische Wissenschaft aus... Mit dem Werk von
1867 tat Burckhardt den Schritt vom alten zum neuen Stil, von der älteren
zur jüngeren Stufe hin (211). Dazu kommt, daß für den, dem die Eingangskapitel

des Werkes im Sinne der kulturgeschichtlichen Einbettung nicht
genügen, ja ein machtvoller kulturhistorischer Teil in der «Kultur der Renaissance»

greifbar vor Augen liegt. «Für Wölffhn verlief», so lassen wir Kaegi
abschließend feststellen, «die Grenzscheide zwischen der neuen Kunstgeschichte

281



nach Formen und Gattungen und dem Historischen überhaupt, also auch dem
Kulturhistorischen als solchem. Für Burckhardt lag sie zwischen dem
Historischen im Sinne Rankes und der neuen Einheit, die er aus Kulturgeschichte
und Kunstgeschichte zusammenzuschmelzen hoffte. Er hat diese Absicht, die
ihn nach seinen eigenen Worten bei der Gesamtkonzeption des Werkes in den
Jahren vor 1858 geleitet hatte, nie aufgegeben. Die Trennung, die er für die
Buchgestaltung vollzog, war eine praktische, von den äußeren Notwendigkeiten

seines eigenen Schicksals bedingte. Daß das Buch von 1867 ein Notprodukt

darstellt, bleibt bei aller Bewunderung für das einzelne unverkennbar für
jeden, der es liest» (212).

Wie wir aus Kaegis Darstellung vernehmen, ist das Buch, das sechs
Auflagen erlebte, von Anfang an besonders von den praktischen Architekten
geschätzt worden. Tatsächlich trägt auch mein eigenes Exemplar den Stempel
eines Architekten, meines Großvaters Eduard Vischer-Sarasin. Aber hier
erhebt sich nun doch eine Frage, ein Problem, das für Burckhardt (und so
wohl auch für Kaegi) nicht existiert, wohl aber für den Leser, der das 19.

Jahrhundert u.a. auch im Gesamtzusammenhang der Kunstgeschichte zu
sehen versucht. Burckhardt nimmt keinen Anstoß daran, daß der Architekt
seiner Zeit sich in der Sprache vergangener Epochen ausdrückt (es sei denn,
er tue das schlecht), im Gegenteil. Und Kaegi verliert kein Wort über den
Stilhistorismus. Denn sonst wäre eine Distanzierung von Jacob Burckhardt
und seiner Zeit unvermeidlich, wenn auch im einzelnen noch manches
differenzierte Urteil übrig bliebe, wie uns Ad. Reinle im 4. Band der Gantner-
schen Kunstgeschichte (Frauenfeld 1962) so schön gezeigt hat.

II.

Wir sagten, das eben besprochene 3. Kapitel nehme für den, der sich für
die dauernden Leistungen Burckhardts interessiere, die Mitte des Buches ein.
Es folgen ihm drei Kapitel über die späten Reisen, die insgesamt 240 Seiten
füllen. In der allerersten Baslerzeit ist Burckhardt nur wenig gereist, das
neue Amt und die beiden Bücher von 1860 und 1867 fesselten ihn an den Ort
seines Wirkens. 1860 aber kam er immerhin bereits nach London, seit 1865

häufiger wiederum nach Frankreich, und nun hat er bis 1885 außer Spanien
und Griechenland fast alle europäischen Kunstlandschaften bereist. Seit 1874
war er ja auch Professor der Kunstgeschichte, so daß das Reisen für ihn
sozusagen als Teil der Amtspflicht aufgefaßt werden konnte. Nur nebenbei sei
bemerkt, daß die transjuranische Schweiz dabei ganz ausfällt. Der Basler war
allezeit mehr nach Norden, ins Elsaß, nach dem Markgrafenland hin,
gerichtet; dort liegt auch die Nachbarschaft des burckhardtischen Basel, oder
dann zog es den Reisenden eben viel weiter in den Süden.

Leider habe ich auch bei zwei- und dreifacher Lektüre dieser Kapitel nur
innewerden können, daß mir persönlich offenbar das Organ für sie fehlt.

282



Durch die halb thematische, halb chronologische Behandlung der Reisen
entgleiten einem zudem die biographischen Zusammenhänge hier ganz. Mit
Recht hat Hanno Helbling empfunden, eine tabellarische chronologische
Übersicht über alle Reisen wäre, wollte man sie schon darstellen, notwendig
gewesen (NZZ 1967, 4356; erst nachträglich sehe ich, daß sich eine derartige
«Zeittafel» in Max Burckhardts einbändiger Briefausgabe in der Sammlung
Dieterich, 1965, 483—495, findet). Kaegi tut alles, um Burckhardts dürftigen
Bemerkungen durch geist- und kenntnisreiche Zwischenbemerkungen und
Kombinationen aufzuhelfen, in andern Fällen läßt er seinen Helden auch
einsam und allein stehen. So in Orleans. Hier empfindet Burckhardt die
Kathedrale als geistlos, offenbar mit vollem Recht, denn es handelt sich ja
um eine Wiederherstellung nach den Religionskriegen des 16. Jahrhunderts.
Was Burckhardts Reisejournale anbetrifft, so ist wohl anzunehmen, der
Großteil des wirklich Wertvollen sei in die Kolleghefte übergegangen, aus
denen uns im kommenden Bande Proben vorgelegt werden sollen. Im jetzigen
Zusammenhang gibt uns Kaegi nur wenige Proben, und diese lassen uns
nicht immer nach mehr gelüsten. So werden uns aus dem 18 Seiten starken
Manuskript über Grünewald nur zwei Sätze geboten, so zum Christus am
Kreuz, «er sei wie in Konkurrenz mit Holbein gemalt, mit spezieller Kenntnis

der Hingerichteten» (was, nebenbei bemerkt, auch sprachlich eine eher
saloppe Formulierung darstellt, S. 345). Nein, so viel uns das Ausgeformte bei
Burckhardt heute noch bietet, um so skeptischer stimmen uns seine beiläufigen

Äußerungen. Über seine Ablehnung Rembrandts, sei sie nun ästhetisch
oder sozial und politisch bedingt, läßt sich viel sagen, und auch Kaegi sagt
darüber manches. Ist aber vielleicht nicht auch im Spiel, daß der in der
klassischen Ruhe Beheimatete für die all diese Ruhe sprengenden Genies wie
Michelangelo und Rembrandt gar keinen Sinn hatte noch haben konnte noch
wollte. Merkwürdig ist übrigens auch, daß Burckhardt sich auf seinen späten
Reisen dem Barock immer mehr öffnete, aber dafür die Geschichte der
nachantiken Kunst eigentlich erst bei der Gotik beginnen läßt. Äußerungen über
Frühchristliches, über Mosaiken z.B., aber auch über die Baukunst der
Romanik begegnen nur verschwindend wenige.

Aber nun gibt es innerhalb dieser Kapitel doch eine große Aufgipfelung.
Sie findet sich am Ende des 4. Kapitels, S. 323—335, an der Stelle, an der
Kaegi es für nötig befindet, daran zu erinnern, «was Kunst und Geschichte
Hollands für Burckhardt als ganzes auf die Dauer bedeutet haben». Er kann
dabei auf eigene frühere Sonderpublikationen zurückgreifen. Ich gebe gerne
zu, daß diese Partie, in der er auch stark aus den Vorlesungsmanuskripten
schöpft, mit wahrhaft herrlichen Ausführungen über Ruysdael, eine der
schönsten des ganzen Buches ist. Man müßte ihr eme Sonderbetrachtung
widmen, die indes jede Rezension sprengen würde. Burckhardt sah die
holländische Blütezeit in Analogie zu der griechischen in der Zeit nach den
Perserkriegen (333). Wörtlich: «In der neueren Zeit kannte nach Burckhardts
Meinung nur das goldene Zeitalter Hollands eine ähnliche Plötzlichkeit der

283



Entfaltung wie das der Griechen.» In den kunstgeschichtlichen
Vorlesungsmanuskripten der Basler Spätzeit finde man diesen Gedanken dann breit
entwickelt. Er stellt also eine Weiterentwicklung früherer Erkenntnisse dar. In
den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» hatte es noch geheißen: «Nur das
Florenz der Renaissance kann sich an die Seite Athens stellen» (Ausg. von
Oeri4, 125).

III.
Von diesem für den Autor wie für den Leser ebenso mühsamen Schlußteil

hinweg wenden wir uns zum Eingang des Bandes zurück, zu den beiden
ersten Kapiteln. Diese sind am stärksten biographisch. Sie haben Burckhardts
Lehrtätigkeit von 1858, dem Jahr des Antrittes seiner Basler Professur, bis
zum Rücktritt vom Pädagogium anno 1883 und von der Geschichtsprofessur
anno 1886 zum Gegenstand. In der Struktur sind sie ungleichartig. Das der
Universität gewidmete erste Kapitel gibt sozusagen nur ein Gerippe, oder wie
man das umschreiben mag, jedenfalls ist das Vorgetragene selbst nicht zur
Darstellung gebracht, sondern einem besonderen Bande, dem 5., der, wie wir
hören, bereits in der Druckerei liegt, zugewiesen, während das zweite Kapitel
neben den äußern Fakten auch einbezieht, was die Schüler von ihrem
Geschichtslehrer zu hören bekamen. Doch wird uns im 1. Kapitel jetzt schon
wenigstens bekannt gegeben, welche Gegenstände diese Vorlesungen
beschlagen haben. Während der ersten beiden Semester, der Zeit, in der die
«Kultur der Renaissance in Italien» Gestalt annahm, beschränkte sich
Burckhardt auch in seinen Vorlesungen auf spätmittelalterliche Kulturgeschichte.

Nun folgten nacheinander «Neuere Geschichte von der Reformation

an», «Neuere Geschichte seit 1763», also ein erster Ansatz zur
Revolutionsgeschichte («Geschichte des Revolutionszeitalters» heißt die Vorlesung
erst vom Wintersemester 1861/62 an), «Über die Kultur des Mittelalters»,
«Geschichte des Altertums». Damit war fast von Anfang an ein Zyklus
geschaffen, der in großen Hauptvorlesungen in vier Semestern alle
weltgeschichtlichen Epochen behandelte. Wenn von 1866—1882 die Mittelaltervorlesung

wegfiel, so war das nicht durch eine innere Abkehr vom Mittelalter
bedingt, «wie man gemeint hat» (wirklich ganz zu Unrecht gemeint? fragt der
Rezensent), sondern dadurch, daß Burckhardt diese Hauptvorlesung dem
Jüngern Wilhelm Vischer (1833—1886), seinem Schüler und Freund, überließ,

der im übrigen vor allem Schweizergeschichte lehrte. Auf diese Weise
war nun aber auch der Weg frei zu stärkerer Berücksichtigung des Altertums.

Im Sommer 1872 begegnet erstmals der Vorlesungstitel «Griechische
Kulturgeschichte » und kehrt nun alle zwei Jahre wieder. — Neben den
Hauptvorlesungen gingen bis 1874, d.h. bis zur Übernahme der kunstgeschichtlichen

Professur, einstündige Nebenvorlesungen einher, worüber man S. 15f.
nachlesen möge. Immerhin sei bemerkt, daß die Ausführungen «Über das
Studium der Geschichte» (die uns bekannten «Weltgeschichtlichen Betrach-

284



tungen») in diesem Rahmen im Wintersemester 1868/69 erstmals vorgetragen
worden sind.

Und nun zu diesen beiden ersten Kapiteln! Einleitend äußert sich Kaegi
über die Geschichte des Basler Historisehen Lehrstuhles, in einem zweiten
Abschnitt über Burckhardts Amt. Burckhardt war zu fünf Vorlesungs-
stunden verpflichtet, dazu kamen eine Anzahl Schulstunden am Pädagogium
sowie öffentliche Abendvorträge, die zwischen 3 und 18 pro Winter schwankten;

jeden dritten Winter waren es Zyklen von 10—15 Abenden. 1874 kamen
3 Stunden Kunstgeschichte hinzu, und es fiel eine Gymnasialklasse weg, 1883
las Burckhardt je 5 Stunden in Geschichte und in Kunstgeschichte und gab
dafür den Gymnasialunterricht ganz auf. 1886 endlich demissionierte er
wegen Altersbeschwerden als Professor der Geschichte und behielt, und zwar
bis zu seinem 75. Jahre, nur noch die kunsthistorische Professur bei. Seine

Besoldung betrug immer 4000—5000 Franken, worin sich, wie Kaegi mit
großem Recht hervorhebt, die Festigkeit der damaligen Verhältnisse
widerspiegelt.

Ein dritter Abschnitt gilt Burckhardts Verhältnis zu den Basler Behörden.
Dieses blieb seit der Rückberufung bis zum Rücktritt ein gutes, auch nach
der 1875er Umwälzung der politischen Zustände und Institutionen. Diesem
Basel fühlte sich Burckhardt überaus tief verpflichtet. Auswärtige Ehrungen
nahm er meist an, alle Berufungen, über die Kaegi einläßlich berichtet,
schlug er bekanntlich aus. In einem vierten Abschnitt, dem ausführlichsten,
ist geschildert, wie sich «die Amtsidee in Burckhardts Briefen» spiegelt. Da
vernehmen wir denn eingangs, wie er von allem Anfang an ohne Manuskript
vorgetragen hat (und wir fragen uns ganz nebenher, ob hier etwa ein weiteres
Indiz vorliegen sollte, daß Burckhardt sozusagen ein theologisches Erbe in
säkularisierter Form verwaltete). Er konnte seine tägliche Arbeit nach eigenem

Zeugnis kaum je vor 8 Uhr abends (oder gar 9 Uhr, S. 67) abschließen
(der Beneidenswerte! so setzen wir ungleich Geplagteren hinzu). Die von ihm
erwogene Gründung eines historischen Seminars lehnte er ab. «Ich kann mir
nur denken», schrieb er 1868 an seinen Schüler Hans Frey, «daß man einen
Schüler bilde, obschon ich auch das nie im Stande gewesen bin, aber eine
Anzahl? — Ja, philologische Seminarien sind etwas ganz anderes.» Kaegi
meint, Burckhardt habe seinem kleinen Basler Kreis nicht das pädagogisch
Verdauliche gegeben, sondern das beste, was ihm erreichbar war. Und er fügt
hinzu, das beste, was Burckhardt über die Idee seines Amtes habe verlauten
lassen, stehe eigentlich gar nicht in seinen Briefen, sondern in den im Jahre
1868 konzipierten Weltgeschichtlichen Betrachtungen, und zwar gleich auf
den ersten Seiten.

In diesem Abschnitt ist auch kurz die Rede von Burckhardts Verhältnis
zu Nietzsche, das für Nietzsche wichtiger war als für Burckhardt; mit früheren

Behandlungen der Frage setzt sich Kaegi auch hier nicht auseinander.
Im Anschluß daran stellt Kaegi fest, Burckhardt habe weitgehend auf den
Umgang mit Kollegen verzichtet (52). Wir haben diese Mitteilung hinzu-

285



nehmen, wissend, daß sie nicht ganz absolut zu nehmen ist, daß ihr aber durch
die Ausnahmen nichts von ihrem Gewicht genommen wird2. Burckhardt
wird Grund zu solchem Verhalten gehabt haben. Der Verzicht aufs Publizieren

mag damit im Zusammenhang stehen. Wie einsam aber waren auf solche
Weise die schöpferischen Geister unseres kleinen Landes, wenn innerhalb
derselben Basler Mauern ein Bachofen, ein Balmer, ein Jacob Burckhardt,
ein Overbeck und ein Staatsrat Gelzer völlig aneinander vorbeigingen,
geschweige denn ihren Umgang auf eine der benachbarten Städte ausdehnten,
etwa nach Luzern, wo einer der bedeutendsten Geschichtsschreiber deutscher
Sprache fast ebenso einsam lebte und schuf! Auf burckhardtischen Wegen
wandeln wir jedenfalls nicht, wenn wir in historischen Gesellschaften und
Zirkeln solche Kontakte suchen.

Anhangsweise bringt Kaegi noch einiges bei über Burckhardt als Mitglied
seiner Fakultät. Darnach hat er die kleinen Pflichten nicht so leicht genommen

wie «man» es sich etwa vorstellt. Akten und Protokolle erweisen das
Gegenteil. Aber diese Pflichten waren ungleich geringfügiger als in unserm
Jahrhundert. In diesem Abschnitt ist nun auch von Prüfungen und Habilitationen

die Rede, und hier findet Kaegi Gelegenheit, auch Adolf Baumgartner,
dem zweiten Nachfoger (der erste war Pflugk-Harttung) auf dem historischen
Lehrstuhl, dem auch der Schreibende und einige semer Studienkameraden in
ihrer Studienzeit noch begegnet sind, eine Stelle in seinem Werke anzuweisen.

Er war offenbar von früh auf ein seltsamer Herr. Als Professor hat er so

wenig publiziert als sein Lehrer, in großem Unterschied zu diesem scheint sich
aber auch nach seinem Tode nichts Publikationswürdiges in seinem Pulte
vorgefunden zu haben. Da Kaegi auch in den nebensächlichen Personalien
Vollständigkeit anstrebt, so darf der glarnerische Rezensent wohl nachtragen,
daß der auf S. 73 ohne Vornamen erwähnte Examenskandidat Bäbler, den
Jacob Burckhardt schon in seinem ersten Amtsjahr über ägyptische und
vorderasiatische Reiche und Diadochen prüfte, Johann Jakob geheißen hat
und von Matt im Sernftal stammte. Er wurde Bezirkslehrer in Brugg, später
Gymnasiallehrer in Bern und Aarau. Heinrich Boos kommt auch bei Kaegi
nicht aus einem gewissen Zwielicht heraus. Und nun lehrte auch Albert
Burckhardt-Finsler neben seinem Sippengenossen Jacob. Woher hat wohl
Kaegi, der sonst ahe Quellen zitiert, die Kunde bezogen von dem ausgesprochen

handfesten, derben Wesen dieses Gelehrten, Museumsmannes und
Politikers, das ein näheres Verhältnis zu Jacob Burckhardt, der doch sowieso
wenig Kontakt mit Kollegen hatte, ausschloß? Hier ist wohl zu wenig
bedacht worden, daß noch Kinder des also Apostrophierten leben. Doch das

nur nebenbei. Kaegi schließt das Universitätskapitel, indem er betont, daß

* Über dieses Distanznehmen Burckhardts ist kein zeitgenössisches Urteil bekannt als
dasjenige, das wir in den eben erschienenen Briefen J. J. Bachofens lesen: «Burckhardt hat
es wie Socrates: er liebt am meisten Schuster und Zimmerleute. Keiner seiner Kollegen
findet vor ihm Gnade.» 13.Januar 1860, in: J. J. Bachofen, Ges. Werke, Bd. X: Briefe,
Basel 1967, 202.

286



Burckhardts Anliegen weniger Forschung als Bildung war. Damit ist das
Stichwort gegeben, das zum 2. Kapitel überleitet. «Der Bildung galt in
besonderem Maße sein erstes Nebenamt, das er lange mit Hingabe gepflegt hat,
sein Unterricht am Pädagogium» (S. 94).

In Amt und Nebenamt ging es ihm nicht in erster Linie um das Wissen
des Historikers vom Fach, sondern um das Ganze des Menschen und um
seine historische Dimension. «Nicht den < gelerntenArbeiter > imwissenschaftlichen

Handwerk wollte er ausbilden, sondern den gebildeten Menschen, der
Distanz zu nehmen versteht von sich selbst» (94).

Von 1858 bis 1883 war Burckhardt auch als Geschichtslehrer am Pädagogium

tätig, erst an zwei, seit 1874 noch an einer, der obersten Klasse, wie
denn mit einer ganzen Reihe von Professuren seit 1818 eine derartige
Nebenverpflichtung verbunden war. Aus der Geschichte der Universität ist das
leicht zu verstehen. Meistens funktionierte das System ohne Reibungen,
einzig von Friedrich Kortüm weiß Kaegi zu melden, diese Schulstunden
hätten «den robusten Freiheitskämpfer» als schwere Last bedrückt und zur
Flucht aus Basel gedrängt (S. 134). Indes verhielt es sich, wenn wir die
Universitätsgeschichte konsultieren, doch wohl ein wenig anders. Kortüm, ein zu
Unrecht fast völlig Vergessener, wußte um den Geschichtsunterricht beider
Stufen aus Erfahrung und Reflexion Bescheid. Es dürfte nicht Wehleidigkeit,
sondern echte Einsicht gewesen sein, die Kortüm behaupten ließ, es sei
unmöglich, beiden so verschiedenen Amtspflichten je spezifisch voll gerecht zu
werden.

Doch wenden wir uns zu Kaegi zurück! Es ist ein für das Gesamtwerk
typisches, dieses zweite Kapitel, mehr Interpretation von Dokumenten als
Darstellung. Dabei ist das handwerklich Philologische nicht in die Anmerkungen

verwiesen, sondern wird breit im Texte vorgeführt. Semesterberichte,
Vorbereitungsmanuskripte, Schülernachschriften werden nacheinander
umständlich besprochen. Wir übergehen in unserem Referat die beiden ersten
Quellenarten und beschränken uns auf das, was Kaegi der Nachschrift Rudolf
Wackernagels — 3 Bände von insgesamt über 1000 Seiten — zu entnehmen
weiß, nicht ohne — doch ist das natürlich in der Rückwärtswendung nicht
schwer — ex ungue leonem zu erkennen und darzutun, was Feller und Bonjour

unterlassen haben, daß Rudolf Wackernagel wohl in der ganzen nach-
burckhardtischen Zeit in Basel die größte Begabung auf historischem Gebiete
aufgewiesen habe, was wir gewiß alle gerne zugeben.

Wackernagels Nachschrift gibt Burckhardts kurze Diktate wieder,
daneben läßt sie durch ihre freien Notizen einen tiefen Einblick in seinen
freigestalteten Unterricht tun. Es war politische Geschichte, der auch sozial- und
wirtschaftsgeschichtliche Gesichtspunkte nicht fehlten, von der aber Kunst-
und Kulturgeschichtliches fast ganz ausgeschlossen war. Gewiß war die
einzelne Stunde für den Unterricht konzipiert und mit dem Blick auf die jungen
Zuhörer wurde vorgetragen, nicht aber der Gesamtaufbau. Steigerte auch
Burekhardt von sich aus seine Pflichtstundenzahl an den beiden Klassen von

287



5 bis auf 8 Wochenstunden — etwas unter heutigen Verhältnissen ganz
Undenkbares! —, so stieß er selten über die Mitte des 18. Jahrhunderts
hinaus vor und kam oft bedeutend weniger weit. Wer aber würde es heute

wagen, mit 1848 oder gar mit 1789 den Schlußpunkt zu setzen? Nun findet
sich zwar bei Burckhardt die Rankesche Auffassung von der Unmittelbarkeit
jeder Epoche zu Gott nie ausgesprochen. Aber er war offenbar tief davon
durchdrungen, daß das Geschichtliche als solches bilde und daß der Lehrer
die Funken aus jeder Epoche sprühen lassen könne, die Weisheit für immer
vermitteln. Eine Stelle aus Wackernagels Heft bezeugt das ausdrücklich.
Burckhardt hatte vom wachsenden Reich von Moskau aus einen Blick auf die
Türkei geworfen und schloß mit dem Satz: «Man weiß nicht, ob Soliman und
Selim eine Ahnung hatten, was ihnen hier für ein Konkurrent erwuchs...
aber wie blind sind die Bedeutendsten für das Zeitgenössische!» (139).

Wir können nicht das ganze Referat über das Wackernagelsche Heft
verfolgen, sondern heben einzig die glanzvolle Schilderung Ludwigs des Heiligen
hervor (132), den er mit dem «rauhen» Friedrich II. von Hohenstaufen
konfrontiert. Burckhardts eigene Hefte enthalten keine Spur davon. So ist es

durchaus möglich, daß er nicht ganz zufällig gerade in diesem Kriegswinter
1870/71 so warm für die Größe des französischen Erbes eingetreten ist,
sondern mit voller Absicht. Oder sollte er gerade damals Müllers Allgemeine
Geschichte, die nachweislich auf seinen Regalen stand, durchblättert haben,
die Ludwigs mit entsprechender Wärme des Tones gedenkt? Erwähnt sei

endlich, daß Burckhardt das Schweizergeschichthche, ja, Baslerische überall
in seinen Geschichtskursus einbezog. Dazu, im Zusammenhang der
Befreiungsgeschichte und Teils, nur eine knappe selbständige Nebenbemerkung des

Schülers, die zeigt, wie aufmerksam und kritisch er zuhörte: «Köbi muß
glauben, daß Mann dieses Namens existiert habe» (S. 133).

Es gibt noch manche andere Zeugen, Spitteler, Wölfflin, H. Gelzer (IL),
Trog, und neben diesen erlauchten ein Heer Unbekannter, die sich über
Burckhardt als den Lehrer des «anspruchsvollsten Schulfaches», wie Kaegi
den Geschichtsunterricht zu unserer Genugtuung nennt, geäußert haben.
Mein Vater, der als ganz junger Theologiestudent in einer der letzten Univer-
sitäts-Vorlesungen Burckhardts saß, sprach oft von der großen Rührung, die
ihn überfiel, wenn er von Claude Lorrain sprach. Seine Rembrandtfeind-
schaft hinderte ihn nicht, seinen Kindern an Hand der Kunstwartmappen
diesen tiefsinnigen, großen Meister nahezubringen. Hans Trog überliefert,
Burckhardt sei ein Wunsch nicht in Erfüllung gegangen, derjenige, bis zu
seinem Tode dozieren zu können: «So sehr hing er an diesem schönen Amte.»
Durch das Wort auf empfängliche Hörer zu wirken, sei ihm «als etwas ganz
Unvergleichliches» erschienen. «Er gestand, daß er dieses Glücksgefühl am
stärksten in der Schule gehabt habe, das sei im Grunde sein liebster Unterricht

gewesen» (Kaegi, 144).
Nachdem wir uns da und dort etwas haben distanzieren müssen, schließen

wir gerne mit einigen zusammenfassenden Sätzen des Autors:

288



«Irren wir nicht», so schließt Kaegi S. 104 einen Abschnitt, «so hängt die
Breite des Einflusses von Jacob Burckhardts Wort und die Kraft seiner
Wirkung auf die gebildete Basler Bevölkerung wesentlich von der Tatsache ab,
daß er nicht nur im Hörsaal der philosophischen Fakultät eine kleine
Auswahl von Studenten, sondern im Schulzimmer des Pädagogiums fast alle
künftigen Gebildeten der Stadt in regelmäßigen zweijährigen Kursen von
drei und vier Wochenstunden unterrichtet hat. Hier vermittelte er nicht nur
die Ergebnisse seines wissenschaftlichen Denkens, hier leuchtete nicht das
Feuerwerk seiner geistreichen Vorträge über ausgewählte Themen, sondern
hier gab er das tägliche Hausbrot seines historischen Wissens und seiner
Bildung in einem nicht unterbrochenen Zusammenhang. Hier erzog er sich das
Publikum seiner öffentlichen Vorträge, die ein Niveau der Vorbildung
voraussetzten, wie es heute in der Regel nicht mehr angetroffen wird» (104).

LA FRANCE ET L'EUROPE CLASSIQUE
A propos de deux livres ricents

Par Anne-Mabie Piuz

Les deux ouvrages dont j'ai le privilege de rendre compte, La Civilisation
de l'Europe classique, de Pierre Chaunu1 et La France aux XVIP et XVIIP
siecles, de Robert Mandrou2, sont deux grandes et excellentes syntheses qui
marquent le renouveau, mieux, le tournant de la connaissance historique
actuelle. Aux historiens d'aujourd'hui, particulierement ä ceux de l'Ecole
francaise, ä leurs travaux et ä leurs enquetes en cours, ces deux ouvrages,
selon un mot de R. Mandrou, rendent justice.

Deux livres importants et de la meme veine parce que leurs auteurs fönt
partie de la meme equipe. Les memes soucis methodologiques les animent,
la meme problematique, sinon l'identite des problemes poses. C'est que P.
Chaunu et R. Mandrou doivent tous les deux beaueoup ä leurs maitres,

1 Paris, Arthaud, 1966. In-8°, 706 p., ill., h.-t., cartes et plans (Coli. «Les grandes
civilisations»).

2 Paris, Presses Universitaires de France, 1967. In-12, 335 p., graph. et cartes (Coli.
«Nouvelle Clio. L'histoire et ses problemes», 33).

289


	Zum 4. Band der J. Burckhardt-Biographie von Werner Kaegi

