
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 17 (1967)

Heft: 4

Buchbesprechung: Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil: Der Kult, II. Teil: Die Kunst
[Johannes Duft]

Autor: Pfaff, Carl

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dischen Hausarchiv der Habsburger befindlicher, in dem von R. Thommen

edierten Verzeichnis enthaltener Urkunden, bietet mit Schriftproben die

Handhabe zu weiteren Untersuchungen in dieser Richtung und greift das

Problem der frühen Archivordnung überhaupt auf. E. Meyer referiert sodann

über die Archive der bernischen Pfarrkapitel und erklärt deren Geschichte,

Organisation und Funktion. Den Stammvater der Luzerner Zur Gilgen,
Johannes Getzenheim, stellt Chr. v. Steiger als Schreiber eines Ärztehandbuchs

von 1425 und zweier wohl im Scriptorium des Franziskanerkonvents
St. Maria in der Au entstandener Codices vor. 1712 erwarb Schultheiß

Christoph Steiger durch Heüat das Gut Tschugg; die Geschichte der hier

von ihm begründeten, von seinen Nachkommen geäufneten Büchersammlung

— die 1793—1796 auch dem Hauslehrer Hegel offenstand — und ihrer
Besitzer gestaltet H. Haeberli zu einem fesselnden Kulturbilde.

Die letzten Arbeiten kreisen um «Sprache — Literatur — Kunst».
P. Zinsli sammelt und deutet die «Gauchheit»-Flurnamen im oberen

Aareraum, die als «Heide, wo der Kuckuck ruft» zu deuten sind. Kenntnisreich
vertieft sich ff. Trümpy in das 1597 erschienene Schwankbuch von den Lale-

burgern und macht glaubhaft, daß dem anonymen Autor, wohl einem

Straßburger Fischart-Jünger (Wolfhart Spangenberg?), die Schweiz und im
besondern Zürich für seine übrigens nicht als Satire zu bezeichnende Dichtung

Modell gestanden haben. Zwei Radierungen von Joh. Ludwig Aberli
mit Ansichten der Stadt Bern ordnet endlich M. Huggler ein in die Entwicklung

von Aberlis Schaffen wie auch in diejenige der bernischen Kunst des

18. Jahrhunderts.
In allem Reichtum dieser Festgabe, der hier nur eben angedeutet werden

konnte i, sieht man sich leider vergebens nach einer Bibliographie der

Schriften des Jubilars um. Eine zweite, unzarte Aussetzung: War es wirklich

nicht möglich, den Preis des durch finanzielle Zuwendungen von
dreizehn Körperschaften unterstützten Buches etwas niedriger zu halten?

Zürich Ulrich Helfenstein

Johannes Dura, Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil: Der Kult, II. Teil:
Die Kunst. 105. und 106. Neujahrsblatt, herausgegeben vom
Historischen Verein des Kantons St. Gallen, St. Gallen 1965 und 1966.

79 + 75 S.

Erstaunlicherweise hatte der neben Mauritius und Gallus am meisten
verehrte Schweizer Heilige, Otmar von St. Gallen, bislang keine kultmono-

1 Auf die Nennung der folgenden Beitrage, die ohne Bezug zur Schweizergeschichte

sind, wurde oben verzichtet: W. Theiler, Historie und Weisheit; O. Gigon, Der Historiker
Poseidonlos; G. Walser, Griechen am Hofe des Großkönigs; B. Schumacher, Über die

Freude am Gespräch in der Renaissance; H. Hubschmid, Der Hexenwahn und seine Wurzeln

in der Sicht zweier Zeitgenossen; S. Heinimann, Zur Auffassung des Geschichthchen

in der historischen Grammatik des 19. Jahrhunderts; P.-O. Walzer, Prolegomenes k toute
exegese future de la «Prose»; E. Wildbolz, Geschichte und Lyrik bei Gottfried Benn.

563



graphische Behandlung erfahren, obwohl zu erwarten war, daß bei diesem
Gegenstand, über die kultgeschichtlichen Aspekte hinaus, vielfach kultur-
und kunstgeschichtliche Zusammenhänge erschlossen werden könnten, die
uns sonst verborgen blieben.

Nun liegt aus der Hand des berufensten Kenners der Materie, von
Stiftsbibliothekar Prof. Dr. J. Duft in St. Gallen, eine sorgsam ausgearbeitete
Studie vor, in der ein reiches kult- und kunstgeschichtliches sowie
volkskundliches Material aus 12 Jahrhunderten zu einem eindrucksvollen Gesamtbild

gestaltet wird.
Eine vergleichsweise sehr günstige Quellenlage erlaubt es dem Verf.,

die einzelnen Stufen der kultischen Verehrung so exakt zu rekonstruieren,
wie das für frühmittelalterliche Heilige nur in seltensten Fällen möglich ist.
Schon zwischen 768 und 770 wurde der Leichnam Otmars von der Insel
Werd nach St. Gallen transferiert und in der noch von dem Heiligen selbst
errichteten ersten Klosterkirche, nach deren Abbruch in der Peterskapelle
beigesetzt, wo aber die Verehrung der rein privaten Devotion der Mönche
vorbehalten blieb. Noch im St. Galler Klosterplan ist bezeichnenderweise
bei keinem der 21 Altäre ein Otmarspatrozinium vorgesehen. Erst 864 wurde
der Kult offiziell. Den Bericht über die damaligen Vorgänge, den der bekannte
Mönch Iso hinterlassen hat und den der Verf. ausführlich zitiert, besitzt
zweifellos einen hervorragenden liturgiegeschichtlichen und küchenrechtlichen

Quellenwert. Iso orientiert einläßlich über die vom Konstanzer Bischof
einberufene Synode zur Prüfung der Vita, die Rekognition der Reliquien,
die «trotz der Scheu mancher» vorgenommen wurde, über die Translation
und vor allem über das Verfahren bei der förmlichen Kanonisation. Das
Zentrum des Kultes bildete fortan die eigene Otmarskirche, ein Annex der
Gozbertsbasilika. Die damals zur endgültigen Bergung der Reliquien
verwendete «arca saxea», die 1529 vorübergehend nach Wil geflüchtet wurde,
dürfte mit jener Steinkiste identisch sein, die 1964 bei den Grabungen im
spätbarocken Otmarschor wieder zum Vorschein gekommen ist.

Otmar blieb zwar immer in der Verehrung hinter Gallus zurück, doch
gelingt es dem Verf. in seinen kultgeographischen Untersuchungen eine weite
Strahlung des Kultes und eine relativ dichte Streuung von Reliquien des
St. Galler Heiligen nachzuweisen, vor allem natürlich in der Ostschweiz und
in Süddeutschland. Besondere Erwähnung verdient die Schenkung des
Hauptes nach Prag, die auf Begehren Karls IV., eines der eifrigsten
spätmittelalterlichen Reliquiensammlers, erfolgt ist. Alle Bemühungen der
späteren Äbte, das Haupt wieder zurückzuerlangen, stießen auf Ablehnung.
Unter dem statistisch-kultgeographischen Aspekt verfolgt der Verf. auch
den Kultniederschlag in der Hagiographie, in den Martyrologien, Litaneien,
Kaiendarien, Brevieren und Missalien, wobei es ihm auch bei letzteren
ausdrücklich «einfach um die Aufzählung der Orte geht und nicht etwa darum,
ob Otmar nur kurz erwähnt (kommemoriert) oder ob er gar mit einem
eigenen Offizium ausgezeichnet worden ist», womit er zwar ein großes

564



statistisches Material bereit stellt, aber die Qualität des jeweiligen lokalen

Kultes noch nicht erfaßt.
Wenn Otmar auch im Patrozinienwesen von Gallus weit überflügelt

worden ist, so sicher z. T. schon deshalb, weil, wie der Verf. betont, der

Grundbesitz zur Hauptsache schon vor der Kanonisation Otmars an das

Kloster gekommen ist, das eben Galls Namen trug und ihn als Hausmarke

verwendete. Man kann es bedauern, daß sich hier der Verf. nicht auf das

Mittelalter beschränkt — die Patrozinienkunde ist ja wesentlich nur für die

Mediävistik fruchtbar — und deshalb die einzelnen Patrozinien nach

heutigen Ländern und Bistümern aufzählt, wodurch alte Zusammenhänge,
insbesondere im kultgeographisch wichtigsten Bistum Konstanz, verwischt
werden. Dabei sind die Angaben bei den schweizerischen Bistümern wesentlich

präziser als bei den ausländischen, wo sich der Verf. oft mit der bloßen

Nennung begnügt, so daß man im ungewissen ist, ob es sich um ein
mittelalterliches oder erst neuzeitliches Patrozinium handelt.

Einen reizvollen Beitrag zur religiösen Volkskunde stellt das Kapitel
über Otmar in der Volksfrömmigkeit dar. Der St. Galler Heilige erscheint

da nicht nur als Heiler, sondern auch als Rächer, und zwar an seinen

einstigen Verfolgern und ihrer Sippschaft, die noch durch Jahrhunderte an

ihren Schuldgefühlen gelitten haben soll.

Den umfangreichsten zweiten Teil widmet der Verf. dem Bild Otmars in
der Ikonographie und in der hterarischen Überlieferung. Die älteste

Darstellung findet sich in dem um 1150 in Zwiefalten geschriebenen Stuttgarter
Psalter; in St. Galler Handschriften kommt Otmar dagegen erst seit dem

15. Jahrhundert vor. Einblattdrucke derselben Zeit bilden die ältesten

graphischen Zeugnisse. Mittelalterliche Glasscheiben mit Darstellungen des

Heiligen haben sich nicht erhalten, wohl aber mehrere Kabinettsscheiben

des 16. Jahrhunderts. Das wichtigste Dokument der Monumentalmalerei,

die unter Ulrich Rösch in der alten Klosterkirche geschaffenen Fresken,

ist indessen schon dem Bildersturm zum Opfer gefallen. Auf Münzen und

Siegeln tritt Otmar seit dem 13. Jahrhundert gelegentlich neben Gallus.

Meistens wird er durch den Stab als Abt gekennzeichnet und gerne im
Pontifikalornat abgebildet, und zwar «stets jünger, sanfter, vornehmer,

zivilisierter» als der irische Wandermönch Gallus. Seit dem 15. Jahrhundert

empfängt er in der Regel als Attribut ein kleines Weinfäßchen, den

sogenannten Weinlägel, veranlaßt durch das Weinwunder, das in der Vita
S. Otmari berichtet wird.

Den frühesten Niederschlag in der Dichtung fand die Otmarsverehrung

in der wohl in Zusammenhang mit der Kanonisation verfaßten Sequenz

«Laude dignum», die W. von den Steinen im Gegensatz zur St. Galler

Tradition nicht mehr Notker zuschreiben wollte. Die literarischen Spuren führen

sodann über Notker IL, Ekkehard IV., selbst über Vadian in die Barockzeit,

die sich u. a. durch eine nur handschriftlich überlieferte «Comico-Tragoedia»

eines St. Galler Mönches an der Verherrlichung des Hausheiligen beteiligt hat.

565



Em sehr nützliches, ausführliches Literaturverzeichnis, eine von A.
Knöpfli gezeichnete Patrozinienkarte sowie ein sehr reiches und zu einem
guten Teil unbekanntes Bildmaterial ergänzen die ergebnisreiche
Untersuchung, die einen willkommenen Beitrag zur Geschichte der Helvetia sacra
darstellt.

Solothurn 0arl pfaff

Fmtz Dommann, Der Einfluß des Konzils von Trient auf die Refom der
Seelsorge und des religiösen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert.
Stans 1966. XXXI und 549 S. (Beiheft 9 zum Geschichtsfreund.)

Diese unter der Leitung der Professoren W. Dürig und A. Franzen, Freiburg

i. B., herangereifte, sehr umfangreiche und gründliche kirchengeschicht-
liche Dissertation reiht sich in die pastoralgeschichtlichen Arbeiten zur tri-
dentinischen Epoche ein, wie sie Hans Metzger als Vorstudie und Johannes
Duft als umfassende Darstellung für schweizerische Gebiete verfaßt haben.
Während Metzger mehr die Anfänge der tridentinischen Reform beleuchtet
und Duft die Glaubenssorge der st.-gallischen Äbte im 17. und 18.
Jahrhundert behandelt, nimmt D. das Jahr 1700 als Grenze. Er gewinnt dadurch
einen Längsschnitt durch Beginn, Durchsetzung und Bewährung der
tridentinischen Epoche in der Schweiz, verzichtet aber auf die immer noch
bedeutende Ausstrahlung des Konzils im 18. Jahrhundert. Das Gebiet, das
D. behandelt, ist verhältnismäßig klein: Stadt und Amt Zug, wobei das
Schwergewicht auf der Seelsorge und dem religiösen Leben in der Stadt liegt.
Doch weiß er dem Geschehen durch Hinweise auf die Entwicklung in den
V Orten den größern Rahmen zu geben.

Die Einleitung stellt auf Grund der Konzilsdekrete die Bedeutung des
Tridentinums für die Seelsorge und das religiöse Leben dar. Der erste
Abschnitt: Die politischen, kirchlichen und religiös-sittlichen Verhältnisse
in Zug, beruht größtenteils auf gedruckten Darstellungen. In kirchlicher
Beziehung ist vor allem wichtig, daß Zug mit dem Freiamt ein eigenes Kapitel
Bremgarten-Zug bildete und nicht zum Waldstätte-Kapitel gehörte. Ob
Zug sich im 16. und 17. Jahrhundert bemühte, «gegen die Zürcher Nachbarn
stets gemäßigt und versöhnlich zu sein» (S. 15), müßte anhand von Quellen
besser belegt werden.

Der zweite Abschnitt betrachtet die Träger der Reform. In richtiger
Überlegung stellt D. die Laienobrigkeit voran, die für die Glaubensentscheidung

und den grundsätzlichen Reformwillen maßgebend war. Freihch zeigt
sich die Reformtätigkeit des Rates von Zug vor allem in den Auseinandersetzungen

mit der geistlichen Obrigkeit in Jurisdiktionsfragen. Diese Kämpfe
werden vielleicht etwas zu sehr auf den Nenner herkömmliches Staatskirchentum

— tridentinisches Reformprogramm gebracht; es müßte ebenfalls der
Gedanke der Verantwortung der Obrigkeit auch für das seelische Heil des
Volkes berücksichtigt werden. Von den kirchlichen Kräften werden die

566


	Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil: Der Kult, II. Teil: Die Kunst [Johannes Duft]

