
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 17 (1967)

Heft: 2

Buchbesprechung: Corpus Evangelicorum und Corpus Catholicorum auf dem
westfälischen Friedenskongress [Fritz Wolff]

Autor: Gauss, Julia

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fritz Wolff, Corpus Evangelicorum und Corpus Catholicorum auf dem west¬

fälischen Friedenskongreß. Münster, Verlag Aschendorff, 1966. XX,
231 S.

In der Schriftenreihe der Vereinigung zur Erforschung der neueren
Geschichte legt Fritz Wolff eine bedeutende verfassungsrechtliche Studie vor
über die beiden konfessionellen Ständegruppen im alten Reichstag. Er greift
damit auf ein Thema, das bei den modernen Forschern bisher im Hintergrund
geblieben ist, jedenfalls nicht so weit beachtet worden ist wie bei den Juristen
des 18. Jahrhunderts!

Eine Vorgeschichte zeigt die Verhältnisse vor dem westfälischen Frieden.
In erster Linie stellt der Autor dar, wie die mittelalterliche Frontstellung
zwischen Kaiser und Reichsständen seit dem Wormser Reichstag durch den
religiösen Gegensatz überdeckt wird, wie aus dem Lehrstreit bald ein
Verfassungsstreit erwächst und für fast 300 Jahre zu festen, doch nicht eindeutigen

konfessionellen Institutionen, den Corpora, führt. Statt zur Abstimmung
der Ständekurien kommt es — erstmals 1529 — zu Verhandlungen de corpore
ad corpus, wobei jede Konfessionspartei ihre Relation an den Kaiser abgibt.
Es ist der Brauch zu Sonderkonferenzen, der sich unter Karl V. durchwegs
einbürgert. Auch nach dem Augsburger Religionsfrieden geht der Kampf um
die religiöse Sonderstellung weiter, ja er verschärft sich erst recht im Streit
um den berüchtigten geistlichen Vorbehalt, also bei der Auslegung dieses

Friedens. So wächst in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts der Kaiser
zwischen und über den Corpora in die Rolle eines unparteiischen Vermittlers
und Richters hinein, während die Protestanten, an ihrer Spitze die Kurpfalz,
darauf drängen, das herkömmliche Majoritätsprinzip auszuschalten,
Reichsentscheide durch Verständigung in freien Verhandlungen zu erwirken, das

ganze Justizwesen und die Gravamina-Angelegenheiten in den Reichstag zu
ziehen, bis es schließlich 1608 einmal dazu kommt, daß man ohne
Reichsabschied auseinandergeht und eigentlich die Funktionsfähigkeit der Reichs -

institution auf dem Spiele steht.
Deutlich markiert Wolff die Aera, die mit der Union und der Liga einsetzt.

Er betont, daß die Konfessionsparteien dabei zwar nur eine Vertretung nach
Bündnisrecht schaffen. Trotzdem streben sie aber nach einer Neuverteilung
der politischen Macht im Reichstag, vor allem die Protestanten, in deren
Namen Gustav Adolf aus dem Corpus Evangelicorum ein Corpus politioum
bilden will. Ebenso suchen diese, als ihnen nach dem Prager Frieden 1635 die

Hoffnung schwindet, daß die Mehrheit zu ihrem Glauben übertreten werde,
die Ungleichheit der Zahl durch die Gleichheit der politischen Rechte
wettzumachen, mit anderem Wort, sie wollen einfach die gesamte Reichs
Verfassung inkl. Reichskammergericht und Reichsdeputationstag nach dem
Grundsatz der Parität umformen.

Für die Analyse der Kongreßzeit hält sich Wolff natürlich weniger an den
Inhalt als an die Form der Verhandlungen. So arbeitet er das Grundsätzliche
heraus. Den Katholischen geht es darum, die Einführung zweier Kurien zu

249



verhindern; bald wollen sie daher die evangelischen Sonderkonferenzen als
illegale Privatzusammenkünfte hinstellen, bald den Begriff der
Religionsangelegenheiten einschränken, oder sie suchen etwa in Münster, wo sie an
Zahl absolut vorherrschen, Reichsgutachten abzugeben ohne ein evangelisches
Conclusum aus Osnabrück abzuwarten. Ihre Stoßkraft wird allerdings sehr
gehemmt durch ihre Zersplitterung in die zwei Gruppen der gemäßigten
«Prinzipalisten» und der «Extremisten», eine innere Spannung, die im Lauf
des Kongresses weiter zunimmt. Andrerseits treten die Protestanten, zuerst
eng an die Schweden angeschlossen, mit einem «vollständigen Gutachten»
hervor. Sie behandeln den kaiserlichen Friedensentwurf tatsächlich unter sich,
und es gelingt ihnen, ihre starken internen Differenzen zu überwinden. Dank
dieser entgegengesetzten Haltung der Konfessionsgruppen stehen die
konfessionell getrennten Konferenzen an Zahl weit obenan. Erst im Schlußjahr
1648 finden sich die Parteien bei der Beratung der schwedischen
Friedensforderungen zu gemeinsamen Sitzungen; doch noch die Schlußberatung über
die Friedensartikel erfolgt in Sonderkonferenzen. Diese «itio in partes» regelt
dann das Instrumentum pacis zum ersten Mal durch ein Reichsgesetz (IPO
V, 1 und V, 52), und spricht dabei den Grundsatz der Aequalitas aus. Fortan
gelten damit die Corpora sowohl als höchste Instanz im Justizwesen wie als
reguläre Bestandteile der Ständeordnung.

Sehr wertvoll sind Wolffs Hinweise auf die Urteile in der zeitgenössischen
juristischen Literatur. Wie er ausführt, fällt es im Ganzen den Juristen
schwer, aus dem tatsächlichen Ablauf eine Rechtsauffassung herauszulesen.
Für das 17. Jahrhundert, wo der Begriff des Corpus keine öffentlich-rechtliche
Geltung besitzt, schweigen sich die katholischen Juristen darüber aus, während

etwa ein calvinisch gesinnter Publizist wie Arumaeus die Corpora als
Institutionen anerkennt. Im 18. Jahrhundert, als im Frieden von Ryswick
der konfessionelle Antagonismus nochmals aufflammt, glaubt Kaiser Karl VI.
den Protestanten den korporativen Zusammenschluß bestreiten zu können
— aber eben umsonst. So sehr die Konfessionsangelegenheiten weiterhin an
der Tagesordnung bleiben, so entsteht trotzdem keine klare juristische
Theorie der Corpora, und zwar bis zum Ende des Reiches.

Die luzide rechtsgeschichtliche Analyse, wie sie uns Wolff gibt, bildet in
schönster Weise einen Begleittext zur Edition der Acta Pacis. Denn sie
erschließt und vertieft Aspekte einer bisher fast unbeachteten Rechtsentwicklung.

Basel Julia Gauß

Pierre Goubert, Louis XIV et vingt millions de Francais. Paris, Fayard,
1966. In-8°, 253 p. («L'histoire sans frontieres»).

II me revient en memoire que Lucien Febvre regrettait, en 1941, que
Rene Gandilhon, dans sa Politique iconomique de Louis XI ne se füt pas

250


	Corpus Evangelicorum und Corpus Catholicorum auf dem westfälischen Friedenskongress [Fritz Wolff]

