
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 16 (1966)

Heft: 4

Artikel: Herodotus pater historiae

Autor: Breitenbach, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERODOTUS PATER HISTORIAE*

Von Hans Rudolf Beeitenbach

¦ Wenn man sich mit Herodot beschäftigen will, dem weitgereisten
kleinasiatischen Griechen, der häufig an Ort und Stelle seine
Erkundigungen einzieht, sehr viel Gewicht auf Autopsie legt und diese
seinem Leser deutlich mitteilt, darf man sicher, dem Geiste Hero-

* Bei dem vorliegenden Aufsatz handelt es sich um die veränderte und
erweiterte Fassung eines Vortrages, der am 28. Januar 1959 im Rahmen der
Töpfergesellschaft Solothurn gehalten wurde.

Bibliographie: Aus der immensen gelehrten Literatur über Herodot können

hier nur einige wenige Arbeiten genannt werden: W. Aly, Volksmärchen,

Sage und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen, Göttingen 1921.

K. v. Fritz, Herodotus and the growth of Greek historiography, Transact. and
proceed. Amer. Philol. Assoc. 67, 1936, 315—340. A. W. Gomme, The Greek
attitude to poetry and history, Sather Class. Lect. 27, 1954, 73—115. E.
Howald, Vom Geist antiker Geschichtsschreibung, München 1944, 11—45.
F. Jacoby, Herodotos Nr. 7, RE Suppl. bd. II (1913), 205—520 (zitiert:
Jacoby). K. Latte, Die Anfänge der griechischen Geschichtsschreibung, in:
Histoire et historiens dans VAntiquiti, Fondation Hardt, Entretiens IV 1956,
3—20, mit anschließender Diskussion 21—37. Ph.-E. Legrand, Hirodote,
Introduetion, Paris, Les Beiles Lettres 19552. W. Marg, Herodot, Eine Auswahl

aus der neueren Forschung, München 1962 (zitiert: Forsch, bd.). K.
Meuli, Scythica, Hermes 70, 1935, 121—176. Ed. Meyer, Herodots
Geschichtswerk, Forsch, z. alt. Gesch. II 1899, 196—268. J. L. Myres,
Herodotus, the father of history, Oxford 1953. M. Pohlenz, Herodot, der erste
Geschichtschreiber des Abendlandes, Neue Wege zur Antike, II. Reihe, Heft
7/8, 1937; 2. unveränd. Aufl., Darmstadt 1961 (zitiert: Pohlenz). O. Regenbogen,

Herodot und sein Werk, Die Antike 6, 1930, 202—248 Kl. Schrift.,
München 1961, 57—100). G. de Sanctis, Studi di storia della storiografia
Greca, Firenze 1951, 21—71. W. Schmid und O. Stählin, Geschichte der

griechischen Literatur I 2 (1934), 550—673 (zitiert: Schmid-Stählin). M.
Untersteiner, La lingua di Erodoto, Bari 1949. Arbeiten zu Einzelaspekten
sind in den Anmerkungen zitiert.

465



dots getreu, damit beginnen, sich die klassische Landschaft des

südostägäischen Raumes und seine an der Südwestküste Kleinasiens

gelegene Heimatstadt Halikarnassös zu vergegenwärtigen.
Nicht ganz 400 Jahre später vertrat der im selben Räume — in
Rhodos — wirkende stoische Gelehrte und Philosoph Poseidonios,
auf älteren Anschauungen fußend1, die Ansicht, Wesen und
Begabung der Menschen und der Völker seien durch die geographischklimatische

Zone, in der sie lebten, bedingt (ex Tfjg xarä ro itsQts-

%ov xgdoecog)2. Bei allen geschichtlichen Veränderungen, die sich

im Laufe von zweieinhalb Jahrtausenden ergeben haben, darf
man trotzdem, gerade im südlichen Mittelmeer, mit einer gewissen
Konstanz der Umwelt (und teilweise des völkischen Substrates)
rechnen, die auch dem Modernen den kulturhistorischen Hintergrund

eines antiken Menschen öffnet.
So wählt der heutige Reisende3 als bequemen Ausgangspunkt

Rhodos — die gleichnamige Stadt selbst wurde freilich erst etwa
zwei Jahrzehnte nach Herodots Tod als Gemeinschaftssiedelung
der älteren dorischen Städte der Insel gegründet — und fährt nach
Nordwesten in Richtung auf die schon lange sichtbaren Berge
Südkleinasiens: zur Linken liegen die kleinen Inseln Tilos und
Nisyros, zur Rechten die weiß aus kahler Felslandschaft
herauswachsende Inselstadt Syme — schon am trojanischen Kriege hatte
sie sich mit drei Schiffen beteiligt4 — und die bergige, von schütterem

Wald überzogene knidische Halbinsel, die sich als lange
schmale Landzunge über 60 Kilometer weit ins Meer erstreckt; an
ihrer Spitze lag im Altertum die Stadt Knidos, eine spartanische
Gründung, berühmt durch eine Ärzteschule; von hier stammt der
ums Jahr 400 lebende Arzt Ktesias, der am Hofe des Perserkönigs
praktizierte, sich auch als Historiker betätigte und fabulöse Bücher
über Persien und Indien schrieb 5. Nach einer Weile taucht der

1 Z. B. die hippokratische Schrift ti. deQCov, vddxaiV, röncov u. a.
2 Poseidonios FGrHist 87 F 28, dazu F 102; vgl. K. Reinhardt, RE

XXII 1, 675f.
3 Die folgende Schilderung beruht auf einer privaten Studienreise in

jenes Gebiet vom Sommer 1952.
* Ilias B 671.
5 Relativ umfangreiche Auszüge davon sind erhalten vom Patriarchen

Photios.

466



lange Bergrücken der Insel Kos auf, an deren Ostspitze die
gleichnamige Stadt liegt: sie war das Zentrum der hochstehenden
altgriechischen medizinischen Wissenschaft: der berühmteste Arzt des
Altertums stammt von hier, Hippokrates, eine Generation jünger
als Herodot; die koische Ärzteschule steht im Dienste des
Heilgottes Asklepios, von dessen in drei Stufen terrassenförmig sich
erhebendem Heiligtum aus, das etwas außerhalb der Stadt liegt,
man man einen einzigartigen Blick genießt über die Stadt Kos in
der Ebene, die Meeresbucht und die in einer Luftlinie von nur fünf
Kilometern entfernte Küste Asiens. Wer nicht mit einer «conducted
tour» und auf einer komfortabeln Jacht fahrend, sondern als Privatmann

die Gegend bereist, wird in Kos etwas Mühe haben, des
Verkehrsmittels habhaft zu werden, das die wenigen Seemeilen
zur türkischen Küste zurücklegt; denn offizielle Schiffsverbindungen

gibt es nicht; die griechisch-türkische Staatsgrenze ist hier
schwer zu überwinden und die Verhältnisse sind gespannt; aber
schließlich gelingt es ihm, auf einem türkischen Kutter in anderthalb

Stunden ans Ziel zu gelangen, nach Halikarnassös, heute
Budrum (unterwegs schon wird er belohnt durch reichliches
Lokalkolorit).

Bei der Einfahrt hat man genügend Zeit, die Kunst zu bewundern,

mit der die Griechen des Altertums die Plätze für ihre
Stadtgründungen auswählten: zwei geräumige, von Landzungen
abgerundete Buchten bilden natürliche Hafenanlagen, zwei Höhen,
direkt am Meer gelegen und die Hafeneinfahrt beherrschend, luden
zum Bau von Burgen ein; die eine Höhe, Salmakis6, bildete den
Kern der alten karischen Stadt, die die dorisch-jonisch gemischte
Kolonistengruppe aus Troizen in der Peloponnes bei ihrer
Einwanderung gegen Ende des zweiten Jahrtausends vor Christus
vorfand, auf der zweiten Anhöhe, die sie Zephyrion nannten, ließen
die Einwanderer sich selbst nieder; heute steht dort, aus antikem
Material aufgebaut, eine Johanniterburg und ruft, wie in Rhodos
und Kos, die Erinnerung wach an die große Zeit dieses Ordens, der
vom 14. bis zum 16. Jahrhundert die Flanke der Ägäis gegen die
türkischen Muselmanen schützte. Zwischen diesen beiden Burg-

Von der Nymphe Salmacis erzählt Ovid, Metam. 4, 302ff.

467



hügeln baut sich die Stadt in der Form eines griechischen Theaters
in die Höhe.

Bereits beim ersten Durchwandern der Stadt mit ihren
freundlich-primitiven Einwohnern, deren grobknochiger Mongolentypus
auffällt, wird sich der westeuropäische Reisende plötzlich des

ungeheuren Abstandes bewußt, der ihn nach dieser kurzen Bootsfahrt

von Europa scheidet, er wird des scharfen Risses inne,
der einst Zusammengehöriges getrennt hat. Kaum glaubt man
noch, daß hier während fast dreitausend Jahren Europäer, Griechen,

gewohnt haben; im Jahre 1922 wurde ja, von Westeuropa kaum
beachtet, über eine Million Griechen aus Westkleinasien vertrieben,
einer der größten Substanzverluste, die Europa erlitten hat (eine

späte Folge des Zusammenbruches des byzantinischen Reiches) —
das sollte man angesichts des aktuellen Zypernproblems nicht
vergessen. Und wenn man die heutige verschlafene, rein türkische
Provinzstadt sieht, so muß man sich entschieden Mühe geben, zu

glauben, daß diese Ortschaft im Altertum bis tief in die Römerzeit
hinein eine bedeutende Handels- und Seestadt von hoher kultureller
Blüte gewesen ist. Das ganze Gebiet von Rhodos bis Halikarnass,
das wir durchfahren haben, bildete ja in geographischer, völkischer
und historischer Hinsicht eine Einheit. Von der gleichen Urbevölkerung,

dem nicht-indogermanischen kleinasiatischen Volk der
Karer besiedelt, die ihre Spuren bis auf den heutigen Tag in
zahlreichen Ortsnamen hinterlassen haben und auch bevölkerungsmäßig

ein z. T. noch erkennbares Substrat darstellen, bildete es

einen kolonialen Raum für die aus der Peloponnes durch die Süd-

ägäis vorstoßenden Dorer, diesen als letzten von Norden nach
Griechenland eindringenden Stamm, dessen hervorstechendste

Eigenschaft militärische Tüchtigkeit und Härte war. Am zähesten

hielt sich im Altertum die eingeborene Bevölkerung in und um
Halikarnass, wo man griechisch-karische Mischehen feststellen
kann; allerdings war das griechische Element kulturell stärker, so

daß die Karer sich im Laufe der Zeit hellenisierten. Im übrigen
teilte diese Landschaft mitsamt Halikarnass die politischen
Geschicke Kleinasiens; sie gehörte also zuerst zum lydischen Reich,
seit dem 6. Jahrhundert zum persischen Großreich; im 4.
Jahrhundert entwickelte sich unter einheimischen hellenistischen Fürst-

468



lichkeiten, die Halikarnass zur Residenz ihres Herrschaftsbereiches
wählten, eine reiche kulturelle Blüte. So förderte besonders der
bedeutende Dynast Mausollos, der die Stadt bedeutend erweiterte,
die schönen Künste: er errichtete sich z.B. schon zu Lebzeiten
ein großes Prachtgrabmal, das die ersten Künstler seiner Zeit mit
Skulpturen dekorierten — es wurde zu den Sieben Weltwundern
gerechnet und lebt noch im Namen «Mausoleum» weiter.

In dieser Stadt wurde Herodot geboren, vermutlich im Jahr
484 vor Christus; sein Vater hieß Lyxes, ein väterlicher Oheim
Panyassis: das sind karische Namen, während seine Mutter den
griechischen Namen Rhoio 7 trägt. Er stammt also deutlich aus
einer — allerdings hellenisierten — Mischfamilie; weitere Namen,
die wohl zur Familie Herodots gehören, lassen auf verwandtschaftliche

Beziehungen zum karischen Tyrannenhaus schließen, auch wenn
er in seinem Werk aus seiner tyrannenfeindlichen Gesinnung kein
Hehl macht; jedenfalls gehört er der Aristokratie an8. Infolge der
Nähe des jonischen Kulturraumes mit dem Zentrum Milet jedoch
hatte sich die dorische Bevölkerung von Halikarnass sprachlich
stark jonisiert: Herodot bedient sich also der jonischen
Schriftsprache, eines weichen, süßklingenden, in vielen Formen und besonders

in der Vokalisation vom Attischen abweichenden griechischen
Dialektes 9.

Geburt und frühe Kindheit Herodots fallen in eine Zeit
welthistorischer Entscheidungen: im Jahre 490 hatten die Athener auf
dem Feld von Marathon das vom Perserkönig Dareios ausgesandte
Heer besiegt, im Jahre 480 wurde der glänzende Seesieg bei Salamis,
dem zu Lande der Sieg bei Platää sowie noch andere entscheidende

Waffentaten folgten, erfochten. Diese Siege drängten die
despotisch regierte asiatische Großmacht für ein Dreivierteljahrhundert

in den Hintergrund, sicherten dem griechischen Mutterland

7 Oder Dryo (vgl. F. Bechtel, Die histor. Personennamen der Griechen,
592ff.); zur Genealogie Herodots Jacoby 217.

8 Die Darstellung Jacobys 219 ist in diesem Punkte derjenigen von
Schmid-Stählin 551,2 vorzuziehen.

9 Vgl. Schmid-Stählin 552. 655f. Im übrigen ist die herodoteische
Sprache eine gehobene, durchs Epos und die jonische Literatur vorgeformte
Kunstsprache.

469



die Freiheit, dem kleinasiatischen Griechentum eine Unabhängigkeit
de facto und bildeten dadurch den Hintergrund und die

selbstverständliche Voraussetzung für den erstaunlichen Aufschwung,
den die gesamte griechische Welt in den kommenden Jahrzehnten
nehmen sollte, auf politischem, wirtschaftlichem, kulturellem,
künstlerischem und wissenschaftlichem Gebiet, der Epoche also,
die wir die Klassik zu nennen pflegen. Herodot, in sie hineingeboren,

war von diesem Geschehen aufs tiefste beeinflußt10. Er ist
einige Jahre jünger als der athenische Staatsmann Perikles, den er
in Athen kennenlernen wird, als der Tragiker Sophokles und als der
Naturphilosoph Empedokles von Akragas, Altersgenosse des Tragikers

Euripides, der den Historiker allerdings viele Jahre überlebt
hat, und des Sophisten Protagoras, und ungefähr 15 Jahre älter
als Sokrates.

Herodot besaß eine ausgedehnte literarische Bildung, wie man
aus seinem Werk ersehen kann; der epischen Literatur stand er
schon dadurch nahe, daß sein Oheim Panyassis einer der letzten
bedeutenden Epiker war: er hatte ein Epos über Herakles geschrieben,

das bis tief in die Zeit des Hellenismus Anerkennung und
Bewunderung fand. Auch Herodots Kenntnis der sonstigen Dichtung,

der Lyrik, der Jambographie, der Elegie und der Tragödie
wird ersichtlich, und die Seelenwanderungs- und Unsterblichkeitslehre

des Pythagoras hat ihn sehr beeindruckt. Am tiefsten ist aber
Herodot von der ihm vorliegenden geographisch-ethnographischen
Literatur beeinflußt worden, ja, diese ist richtungweisend für seine

eigene Lebensarbeit geworden. Diese Literatur steht im großen
Zusammenhang der Entstehung der Wissenschaften, die ins 6.

vorchristliche Jahrhundert fällt. Losgelöst von den Bindungen einer
oft hemmenden Tradition, in zahllosen Kämpfen gehärtet und sich
ihres eigenen Wertes bewußt, doch aufnahmefähig gegenüber all
dem Neuen, dem sie sich in den weiten Räumen und im Zusammenleben

mit zum Teil alten Kulturvölkern gegenübergestellt sahen,
bereit zu lernen, ohne ihr eigenes Wesen preiszugeben, brachten
die Kolonialgriechen Kleinasiens die nötigen Voraussetzungen für

10 Vgl. dazu das reizende Nacherleben von Herodots Kleinkinderjähren
bei L. J. Myres, Herodotus, father of history, 1953, 1 Forsch, bd. 284f.).

470



eine rasch sich vollziehende geistige Entwicklung mit sich.
Philosophie und Mathematik, Medizin und Geographie und schheßlich
auch die Historiographie entstanden hier in wenigen Jahrzehnten
— Thaies von Milet ist bekannt für mathematische und
astronomische Erkenntnisse, Anaximander von Milet zeichnet die erste

Erdkarte, Alkmeon von Kroton, also ein Kolonialgrieche aus dem
süditalischen Raum, verfaßte das erste bedeutende medizinische
Buch der Griechen: er nahm z. B. Tiersektionen vor und entdeckte
die Wichtigkeit des zentralen Nervensystems und des Gehirns; die
Entdeckung der Kugelgestalt der Erde gehört ebenfalls, auch wenn
sie sich nicht durchsetzte, in diese archaische Zeit. Den Ausgangspunkt

der Geographie bildeten zwar weniger wissenschaftliche
Fragestellungen als praktische Zwecke: die Kolonialstädte waren
fast überall so angelegt, daß sie den Binnen- und den Seehandel

beherrschten, sie waren Umschlageplätze erster Ordnung. So waren
Verzeichnisse von Fahrstrecken, Seewegen mit Distanzangaben,
von Häfen, Gewässer- und Klimaverhältnissen unerläßliche
Hilfsmittel für die Handelsschiffahrt: es entstanden eine Art
Handbücher, die sogenannten Periploi, d. h. Küstenumfahrungen, denn
die Schiffahrt richtete sich wenn immer möglich nach den Küsten.
Doch sehr rasch wurde auch dieses Gebiet vom wissenschaftlichen
Forschungsdrang erfaßt und von den dem praktischen Gebrauch
dienenden Periploi trennt sich die Literatur der Periodoi, der
Reisebeschreibungen. Noch immer zwar wird ein Land von der
Küste aus betrachtet, doch in größerem Maße als bisher richtet
sich das Augenmerk des wissenschaftlich gesinnten Reisenden auf
die Menschen, die an und hinter den Küsten wohnen: Art und
Brauchtum der Bevölkerung, ihre Sprache, Ernährung, Beschäftigung,

ihre Regierungsform, ihr Wehrwesen, ihre Religion, die
bedeutenden Männer der Gegenwart und der Vergangenheit, die

Leistungen der Völkerschaften jetzt und früher, all das interessiert
den Betrachter, der objektiv das Gesehene aufnotiert und mit den
eigenen Lebensgewohnheiten und Volksleistungen vergleicht. Wir
verfolgen, wie sich zur nautischen und geographischen die
ethnologisch-volkskundliche Betrachtungsweise gesellt, aus der dann
rasch die historische heranwächst. Methodisch wichtig ist dabei in
jedem Falle das persönliche Sehen, die avxovita, Autopsie; was man

471



gesehen hat, weiß man; so bedeutet ja auch die griechische
Wortprägung laxoQia — deren Wortstamm mit dem lateinischen videre

sehen, unserem deutschen «wissen» zusammenhängt — «Erkundung,

Forschung», dann «das Erforschte», und schließlich
«Darstellung des Erforschten»11. Der bedeutendste dieser altertümlichen
Geographen und Ethnographen, gleichzeitig der wichtigste
Vorläufer Herodots, von dem dieser sehr viel gelernt hat, auch wenn
er mehrfach gegen ihn polemisiert, ist Hekataios von Milet, der als

Ergebnis ausgedehnter Reisen in seinem Buch «Bericht über die

Umfahrung der Erde» die Küstengebiete des Mittelmeeres von
Gibraltar aus dem Nordrand folgend bis zum Kaukasusgebiet und
dann dem Südrand folgend rückwärts bis nach Tanger beschrieben
hat. Andere haben Berichte über Forschungsfahrten ins Gebiet des

Indischen Ozeans oder der afrikanischen Westküste entlang hinterlassen.

So steht Herodot durchaus in einer Tradition, wenn er als junger
Mann, sei es von Halikarnass oder von Samos aus, wo er längere
Zeit als politischer Flüchtling lebte12, seine weiten Reisen
unternahm, die wir aus seinem Werk alle rekonstruieren können13. Er
kennt weite Gebiete Kleinasiens, gewisse Gegenden Vorderasiens,
so Phönikien, Syrien, Palästina, Babylonien — die persischen
Kernlande scheint er nicht besucht zu haben —; in Ägypten hält
er sich 4 Monate auf und besucht auch die Griechenkolonie Kyrene
in Libyen. Eine Nordlandreise führt ihn nach Makedonien, dem

Hellespont und nach Südrußland, in die Heimat der Skythen; die
Inseln der Ägäis und alle wichtigen Städte des griechischen Mutterlandes

sind ihm wohl bekannt; in Athen hat er vorgetragen und
gelebt; er kommt hier mit Perikles zusammen und wird zum
Anhänger der Demokratie, die er preist, obwohl er ihre Schwächen

11 Zur Wortbedeutung vgl. B. Snell, Die Ausdrücke für den Begriff des

Wissens in der vorplaton. Philosophie, Philol. Unters. 29, 1924, 63ff.; zum
Begriff der lOTOQirj s. besonders Herod. II 99,1, 118,1, 119,3; VII 96,1;
interessanterweise wird das Wort von Thukydides gemieden, s. Snell 65.

12 Vgl. die bemerkenswerten Ausführungen über das Verhältnis qjvydgj
Geschichtsschreiber von T. S. Brown, Herodotus and his profession, Americ.
Histor. Rev. 69, 1954, 841ff. Forsch, bd. 286ff.).

13 Grundlegend über Herodots Reisen Jacoby 247—280; ferner Myees
a. O. 4—9.

472



nicht verschweigt14. Einige Kenntnis Großgriechenlands, also

Unteritaliens und Siziliens, konnte sich Herodot aneignen, als er
nach Thurioi auswanderte, einer Kolonie, die soeben von den

Griechen unter Führung der Athener an Stelle des alten Sybaris
an der Westseite des tarentinischen Golfes in unmittelbarer Nähe
der Küste gegründet worden war; er erwarb sich dort das Bürgerrecht

— im ersten Satz seines Werkes nennt er sich 'Hoödorog &ov-

qiov, Herodot aus Thurioi; 'Hoodorog 'Afaxaovrjoo-eog, Herodot aus

Halikarnass, ist eine spätere gelehrte allgemeingewordene
Textvariante15 — und er sei sogar in Thurioi gestorben und auf dem

Marktplatz begraben worden, was beides allerdings sehr
unwahrscheinlich ist; er dürfte nach Athen zurückgekehrt sein, dort den

Ausbruch des peloponnesischen Krieges erlebt haben und vor 425,

also im Alter von nicht ganz 60 Jahren, gestorben sein16.

Herodots Geschichtsbuch ist sein Lebenswerk; es wurde später,

zur Zeit der alexandrinischen Editionstätigkeit, in 9 Bücher
eingeteilt, die man nach den neun Musen nannte17; in einer modernen

Ausgabe umfaßt der griechische Text über 1500 Kapitel auf etwa
900 Druckseiten. Einen eigentlichen Titel hat das Werk, wie es

noch halbarchaischer Weise entspricht, nicht gehabt; aber aus dem

Einleitungssatz18, der den Titel ersetzt, können wir ihn
substituieren: laroQirjg ajiode^tg, also «Darlegung der Forschungsergebnisse».

Daß es sich bei seinen Forschungen um Geschichte handelt

— das Wort iaxooir\ hat eben diese Bedeutungsverengerung noch

nicht durchgemacht — merken wir erst, wenn wir weiterlesen; es

heißt da

«damit weder das, was von den Menschen getan worden ist, mit
der Zeit in Vergessenheit gerate, noch große und bewunderungs-

14 Zu Herodots Verhältnis zur athenischen Demokratie vgl. H. Stras-
btjrger, Herodot und das perikleische Athen, Historia 5, 1955, 1—25

Forsch.bd. 574—608).
is Vgl. Jacoby 205ff.
16 Jacoby 246 setzt sich allerdings für Thurioi ein; anders Sohmid-

Stählin 589.
17 Vgl. Schmid-Stählin 662f.; zur Einteilung auch Myres a. O. 64ff.
18 Eine genaue Interpretation dieses Einleitungssatzes gibt H. Erbse,

Der erste Satz im Werke Herodots, Festschrift Bruno Snell 1956, 209—222.

473



würdige Leistungen, die teils von Griechen, teils von Nicht-
griechen vollbracht worden sind, ruhmlos bleiben >>19.

Herodot will also berichten, aber auch werten; der Zweck ist,
die Erinnerung an ruhmreiche Taten und Leistungen wachzuhalten.
Hier steht Herodot noch ganz im Banne Homers und des Epos:
zum Ruhme der Helden singt der Sänger. Achilleus singt
«Ruhmestaten der Männer»20; wie Odysseus sich bei den Phäaken
aufhält und im Saal des Königs Alkinoos das Festmahl beendet ist,
«trieb die Muse den Sänger, das Lob der Helden zu singen»21,
und in Hesiods Theogonie wird gesagt, daß der Sänger, der die
Ruhmestaten der früheren Menschen singt, auch den kummerbeladen-
sten Menschen erquicke22. Aber daß Herodots Werk etwas ganz
anderes ist als eine bloße Erzählung, als ein Epos in Prosa, auch
wenn er zu den ganz großen Erzählern der Weltliteratur gehört,
zeigen Inhalt und Methode seiner loToot-n, seiner Erkundung und
Forschung.

Der Inhalt von Herodots Werk ist die Geschichte des Perserreiches

von der Gründung bis in die Zeit des Schriftstellers, und
äußerlich ordnet er seinen Stoff nach den vier Perserkönigen Kyros
— Kambyses — Dareios — Xerxes, wodurch in seinem Werk vier
umfangreiche, doch verschiedengroße Blöcke entstanden, welche
die Geschichte des vorderasiatisch-ägyptisch-ägäischen Raumes
von ungefähr einem Jahrhundert umfassen. So fällt unter die
Regierungszeit des Kyros die eigentliche Reichsgründung mit der
Eroberung Mediens und Babyloniens23, unter die des Kambyses
die Eroberung Ägyptens, der Zug gegen die Äthiopier und die
Erhebung gegen den König, unter die des Dareios die Festigung

19 Die Übersetzungsproben des vorliegenden Aufsatzes stammen vom
Verfasser.

20 Ilias I 189.
21 Odyssee & 73.
22 Vers 98—103.
23 Die Geschichte Lydiens, dessen Eroberung durch Kyros und den Sturz

des Kroisos steht Herodot an die Spitze seines Werkes, bevor er sich der
Darstellung des Perserreiches zuwendet; er gewinnt durch diesen sog. lydi-
schen Logos eine spannende und mit mancherlei Exkursen gewürzte
Einleitung (I 6—94).

474



der Königsmacht, die neue Reichseinteilung, die Gewinnung von
Samos, der erfolglose Zug gegen die Skythen in Rumänien und
Südrußland, die Feldzüge gegen Thrakien und Libyen, der jonische
Aufstand und der Vergeltungszug der Perser gegen Athen, unter
die Regierung des Xerxes endlich der großangelegte Eroberungszug

gegen Griechenland und der Rückzug. Doch, wie gesagt, ist
diese Einteilung nur eine äußerliche Ordnung, die nicht einmal so

leicht erkannt werden kann, eine äußere Schale, in die der Schriftsteller

eine ungeheure Stoffmasse geschüttet hat: Berichte von
Völkerbewegungen und Kämpfen, von Einzel- und Volksschicksalen,

Ethnologisches und Naturkundliches, wunderbare Begebenheiten

aller Art, Geographisches und Religiös-Kultisches, Träume,
Mythologisches, Beschreibungen von Bauwerken und
Gebrauchsgegenständen, von Kunstwerken, Kulturhistorisches, Aussprüche,
Diskussionen und Gedanken von berühmten und unberühmten
Männern, Anekdoten verschiedener Herkunft und Tiefe, eigene

Reflexionen und Beurteilungen, sowie die Meinungsäußerungen
anderer Gewährsleute, eine Stoffmasse also, die den Leser faziniert
und amüsiert, erschüttert, begeistert, zum Weiterdenken anregt
und — verwirrt. Die Lektüre und genauere Untersuchung aber

zeigen, daß der Autor diese Stofffülle doch in eine — freilich sehr

komplizierte — Ordnung gebracht hat. Er bedient sich nämlich
eines besonderen, virtuos gehandhabten und künstlerisch
durchgebildeten Stil- und Dispositionsmittels, der Exkurstechnik. Wir
können über hundert größere Exkurse, die von der Haupterzählung

wegführen, feststellen, und mehr als siebzig größere Exkurse
innerhalb von Exkursen, wozu noch zahlreiche kleine und kleinste

kommen, so daß sich ab und zu ganze Exkursnester finden, kleine

Labyrinthe, aus denen man aber vom Schriftsteller sorgsam
herausgeführt wird; denn er beherrscht seine Seitenpfade, und oft tut er
durch eine ausdrückliche Bemerkung kund, daß der Exkurs beendet
ist24. Nebenbei sei bemerkt, und das ist charakteristisch für Herodots

schriftstellerisch-künstlerische Auffassung, daß die Bezeichnung

«Exkurs», griechisch «exrooTirj», also «Abschweifung, die vom
Thema wegführt», nicht verwendet wird, sondern «7iQoa-&^xrj-

24 Vgl. Pohlenz 59ff.; über die «Ringkomposition» 63; über die
formalen Unterschiede einzelner «Exkurse» 67ff.

475



Tiagev&ijxrj», also «Zusatz, Zufügung, die die Erzählung bereichert».
Diese Beifügungen nehmen einen sehr unterschiedlichen Raum ein,
von einem oder mehreren Sätzen, bis zu Dutzenden von Kapiteln,
ja, die Beschreibung Ägyptens, seiner Einwohner, Kultur und
Geschichte umfaßt ein ganzes Buch. Aber die Exkurse sind, wie
schon angedeutet, für Herodot nicht eine Notlösung, sondern ein
künstlerisches Prinzip, zu dem er sich bekennt; er sagt selbst:

«Zusätze hat mein Werk ja von Anfang an gesucht» (IV 30),
oder ein andermal:

«Dieser Bericht über die Rheginer und Tarentiner ist ein Zusatz
zu meiner Erzählung» (VII 171,1).

Die Exkurse drohen nun nicht nur manchmal die Einheitlichkeit
des Werkes zu sprengen, sondern auch das chronologische Gefüge,
das durch die Abfolge der vier Perserkönige gegeben ist: Herodot
knüpft nämlich seine Exkurse in freiester Assoziation an irgend
ein Stichwort, einen Namen, ein Ereignis, eine Tat, einen Gegenstand,

an, um etwas zu erzählen, was zwar logisch durchaus mit
dem betreffenden Stichwort zusammenhängt, aber chronologisch
und sachlich weit über die Haupterzählung hinaus in andere Zeiten
und andere Verhältnisse führen kann. Mit einem der Filmtechnik
entlehnten Ausdruck könnte man dieses Verfahren als
«Rückblende» bezeichnen. Für die Länge des Exkurses wird meist die
Haupthandlung völlig aus den Augen verloren: das Interesse des
Schriftstellers richtet sieh ganz auf die Erzählung des Exkurses.

Wie ein solches Exkursgeäste aussehen kann, sei an einem
Beispiel aus dem 6. Buch dargelegt. Es handelt sich um einen Abschnitt
aus der Regierungszeit des Perserkönigs Dareios, der seinen Rachezug

gegen die Griechen, besonders gegen Athen und Eretria,
vorbereitet, also um die Zeit unmittelbar vor der Schlacht bei Marathon.

Der König schickt Herolde in die griechischen Städte des
Festlandes und auf die Inseln, um Erde und Wasser, die Zeichen der
Unterwerfung, zu verlangen; viele fügen sich, unter anderem auch
die Einwohner von Ägina, jener in unmittelbarer Nähe Athens
gelegenen Inselstadt, einer alten Seemacht und Feindin und
Handelskonkurrentin Athens (VI 48f.). Soweit die Haupthandlung; auf
die Erzählung aber, welches die weiteren Maßnahmen des Dareios

476



sind, muß der Leser vorderhand warten. Denn der Autor wendet
sich den Athenern zu und erzählt, wie sie auf dieses Unterwerfungsangebot

Äginas reagieren: sie empfinden es als gegen sich gerichtet
und wenden sich an Sparta, die Vormacht in Griechenland, die

gerne die Polizistenrolle übernimmt, mit der Bitte, in Ägina die

Schuldigen zu verhaften. Wir befinden uns unvermerkt im 1. Exkurs.
Die Spartaner schicken den König Kleomenes nach Ägina, der dort
zum Rechten sehen soll, aber auf Widerstand stößt. Während seiner
Abwesenheit aber agitiert der in Sparta zurückgebliebene König
Demaratos (51) — Sparta wird ja von zwei Königen regiert —
gegen den abwesenden Kleomenes; denn zwischen den beiden

Königsfamilien herrscht ein alter Sippenhaß. Schon befinden wir
uns in einem Exkurs innerhalb des 1. Exkurses, ich nenne ihn
Exkurs 2. Grades. Es wird nun der Grund dieses Familienhasses

erzählt; ein Nachtrag bringt Angaben über die Herkunft der
dorischen Könige im allgemeinen. Es schließt sich ein Exkurs
3. Grades an, der von den Ehren und Pflichten der Spartanerkönige
erzählt; ein Nachtrag erläutert die Trauerbräuche beim Tod eines

Königs; ähnliche Gebräuche haben auch nichtgriechische Völker,
wie überhaupt Griechen und Nichtgriechen oft gleichartige Gewohnheiten

zeigen; es folgen kurze Beispiele.
«Damals verleumdete also Demaratos den in Ägina abwesenden

Kleomenes ...» (61,1), mit diesem Wiederholungssatz, einem
beliebten Mittel Herodots, nach einem Exkurs den Faden des

unterbrochenen Zusammenhangs wiederaufzunehmen, kehrt Herodot in
den Exkurs 2. Grades zurück, nämlich den Bericht über die Feindschaft

der beiden Spartanerkönige. Kleomenes kehrt nach Sparta
zurück und beschließt, Demaratos zu stürzen. Er hat ihm gegenüber

folgende Angriffsmöglichkeit: es hebt ein neuer Exkurs 3. Grades

an, in dem Demarats zweifelhafte Abkunft mitgeteilt wird; er ist
nämlich das Kind der dritten Frau seines Vaters Ariston — über
die Schönheit dieser Frau wird ein Märchen aus ihrer Kindheit
eingeschoben, ein Exkurs 4. Grades —, die dieser seinem Freund
abspenstig gemacht hat, und zwar ist dieses Kind — Demarat
also — so kurz nach dieser neuen Eheschließung zur Welt gekommen,

daß Aristons Vaterschaft zweifelhaft ist. Aber Demarat ist
trotzdem König geworden. Für einen Moment nimmt Herodot den

477



Exkurs 2. Grades wieder auf: Kleomenes also will sich an Demarat,
der ihn verleumdet hat, rächen und verbindet sich deshalb mit
Leotychides, einem jüngeren Glied desselben Königsgeschlechtes,
dem auch Demarat angehört; Leotychides soll an Demarats Stelle
König werden. Ein kleiner Exkurs 3. Grades bringt den Grund,
warum Leotychides und Demarat verfeindet sind — dieser hatte
jenem nämlich die Braut weggeschnappt —. Der Exkurs 2. Grades
wird weitergeführt: Leotychides klagt den Demaratos mit dem
Hinweis auf dessen zweifelhafte Abkunft an, er sei unrechtmäßig
König. Die Spartaner wenden sich an das delphische Orakel. Doch
König Kleomenes besticht einen gewissen Kobon in Delphi und
dieser die Pythia, sie solle gegen Demaratos entscheiden — rasch
wird die spätere Bestrafung Kobons und der Priesterin nachgetragen,

ein winziger Exkurs 3. Grades —; nun wird also Demaratos
als König abgesetzt und Leotychides nimmt dessen Platz ein. In
zwei Exkursen 3. Grades werden die weiteren Schicksale Demarats,
seine Flucht aus Sparta und seine Aufnahme am Hofe des Perserkönigs,

sowie diejenigen des Leotychides — er ließ sich bestechen,
floh aus Sparta und kam bald darauf ums Leben — erzählt, wobei
aber die Chronologie mißachtet wird; Herodot muß anfügen:

«Dieses ereignete sich aber später» (73,1),

Für einige Zeilen kehren wir jetzt, nachdem der Autor mit einem
Nebensatz den langen Exkurs 2. Grades abgeschlossen hat, zum
ursprünglichen Exkurs 1. Grades zurück: die beiden Spartanerkönige

also, Kleomenes und der neu eingesetzte Leotychides, nehmen

die vornehmsten Ägineten gefangen und liefern sie den Athenern

aus. Sofort aber stürzt sich Herodot in einen neuen Exkurs
2. Grades: die Schicksale des Kleomenes, dessen unlautere Mittel
gegen Demaratos ans Tageslicht gekommen sind, werden berichtet:
wie er aus Sparta flieht, die Arkader aufhetzt — eine kleine
topographische Notiz bildet einen Exkurs 3. Grades —, und wie er
endet: er wird nämlich wahnsinnig und zerfleischt sich selber.
Darüber, aus welchem Grund Kleomenes so schrecklich umkommt,
gibt es verschiedene Varianten: in einem längeren Exkurs 3. Grades
wird ausführlich die Auffassung der Argiver berichtet: Kleomenes
hatte einst gegen sie auf eine ruchlose Weise Krieg geführt und

478



dabei die Götter beleidigt; durch drei kleine Einschiebsel 4. Grades
wird dieser Exkurs unterbrochen, von denen eines etwas über den
stymphalischen See und zwei etwas über Argos aussagen. Mit dem
Satz: «Die Argiver nun behaupten, deshalb sei Kleomenes dem
Wahnsinn verfallen und so unglücklich zugrunde gegangen ...»
(84,1) schließt der Autor den Exkurs 3. Grades und fügt als
weiteren Exkurs 3. Grades eine lakedämonische Variante an:
Kleomenes habe von den Skythen gelernt, ungemischten Wein zu trinken,

und dies sei der Grund seines Wahnsinns. In einem neuen
Exkurs 4. Grades wird nachgetragen, wie Kleomenes mit den
Skythen in Berührung gekommen sei. Zum Schluß des Exkurses
2. Grades bezieht Herodot selbst Stellung: beim Ende des
Kleomenes handelt es sich um eine göttliche Strafe für sein Verhalten
gegenüber Demaratos (84,3).

Damit sind wir wieder beim Exkurs 1. Grades angelangt: «Als
die Ägineten erfuhren, daß Kleomenes umgekommen sei, schickten
sie Gesandte nach Sparta ...» (85,1); diese beschweren sich über
Leotychides und darüber, daß die Gefangenen an Athen ausgeliefert
worden seien. Leotychides reist daraufhin nach Athen, um die
gefangenen Ägineten zurückzuholen, erhält sie aber nicht. Nun
erzählt er den Athenern — es ist ein Exkurs 2. Grades — das
Märchen von Glaukos, der anvertrautes Gut unterschlagen wollte
und dafür von den Göttern mitsamt seinem ganzen Geschlecht
vernichtet wird. Trotzdem aber geben die Athener die Gefangenen
nicht heraus. Von nun an führt Herodot relativ zielstrebig den

Hauptexkurs zu Ende, der nur noch von drei kurzen Exkursen
2. Grades unterbrochen wird: die Kämpfe zwischen Athen und
Ägina werden erzählt, wobei eine äginetische Revolutionspartei
diesen die Stadt zuspielen will, was aber mißlingt; einige
Revolutionäre fliehen — ihre Schicksale werden in einem Kurzexkurs
erwähnt —, die Mehrzahl wird gefangen und hingerichtet — in
einem Exkurs findet eine besondere Freveltat Erwähnung —; die
Athener rücken darauf mit einer Flotte gegen Ägina vor, und die
Ägineten wenden sich an Argos um Hilfe; die Argiver schlagen
indessen eine offizielle Hilfeleistung ab — ein Exkurs gibt den
Grund an —, doch kommen Freiwillige. Mit dem Satz: «Die Athener
also führten Krieg mit den Ägineten, der Perserkönig aber traf

479



seine Maßnahmen ...» (VI, 94) findet der 1. Exkurs ein Ende, und
man steht wieder in der Haupthandlung, die man vor 45 Kapiteln
verlassen hat: der Leser ist durch einen Exkurs 1. Grades, sechs

Exkurse 2. Grades, neun Exkurse 3. Grades und fünf Exkurse
4. Grades, also durch 21 Exkurse glücklich zum Hauptstrom der
Erzählung zurückgeführt worden; in ihnen wurde hauptsächlich
athenisch-äginetische Kriegsgeschichte und spartanische
Königsgeschichte miteinander verwoben und dargestellt25.

Dadurch ist ein wichtiger Aspekt der herodoteischen
Darstellungskunst deutlich geworden; aber man muß dabei berücksichtigen,

daß ihr nicht nur das Stilprinzip der Variatio, des

Abwechslungsreichtums, der auflockern soll, zugrunde liegt, sondern die

Erzählerfreude, die am Kleinen, Unwichtigen oder Halbwichtigen
ein ebenso großes Interesse hat wie an den Hauptströmen des

Geschehens. Negativ würde man sagen, Herodots kritisches
Verständnis, seine Fähigkeit, Wichtiges und Unwichtiges zu
unterscheiden, sei noch wenig entwickelt; das mag so sein, aber andererseits

darf man nicht vergessen, daß hierin Herodot wiederum der
starken epischen Tradition verpflichtet ist; von den Späteren wird
Herodot als 'Ofj,r]Qixd>tarog, also «sehr stark in homerischer
Tradition stehend», bezeichnet26. Im dargelegten Abschnitt verliert
man die Haupthandlung ja so sehr aus den Augen, daß sie mit einer

völlig zurücktretenden Rahmenerzählung verglichen werden kann;
wer denkt da nicht an den homerischen Odysseus, der den Phäaken,
zu denen er sich gerettet hat, alle seine Abenteuer erzählt: während
vier Gesängen der Odyssee vergißt so der Hörer oder Leser die

Rahmenhandlung — den erzählenden, sich auf dem Heimweg
befindlichen Odysseus — und erlebt nur seine Abenteuer! Denn
auch ein Weiteres hat Herodot mit dem epischen Dichter gemein:
beide haben Zeit, Zeit für Einzelheiten, für Seitenpfade. Und es

ist wohl nicht verfehlt, hier auch einen Einfluß Kleinasiens und
des Orients zu sehen — Epos, antike Novellistik und Historiographie

entstammen ja dem jonisch-kleinasiatischen Raum; die
Exkurstechnik ist auch die Darstellungskunst des orientalischen

25 S. die graphische Darstellung dieses «Exkurskaktus» am Ende des

Aufsatzes.
26 Autor ji. vipovg 13,3.

480



Märchenerzählers, der Geschichte an Geschichte reiht und oft
ineinander verwebt27 — man erinnere sich an die derselben
Tradition entstammenden arabischen Märchen von Tausendundeiner
Nacht, die ja alle Scheherezade ihrem mörderischen Sultan und
Ehemann erzählt, wo wir auch die kunstvollsten Verschlingungen
und Verknüpfungen antreffen.

Die Exkurse sind auch die Stellen, wo Herodot seine zahlreichen
ethnologisch - volkskundlich - naturwissenschaftlichen Kenntnisse
unterbringt. Aus dem reichen Material seien zwei kurze Beispiele
gegeben. Das erste ist dem ägyptischen Logos entnommen. Herodot
erwähnt die heiligen Tiere der Ägypter und kommt dann auf die
den damaligen Griechen noch fast unbekannte Katze zu sprechen:

«Obwohl die Leute die Ägypter) viele Haustiere besitzen,
würden sie noch viel mehr haben, wenn nicht den Katzen folgendes
zustieße: Wenn die Weibchen geboren haben, gehen sie nicht mehr
zu den Männchen. Diesen ist es nun, obschon sie es wünschen,
nicht mehr möglich, sich mit ihnen zu vereinigen. Um dem
abzuhelfen, haben sie sich nun folgenden Ausweg ausgedacht: sie stehlen

den Weibchen die Jungen, tragen sie fort und töten sie; wenn
sie sie getötet haben, fressen sie sie freilich nicht. Da nun die Weibchen

der Jungen beraubt sind und sich andere wünschen, gehen
sie also wiederum zu den Katern; denn es handelt sich um ein
Tier, das die Jungen liebt» (II 66).

Das zweite Beispiel stammt aus dem skythischen Logos des

4. Buches. Die Skythen waren ein nördlich der Donaumündung
und in Südrußland hausender halbbarbarischer Stamm, den Herodot

von seiner Nordlandreise her kannte. Es ist die Rede von
Dampfbädern und Kosmetik.

(Wenn sie drei Holzstangen aufgestellt und gegeneinandergelehnt
haben, umspannen sie diese mit wollenen Decken und ziehen sie

fest, so gut sie können; nachher werfen sie Steine, die im Feuer
zum Glühen gebracht worden sind, in einen Trog, der mitten in
jenem aus Stangen und Decken bestehenden Zelt steht. Es gibt
bei ihnen nun Hanf, der im Lande wächst, abgesehen von der
Dicke und Größe dem Flachs sehr ähnlich; darin nämlich ist der

27 Wichtiger Hinweis von E. Howald, Vom Geist antiker Geschichtsschreibung

42.

481



Hanf weit überlegen. Er wächst sowohl wild als auch angebaut,
und die Thraker stellen damit Kleider her, die den Leinenkleidern
sehr ähnlich sind. Man dürfte nicht einmal den Unterschied
zwischen Leinen und Hanf feststellen können, wenn man ihn nicht
genau kennt; wer noch nie Hanf gesehen hat, wird glauben, das
Kleid sei leinen. Wenn nun die Skythen den Samen dieses Hanfes
ergriffen haben, kriechen sie unter die Decken und werfen ihn
hernach auf die glühenden Steine; der Samen raucht auf diesen Steinen

und erzeugt einen solchen Dampf, daß kein griechisches
Schwitzbad ihn übertrifft. Die Skythen schätzen dies und schreien
laut. Das dient ihnen als Bad; denn in Wasser baden sie überhaupt
nie28. Ihre Frauen aber zerreiben auf einem rauhen Stein Zypressen-,
Zedern- und Weihrauchholz, indem sie Wasser dazugießen; nachher
streichen sie diese Masse, die dick ist, über den ganzen Körper und
das Gesicht; davon werden sie einerseits wohlriechend, anderseits,
wenn sie am nächsten Tag die aufgestrichene Schicht entfernen,
rein und glänzend» (IV 73ff.).

Das führt uns nun hinüber zu einem weiteren Aspekt, zu Herodot

dem Erzähler. Als Probe diene eine Stelle, die zwei hübsche
Novellen enthält; sie stammt aus dem 6. Buch, und zwar handelt
es sich um einen Teil des Alkmeonidenexkurses, der von Herodot
nach dem Schlachtbericht von Marathon eingeschoben wird. Die
Alkmeoniden waren eines der berühmtesten Geschlechter Athens,
Perikles gehörte ihm an. Herodot erzählt also folgendermaßen:

«Die Alkmeoniden waren zwar schon früher in Athen berühmt,
seit Alkmeon aber und dann seit Megakles wurden sie außerordentlich

berühmt. Einerseits nämlich stand Alkmeon, der Sohn des

Megakles, den Gesandten des Kroisos, die aus Sardes zum Orakel
von Delphi gekommen waren, freundlich mit Rat und Tat bei, und
als Kroisos von den Gesandten, die zum Orakel gegangen waren,
erfahren hatte, daß jener ihm Freundlichkeit erwiesen habe, ließ er
ihn nach Sardes kommen, und als er da war, wollte er ihn mit allem
Gold beschenken, das er auf seinem Körper aufs Mal mittragen
könne. Alkmeon aber machte für dieses Geschenk, das doch
großzügig war, folgende Vorbereitungen: er zog einen weiten Leibrock

28 Den kultischen Hintergrund dieser Dampfbäder arbeitet K. Meuli
heraus, Scythica, Hermes 70, 1935, 121ff. Forsch.bd. 456ff.).

482



an und ließ daran einen tiefen Bausch herabfallen, er stieg in die
weitesten Stiefel, die er finden konnte, und ging in die
Schatzkammer, in die man ihn führte. Zuerst fiel er über eine Haufen
Goldstaub her und stopfte neben seinen Beinen durch soviel Gold
in die Stiefel, wie diese nur fassen konnten, darauf füllte er den

ganzen Gewandbausch mit Gold und streute Goldstaub auf seine

Haupthaare und er nahm auch welchen in seinen Mund; so verließ
er die Schatzkammer, mit Mühe seine Stiefel schleppend, allem
anderen ähnlicher als einem Menschen. Sein Mund war prall gefüllt
und alles an ihm war ausgestopft. Kroisos lachte, als er ihn sah; er
schenkte ihm alles und gab ihm dazu noch einmal soviel. So wurde
dieses Haus so außerordentlich reich, und Alkmeon, der infolgedessen

Rennpferde halten konnte, gewann einen Sieg in Olympia.
Anderseits aber, in der folgenden Generation, gewann dieses Haus
durch Kleisthenes, den Tyrannen von Sikyon, noch mehr Ansehen,
so daß es bei den Griechen noch viel berühmter wurde, als es vorher
war. Kleisthenes, der Sohn des Aristonymos, der Enkel des Myron,
der Urenkel des Andreus, hatte eine Tochter namens Agariste.
Diese wollte er dem Tüchtigsten, den er unter allen Griechen fände,
zur Frau geben. Als sie nun in Olympia waren, ließ Kleisthenes,
nachdem er einen Sieg mit dem Viergespann gewonnen hatte,
verkünden, daß jeder Grieche, der sich für würdig erachte, der
Schwiegersohn des Kleisthenes zu werden, auf den 60. Tag oder auch
früher nach Sikyon kommen solle, da er, Kleisthenes, im Sinne habe,
die Hochzeit binnen eines Jahres zu feiern, von jenem 60. Tage an
gerechnet. Da kamen nun alle Griechen, die auf sich selbst und auf
ihre Vaterstadt stolz waren, als Freier daher; für sie ließ Kleisthenes
eine Rennbahn und einen Ringplatz anlegen und hielt sie zu diesem
Zwecke bereit ...» (VI 125f.).

Im folgenden zählt Herodot die zahlreichen Freier auf und nennt
unter anderen auch Megakles aus Athen, den Sohn jenes Alkmeon,
der bei Kroisos gewesen war, und Hippokieides, den Sohn des

Teisandros, der an Reichtum und Schönheit alle Athener übertraf;
dann fährt er fort:

«Als die Freier auf den vorausbestimmten Tag angekommen
waren, erkundigte sich Kleisthenes zuerst bei ihnen nach ihren
Heimatstädten und bei jedem nach seiner Familie; darauf behielt

483



er sie ein Jahr lang bei sich und prüfte ihre männliche Tüchtigkeit
und ihre Gemütsart, ihre Erziehung und ihren Charakter, und er
sprach mit jedem einzeln und mit allen zusammen; die jüngeren
unter ihnen führte er auf die Sportplätze, und was das wichtigste
war, er prüfte sie beim geselligen Zusammensein. Die ganze Zeit
über, die er sie bei sich behielt, verfuhr er so, und gleichzeitig
bewirtete er sie herrlich. Nun gefielen ihm aber am meisten von
allen Freiern diejenigen, die von Athen gekommen waren, und von
diesen zog er den Hippokieides, den Sohn des Teisandros, vor,
sowohl wegen seiner männlichen Tüchtigkeit als auch weil er von
früher her mit den Kypseliden in Korinth verwandt war. Als nun
der für das Hochzeitsfest bestimmte Tag gekommen war, an
welchem Kleisthenes verkünden sollte, wen er von allen auswähle,
opferte er hundert Rinder und bewirtete die Freier und alle Sikyo-
nier. Wie sie sich vom Mahle erhoben hatten, veranstalteten die
Freier mitten unter allem Volke einen Wettkampf in Lied und
Wort. Als das Gelage weiter ging, befahl Hippokieides, der die
Zuhörer sehr beeindruckte, dem Flötenspieler, er solle einen Tanz
spielen, und als dieser gehorchte, tanzte er. Sich selbst gefiel er
beim Tanze; als Kleisthenes es aber sah, mißfiel ihm die ganze
Sache. Nach einer Pause ließ Hippokieides einen Tisch bringen,
und als dieser da war, tanzte er auf ihm zuerst einen Tanz nach
lakonischer Art, darauf einen anderen nach attischer Art, zum
dritten stellte er sich auf dem Tisch auf den Kopf und gestikulierte
mit den Beinen. Als Kleisthenes den ersten und zweiten Tanz sah,
wies er wegen der schamlosen Tanzerei den Gedanken, Hippo-
kleides könnte sein Schwiegersohn werden, zurück, doch er
beherrschte sich, da er nicht auf ihn losfahren wollte; als er ihn aber
mit den Beinen gestikulieren sah, konnte er nicht mehr an sich
halten und sagte: ,0 Sohn des Teisandros, vertanzt hast du dir die
Hochzeit.' Hippokieides aber gab zur Antwort: ,Das kümmert den

Hippokieides nicht.' Daher stammt dieses Sprichwort. Kleisthenes
ließ nun Schweigen gebieten und sagte in der Versammlung
folgendes : ,Ihr Männer, die ihr um meine Tochter freit, ich lobe euch
alle, und ich würde euch allen, wenn es möglich wäre, zu Gefallen
sein, ohne den einen von euch als Auserwählten zu bevorzugen und
die andern abzuweisen. Aber es ist unmöglich, daß der, der für die

484



Zukunft einer einzigen Jungfrau plant, allen nach dem Sinne handelt

; so will ich denen von euch, die von dieser Heirat ausgeschlossen

werden, jedem einzelnen, ein Talent Silbers zum Geschenke
geben, weil er mich geehrt hat, indem er sich mit meiner Tochter
hat vermählen wollen, und auch wegen seiner Abwesenheit von
zu Hause; dem Megakles aber, dem Sohne des Alkmeon, verlobe
ich nach dem Gesetze der Athener meine Agariste.' Als Megakles
die Verlobung bestätigt hatte, wurde von Kleisthenes die Hochzeit
festgesetzt. — Das ist die Geschichte von der Wahl des Freiers,
und so wurden die Alkmeoniden in ganz Griechenland berühmt»
(VI 128ff.).

Ähnliche Geschichten mit novellistischen, anekdotischen oder
märchenhaften Zügen gibt es zahlreiche, denken wir etwa an die
Begegnung des weisen Solon mit dem glückstrunkenen Lyderkönig
Kroisos (I 30-33), oder an die Rettung Arions durch den Delphin
(I 23f.), oder an die tiefsinnige Fabel vom Ring des Polykrates, des
Tyrannen von Samos (III 39-43)29.

Aber Herodot ist nicht nur Ethnograph und Novellist, und auch
nicht nur Berichterstatter asiatischer Reichsbildung oder lokaler
griechischer Streitigkeiten; als solcher hätte er, auch wenn er
anmutig und spannend erzählt, doch wohl in der Überlieferungsgeschichte

dasselbe Schicksal erlitten, wie die anderen Logographen
seiner Zeit: sein Werk wäre von späteren griechischen Geschichtsschreibern

und Sammelschriftstellern benützt und exzerpiert —
das ist es auch tatsächlich — und zugleich verdrängt worden. Nun
aber haben ihm die Ereignisse, die zu erzählen er sich vorgenommen
hatte, einen Stoff weltgeschichtlicher Größe und Bedeutung geliefert,

einen Stoff, an dem er selbst emporwachsen konnte30: die

29 Vgl. dazu W. Aly, Volksmärchen, Sage und Novelle bei Herodot und
seinen Zeitgenossen, 1921; zur Alkmeonidennovelle 158—160.

30 Die Frage, ob Herodot von vorneherein eine feste historiographische
Zielsetzung besessen habe (Hauptvertreter dieser Anschauung ist Pohlenz,
bes. S. 1—20), odor ob er sich sachte vom Ethnographen und Geographen
zum Historiker gewandelt habe (so z. B. K. Latte, Die Anfänge der griech.
Geschichtsschreibung, Fond. Hardt, Entretiens IV 1956, bes. S. 7.12), gehört
zu den Standardfragen der Herodotforschung. Doch scheinen mir die beiden
Anschauungen gar nicht unvereinbar zu sein: daß Herodot zur Zeit seiner

485



Perserkriege, die eng mit Herodots engerer Heimat, dem
kleinasiatischen Griechentum, zusammenhängen. Herodot war schon für
die Antike die Quelle dafür, wie er es auch für uns noch ist. Die
griechischen Städte Kleinasiens und Zyperns empörten sich — aus
den verschiedensten Gründen — gegen die persische Oberhoheit
und fielen ab; aber schlecht vorbereitet und vom mutterländischen
Griechentum kaum unterstützt — nur Athen schickte 20 Schiffe,
denen sich noch 5 des kleinen Eretria auf Euböa zugesellten — und
unter sich uneins, ohne Ausdauer und gemeinsamen Kriegsplan
konnten sich die Jonier nicht durchsetzen; die abgefallenen Gebiete
wurden von den Persern wieder besetzt, und Milet, die reichste
und größte Stadt, von der die Aufstandsbewegung ausgegangen
war, wurde zerstört, die Einwohner getötet oder versklavt. Dies

Ereignis wirkte in Griechenland niederschmetternd. Herodot gibt
uns ein Beispiel davon:

«Die Athener aber zeigten auf mannigfaltige Weise, daß sie über
die Einnahme von Milet überaus erschüttert waren, besonders aber
dadurch, daß sie dem Phrynichos, der ein Drama «die Einnahme
von Milet» verfaßt hatte, bei dessen Aufführung die Zuschauer in
Tränen ausbrachen, eine Strafe von 1000 Drachmen auferlegten,
weil er ein Leid, das sie alle anginge, wieder aufgerührt habe, und
sie ordneten an, daß nie wieder jemand dieses Drama zur Aufführung

bringen dürfe» (VI 21)31. Aber die Einnahme Milets bildete
nur den Auftakt zu viel schwerwiegenderen Ereignissen: das
Eingreifen Athens und Eretrias gab den Persern die Möglichkeit, ihre

Reisen und seines Materialsammelns, den Spuren des Hekataios folgend,
ebensosehr von ethnographisch-geographischen Fragestellungen beherrscht
gewesen ist, daneben in buntester Weise f)av[Jldcfia aller Art gesammelt hat,
ist deutlich; es steht aber nichts im Wege, im Sinne von Pohlenz
anzunehmen, Herodot habe bei der Ausarbeitung seines Werkes von vorneherein
einen festen historiographischen Plan verfolgt. Jedenfalls ist unbestreitbar,
daß Herodots Werk nicht eine lose Folge von verschiedenen Xdyot ist
(innerhalb des festen Gefüges erlaubt ihm die Exkurstechnik natürlich auf
freieste Weise lose Assoziationen, s. ob. S. 475/476), sondern eben ein in den
Persersiegen der Griechen gipfelndes historisches Werk (so auch W. Schade-
waldt, Die Anfänge der Geschichtsschreibung bei den Griechen, Die Antike
10, 1934, 144—168 [= Hellas und Hesperien 1960, 395—416; bes. 408]).

31 Vgl. dazu Schmid-Stählin 173f.

486



Eroberungspolitik wieder aufzunehmen: im Abstand von 10 Jahren
rückten sie zweimal nach Griechenland vor, wurden aber in den
bekannten Schlachten zurückgeworfen. Daß Griechenland siegte
und frei blieb, daß der persische Despotismus, der sich übrigens
gegen die verschiedenen Despotismen des 20. Jahrhunderts wie ein
harmloses kleines Kind ausnimmt, hier nicht Fuß fassen konnte,
ist zweifellos die entscheidende Voraussetzung für die geistige und
politische Weiterentwicklung Griechenlands, aus der das Europa
entstanden ist, für dessen Erhaltung uns wohl noch härtere und
grausamere Kämpfe bevorstehen, als die Griechen durchzufechten
hatten. Und so gehören gerade die Perserkriege, die wir aus Herodots

Darstellung kennen, zu den Epochen, die dauernd aktuell sind
und es verdienen, besonders von unserer Generation geistig erfaßt
zu werden. Wenn wir uns mit dieser Epoche beschäftigen und
vielleicht mit dem Gefühl der Bewunderung von ihr sprechen, so handelt

es sich nicht um eine Reverenz gegenüber einer idealen Antike,
die Reverenz einiger rückwärtsgewendeter Historiker oder
Altphilologen, sondern um eine Anerkennung des Geistes der Freiheit
und der Männer, die dafür ihr Leben einsetzten. Und gerade wenn
wir uns von Herodot führen lassen, verstärkt sich unsere
Bewunderung: denn Herodot ist kein nationalistischer chauvinistischer
Berichterstatter, im Gegenteil, dem Nichtgriechischen zollt er meist
hohe Anerkennung, die Schwächen der Griechen andererseits werden

schonungslos dargelegt. Aus diesem Grund, und weil er auch
so gerne bei den Menschen, die die Politik bestimmen, verweilt,
sehen wir hinter die Kulissen des griechischen Freiheitskampfes,
wir sehen, wie sich die Griechen zuerst selbst überwinden mußten,
den schweren Weg des Widerstandes und nicht den leichten der
Kapitulation zu gehen, wie durchaus kein blindes, selbstverständliches

Heldentum vorhanden war, sondern sehr viel Schwäche,
Verrat, Kleinmut und Mißtrauen, wie aber doch die starken — und
teilweise ehrgeizigen — Persönlichkeiten in den entscheidenden
Momenten die Kleinmütigen zu bezwingen vermochten. Herodot
beschreibt alle diese Ereignisse viel zu ausführlich, als daß es noch
möglich wäre, hier irgend ein zusammenhängendes Stück vorzulegen.

Man muß sich darauf beschränken, an einige wenige, besonders

berühmte Szenen zu erinnern.

487



Auffällig ist z. B., wie es bei den wichtigsten Schlachten immer
gewissermaßen an einem Haar hängt, ob sich bei den Griechen der
Wille zum Widerstand durchsetzt oder nicht. So liegt vor der
Schlacht bei Marathon die Entscheidung in der Hand des Pole-
marchen Kallimachos, denn von den 10 Strategen haben sich 5 für
und 5 gegen den Widerstand ausgesprochen. Miltiades, einer der
die Schlacht befürwortenden Offiziere, spricht so zum Polemarchen:

«An dir, Kallimachos, liegt es nun, Athen zu versklaven oder es

frei zu machen und dir dadurch für alle Zeiten unsterblichen Ruhm
zu erwerben Denn jetzt kommen, seit es Athener gibt, diese in
die größte Gefahr ...» (VI 109)32.

Beim Angriff des Xerxes, der 10 Jahre später erfolgte, war
Athens mutiger Entschluß, die gesamte Bevölkerung zu evakuieren,
Land und Stadt dem Feinde preiszugeben und sich ihm zur See

entgegenzustellen, von entscheidender Bedeutung. Die Frage: Hat
es einen Sinn, nach Verlust des Landes weiterzukämpfen? ist vom
letzten Krieg her aus dem kriegführenden Ausland und aus den
Diskussionen um die schweizerische Reduitstellung noch gut in
Erinnerung. Die Athener haben sie auf ihre Weise beantwortet und
den Sieg davongetragen. Herodot ist sich der Tragweite dieses
Entschlusses wohl bewußt, denn nachdem er erzählt hat, wie
eingeschüchtert und uneinig die Griechen vor dem drohenden Perserangriff

gewesen seien, fährt er fort:
«An dieser Stelle sehe ich mich notwendigerweise dazu gedrängt,

meine Meinung bekanntzugeben, auch wenn sie sehr viele Leute
ärgern wird; trotzdem aber werde ich mich nicht zurückhalten, da
es mir die Wahrheit zu sein scheint: Wenn die Athener aus Furcht
vor der drohenden Gefahr ihr Land verlassen hätten, oder auch,
wenn sie es nicht verlassen hätten, sondern geblieben wären und
sich Xerxes ergeben hätten, so hätte niemand versucht, dem König
zur See zu begegnen. Wenn nun zur See niemand dem König Widerstand

geleistet hätte, so wäre zu Lande folgendes eingetreten: wenn
auch von den Peloponnesiern viele schützende Mauern quer über
den Isthmos gezogen worden waren, so wären die Lakedämonier

32 Zu gewissen Schwierigkeiten, die die Darstellung des Schlachtverlaufes
bei Herodot bereitet, äußert sich A. W. Gomme, Herodotos and Marathon,
Phoenix 6, 1952, 77—83.

488



von ihren Bundesgenossen preisgegeben worden — nicht freiwillig,
sondern gezwungenermaßen, da Stadt für Stadt von der Flottenmacht

des Persers eingenommen worden wäre —, und sie wären
allein übrig geblieben; verlassen hätten sie wohl große Heldentaten
verrichtet und wären ritterlich umgekommen. Entweder hätten sie

dies erlitten oder sie hätten vorher, als sie sahen, daß auch die

übrigen Griechen sich mit den Persern einließen, sich mit Xerxes

gütlich verständigt. In beiden Fällen wäre Griechenland also unter
die Herrschaft der Perser geraten. Ich kann nämlich den Nutzen
der über den Isthmos gezogenen Mauer nicht erkennen, wenn der

Großkönig das Meer beherrschte. Jetzt aber, wenn jemand behauptet,

die Athener seien die Retter Griechenlands, dürfte er nichts
Unwahres sagen. Für welche von beiden Möglichkeiten diese sich

entschieden, diese sollte das Übergewicht haben. Da sie wählten,
daß Griechenland frei bleiben solle, waren ausschließlich sie es, die

nächst den Göttern Griechenland, insofern es sich nicht für die

Perser entschieden hatte, aufweckten und den Großkönig
zurückstießen. Nicht einmal die furchterregenden Orakelsprüche, die von
Delphi kamen und sie ängstlich stimmen sollten, konnten sie dazu

bringen, Griechenland zu verlassen, sondern sie verharrten am Ort
und nahmen es auf sich, den Feind ihres Landes gehörig zu
empfangen» (VII 139).

Berühmt sind im folgenden die Verteidigung des Thermopylen-
passes in Nordgriechenland und der Heldentod der 300 Spartiaten
unter König Leonidas. Es ist schon oft gesagt worden, vom
militärischen Standpunkt aus sei der Opfertod der Spartaner sinnlos

gewesen, die Sperrung des Passes habe man doch nicht mehr
aufrechterhalten können, und tatsächlich berichtet Herodot, daß

König Leonidas rechtzeitig von dem durch Verrat möglich gewordenen

Umzingelungsmarsch der Perser unterrichtet worden sei und
die Möglichkeit besessen habe, sich zurückzuziehen; er habe ja
auch die bundesgenössischen Truppen weggeschickt, sich selbst aber

entschlossen, dem Befehl getreu, auszuharren. Aber wenn auch der
militärische Erfolg dieser Heldentat gering war, so war der moralische

um so größer: Xerxes erkundigt sich, wie viele spartiatische
Soldaten es denn gebe, und als ihm die Zahl — 8000 — genannt
wird, fragt er besorgt, ob alle gleich tapfer seien, wie diese Drei-

489



hundert. — Herodot hat das Beispielhafte dieser kämpferischen
Leistung erfaßt und sie so dargestellt, daß sie bis zum heutigen
Tage ein Exemplum vaterländischen Heldenmutes geblieben ist.
Es sei noch das berühmte, oft dem Simonides zugeschriebene
Grabepigramm der dreihundert Gefallenen, das Herodot überliefert, in
der Fassung Schillers zitiert (VII 228):

«Wanderer, kommst du nach Sparta, verkündige dorten, du habest
uns hier liegen gesehn, wie das Gesetz es befahl.»

Bei der Vorgeschichte der Schlacht bei Salamis hingegen arbeitet
Herodot klar heraus, wie die partikularen Interessen der Pelopon-
nesier mit den nationalen, die Athen vertritt, in Widerstreit stehen:
Themistokles, der weitblickende Staatsmann und Führer der
Athener, vermag nur durch Drohungen zu erreichen, daß die
griechische Flotte vor Salamis bleibt, und durch das gewagte Mittel,
den Perserkönig durch eine irreführende Botschaft zur Umzingelung
der griechischen Flotte zu verleiten, gelingt es, den Entscheidungskampf

zu kämpfen, in dem die Griechen glänzend Sieger bleiben.
Ein weiteres Mal läßt Herodot die Athener ganz deutlich ihren

Abwehrwillen und ihre freiheitliche Gesinnung aussprechen. Nach
dem griechischen Seesieg bei Salamis zieht sich das Perserheer nach
Nordgriechenland zur Überwinterung zurück, Athen wird geräumt,
die Reste der Flotte begeben sich in die kleinasiatischen Gewässer.
Bevor nun das Perserheer im zweiten Kriegsjahre, 479 vor Christus,
erneut vorstößt, lassen die Perser durch den Makedonenkönig
Alexander, ihren Verbündeten, den Athenern, die am meisten unter
der feindlichen Okkupation gelitten hatten, Friedensvorschläge
unterbreiten. Die Spartaner schicken ebenfalls Gesandte nach
Athen, sind sie doch in großer Angst, Athen könnte sich mit den
Persern verständigen. Doch die Athener antworten Alexander von
Makedonien folgendes:

«Auch wir wissen, daß die Macht des Persers groß ist im
Verhältnis zu der unsrigen, so daß es nicht nötig gewesen wäre, uns
das vorzuhalten. Trotzdem wollen wir uns wehren, so gut wir
können, da wir an der Freiheit hangen. Versuche weder du, uns
dazu zu überreden, wir sollten uns mit den Persern verständigen,
noch werden wir selbst uns dazu überreden lassen. Jetzt aber melde

490



Mardonios, daß die Athener folgendes sagen: solange die Sonne die
Bahn ziehen wird, auf der sie jetzt zieht, werden wir uns niemals

mit Xerxes verständigen. Sondern wir werden, auf die helfenden
Götter und Heroen vertrauend, deren Wohnungen und Standbilder
er ohne die geringste Scheu verbrannt hat, ihm entgegengehen und
uns verteidigen. Du aber zeig' dich in Zukunft nicht mehr mit
solchen Vorschlägen bei den Athenern und versuche nicht, im
Glauben, ihnen zu Nützlichem zu verhelfen, sie zu gottlosem Tun

anzuspornen. Denn wir wünschen nicht, daß du, der du unser Gast
und Freund bist, von seiten der Athener Unfreundlichkeit erfährst.
Diese Antwort gaben sie Alexander; zu den spartanischen Boten
aber sagten sie folgendes: Die Furcht der Spartaner, wir könnten
uns mit den Persern verständigen, war sicher menschlich. Aber ihr
scheint den Sinn der Athener schlecht zu kennen, wenn ihr meint,
sie fürchteten sich, wenn doch weder irgendwo auf der Welt soviel
Gold ist oder ein Land, das sich durch Schönheit oder Fruchtbarkeit

auszeichnet, so daß wir im Besitze dieser Dinge in medi-
scher Gesinnung Griechenland in die Knechtschaft bringen wollten.
Denn viele wichtige Tatsachen sind es, die uns daran hindern, das

zu tun, sogar wenn wir wollten: als Erstes und Wichtigstes die

Götterbilder und -wohnstätten, die verbrannt und zerstört worden
sind, die wir unbedingt rächen müssen, bevor wir uns mit dem, der
das getan hat, verständigen können; ferner die Mitgriechen, die uns
bluts- und sprachverwandt sind, die gemeinsamen Göttertempel
und Opferfeste, die gleiche geistige Haltung; es wäre nicht schön,

wenn die Athener dies alles verrieten. So wisset also, wenn ihr es

etwa nicht schon bisher gewußt habt: solange noch eine einziger
Athener vorhanden ist, werden wir uns keinesfalls mit Xerxes
verständigen» (VIII 143f.).

So ist denn auch weiter keine Rede mehr von Versöhnung, und
es kommt zu dem erneuten Vorstoß des Perserheeres, das die
Griechen — hauptsächlich die Spartaner unter Führung ihres

Königs Pausanias — in der Schlacht bei Platää im südlichen
Böotien entscheidend schlagen. Herodot, der auch für Monumente
ein überaus reges Interesse hat, erwähnt im Anhang an den Schlachtbericht

von Platää auch das Weihegeschenk (IX 81), das die
Griechen aus dem zehnten Teil der Beute für den delphischen

491



Apoll herstellen, einen riesigen goldenen Kessel, der auf einer aus
drei bronzenen Schlangenleibern bestehenden, über 5 m hohen
Säule ruht, auf der die Namen der Städte eingraviert wurden, die
sich an der Schlacht beteiligt hatten. Diese Schlangensäule wurde
später von Kaiser Konstantin in seine Hauptstadt verschleppt und
auf dem Hippodrom aufgestellt; noch heute befindet sie sich dort,
auf dem Atmeidan-Platz in Istanbul und ist, in ihrer
grünlichbronzenen Patina aufleuchtend, eines der schönsten erhaltenen
Denkmäler griechischer Kunst.

Die Schlachten bei Platää und bei Mykale in Kleinasien, durch
die die Perserkriege faktisch beendet wurden, bilden mit ihrer
Vorgeschichte, ihrem Verlauf und ihren Auswirkungen den Hauptinhalt

des letzten Buches. Die Frage, ob hier der gewollte Schluß
des herodotischen Werkes vorliegt, oder ob der Tod dem Schriftsteller

das Werk unvollendet aus der Hand gerissen hat, bildet eine
literaturgeschichtliche Kontroverse, auf die ich hier, wie auf viele
andere umstrittene Fragen, z. B. seine Entstehungsgeschichte,
nicht eintreten kann33.

Doch schon längst drängt sich die Frage auf: Handelt es sich
bei diesem zwar interessanten, aber doch diffusen, aus uneinheitlichen

Blöcken bestehenden Werk, von dem die bisherigen
Ausführungen einen Begriff zu geben versucht haben, wirklich um
etwas, das die anspruchsvolle Bezeichnung «Geschichtsschreibung»
verdient, die doch den Begriff der Wissenschaftlichkeit und der
Wissenschaft impliziert? Ist dieser Schriftsteller, der in so
unübersichtlichem Aufbau geographisch-ethnologische Berichte mit
amüsanten Geschichten und wirklich historischen Darstellungen
vermischt, ein Historiker, ist er «der Vater der Geschichtsschreibung»,
ist er, um eine alte Formel zu gebrauchen, nicht eher ein Geschichtenschreiber

als ein Geschichtsschreiber
Um diese Frage beantworten zu können, müssen wir unseren

Blick weniger auf den dargestellten Stoff als auf die geistige Haltung

33 Zur Frage des Abschlusses des herodoteischen Werkes vgl. H. Bischoff,
Der Warner bei Herodot, Diss. Marburg 1932, 78ff. Forsch.bd. 670ff.);
Pohlenz 163ff.; Myres a. O. 299f.; T. Sinko, L'historiosophie dans le
prologue et l'ipilogue de l'oeuvre d'Hirodote d'Halicamasse, Eos 50, 1959/60, 1,
1—20.

492



des Schriftstellers und seine historiographische Methode richten.
Dabei gilt es aber, über die Forderungen, die wir an Herodot stellen
dürfen, und über den Maßstab, an dem wir ihn messen werden, im
klaren zu sein. Wir müssen im Auge behalten, daß die Zeit, in der
Herodot lebt und schreibt, noch manche archaischen Züge
aufweist, daß die «Aufklärungsbewegung» der Sophistik zwar schon

eingesetzt, sich aber noch nicht durchgesetzt hat, was zur Folge
hat, daß anscheinend unvereinbare Auffassungen unvermittelt
nebeneinander stehen können, z. B. der echte Glaube an Orakel
und direktes Einwirken der Götter in menschliche Belange neben
dem kritisch-rationalistischen Ausdruck des Zweifels an solchem

göttlichen Eingreifen; ferner steht Herodot in einem merkwürdigen
Verhältnis zum Mythos: einerseits wird er durchaus als historisch
gültiger Ausdruck der Vorzeit anerkannt und in die Geschichtserzählung

eingebaut, andererseits wird er rationalistisch
zurechtgebogen. Wunderbare Geschehnisse werden teils gläubig, teils mit
ausdrücklicher Zurückhaltung und Skepsis berichtet34.

Wir werden also auf unseren kritischen Maßstab, den wir an
Herodot anlegen, folgende Fragen notieren: wie weit ist bei ihm
der Wille vorhanden, im Rahmen des Möglichen objektiv die Wahrheit

zu erforschen Wie beschaffen sind seine historischen Quellen
— Herodot erzählt ja die Geschichte einer Zeit, die er teilweise
überhaupt nicht, teilweise nur als kleines Kind erlebt hat, er ist
also auf Quellen angewiesen — und wie verhält er sich zu diesen,

vermag er sie synkritisch zu überblicken? Erkennt Herodot
Kausalzusammenhänge als solche? Welche Darstellungsprinzipien hat er,
und was ist seine «Geschichtsauffassung»?

Die Quellenfrage liegt natürlich verschieden, je nachdem man
Herodots Darstellung der älteren vorderasiatischen oder ägyptischen

Geschichte oder diejenige der jüngst vergangenen Perserkriege

ins Auge faßt. Auf jeden Fall aber liegen Herodot ganz
wenige literarische Quellen vor, deren historischer Wert zu allem
noch sehr zweifelhaft war. Herodots Darstellung muß durchaus als

Neuschöpfung, als Pionierleistung angesehen werden. Seine wich-

34 Vgl. dazu K. Latte a. O. lOf.; L. Pearson, Credulity and Scepticism
in Herodotus, Transact. and Proceed. Americ. Philol. Assoc. 72, 1941,
335—355.

493



tigste historische Quelle ist, besonders für die Perserkriege, die
eigene Erkundung bei den Persönlichkeiten, die sich noch am
Geschehen beteiligt hatten, oder doch bei deren Nachkommen oder
Verwandten. Sicher hat er in den verschiedenen Poleis bei den
leitenden Staatsmännern Material gesammelt. Aber er weiß ganz
genau, daß solche Berichte entstellt sein können und es meist auch
sind. Die auch für die Geschichtsschreibung so wichtige Regel
«audiatur et altera pars» beherzigt er. So erkundigt er sich bei
verschiedenen Leuten über dasselbe Ereignis; oft stellt er die Varianten
direkt nebeneinander; manchmal bezieht er selbst Stellung, manchmal

nicht. Als er einmal auf den Wassertransport in der arabischen
Wüste zu sprechen kommt — das Wasser wird von Kamelskarawanen

transportiert —, sagt er: «Das berichtet wenigstens die
glaubwürdigere Überlieferung. Ich darf aber auch die weniger
glaubwürdige, da sie ebenfalls erzählt wird, nicht verschweigen» (III 9,2).
Und dann erfährt der Leser die Variante, der Araberkönig habe in
drei Richtungen Schlauchleitungen aus Ochsenhäuten durch die
Wüste legen lassen, die als eine Art Wasserpipeline dienten.

Herodot versichert, er wolle die Wahrheit sagen; oft teilt er,
besonders bei Zahlangaben, mit, sie seien nicht exakt oder nur
berechnet. Selbstverständlich wählt er seinen Stoff aus, er teilt
nicht alles mit, was er weiß; das betont er ab und zu ausdrücklich,
z.B.:

«Die weiteren Führer der Flotte nenne ich nicht, da das unnötig
ist » (VII 99). Aber im 7. Buch sagt er einmal:

«Ich habe die Pflicht, alles, was erzählt wird, zu berichten, es
aber zu glauben bin ich ganz und gar nicht verpflichtet, und diese
Äußerung soll mir für mein ganzes Werk gelten» (VII 152, 3)35.
Seine persönlichen Erkundigungen stellt er auch auf seinen Reisen
in die fremden Gebiete, Skythien, Babylonien, Phönikien, Ägypten,
an, und zwar sowohl für seine historischen als auch für seine
ethnologisch-volkskundlichen Berichte. Nur sind hier seine Mittelsmänner
weniger zuverlässig als in Griechenland, obwohl Herodot diesen
gegenüber mißtrauischer ist als jenen. Der fremden Sprachen

35 Mystv rä Xeyö/neva: diese Aussage wird in ihrer methodischen Tiefe
und Bedeutung schön interpretiert von Schadewaldt im oben zitierten
Aufsatz, Hellas und Hesperien 411.

494



unkundig, ist er auf Dolmetscher — es sind meist in den fremden
Ländern ansäßige Griechen — angewiesen, seine Mittelsmänner,
von denen er seine Erkundigungen einzieht, sind oft Priester
niedriger Charge oder Fremdenführer, die dem Reisenden manchmal

Märchen oder ungenaue Angaben auftischen oder auf Suggestivfragen

entsprechende Antworten geben. Aber Herodot bemüht sich
doch überall, die Wahrheit herauszufinden36. Wenn er selbst eigene
Beobachtung von Land und Leuten mitteilt, sind seine Angaben
meist richtig; das gilt auch namentlich von der Topographie der
Schlachtfelder, die er eigens besichtigt hat, obwohl er selbst kein
Militär war, wie sein großer Nachfolger Thukydides; gerade wer
bedenkt, wie in der späteren moralisierenden Geschichtsschreibung
des Hellenismus und bis zu den Römern die Schlachten rein
schematisch, ohne wirkliche Kenntnis der Topographie und der
Heeresbewegungen, beschrieben worden sind, wird Herodots
Wissenschaftlichkeit anerkennen.

Neben persönliche Erkundung und Autopsie treten als wichtigste

Quelle Dokumente und Monumente, mit deren Hinzuziehung
und Verwertung er der späteren Geschichtsschreibung bis in die
neuere Zeit weit voraus war. So verwertet er für den Xerxeszug
ausführliche persische Heereslisten, oder bei der Reichseinteilung
des Dareios amtliche Satrapienlisten (Provinzlisten), die sogar die
Tributleistungen der einzelnen Provinzen enthalten, oder offizielle
Itinerarien, die die Distanzen und Stationen der königlich-persischen

Reichsstraßen angeben. Er kennt die Namenliste der bei
Thermopylä gefallenen Spartiaten. Die historisch so aufschlußreichen

Weihgeschenke in Delphi hat er in außerordentlichem Maße
studiert, ebenso Orakelsammlungen. Er beschreibt ein Gemälde,
das die Bosporusüberquerung des Dareios zeigt, oder er erwähnt
Inschriftsäulen mitsamt dem Text. Eine Crux der antiken Geschichtsschreibung

bildet bekanntlich — da Jahreszahlen nicht gebräuchlich

sind — die Chronologie. Auch hier vollbringt Herodot eine
Pionierleistung37: für die Perserkriege gibt er ein fest fixiertes

36 Herodots Objektivität würdigt H. Strasburger, Herodot und das
perikleische Athen, Historia 4, 1955, 5 Forsch.bd. 580).

37 Vgl. dazu H. Strasbtjrger, Herodots Zeitrechnung, Historia 5, 1956,
129—161 (berichtigte und erweiterte Fassung nun Forsch.bd. 677—725).

495



Datum (VIII 51), das Archontat des Kalliades in Athen, von dem

aus er vor- und rückwärtsrechnend andere Ereignisse datiert, so
daß der moderne Historiker, der aus Herodot und einigen
fragmentarischen oder späten anderen Quellen die Perserkriege in ihrer
Gesamtheit rekonstruieren möchte, über ein relativ zuverlässiges
chronologisches System verfügt. Für die orientalische Geschichte
bemüht sich Herodot immerhin durch Hinzuziehung von Königslisten

ein Zeitgefüge zu gewinnen. So kann man sagen: auch wenn
Herodot in manchen Einzelheiten und Beurteilungen Falsches und
Irrtümliches erzählt, so ist doch die historische Methode, die er sich
als erster geschaffen hat, achtunggebietend.

Wenden wir uns nun seiner Erkenntnisfähigkeit der Kausalitäts-
reihen38, der politischen Kräfte und seiner Darstellungsart zu, so

ergibt sich die eigentümliche Tatsache, daß die Einzelpersönlichkeit,

und zwar nicht die individuelle, sondern die typische, einen
sehr großen Raum einnimmt. Die wichtigsten politischen Entscheidungen

können von irgend einem trivialen Ausgangspunkt
ausgehen :

irgend ein Tyrann ist verärgert und beschließt daher
der Perserkönig hat einen Traum, aus diesem Grunde
jemand ist wegen einer Bagatelle beleidigt worden; deshalb.
X. Y. hat eine schöne Frau, die der Perserkönig gerne haben
möchte, deshalb

Diese merkwürdigen Kausalanknüpfungen hängen wohl mit der
Freude Herodots am Kleinen, Einzelnen, Menschlichen zusammen.
Der Mensch ist ihm eben sehr wichtig. Andererseits aber wird
Herodot hier doch wieder für die Anbringung so vieler «Novellen»
entlastet: diese sind eben für ihn nicht nur Novellen, sondern sie

sind <doyoi», Geschichten, mit Betonung des Historischen an ihnen,
so wie sein Werk auch ein großer Xoyog ist, der aus vielen kleineren
Xöyot besteht, die eben historisch motivieren und deshalb aus dem

Gesamtgeschehen nicht wegzudenken sind. Aber neben solchen
menschlichen gibt es doch auch machtpolitische, geschichtsimma-

38 Zu diesem Problemkreis s. H. R. Immerwahr, Aspects of historical
causation in Herodotus, Transact. and Proceed. Americ. Philol. Assoc. 87,
1956, 241—280.

496



nente Kausalzusammenhänge. So wird die Rache an Athen und
Eretria nur als Vorwand (nodyaotg) für den Zug des Dareios
angegeben, das wahre Ziel ist die Unterwerfung Griechenlands. Oder
wenn Xerxes in seinem Kronrat, dem er den Beschluß, einen Feldzug

gegen Griechenland zu unternehmen, mitteilt, u. a. folgendes
von den Persern sagt: «Wir Perser haben seit jeher nie Frieden
gehalten, alle Perserkönige haben große Reiche erobert; auch ich
will ein Land erobern; ich will den Hellespont überbrücken und
unser Heer nach Hellas führen Ich will an Athen Rache nehmen

; ich glaube aber, der Zug wird uns noch einen weiteren Vorteil
bringen: wenn wir die Athener und deren Nachbarvölker, die das
Land des Pelops bewohnen, unterworfen haben, so dehnen wir das
persische Reich so weit aus, daß es mit dem Himmel zusammenstößt.

Die Sonne wird dann kein Nachbarland Persiens mehr
bescheinen, sondern alle Länder machen wir zu einem einzigen
Reich und ziehen durch ganz Europa. Denn man sagt mir, daß
keine Stadt und kein Volk auf Erden mehr den Kampf mit uns
wagen kann, wenn einmal die, von denen ich sprach, aus dem
Wege geräumt sind. So sollen alle, sei es verdient oder unverdient,
unser Sklavenjoch tragen ...» (VII 8) — wenn Xerxes so spricht,
so hat Herodot, glaube ich, in seiner schlicht-naiven Formulierung
das Wesen des totalen Imperialismus klassisch formuliert.

Gerade von dieser Xerxesrede aus läßt sich leicht zu Herodots
Darstellungsart und historischem Pragmatismus vorstoßen. Xerxes'
imperialistische Pläne werden von Mardonios vehement unterstützt,
der einen leichten Sieg verheißt; aber Xerxes' Oheim Artabanos
widerrät das Unternehmen mit dem Hinweis auf den Neid der
Götter, die alles Übermächtige in den Staub werfen, also mit
dem Hinweis auf eine unverbrüchliche göttliche Weltordnung.
Xerxes schilt den Warner und beschließt den Feldzug; aber in der
Nacht ändert er, trotz eines Traumes, der ihn zu der Unternehmung
ermuntert, seine Meinung und eröffnet am anderen Morgen dem
Kronrat, der Feldzug werde doch nicht stattfinden; in der folgenden
Nacht jedoch erschreckt ihn das Traumbild fürchterlich und befiehlt
ihm, den Feldzug unter allen Umständen zu unternehmen; auch
Artabanos, der Warner, erblickt diesen Traum; so wird denn der
endgültige Beschluß gefaßt. Was bedeutet diese Darstellung? Sie

497



zeigt uns, ganz in der Art der griechischen Tragödie das
Schuldlosschuldigwerden des Menschen, den Zwang des Schicksals, dem man
nicht entgehen kann; Europa und Asien kämpfen gegeneinander —
Herodot greift das Thema schon im Einleitungskapitel auf —, und
der asiatische Imperialismus ist ihm naturgegeben. Die
metaphysische Verankerung ersetzt aber für ihn nicht die historischen
Wurzeln des Geschehens, sondern vertieft sie nur; Herodot greift
hier über die Aufgabe des Historikers hinaus zur Geschichtsphilosophie

: der persische Imperialismus übersteigt die nach göttlichem
Recht gesetzte Grenze und muß deshalb zu Fall kommen; Hybris
und Pleonexie, also frevelhaftes Immermehrhabenwollen, werden

von den Göttern gerichtet. Das Darstellungsprinzip Herodots ist
rein tragisch: den Anfang bildet der düster-warnend-ahnungsvolle
Hintergrund des Kriegsbeschlusses, vor welchem dann all die
historischen Maßnahmen des Perserkönigs, seine ungeheuerlichen
Vorbereitungen aufgerollt werden, seine Hellespontüberquerung,
sein Marsch durch Griechenland, auf dem ihm Stadt um Stadt
zufällt, die Uneinigkeit und Verzweiflung der Griechen — so reiht
sich für den Perser Erfolg an Erfolg, so daß der Leser fast irre wird
an den warnenden Hinweisen der Einleitung. Aber zuletzt erfolgt
in spannungsvoller Peripetie der Sturz aus um so größerer Höhe
Schlag auf Schlag39.

Nicht nur hier, sondern auch in anderen Xoyot, anderen Teilen
seines Werkes, hat Herodot die Gesetze der Tragödie angewendet,
so etwa in der Gestalt des von den Göttern verblendeten, aber
unter altem Erbfluch stehenden Lyders Kroisos, der sich eben
noch für den glücklichsten Menschen hielt und dann in tiefste
Tiefe stürzt, oder in der Gestalt des Polykrates, der seinem Glück
nichts abkaufen kann, bis es sich erschöpft. So ist die bezeugte
Freundschaft Herodots mit dem Tragiker Sophokles, der dem
Historiker ein Epigramm geschrieben hat40, durchaus glaublich 41.

39 Daß Herodot die «Perser» des Aischylos kannte, ist evident; zur
herodoteischen Darstellungsart s. H. R. Immerwahr, Historical action in
Herodotus, Transact. and Proceed. Americ. Philol. Assoc. 85, 1954, 16—45,
bes. 27ff.

40 Plut. an seni res publ. ger. sit 3 p. 785 B Soph.eleg. fr. 2 D): es

handelt sich wohl, wie aus dem erhaltenen Anfang zu schließen ist, um ein

498



Wenn wir zum Schluß versuchen, Herodots Gesamtleistung zu
würdigen, so wäre zusammenfassend zu sagen: Herodot ist wirklich
der pater historiae, wie Cicero ihn nennt42; er hat die wissenschaftlichen

Methoden geschaffen, die ein Menschenalter später sein
genialer Nachfolger Thukydides weiter ausfeilen und verfeinern
konnte. Aber wenn Thukydides der viel tiefere und scharfsinnigere
Beurteiler des menschlichen Machtstrebens, des Hauptfaktors der
Geschichte, ist, der mit stahlhartem Messer die machtpolitischen
Tendenzen herauszusezieren versteht, so ist Herodot der weiter
und breiter ausgreifende Historiker: Landschaft, Kultur und
Umgebung des Menschen wird in die Betrachtung hereingezogen,
und hauptsächlich der Mensch, dieses so widerspruchsvolle Wesen,
erscheint in allen Variationen und Aspekten. Daneben ist Herodot
auch Künstler, Epiker und Dramatiker zugleich, und noch ein
wenig Philosoph. Sein ganzes Werk ist so komponiert, daß es in den
griechischen Freiheitskriegen und -siegen gipfelt; aber zuerst erhält
der Leser ein Bild der Vielfalt des persischen Großreiches43: in
zeitlicher Tiefe und räumlicher Breite wird das Reich dargestellt,
seine Macht und sein Reichtum eindrucksvoll demonstriert, die
Griechen, die, am Anfang des Werkes in geringem Maße beachtet,
immer mehr ins Zentrum rücken, sind uneinig und oft kleinlich;
aber in der Not steigern sich ihre Fähigkeiten, ihr Heldenmut
kommt zum Zug und die partikularen Interessen treten zurück,
so daß letzten Endes der Geist der Freiheit über den der Sklaverei
siegt. Und hier, in diesem letzten Drittel seines Werkes, hat sich
Herodot zu dem Klassiker der Geschichtsschreibung entwickelt,
als der er schon in der Antike anerkannt worden ist, und als der er
auch für uns Spätlinge des 20. Jahrhunderts weiterlebt, der in
seiner geschichtlichen Ethik das erfaßt und dargestellt hat, was

Propemptikon, das der Tragiker dem Historiker zu seiner Reise nach Thurioi
geschrieben hat.

41 Zum Verhältnis der beiden Schriftsteller s. Jacoby 232—237, ferner
F. Egermann, Arete und tragische Bewußtheit bei Sophokles und Herodot,
in: Vom Menschen in der Antike, 1957 (Das Bildungsgut der Höheren
Schule, Klass. Reihe 2, 5—128; kurze Zusammenfassung in Forsch.bd.
249—255).

42 Legg. I 5; de orat. II 55.
43 Ähnlich Pohlenz 189™ten.

499



ein Wesenskern bester europäischer Geschichtsentwicklung ist, das

Ideal der Freiheit des Einzelmenschen und der Völker, der Freiheit
gegenüber einer despotischen Staatsmacht, dem erklärten Feind
jeglicher freiheitlichen Individual- und Gesamtentwicklung 44.

TAFEL

3!
EH3

EU EH 4

J - EU 5

EH9

H5

ES

Haupt handlung

Herodots «Exkurskaktus» VI 48—94,1

E I: Exkurs 1. Grades; Anzahl 1

E II: Exkurs 2. Grades; Anzahl 6

E III: Exkurs 3. Grades; Anzahl 9

E IV: Exkurs 4. Grades; Anzahl 5

N: Nachtrag —
total 21 Exkurse

Die kleinen Buchstaben (a—g) bezeichnen die durch Exkurse aufgespaltenen

Einzelstücke des übergeordneten Exkurses.

44 Zur Verknüpfung von Freiheit und Demokratie einerseits mit politischer

Leistung anderseits vgl. Herod. V 78; dazu H. Strasburger, Herodot
und das perikleische Athen, Historia 4, 1955, 10 Forsch.bd. 587).

500


	Herodotus pater historiae

