
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 16 (1966)

Heft: 2

Buchbesprechung: Geschichte - Element der Zukunft "[...]" [Reinhard Wittram et al.] / Die
Zukunft in den Fragestellungen der Geschichtswissenschaft
[Reinhard Wittram] / Die Kontinuität der Geschite und der Augenblick
der Existenz [Hans-Georg Gadamer] / Das Ende der Geschichte
[Jürgen Moltmann]

Autor: Rossmann, Kurt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die ins Gebiet von Kirche, Theologie, Religionsunterricht und religiöser
Unterweisung hineinragen, im Vordergrund stehen. Doch auch die
eingehende Beschäftigung mit der Geschichte muß hervorgehoben werden. Sie
kommt in Abschnitt II (Gebiete der Vergangenheit) zur Darstellung, der in
folgende Kapitel unterteilt ist: 1. Allgemeine Geschichte. 2. Kloster-Geschichte.

3. Bistums-Geschichte. 4. Kantons-Geschichte. 5. St. Gallische
Regional- und Lokal-Geschichte. 6. Appenzellische Geschichte. Neben den
zahlreichen Veröffentlichungen auf dem Gebiet der Regional- und
Ortsgeschichte springen vor allem die vielen Beiträge zur Klostergeschichte in die
Augen, was, wie D. richtig begründet, den reichhaltigen Quellenbeständen
des Stiftsarchivs und der Stiftsbibliothek zu verdanken ist.

D. betont im Vorwort, daß ein solcher Überblick über das Schrifttum
keinen Anspruch auf Vollständigkeit erhebt, denn die Stiftsbibliothek
St.Gallen besitzt die katholischen Sangallensia vor 1930 nicht vollständig.
So fehlen die Dissertation des langjährigen Rorschacher Seminarprofessors
Johann Karl Seitz über «Die Johanniter-Komturei Freiburg im Üchtland»,
erschienen in den Freiburger Geschichtsblättern, Bd. 17 (1910), und die von
ihm edierten Regesten dieser Komturei (Freiburger Geschichtsblätter, Bd. 18,
1911). Doch solche geringfügigen Lücken beeinträchtigen in keiner Weise den
Wert dieser ansprechenden Publikation, die in der Tat einen grundlegenden
geistesgeschichtlichen Beitrag darstellt und mit seinem Orts- und Personenregister,

in dem die Autoren mit ihren Lebensdaten figurieren, dokumentarischen

Charakter besitzt.
Solothurn Hellmut Gutzwiller

ALLGEMEINE GESCHICHTE HISTOIRE GENERALE

Geschichte — Element der Zukunft. Vorträge an den Hochschultagen 1965 der
Evangelischen Studentengemeinde Tübingen von Reinhard Wittram,
Hans-Georg Gadamer, Jürgen Moltmann. Tübingen, J.C.B. Mohr
(Siebeck), 1965. —Reinhard Wittram ,Die Zukunft in den Fragestellungen

der Geschichtswissenschaft; Hans-Georg Gadamer, Die Kontinuität

der Geschichte undderAugenblick derExistenz; Jürgen Moltmann,
Das Ende der Geschichte.

Das Generalthema der drei Vorträge: «Geschichte — Element der
Zukunft » ist kein geschichtswissenschaftliches Thema. Das Hineinbeziehen der
Zukunft in das Geschichtsverständnis impliziert vielmehr eine außerwissenschaftliche

Fragestellung. Es ist die Frage nach dem Ziel und Sinn der
Geschichte, die ursprünglich mythisoh-eschatologischen und gnostischen
Charakters ist und die sich deshalb für die wissenschaftliche Erforschung der
weltlich-säkularen Geschichte insofern gar nicht stellen läßt, weil diese dem

268



Erkennen eines Prozesses zugewandt ist, der keinen Anfang und daher auch
für eschatologische Erwartungen einer Sinnerfüllung der Geschichte in der
Zukunft keinen Raum hat.

Angesichts der außerwissenschaftlichen eschatologischen Sinnfrage gerät
deshalb der Historiker Wittram in jene Verlegenheit, wie er sie in den Worten
Jacob Burckhardts ausgedrückt findet: «Wir möchten gerne die Welle kennen,

auf welcher wir im Ozean treiben, allein wir sind diese Welle selbst» (16).
Gerade das aber ist dem wissenschaftlichen Geschichtsforscher verwehrt. So

wendet sich Wittram gegen die «Fata Morgana» eines abgeschlossenen
Wissens- und Sinnganzen der Geschichte in der Art früherer Gestalten ihrer
Totaldeutung, sei es theologisch: als einsichtbarer Heilsplan Gottes, oder
sei es philosophisch und ideologisch: als ganzheitlicher Sinnprozeß unter
absolut gesetzten Prämissen: «Wir haben gelernt, mit Fragmenten
hauszuhalten» (31). Trotz dieses Postulates der Suspendierung der Sinnfrage für
die Geschichtswissenschaft aber versucht Wittram dann, sie in anderer
Weise als die eigentlich zentrale Frage des Geschichtsverstehens wieder
einzuführen. Das «Prinzip Hoffnung» (Ernst Blochs, des poetischen Propheten
unter den Marxisten, Wortprägung), «die Hoffnung als das immer offene
Tor», gibt für ihn die Antwort auf die eschatologische Sinnfrage. Der
Geschichtsforscher müsse «wissen, mit welcher Zukunft es die Hoffnung zu tun
haben kann», in welchem eschatologischen Bezug «Zukunft immer auch
schon Gegenwart» sei (28).

Damit erteilt Wittram dem Theologen Moltmann das Wort, der «die

Gegenwart von der eschatologischen Zukunft» überhaupt erst «zur Geschichte
qualifiziert» sieht (69). «Das Wort der Verheißung provoziert unablässig
Geschichte, und die Hoffnung hält die Erfahrung der Wirklichkeit als Geschichte
offen» (68). Oder in anderen Worten: Das unter der Verheißung «geschehende
und vernommene ,Ende der Geschichte'», mache erst «Geschichte» (69). Und
weiter: Die christliche Eschatologie bedeute «nicht ein Ende der
Weltgeschichte, sondern Entweltlichung». Gottes «Wahrheit steht im ,Jetzt'» (65),
das mit dem Augenblick der Glaubensentscheidung identisch ist: «Die
Weltgeschichte ist als solche ohne Sinn und Ende. Sinn und Ende der
Weltgeschichte liegen in dem Augenblick, den der Mensch als seinen eigenen,
gegenwärtigen Augenblick ergreift. Indem er den gegenwärtigen Augenblick
ergreift, erfaßt er den Sinn der Geschichte» (66). Und zuletzt: «Nicht
weltgeschichtliche Eschatologie» (wie bei Hegel und Marx), «sondern eschatologische

Existenz wird hier des Rätsels Lösung» (65). Für Moltmann ist damit
zweifelsfrei das Problem der eschatologischen Sinnfrage bewältigt. Es gibt
für ihn keine weiteren Fragen mehr. Zwar mache das «die Gegenwart noch
nicht zur Gegenwart der Ewigkeit oder zur ewigen Gegenwart, wohl aber
zur gleichsam vorrückenden Frontlinie, die von der Vergangenheit befreit
und ins ankommende Neue sendet» (69).

Der Begriff des eschatologischen Augenblicks ist selber freilich nicht
theologischen, sondern existenzial-philosophischen Ursprungs. Ihm zugrunde

269



liegt der von Rudolf Bultmann aus der Fundamentalontologie und Daseins-

analyse Martin Heideggers in die Sprache der Theologie übertragene Begriffder
«Geschichtlichkeit». Diesen expliziert der Philosoph Gadamer: «Die Seinsweise

des Menschen kann», gemäß Heideggers Fundamentalontologie von Sein
und Zeit, «nur durch den Begriff der Geschichtlichkeit verstanden werden»
(35), wobei Geschichtlichkeit (als geschichtsphilosophischer Terminus von
Graf Paul Yorck von Wartenburg geprägt, philosophisch aber identisch mit
Kierkegaards Begriff des Augenblicks) für Heidegger nicht wie für Karl
Jaspers die Bezeugung möglicher Freiheit, sondern eine ontologische Bestimmung

des Menschseins bedeutet. Geschichtlichkeit erweist sich für Gadamer
derart als «Augenblick der Existenz», als ein Vergangenes und Künftiges in
der Gegenwart zusammenschließender Verstehensakt, dem Akt der
Glaubensentscheidung vergleichbar. Das durch Seinsverstehen vor allem anderen
Dasein ausgezeichnete Dasein des Menschen erfüllt sich und erschöpft sich
als geschichtsverstehendes, «hermeneutisches» Existieren, wofür Gadamer
methodologisch den Begriff des «wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins»
einführt. Mit diesem will er «einerseits sagen, daß unser Bewußtsein wirkungs-
geschichtlich bestimmt ist, d.h. durch ein wirkliches Geschehen..., das

unser Bewußtsein nicht frei sein läßt im Sinne des Gegenübertretens gegenüber

der Vergangenheit» und «andrerseits, daß es gilt, ein Bewußtsein
dieses Bewirktseins immer wieder in uns zu erzeugen ...» (45).

Danach ist Geschichtlichkeit (identisch mit dem Augenblick der Existenz)
im Sinne dieser sich selbst als «hermeneutische Ontologie» bestimmenden
Philosophie «der Lebensvollzug der Überlieferung selber» (49) als die die
«Kontinuität» der Geschichte gewährleistende «Diskontinuität» (45). In
diesem Vollzug geht es nicht um «Wissen und Sich-Bewußt-Machen von
etwas Abgeschlossenem» (43), sondern allein darum, «die Fragen zu stellen
und die Antworten zu finden, die uns von dem her, was wir geworden sind,
als Möglichkeiten unserer Zukunft gewährt sind» (49). Sollte aber das
«wirkungsgeschichtliche Bewußtsein» sich irren, dann wird auch das im Sinne
dieses totalen ontologischen Historismus als seins- und denkgeschichtlich
zugleich gerechtfertigt verstanden. Ein solches Irren gilt dann als «produktives

Mißverständnis» (47). «Wer groß denkt», so hat einmal Heidegger,
der Inaugurator dieser totalen hermeneutischen Ontologie bemerkt, «muß
auch groß irren» — ein Satz, der sich freilich nicht umkehren läßt. Denn
«Grösse an sich» gibt es nicht.

Das «Prinzip Hoffnung als eschatologisch verstandene Präsenz der
Zukunft in der Gegenwart» (Wittram), «der Lebensvollzug der Überlieferung»
als verstehensaktlicher Entwurf des geschichtlichen Seinsgeschicks in die
Zukunft (Gadamer) und «die eschatologische Existenz» (Moltmann), das sind
die unverbindlichen, weil ihrem Wesen nach gnostischen, Wissen und Glauben

unklar vermischenden Begriffe, unter denen hier versucht wird, eine
Antwort auf die Frage nach der Geschichte als Element der Zukunft zu
finden. Die Welt des konkreten geschichtlichen Lebens selber aber als Spiel-

270



räum dessen, was der Mensch, das von Natur und von seiner eigenen
Geschichte ebenso bedingte wie der Möghchkeit nach zugleich freie Wesen, aus
sich selber macht, und die das unermeßliche Feld seiner Orientierung in der
Geschichte ist, entschwindet gleichsam für diesen totalen gnostischen
Historismus. Denn der Unbegriff einer absoluten Geschichtlichkeit ist letztlich
identisch mit Geschichtslosigkeit.

Wohl ist es die Aporie der Geschichtswissenschaft (wie aller
Wissenschaften), daß ihr jedes in sich abgeschlossene Erkennen und ganzheitliche
Sinndeuten der Phänomene verwehrt ist. Ohne diese Aporie wäre die
Geschichtswissenschaft eine blosse Technik des Registrierens und würde das

Postulat wissenschaftlicher Wahrheitsvergewisserung nicht auch für sie gelten.
Gerade die Erfahrung dieser Aporie im Vollzug des wissenschaftlichen Er-
kennens selber (und nur in diesem Vollzug) aber ermöglicht erst und provoziert

zugleich die Freiheit sehenden und verantwortlichen Handelns.
Das war die Einsicht Max Webers, des Soziologen und Universalhistorikers,

der als erster unter strikter Trennung von unerläßlicher und immer
weiter fragender wissenschaftlicher Tatsachenerforschung und stets
wertbezogenem Handeln die Geschichtswissenschaft unter das Postulat der
neuzeitlichen, von jeder Sinndeutung und Wertung abstrahierenden
Wissenschaftlichkeit stellte. Was sich aus dieser Einsicht für ihn ergab, das war:
daß wir den — wissenschaftlich nicht erkennbaren — «Sinn» des geschichtlichen

Geschehens «selbst zu schaffen imstande sein müßten», womit zugleich
auch die Frage nach der Geschichte als Element der Zukunft eine ethisch
verbindliche Antwort findet. Max Webers Name freilich ist — und wohl
nicht zufällig — in keinem der drei Vorträge erwähnt.

Nicht in der neo-gnostischen, existenz-ontologischen Ummünzung einer
in der Glaubenslehre Jesu selber gar nicht enthaltenen eschatologischen
Ontologie, sondern in der in ihr beschlossenen, allein Gott verbundenen
Freiheit des Menschen gegenüber der Welt und sich selbst, die auch seine

freie und tätig versuchende wissenschaftliche Orientierung in den beiden

Sphären seines Daseins: der Natur und der Geschichte, ermöglicht, scheint
erst die Frage nach der Geschichte als Element der Zukunft überhaupt
gerechtfertigt zu sein. In diesem Gegensinn weiter über sie nachzudenken,
fordert die Lektüre der drei Vorträge alle von ihr Beunruhigten: Historiker
und Philosophen und zumal die Theologen ebenso ungewollt wie
nachdrücklichst auf.

Basel Kurt Rossmann

Georges de Morsibr, Essai sur la genese de la civilisation scientifique actuelle

avec une histoire de l'anatomie du cerveau. Geneve, Georg et Paris,
Buchet-Chastel, 1965. In-8°, 171 p.

II peut paraitre ötrange qu'un livre dont l'auteur est un neurologue et le

sujet utihsant essentiellement les sciences biologiques, puisse interesser les

historiens. Pourtant le probleme qu'il etudie ne saurait les laisser indifförents.

271


	Geschichte - Element der Zukunft "[...]" [Reinhard Wittram et al.] / Die Zukunft in den Fragestellungen der Geschichtswissenschaft [Reinhard Wittram] / Die Kontinuität der Geschite und der Augenblick der Existenz [Hans-Georg Gadamer] / Das Ende der Geschichte [Jürgen Moltmann]

