Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 15 (1965)
Heft: 3

Buchbesprechung: Le Prince selon Fénelon [Francoise Gallouedec-Genuys]
Autor: Aguet, Jean-Pierre

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wirkliche Chronisten gibt, die sich mit Haut und Haar und lebenslianglich
ihrem Cegenstand verschreiben und sogar Mézene, Stiftungen und Patrioten
finden, die es ihnen ermoglichen, ihr bis zum Rand gefiilltes historisches
Fiillhorn vor uns auszuschutten ?

Reinach BL Beat Rudolf Jenny

FRrRANQOISE GALLOUEDEC-GENUYS, Le Prince selon Fénelon. Paris, Presses
universitaires de France, 1963. In-8°, XX+ 308 p. (Bibliothéque de
la Science politique, Deuxiéme série: Les Idées politiques.)

L’ouvrage — thése de doctorat — de Mme Frangoise Gallouédec-Genuys
se présente comme une mise au point — opportune, judicieuse, valable —
de la pensée politique de Fénelon, sinon comme une réhabilitation de Fé-
nelon comme théoricien politique, en contestation d’une série de jugements
plus ou moins discutables et discutés (dont ’auteur rend compte dans son
introduction comme dans sa bibliographie heureusement commentée),
accumulés au cours des sidcles et émis avant tout, on le sait, en fonction
d’optiques passionnées dans lexamen du conflit Bossuet-Fénelon, mais
aussi concrétisant des appréciations, trop rapides, de la place dans I’histoire
et de Pinfluence réelle dans la pensée politique, de Pauteur du Télémaque.
Dans cette pensée politique, Pauteur a discerné & juste titre une notion
fondamentale, qui apparait dominante dans les préoccupations de celui
qui fut le précepteur du Duc de Bourgogne et aurait été un homme d’Etat
valable, si I’on en croit le commentaire de Brunetiére qui ne lui est pourtant
pas toujours favorable. Cette notion fondamentale, dominante, est celle
du Prince chrétien, du prince formé selon I’Evangile et appliquant les pré-
ceptes évangéliques dans ses actes politiques.

Mme Gallouédec-Genuys a organisé tout son exposé de fagon systéma.-
tique, exhaustive méme, en fonction de cette personne du prince chrétien
qui est la condition méme du bonheur moral et spirituel de la communauté,
et de sa prospérité matérielle, tout en dégageant, d’une part, les préoccu-
pations pédagogiques de Fénelon — ce qui le place dans la lignée de ces
théoriciens politiques que M. Pierre Mesnard appelle si opportunément les
«évangélistes politiques», tel Erasme — d’autre part, les préoccupations
concomitantes du moraliste soucieux de saisir les dimensions de la condition
de Thomme et de favoriser son développement spirituel; préoccupations
qui se complétent tout naturellement, si l'on suit le point de vue de Mme
Gallouédec-Genuys, de certaines perspectives de «politologue» utilisant la
référence historique ou sociologique. Enfin le prince chrétien, évangélique,
se situe dans un moment précis de l’histoire, celui du «baroque tardif»,
dont le caractére essentiel apparait d’étre fondé sur une notion de «’ordre
mobiles — selon un jugement de René Huyghe — et de reposer «sur les
valeurs spirituelles et les réalités terriennes» — pour reprendre les termes
de Marcel Prélot, dans sa préface, devenue traditionnelle dans la collection

393



ou parait 'ouvrage — moment dont la durée se vit restreinte par la mani-
festation en force des Lumiéres.

De par cette situation dans le temps, Fénelon apparait comme formu-
lant ses réflexions dans une sorte de porte-a-faux historique ; réflexions non
a proprement parler d’utopiste, encore qu’il soit trés profondément influencé
soit par les modéles platoniciens, soit par ceux des « évangélistes politiques»,
parce qu’il ne parait pas avoir, outre cette sourde volonté d’agir sur I’événe-
ment, de 'informer & tout prix, cette conscience d’un décalage quasi irré-
ductible entre les schémas politiques tels qu’ils les formulent ot la réalité
politique et sociale & laquelle ils se trouvent juxtaposés, conscience qui
donne un ton si étrangement lucide intellectuellement et sentimentalement
désespéré a des utopies antiques ou modernes; mais réflexions d’un homme
qui s’est attaché & analyser la réalité politique, encore qu’il la voie plus
en pasteur d’ames qu’en savant; réflexions en porte-a-faux dans la mesure
méme ol I'image du prince chrétien n’était plus réalisable dans son entier
dans un temps de plus en plus dominé par la raison d’Etat ou par une
conception laicisée du droit naturel. C’est le mérite de Mme Gallouddec-
Genuys d’avoir fait ressortir les éléments principaux de cette situation his-
torique et intellectuelle propre & Fénelon.

¥’il y a une réserve & faire sur cet ouvrage — réserve qui porte sur
Poption de départ, sur I’hypothése de travail qui organise toute la matiére
précieuse de I'ouvrage, donc réserve de caractére méthodologique & laquelle
Pauteur n’a manqué d’étre sensible — elle doit porter sur le caractére trés,
trop, systématique de ce qui est une véritable reconstruction de la pensée
politique de Fénelon, reconstruction de caractére unitaire. En attaquant
un tel sujet, on serait tenté d’adopter une méthode d’approche, appelons-
la «génétique» — qui viserait & rendre compte dans le temps et par rapport
& des contextes historiques successifs, de I’élaboration des idées féneloniennes,
de leurs variations ou de leurs constances, faisant ressortir, non une sorte
de systéme de pensée qu’on pourrait croire né d’une seule coulée, & structure
dogmatique, sinon «monolithique», mais peut-étre une certaine disconti-
nuité ou un effort de cohérence dans I’expression de la pensée, qui serait
peut-étre plus humain et rendrait mieux compte de I’histoire d’un esprit
confronté & des situations politiques ou spirituelles précises. Cette objection,
Mme Gallouédec-Genuys ’a prévue, qui dit nettement qu’on doit en avoir
abusé: «On a pris les détails contingents d'une politique pour la politique
elle-méme, et, partant, conclu & la diversité des conceptions politiques de
Fénelon, autrement dit & I’évolution de sa pensée politique». Or Pauteur
prétend que cette pensée est «une», et de justifier sa construction systéma.-
tique, avec tout ce qu’elle peut avoir de séduisant et d’intellectuellement
rassurant en fonction du fait méme que Fénelon s’est montré — un texte
cité en conclusion en témoigne — exigeant quant & la cohérence logique
et systématique nécessaire & tout exposé, en fonction surtout du fait que
I'élément méme de cohérence de sa pensée politique est sa conception

394



de la politique comme «l’obéissance & la loi naturelle et universelle, a la
loi de Dieu, ceuvre d’un Prince mortel & la recherche de son salut».

Si solide que puisse étre cette argumentation en faveur d’une recons-
truction systématique, elle ne nous convainc pas complétement, étant
donné que, dans certains chapitres, l'auteur a accusé excessivement le
caractére dogmatique de la pensée étudiée, aboutissant, au détriment de
la définition d’une vraie perspective historique, & un systéme de caractére
abstrait, sinon artificiel, dont on peut légitimement se demander, quelles
qu’aient été, encore une fois, les exigences de cohérence logique de Fénelon,
s'il existdt jamais, aussi béti, aussi structuré, dans esprit de celui-ci. N’au-
rait-il pas mieux valu utiliser toute cette connaissance profonde de Y'ceuvre
fénelonienne, toute cette acuité intellectuelle, en évitant de telles distorsions,
4 donner des éclairages proprement historiques, plus valables, plus utiles
aussi, qu’une systématisation trop compléte, & des confrontations plus
approfondies de la pensée de Fénelon avec les courants d’idées de son temps.
Peut-étre cela aurait-il présenté de grandes difficultés, mais on doit noter
que Mme Gallouédec-Genuys a éludé la question des sources mémes de
I'information de Fénelon, se bornant & 1’étude de son ceuvre, ce qui est
un point de vue admissible. Dés lors, on peut se demander si, finalement,
I’auteur n’a pas réalisé précisément le «long ouvrage théorique » que Fénelon
n’a pas voulu faire, comme le souligne 'auteur dans ses conclusions, pour
des raisons avant tout pédagogiques.

En conséquence, si I'ouvrage est valable dans la mesure ou il rassemble
et organise toute une information intéressante et précieuse, ou il fait dé-
couvrir des éléments personnels, peu ou mal connus ou compris, ol il éclaire
de fagon topique cette notion du prince chrétien, centrale dans la pensée
de Fénelon, réplique & Hobbes et plus lointainement & Machiavel, & notre
point de vue, autant que chez Bossuet, il appelait ces remarques destinées
4 mieux en situer les conceptions méthodologiques, le risque méme de la
systématisation n’ayant pas toujours été maitrisé en fonction d'un recours
plus fréquent & la méthode d’approche proprement historienne.

Lausanne Jean-Pierre Aguet

Heinz Goriwitzer, Die Standesherren. Die politische und gesellschaftliche
Stellung der Mediatisierten 1815—1918. 2., durchgesehene und ergénzte
Auflage. Vandenhoeck und Ruprecht, Gottingen 1964. 465 S.

Die als Standesherren oder Mediatisierte bezeichnete Gruppe im deut-
schen Hochadel des 19. Jahrhunderts ist ein Unikum der allgemeinen und
ein Charakteristikum der deutschen Sozialgeschichte. Nur im Rahmen der
eigentiimlichen Verfassung des Heiligen Romischen Reiches war die Ent-
stehung von iiber hundert quasi souveréinen Firstentiimern kleinsten Aus-
maBes moglich. Als ihnen 1806 und 1815 die Reichsunmittelbarkeit verloren
ging (zu den wenigen Ausnahmen gehorte unser Nachbarland Liechtenstein),

395



	Le Prince selon Fénelon [Françoise Gallouedec-Genuys]

