Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 15 (1965)

Heft: 2

Artikel: Les ordres religieux et les origines de la démocratie : a propos d'un
ouvrage réecent

Autor: Sidjanski, Dusan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES ORDRES RELIGIEUX ET LES ORIGINES
DE LA DEMOCRATIE

A propos d’un ouvrage récent!

Par Dusax SIDJANSKI

L’ouvrage de Léo Moulin est le fruit d’une longue réflexion et de recher-
ches minutieuses sur ’apport des ordres religieux & la démocratie. C’est par
surcroit le meilleur hommage que, grice & la plume d’un socialiste agnos-
tique, on puisse rendre & l'ceuvre accomplie par les ordres. Bien que la
recherche de Léo Moulin soit inspirée au premier chef par la curiosité intel-
lectuelle, chemin faisant la curiosité scientifique s’est doublée d’un respect
et d’une passion quasi religieuse pour 1’objet étudié.

Aprés un bref aper¢u historique qui commence avec le développement
du monachisme bénédictin de Saint-Benoit, Pére de 1I’'Europe, du VIe au
VIIIe siecle, 'auteur décrit la permanence de ce phénoméne «naturel», son
extréme résistance aux invasions, aux révolutions, ainsi que le renouvelle-
ment constant des ordres. Leur vitalité ressort de leur expansion numérique
qui tend a s’accentuer au XIXe et au XXe siécle. Mais ce qui frappe, c’est
le manque d’uniformité, et I'infinie diversité des vocations et des statuts de
divers ordres qui s’épanouit dans une atmosphére de liberté créatrice. Cette
diversité se manifeste par la variété de vétements aussi bien que par des
querelles ou la «concurrence déloyale» entre les ordres. Rome respecte cette
richesse et observe une attitude neutre. Comme dans un Etat libéral, I’appa-
reil administratif romain, pourtant fortement centralisé, n’intervient
qu’exceptionnellement: pour émonder certains ordres trop dispersés ou
encore «pour imposer aux ordres cette merveilleuse machine & gouverner un
grand corps qu’était le Chapitre général de Citeaux (cette préfiguration
quasiment parfaite du Parlement supranational)». Dans la construction
hiérarchisée et centralisée de I’Eglise, il est permis, selon ’auteur, d’assimiler
des instituts religieux aux services publics décentralisés; ces instituts pos-
sédent, en effet, la personnalité juridique, le patrimoine distinct, les organes
de gestion dotés d’un pouvoir propre de décision, en un mot, 'autonomie.
La Congrégation des religieux controle certes la vie des instituts, mais Rome
ne s’immisce qu’au minimum dans la naissance et le développement des
ordres.

La thése centrale de Léo Moulin est que les ordres et leurs pratiques
constitutionnelles sont & la base de la démocratie moderne. Ils n’ont pas
seulement perfectionné ou créé des formes de gouvernement, mais ils les ont

! Lto MOULIN, Le monde vivant des religieux. Dominicains, Jésuites, Bénédictins. . . Paris,
Calmann-Lévy, 1964, 312 p.

234



aussi diffusées a travers I’Europe tout entiére. A ’encontre de I'idée acceptée
qui veut que l'origine de la démocratie remonte aux traditions des villes et
communes, Léo Moulin soutient, et il parvient & nous persuader, que «quand,
en 1215, Jean sans Terre fut contraint d’accorder la Magna Carta, ébauche,
combien impréecise, combien embryonnaire, du régime parlementaire, il y
avait un siécle déja que, sous le signe de la Carta Caritatis, fonctionnait
réguliérement, dans I’Ordre cistercien un régime d’assemblée représentative
réguliérement élue, se réunissant chaque année». La Chapitre général de
Citeaux s’est affirmé comme le modéle des assemblées représentatives et
délibératives, ot les représentants élus des pouvoirs locaux, pourvus des
pleins pouvoirs délibérent chaque année sur les problémes de ’ordre selon
la loi écrite contenue dans la Carta Caritatis.

D’autre part, 'auteur découvre des traces trés nettes d’influences reli-

gieuses dans la Magna Carta: — son article premier ne reconnait-il pas &
I’Eglise ses droits et ses libertés dont «celle qui est réputée la plus grande de
toutes et la plus nécessaire. .. la liberté des élections». C’est le leitmotiv de

toutes les revendications monastiques; — les décisions pouvaient étre prises
sans que la présence de tous les membres soit indispensable ; cette prévention
contre les sabotages par absentéisme avait été imposée par Rome dés 1199
et était en usage & Citeaux; — le Comité des XV était nommé par moitié
par le roi et par les barons selon le systéme du compromissum pratiqué dés
le Ve siécle et généralisé au IXe et au Xe siécle dans la plupart des ordres; —
le Parlement de juin 1264 choisit 3 électeurs qui nommeérent un Conseil de
9 membres «dont 3 devaient toujours étre présents auprés du Roi et sans
Iassentiment desquels le Roi ne pouvait prendre aucune décision»: systéme
classique dans le monde religieux; — certaines formules sont méme repro-
duites (de consensu, voluntate...); — I'idée de mettre fin & P’arbitraire du
roi en imposant 1’accord et le consentement de la communauté (prélévement
des impdts) porte la marque de I’'Eglise en général et de 1'Ordre de Citeaux
en particulier. Ce ne sont pas 1 des simples coincidences. Au demeurant, rien
d’étonnant, d’apres 1’auteur, & ces tranpositions. Et Léo Moulin de rappeler
que ’évéque Stephen Langton qui devait &tre ’'Ame de la révolte contre Jean
sans Terre, connaissait bien 1’organisation cistercienne; et que les représen-
tants de l'ordre religieux était en majorité soit dans la Constituante ou &
I’Assemblée de 1295: 121 contre 5 comtes et 18 barons dans la premiére et
2 archevéques et 70 abbés et chefs d’ordres, contre 7 earls et 41 barons. Il
conclut: aucune Assemblée civile en tout cas n’a pu lui servir de modéle.

L’influence religieuse n’est pas absente du Bill of Rights ni du Code
électoral de 1789. «La puissance et ’autorité supéme et entiére — écrivaient
les Oratoriens en 1681 quelques anndes avant le Bill of Rights et un siécle
avant la Révolution francaise réside dans le corps de la Congrégation
diment assemblée & laquelle le Général demeure soumis.»

Pour les spécialistes de I'analyse électorale il est tout aussi intéressant
de voir & quel degré de perfectionnement les ordres ont su porter les tech-

235



niques électorales. Dans I'histoire des Communes, le vote majoritaire n’appa-
rait qu’'en 1143. A cette époque, il y a plus de huit siécles que I'Eglise a
adopté ce systeme. Dés 1205, Rome a interdit le recours & la majorité relative
qui, actuellement, peut suffire au troisiéme tour. En cas de partage de voix,
la voix du président compte double: ce systéme est en usage a Citeaux dés
1134. La majorité des deux tiers remonte, dans l'histoire de I’'Eglise, au Xe
siecle au moins. Une autre innovation importante: la pratique du scrufin
secret est signalée dés le XIe siécle et le vote secret majoritarre pour la pre-
miere fois en 1217 a Brescia. D’autres techniques et expressions d’usage
courant aujourd’hui ont leur origine dans les ordres: vote par assis et levé,
a main levée, élection & plusieurs degrés, systéme de la représentation,
quorum, temps limité des élections; la terminologie a la méme source: voix
de wvocalis, scrutin de scrutart (scrutateurs auxquels les voix sont données
ou examen de la signification et de la portée des votes), ballottage de ballotte
en italien dont on se sert lors des scrutins secrets; ou des expressions telles
que «opiner du bonnet» en abaissant ou en relevant le capuchon, «donner sa
voix», «n’avoir pas voix au chapitre», ete.

Dans le Code électoral de 1789, Léo Moulin reléve des ressemblances
avec les techniques des ordres: le Code rendait obligatoire la majorité absolue
qui n’avait pas cours en Grande-Bretagne; le scrutin & plusieurs tours, le
scrutin secret; au troisiéme tour la majorité relative suffit mais les électeurs
ne peuvent plus voter que pour les deux candidats qui ont obtenu le plus
grand nombre de voix au tour préecédent: ¢’était 1a, nous dit 'auteur, depuis
des siécles une fagon courante, dans les ordres, de limiter automatiquement
le nombre des scrutins. Cette procédure n’est pas en vigueur dans toutes les
Assemblées existantes comme I’a rappelé 1’élection du Président de la Répu-
blique italienne. Autre coincidence & tout le moins curieuse: trois scruta-
teurs dans les Assemblées des Etats comme dans des ordres religieux. Egalité
des suffrages, présentation des candidats par les électeurs, autant de tech-
niques pratiquées depuis plusieurs siécles dans les ordres. Au bout de cette
analyse comparative une conclusion: «Dans un domaine comme celui du
transfert de techniques, d’aussi fréquentes coincidences ne se rencontrent
pas: seul 'emprunt peut les expliquer. En fait, ’Assemblée des notables
aura emprunté certains principes et certains détails d’exécution aux insti-
tutions qui, & travers vents et marées, avaient utilisé systématiquement,
des siecles durant, le systéme des élections, et ’avaient minutieusement mis
au point. Ce n’est pas le moindre paradoxe de la Révolution francaise qu’elle
prenne en partie sa source dans l'histoire des Ordres religieux qui avaient
instruit et formé tant des ses futurs chefs.»

*

Ces techniques s’insérent dans différents fypes de gouvernément que
connaissent les divers ordres: régime parlementaire (Bénédictins et Domini-

236



cains), régime présidentiel équilibré ou monarchie élective et constitution-
nelle des Jésuites, et organisation de type fédéral des Bénédictins.

Selon I'expression de 'auteur, les Dominicains ont construit une cathé-
drale de droit constitutionnel : un régime de droit le plus strict oli I’Assemblée
générale est 1’Autorité supréme. C’est elle qui procéde al’élection du Supérieur
général, de ses Assistants, parfois de ses fonctionnaires généraux. L’Assem-
blée est composée de capacitaires et d’élus, mais la «base» élue y est plus
fortement représentée que les «cadres» eux-mémes élus. Elle exerce, a la
majorité absolue, des fonctions législatives, de contréle et elle désigne le chef
de P'exécutif. Car dans ce mécanisme savamment agencé, I’Assemblée n’a
pas de pouvoirs de gouverner. La plupart des décisions relévent de I'exécutif
qui rend des comptes a 1’Assemblée. Des structures similaires existent aux
niveaux provincial et local (Prieur, Chapitre, Conseil et Définitoire); a chacun
de ces plans, les institutions disposent de pouvoirs et d’une autorité con-
sidérables. C’est 14 qu’apparait, dans cet échelonnement de structures et de
pouvoirs, & c6té de la superposition d’ordres institutionnels qui caractérise
le fédéralisme, le principe de subsidiarité ou d’économie fédéraliste: les par-
ties exercent elles-mémes les fonctions qui sont accomplies plus adéquate-
ment au niveau provincial ou local qu’a 1’échelle de la communauté globale.
Un autre élément qui s’apparente au fédéralisme est ce «double mouvement
qui va sans cesse de la base au sommet, en passant pour s’enrichir et se ren-
forcer par 1’échelon de la Province, et du sommet & la base, aussi €éloignées
de la facilité des systémes centralisateurs que des périls de I’anarchie.» Mais
Iaspect le plus frappant de ce mécanisme est le dosage savant des membres
de diverses assemblées ol siégent aussi bien les différents «techniciens» que
les élus directs représentant la base. Ici, le démocratisme est nuancé: il est
tempéré par le souci de ne pas laisser écraser le droit des capacitaires par le
seul régne du nombre. N’y a-t-il pas 14 une suggestion utile pour la récon-
ciliation, dans nos démocraties que 'on voit exposées au danger techno-
cratique, des «techniciens» détenteurs du savoir et des «politiques» investis
de pouvoirs légitimes ?

La répartition des pouvoirs est différente dans le type de gouvernement
des Jésuites: un chef nommé & vie et possédant la plénitude des pouvoirs et
une autorité entiére pour «batir» la Compagnie est en face d’une Assemblée
qui est dotée, certes, du pouvoir supréme, mais qui en quatre sieécles ne s’est
réunie que trente fois. Dol le probléme essentiel: comment équilibrer la
puissance de l'exécutif? En effet, celui-ci dispose de I'intégralité du pouvoir
exéeutif, d’'une part du législatif, du droit de promulguer et d’interpréter
des Reégles générales. Dans certains ordres (Chartreux), le Supérieur peut
étre révoqué par I’Assemblée au bout d’un an; dans d’autres, la durée de
son mandat a été limitée & trois, quatre ou huit ans. Mais chez les Jésuites,
le Général étant Président & vie et 1’Assemblée rarement réunie, il faut
chercher ailleurs des pouvoirs compensateurs, auprés de 1’Assemblée des
Procureurs et auprés des Assistants. Cette Assemblée composée essentielle-

237



ment de capacitaires et qui constitue une originalité de l'ordre, se réunit
tous les trois ans pour examiner s’il y a lieu de convoquer I’Assemblée géné-
rale. En quatre siécles, elle n’a usé qu’une fois de ce droit. Ce n’est pas
suffisant pour compenser ’omnipotence du Président & vie, formule qui
connait un certain succés dans le présent.

C’est une autre institution des Assistants — caractéristique des ordres
religieux — qui constitue une soupape de shreté. Réunis en collége, les
Assistants forment un Conseil des ministres dont les membres imposés au
chef de l'exécutif ne peuvent pas étre révoqués par lui; en fait, ils sont
inamovibles. Quels en sont les pouvoirs? Si le Général est coupable d’un
péché mortel, ils peuvent provoquer sans plus la réunion de 1I’Assemblée
générale. En outre, ils ont des séances mensuelles avec le Général qui pour
certaines décisions telles les nominations, les décisions d’ordre économique
ou celles relatives aux rapports avec Rome, doit se conformer & leur volonté
exprimée & la majorité absolue. Dans d’autres cas, le Collége n’a qu’un
pouvoir consultatif; mais il suffit d’'une forte majorité pour que le Supérieur
doive en tenir compte. De la sorte, ces Conseillers sont en mesure de remplir
le rdle de frein ou de contrepoids & 'immense pouvoir dont dispose le chef
de l'exécutif. Ces éléments d’équilibre que l'on retrouve aux différents
niveaux, provincial et local, de la hiérarchie de ’ordre, ainsi que le respect
des régles fondamentales justifient I’assimilation de ce systéme de gouverne-
ment & «une monarchie constitutionnelle tempérée par sucroit par ’action
de l'aristocratie du savoir et du caractére qui constitue ses troupes.» Con-
trairement aux secrétaires d’Etat qui sont entiérement soumis au Président
américain — soumission qu’exprime en raccourci ’anecdote du président
Lincoln: «Sept non, un oui; les oui 'emportent» — les Assistants sont & méme
de s’opposer en toute indépendance & certaines propositions du Président.
Ces formes dont on ne pergoit pas d’équivalents dans les appareils actuels
de gouvernements nationaux accusent certaines similitudes avec la répar-
tition des pouvoirs dans les Communautés européennes. Qui sait d’ailleurs
si un éventuel gouvernement européen de type présidentiel ne pourait
réserver un role semblable & la Commission européenne ?

La comparaison entre le président des Jésuites et le Président américain
telle qu’elle est suggérée par I’auteur favorise celui-la au détriment de celui-ci.
Cette impression mérite d’étre corrigée: la séparation des pouvoirs, la
puissance du Congrés (pouvoirs et moyens de contrdle technique) ainsi que
le partage des pouvoirs qu'impose un systéme fédéral, sont autant de contre-
poids & 'omnipuissance présidentielle. Il n’en est pas moins vrai que ’expé-
rience des Jésuites est une lecon & ne pas écarter au moment ou les institu-
tions politiques issues du XIXe siécle donnent des signes de fatigue évidente.
Rappelons, par association de faits, que 'ordre des Jésuites s’est développé
dans le culte de Dieu mais aussi dans celui de efficacité. On sait la discipline
qui y régne et le soin que I'on y apporte & la formation et au choix des
gouvernants. A plus d’un titre, les jésuites sont & considérer comme des

238



précurseurs bien plus anciens que Saint-Simon de la pensée technocratique.
Celle-ci participe d’ailleurs de ce que 1'on appelle par commodité la culture
européenne.

L’ordre de Saint-Benoit, imprégné fortement et depuis si longtemps du
principe de lautonomie abbatiale inexpugnable, souléve des problemes
familiers au fédéralisme. Entre les avantages de cette autonomie qui assure
une adaptation meilleure de l'action aux conditions particuliéres, et ses
inconvénients dont une tendance & ’anarchie et une incapacité & résister
efficacement & lintervention des puissances séculiéres ou des groupes de
pression, I’équilibre a été recherché soit dans un systéme de développement
par essaimage qui crée des liens de filiation regroupant les abbayes autour
de Citeaux, soit dans un régime fédéral. Fédérations libres, confédérations
des Congrégations et bien d’autres formules ont permis des combinaisons
ingénieuses et multiples qui ont assuré & la fois le respect des autonomies
fondamentales et I'efficacité d’une action commune.

*®

11 serait imprudent d’en déduire que tout est parfait et rose dans les
ordres religieux. Léo Moulin dépeint leurs faces réelles sous le titre de la
pathologie de la vie religieuse. Le nationalisme n’a pas épargné les ordres.
Au début son réle est nul. Mais I’'unité européenne des grands ordres béné-
dictins, clunisien, cistercien est rompue par ’apparition de Congrégations dans
I'organisation desquelles entre un élément national. Ces merveilleuses méca-
niques constitutionnelles ne sont pas immunisées contre les maladies dont
souffrent nos constitutions civiles. Malgré tant de sages précautions établies
pour choisir des chefs de qualité, les passions et les faiblesses humaines ont
souvent réussi & détériorer les mécanismes constitutionnels de 1'élection et
du gouvernement. Cela est d’autant plus frappant que ces sociétés réduites
et sélectes, animées par la foi commune, offrent des conditions exceptionnelles
pour un bon gouvernement. N’est-ce pas 14 une constatation propre & nous
rendre encore plus pessimistes quant aux possibilités de perfectionner le
gouvernement des hommes? Si de tels défauts surgissent dans des sociétés
qui se rapprochent plus de la perfection que les sociétés globales, quel espoir
reste-t-il d’améliorer ces derniéres? C’est un réveil brutal qui nous attend
a la fin de ce livre lorsque Léo Moulin passe en revue les principales failles
de ces méeaniques de précision. Le quotidien apparait sous le majestueux:
excés de centralisme comme dans 'organisation de Cluny; nombre excessif
des membres du Chapitre général de 1'ordre de Citeaux qui aboutit & un
gouvernement de commissions ; absentéisme, cette plaie des Assemblées monas-
tiques qui menace les démocraties actuelles; pathologie de I'autorité chez
les Supérieurs qui hésitent & user de leurs droits stricts; excés de conformisme
qui risque de scléroser les démocraties les plus exemplaires. Autant de
problémes avec lesquels nous sommes familiarisés dans nos démocraties.

239



Sous cet aspect une premiére critique peut étre adressée & l'auteur. Malgré
ce tableau de facteurs pathologiques évoqués d’une maniére abstraite, cet
ouvrage constitue davantage une analyse des institutions des ordres religieux
que leur étude sous l'angle de la science politique: Léo Moulin s’attache
plus & la description des régles du jeu qu’a I'analyse du déroulement réel.
Chose curieuse, il y abandonne son métier de sociologue pour prendre le role
d’un admirateur, du peintre de cette cathédrale constitutionnelle.

En refermant ce livre passionnant, une question vient & I’esprit: 'auteur
n’a-t-il pas exagéré I'influence des ordres religieux sur la naissance et le
développement de la démocratie? C’est 14 un danger qui guette tout un
chacun qui approfondit un théme important ou un principe auxquels il a
naturellement tendance & ramener la plupart des faits et d’explications.
Cette tentation est encore plus forte lorsqu’il s’agit de reconstruction du
passé: dans Dexploration rétrospective, on court le risque de redécouvrir
dans le passé les traits et les idées du présent. Mais ce sont les risques qu’il
faut prendre. Il est dés lors tout aussi néeessaire de s’interroger sur la contri-
bution réelle des ordres religieux & la réalisation de la démocratie. Ce doute
est d’autant plus fondé que pour démontrer ses théses I’auteur est parfois
contraint de délaisser d’autres éléments pour essentiels qu’ils soient. (Vest
ainsi que l'on se défend difficilement contre l'impression que, pour mieux
servir sa cause, il a minimisé le role capital de la Gréce qui a inventé la
démocratie. Cette idée d’invention hellénique a été approfondie par 'exten-
sion du concept chrétien de la personne & tous les hommes. Sur cette toile
de fond viendront broder les ordres religieux qui perfectionneront et diffu-
seront les techniques de la démocratie, travail qui leur a été facilité par la
fonetion culturelle et politique qu’ils remplissaient au Moyen-Age. Le réseau
des ordres recouvre le continent et s’affirme comme un grand fédérateur de
PEurope. Cette élite restreinte mais fortement organisé exerce une influence
culturelle et technique immense. Dans un style impressionniste, Léo Moulin
a su mettre en relief leur réle formateur: ils constituent des modéles de
sociétés de travailleurs, ils portent I’assistance technique volontaire dans
tous les recoins d’Europe, ils promeuvent la viticulture, ainsi que le déve-
loppement technique qui, sous les traits d’horloges mécaniques ou de moulins
& vent, s’annonce comme le fruit des exigences spirituelles. Dans I’accom-
plissement de leurs tdches, ils font preuve d’une maitrise et d’'une efficacité
remarquables. Il semble donec normal de considérer que, quelle que soit
Popinion que l'on professe par ailleurs, ils ont contribué d’une maniére
décisive & I’éclosion des formes de vie démocratique en Europe.

Une autre objection que Léo Moulin reproduit dans sa préface lui a été
souvent adressée: «Comment pouvez-vous comparer le gouvernement d’une
poignée d’hommes, tous instruits, tous volontaires, tous officiers de carriére,
sinon d’état-major, vivant dans des conditions qui ne sont pas celles de
Pimmense majorité des hommes, et le gouvernement des foules d’hommes-
masse qui peuplent les nations?» Et Jean Meynaud nous met en garde

240



contre les tentatives d’«appliquer au perfectionnement de la théorie poli-
tique, les expériences réalisées sur «le gouvernement des hommes» dans les
secteurs autres que celui de la gestion directe des affaires publiques.» A quoi
Léo Moulin répond: les problémes qui se posent & 'une et & I'autre forme de
gouvernement des hommes ne sont pas fondamentalement différents. Les
instituts religieux doivent étre gouvernés: d’oui les problémes de ’adaptation
des textes aux réalités mouvantes, de I’équilibre et du contréle des pouvoirs.
Il n’en reste pas moins que les différences des communautés religieuses par
rapport aux sociétés civiles méritent d’étre évoquées: par définition, il
existe dans les ordres religieux une communion d’émes ou un accord fonda-
mental sur les buts et les moyens; or les choix politiques concernent précisé-
ment les valeurs ou les buts, ainsi que les instruments appropriés; de la il
découle qu’il n'y a pas dans les communautés religieuses d’oppositions pro-
fondes ou irréductibles, et qu’elles excluent en principe la possibilité d’une
opposition organisée contre les gouvernants; la loi en général est acceptée
par un acte volontaire de tous les membres et le recours & la force pour
faire respecter les lois est exclu; ainsi, des éléments parmi les plus carac-
téristiques de la fonction politique sont bannis de ce monde qui par sucroit
ignore le probléme politique par excellence de la défense et de la sécurité
d’une communauté. En effet, non seulement les ordres vivent en marge de
ces préoccupations essentielles mais ils s’insérent dans les cadres et sous la
protection des communautés politiques. Pour conserver toute sa valeur, leur
expérience partielle ne doit pas étre généralisée mais limitée avec précision.
A cette condition, sa valeur est indiscutable.

De cette lecture on garde le sentiment de la beauté architecturale de
cette construction des siécles, et aussi de la dimension historique des insti-
tutions. La typologie des gouvernements religieux nous donne la mesure
de linertie des esprits ou de la permanence des idées, de leur évolution
lente, qui explique la croyance & 'immutabilité des idées platoniciennes. Ce
n’est pas tout, car cette fresque est riche en combinaisons et formules de
gouvernements, simples et composites. Cette diversité a le grand avantage
de pouvoir stimuler notre réflexion sur la politique et exciter notre imagi-
nation, toutes deux prisonniéres des stéréotypes de gouvernement. Para-
doxalement, c’est le passé qui nous suggére ainsi des formes nouvelles.

241



	Les ordres religieux et les origines de la démocratie : à propos d'un ouvrage récent

