
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 15 (1965)

Heft: 2

Artikel: Der schweizerische Bundesrat und das erste vatikanische Konzil

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER SCHWEIZERISCHE BUNDESRAT
UND DAS ERSTE VATIKANISCHE KONZIL*)

Von Victor Conzbmiits

Herr Devaux, ein hoher belgischer Beamter, der auf einer
größeren Reise im August und September 1869 zahlreichen

europäischen Staatsmännern begegnete, schrieb einem Freunde: «II y a

une chose qui preoccupe le monde entier: Tous les Prussiens, tous
les Russes, tous les Anglais, tous les Suisses en sont pleins. C'est le

concile. On craint des betises. On craint le Syllabus erige en dogme

et l'on calcule les consequences politiques1.» Dieser Satz umschreibt
die Befürchtungen der Staaten gegenüber dem 1. Vatikanischen
Konzil sehr genau. In Ländern, die eine gemischt konfessionelle

Bevölkerung hatten, befürchtete man als Folge einer mögüchen

Stärkung des katholischen Selbstbewußtseins eine Verhärtung der

religiösen Gegensätze. In England verfolgte Premierminister Gladstone

mit wachem Auge die Vorbereitung des Konzils und
delegierte gleichsam als seinen persönlichen, nicht-akkreditierten
Sonderbotschafter, den frisch ins Oberhaus erhobenen Lord Acton
nach Rom2. Der russische Außenminister nahm sich die Angelegen-

* Herrn Dr. Gauye und Herrn Waelti vom Bundesarchiv Bern danke ich
für die gefällige Hilfsbereitschaft, mit der sie mich bei meinen Nachforschungen

unterstützten.
1 Zitiert von R. Aubert, Vatican I. Paris 1964, S. 89—90.
2 Lord Acton hatte keinen offiziellen Status in Rom, stand aber in

engstem Kontakt mit dem englischen Agenten Odo Russell. Beide unterrichteten
Gladstone aufs eingehendste über die Konzilsverhandlungen. Die Briefe

204



heit des Konzils so zu Herzen, daß er den katholischen, vorwiegend
polnischen Bischöfen die Ausreise verbot, wohl, weil Fürst Gort-
schakoff befürchtete, daß die Jesuiten ihre Finger dabei im Spiele
hatten und wie er sagte, im 2. Akt mit Anarchisten und Nihilisten
den Umsturz der bestehenden Gesellschaftsordnung komplottierten3.

Auch in der Schweiz stand man den Konzilsvorbereitungen
nicht indifferent gegenüber. Bei führenden Staatsmännern
katholischer und protestantischer Konfession äußerte sich Besorgnis
wegen Beschlüssen kirchlich-politischer Natur, die in Rom zustande
kommen konnten4. Auf der Ebene des Bundesrates begegnet die
erste schriftliche Äußerung zu diesem Gegenstand in einer vom
14. März 1869 datierten Weisung des Politischen Departements an
die Schweizer Vertreter in Florenz, Berlin, Paris und Wien, «in

ganz confidentieller Weise und nur in mündlicher Besprechung»
Auskünfte über das bevorstehende Konzil und die Haltung der
Mächte einzuziehen. Fünf Fragen wurden dabei vorgelegt:

«1. Ob und wann das Concil zusammentreten wird?
2. Wer dazu Einladungen erhalten wird?
3. Ob der hl. Stuhl den Staaten von der Abhaltung des Konzils

Kenntnis geben und sie zur Beschickung desselben einladen wird?
4. Welche Stellung wird in diesem Falle die betreffende Regierung

einnehmen

Actons an Gladstone sind veröffentlicht von J. N. Figgis und R. V. Laurenoe,
Selections from the Correspondence of the first Lord Acton. London 1917, bes.
S. 93ff.; über Actons Bemühungen in Rom, die antivatikan. Front in Rom
durch die Konzüspolitik der Mächte zu verstärken, vgl. I. v. Döllinger,
Briefwechsel mit Lord Acton, hg. von V. Conzemius, Bd. 2, 1869—1870,
München 1965, passim. — Die Depeschen Russells wurden im Auszug
veröffentlicht von N. Blakiston: The Roman Question. Extracts from the dis-
patches of Odo Russell in Rome 1858—1870, London 1962.

3 Vgl. die Unterredung Gortschakoffs mit Clarendon v. 2. Sept. 1869 in:
Döllinger, Briefwechsel, Bd. 2, S. 145, Anm. 8.

4 Für den katholischen Luzerner A. Ph. v. Segesser vgl. E. Müller-
Büchi: Segessers «Am Vorabend des Conciliums». In: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 56 (1962) S. 185—200; 301—331. Im Bericht des
Polit. Departements über das Jahr 1869 heißt es, daß mit Ausnahme des
ökum. Konzils und der Gotthard-Eisenbahn keine Frage aufgetreten sei,
die für die Schweiz zu wichtigeren internationalen Unterhandlungen geführt
hätte. Schweiz. Bundesblatt 1870 II, S. 412.

205



5. Welche Bedeutung wird die fragl. Regierung den Beschlüssen
des Concils, welche ohne Zustimmung der Staaten zu stände
gekommen sind, zuerkennen 6 ?»

Der Entwurf zu diesem Schreiben geht auf den Aargauer Emil
Welti zurück, der im Jahre 1869 Bundespräsident war6. Vielleicht
ging der Anstoß dazu von der bekannten Konzilskorrespondenz
der Civiltä Cattolica vom 6. Febr. 1869 aus7, die auch in der
Schweiz beträchtliches Aufsehen erregte, weil sie die Dogmatisie-
rung des Syllabus in Aussicht stellte. Gerade in die Zeit der Abfassung

des Schreibens fallen auch die berühmten Märzartikel Ignaz
v. Döllingers in der Allgemeinen Zeitung (10.—15. März), die den
Grundstock seines wenige Monate später anonym erschienenen
Werkes «Der Papst und das Konzil» bildeten und ein düsteres Bild
von der bevorstehenden Kirchenversammlung entwarfen. In den
Sitzungsprotokollen des Bundesrats findet sich keinerlei Hinweis
auf das Zustandekommen dieser Demarche. Es ist aber auch möglich,

daß eine private Anregung dazu von liberal-katholischer Seite
an Welti herangetragen wurde 8.

5 Bern, Bundesarchiv Inneres, Kirchliches 1848—1915, III (Ökumenisches

Konzil in Rom 1869/70). Das Schreiben wird eingeleitet: «Die Frage
ob das allgemeine Concil im Laufe dieses Jahres zusammentreten werde ist
auch für die Schweiz von so großer Wichtigkeit, daß es für uns sehr erwünscht
sein muß hierüber möglichst genaue Nachrichten zu erhalten.» Die
Gliederung nach 5 Punkten ist dem in Anm. 23 näher beschriebenen Memorandum

entnommen.
6 Über Weltis kirchenpolitische Anschauungen vgl. die Biographie von

Hans Weber: Bundesrat Emil Welti. Ein Lebensbild. Aarau 1903, S. 93 bis
127; S. 109 ist auch die von Welti redigierte Antwort auf die Hohenlohesche
Depesche erwähnt, aber nicht die bereits vorher liegende Anfrage Weltis an
die Schweizer diplom. Vertreter. — Vgl. dazu auch P. Welti : Das Weltbild
von Bundesrat Emil Welti. In: Argovia 63 (1951); A. Frey in: Lebensbilder
aus dem Aargau 1803—1953, S. 269—284.

7 Vgl. Aubert, op. cit. S. 74—76.
8 In der in Anm. 43 erwähnten Zuschrift der Regierung von Solothurn

an den Bundesrath v. 19. Aug. 1870 heißt es: «Schon geraume Zeit vor
Eröffnung des gegenwärtigen Concils wurde im Schöße der Diözesankon-
ferenz des Bisthums Basel die Frage in Anregung gebracht, ob und in welcher
Weise bei dem h. Bundesrathe Schritte zu thun seien um denselben je nach
dem Benehmen der übrigen Staaten zu einer Betheiligung beziehungsweise
principiellen Kundgebung in Beziehung auf das Concilium zu veran-

206



Die erste der vorgelegten Fragen wirkt etwas befremdlich, da
die offizielle Konvokationsbulle bereits ein Jahr zuvor am 29. Juni
1868 veröffentlicht und das Konzil auf den 8. Dezember 1869

festgesetzt worden war. Inhaltlich ist Punkt 5 aufschlußreich, weil die
Art der Fragestellung ein ausgeprägtes staatskirchliches Denken

verrät, das als Voraussetzung für das Zustandekommen der Gültigkeit

gewisser Konzilsbeschlüsse eine Beteiligung der Staaten zu
postulieren scheint. Aus sachlichen und historischen Gründen
konnte eine solche Forderung vernünftigerweise nur von einem
katholischen Staate erhoben werden, zumal beim Konzil von Trient
noch eine Reihe von katholischen Ländern durch ihre Gesandten
vertreten gewesen waren. Das Fehlen einer Einladung an die
katholischen Staatsoberhäupter in der Konvokationsbulle von 1868 war
denn auch ausgiebig in der europäischen Presse kommentiert
worden9. Von der Möglichkeit eines indirekten Einflusses auf die
Konzilsverhandlungen durch einen Gesandten bis hin zur Forderung einer
direkten Mitwirkung der Staaten an den Konzilsbeschlüssen, war
aber ein weiter Weg. Nur ein im engeren Kreise des Staatskirchentums

sich bewegender Staatsmann hätte sich entschließen können,
ihn zu beschreiten.

Das trat alsbald in den Antworten zutage, die dem Bundesrat
auf seine Anfrage hin zugingen. Als erster konnte Herr v. Röder,
der preußische Gesandte in Bern, über die Stellung seiner Regierung

informieren10. Bismarck schrieb am 23. März, er sehe sich
nicht in der Lage, die Anfrage eingehender zu beantworten, weil
er bisher noch keine Veranlassung gehabt habe, sich mit dem

Gegenstande zu beschäftigen. Er könne im allgemeinen bloß sagen,
daß das Auswärtige Amt weder die übermäßigen Hoffnungen, noch
die Befürchtungen teile, die man an das Konzil knüpfe. «Wir lassen

es dahingestellt sein, ob die Interessen der Particular- und National¬

lassen. Nur in Anbetracht, daß man bezüglich der Gegenstände, die im
Concil zur Behandlung kommen sollen, noch keine sichere Kenntniss hatte
wurde damals dieser Gegenstand für einstweilen fallen gelassen.»

*> Aubert, S. 86.
10 Diesem Schreiben lag eine persönliche Demarche eines Vertreters des

Polit. Departements beim preuß. Gesandten in Bern zu Grunde, da der
Schweizer Gesandte in Berlin noch besonders angeschrieben wurde.

207



kirchen, welche dort vertreten sein werden, oder die centralisie-
rende Richtung, welche von Rom zu erwarten ist, sich zur Geltung
bringen werden. Gegen eine etwa überwiegende extreme oder
hierarchische Tendenz glauben wir, daß das Heilmittel sich in der
natürlichen Reaktion innerhalb der katholischen Welt finden
werde. Wir sehen daher ohne alle Beunruhigung auf den
Zusammentritt des Concils, dessen deliberationen unsere staatlichen
Interessen wenig berühren werden. Die Theilnahme der Preußischen

Bischöfe wird eine freiwillige und durch uns ungehinderte
sein. Von einer Betheiligung der Regierung als solcher kann nicht
die Rede sein.

Wenn, was wir nicht befürchten, Ausschreitungen stattfinden
sollten, welche in das staatliche Gebiet übergriffen, so werden wir
die Rechte des Staates zu wahren wissen; aber wir sehen keine
Veranlassung im Voraus Fürsorge dagegen zu treffen11.»

Staatsmännische Zurückhaltung spricht sich hier aus, die sowohl
die Nichteinmischung in kirchliche Belange, als auch die Interessen
des Staates zu wahren wußte. Der Bericht aus Wien lief einige Tage
später ein. Der Gesandte J. Jakob v. Tschudy hatte auch
Erkundigungen bei seinen Kollegen eingezogen. Der Nuntius Mgr. Falci-
nelli, der ihm von Brasilien her bekannt war, teilte ihm mit, er
bezweifle, daß die Staaten eingeladen werden. Die anderen
Diplomaten hatten noch keine Instruktionen bezüglich des Konzils
erhalten, legten aber der Konzilsaffäre ein sehr geringes Gewicht
bei und behandelten sie «mit der größten Indifferenz».
Ministerpräsident Graf Beust sagte, er hätte noch nicht einmal mit dem
Kultusminister v. Hasner über diese Frage gesprochen, der hier
in erster Linie zuständig sei. Er meinte zwar, man würde sich in
Osterreich «entsetzlich dagegen sträuben, die Concilsbeschlüsse als
bindend anzusehen», konnte sich aber nicht im voraus auf die

11 Bern BA, Bismarck an General v. Röder, Berlin, 23. März 1869
(Abschrift). Der Brief ist gedruckt bei Bismarck; Polit. Schriften, bearbeitet
von Friedrich Thimme. Bd. 6b, 1869—1871. Berhn 1931, S. 33, Nr. 1353.
Die ebd. erwähnte Anfrage des Gesandten in Bern ist datiert vom 13. März.
Das weist darauf hin, daß Welti bereits vor der Abfassung seines Schreibens
an die Schweizer Gesandtschaften sich mit v. Röder über das Konzilsthema
unterhalten hatte.

208



Haltung der Regierung festlegen. Eine vorherige Absprache mit
Frankreich hielt er für ratsam12.

Eben dieser Gedanke einer Konferenz der europäischen Staaten
im Hinblick auf eine dem römischen Konzil gegenüber einzunehmende

gemeinsame Haltung beschäftigte den bayerischen
Ministerpräsidenten Hohenlohe. Er ließ ihn in einer Zirkulardepesche vom
9. April 1869 den Regierungen vortragen. Seine Initiative wurde
aber weder von den «katholischen» noch von den «protestantischen»
Mächten positiv aufgegriffen. Im allgemeinen setzte sich der
Eindruck durch, eine solche Konferenz messe dem Konzil eine
übertriebene Bedeutung bei, zumal noch nicht bekannt war, über was
in Rom verhandelt werden sollte13.

Welche Stellung nahm nun der Schweizer Bundesrat, dem die
Note Hohenlohes ebenfalls zugestellt wurde14, zu diesem Vorschlag
ein Wir haben gesehen, daß die Anfrage aus München den Bundesrat

nicht unvorbereitet traf, da Bundespräsident Welti sich bereits

Sorgen über das Konzil gemacht hatte. Aber erst von zwei Stellen

war Bericht eingegangen, von Berhn und Wien. Während Wien
einen abwartenden Kurs befürwortete, hatte Preußen seinen
nichtinterventionistischen Standpunkt dargelegt und begründet. Von
Paris und Florenz lag noch kein Bericht vor. Am 21. April teilte
der Bundespräsident den diplomatischen Vertretern der Schweiz

in Berlin, Wien, Paris und Florenz den Inhalt des Hohenloheschen
Schreibens mit und forderte sie zur Berichterstattung auf. Es war
klar, daß der Bundesrat bedacht war, seine Antwort auf die der
anderen Staaten mit konfessionell gemischter Bevölkerung
abzustimmen. J. K. Kern, der Gesandte in Paris, konnte zunächst
krankheitshalber dem ihm zuteil gewordenen Auftrag nicht nach-

12 Orig. Bern BA, ebd. J. J. v. Tschudi.
13 Über die Zirkulardepesche vgl. J. Grisar, Die Circulardepesche des

Fürsten Hohenlohe vom 9. April 1869 über das bevorstehende Vatikanische
Konzil. In: Bayern. Staat und Kirche, Land und Reich, Forschungen zur
bayer. Geschichte vornehmlich im 19. Jährhundert. München [1961] S. 216 bis
240; D. Albrecht, Döllinger, die bayerische Regierung und das Erste
Vatikanische Konzil. In: Spiegel der Geschichte. Festgabe für Max Braubach.
Münster 1964, S. 795—815.

14 Über den Bayer. Geschäftsträger in Bern, Baron v. Bibra, Abschrift
Bern, BA, a. a. O.

209



kommen. Am 24. April 1869 stellte er die ihm bekannt gewordenen
Verlautbarungen der französischen Regierung zur Konzilsfrage
zusammen und berichtete nach Bern über seine Unterredung mit dem
Kabinettschef von Außenminister Lavalette. Er machte besonders
auf die ausweichende Haltung dieses französischen Staatsmannes
aufmerksam, dessen Kabinettschef ihm mitgeteilt habe, Frankreich

werde sich nicht beeilen, auf die bayerische Note zu antworten.
Das Außenministerium warte den Ausgang der Wahlen ab, bevor
es sich zu einer Stellungnahme entschließe15. J. B. Pioda teilte am
1. Mai aus Florenz mit, daß auch dort der Standpunkt der Nicht-
Einmischung überwiege, wenngleich man mit Hohenlohe über die
Zweckmäßigkeit einer Vorbesprechung der Mächte eins sei. Pioda
meinte, man brauchte nur die Civiltä Cattolica, das Organ der
italienischen Jesuiten zu lesen, um etwas über die Absichten des
Konzils zu erfahren. Die vorbereitenden Kommissionen seien sämtlich

in Händen der Jesuiten. Vier Mitglieder der Gesellschaft Jesu,
darunter der General der Jesuiten, hätten neuerdings
Schlüsselstellungen beim päpstlichen Staatssekretariat eingenommen. Das
war bloß ein wildes Gerücht; noch erregender und bestürzender
aber waren die Schlußfolgerungen, die er daraus zog. «II faut donc
s'attendre ä ce que le programme du concile consiste principalement
dans la confirmation du Syllabus, soit de Fencyclique de Pie IX
du 8 decembre 1864 et que la toutepuissance de la papaute, sa
superiorite aux Rois et meme au Concile et Finfaillibilite personnelle
des papes ainsi que la necessite de leur pouvoir temporel soient
proclames.» Gleichsam als Unterlage für seine Befürchtungen legte
der Gesandte die Enzyklika vom 8. Dez. 1864 bei sowie die
berühmten März-Artikel (1869) I. v. Döllingers, in der Allgemeinen
Zeitung16.

Besondere Sorgfalt verwandte auch diesmal der Gesandte in
Wien auf seine Antwort. Er ließ aus den ihm auf seine Anfrage hin
zugänglich gemachten Depeschen der österreichischen Gesandten
in Rom und Florenz alle einschlägigen Stellen über die römische
Frage exzerpieren. Das war sehr nützlich, da Bern in Ermangelung

15 Bern BA, Kern an Welti, Paris 24. April 1869.
16 Bern BA, a. a. O. Pioda an Welti, 1. Mai 1869.

210



einer ordentlichen Vertretung im Kirchenstaat sich nur auf
Umwegen über die dortigen Vorgänge informieren konnte. Dann aber
suchte er den bayerischen Gesandten beim Ballhausplatz auf und
ließ sich von ihm über die Reaktion Beusts berichten. Graf Bray,
der früher einmal Ministerpräsident gewesen war und Hohenlohe
im Ministerium ablösen sollte, kam dieser Bitte um so bereitwilliger
nach, weil er mit der Initiative des Fürsten nicht einverstanden

war. Hohenlohe betreibe die Angelegenheit etwas zu lebhaft und

gehe in seinen Befürchtungen offenbar zu weit. Über den
österreichischen Ministerpräsidenten berichtete Bray, Beust halte die

Initiative Hohenlohes für ganz unzweckmäßig, «indem sie

höchstwahrscheinlich gerade das Gegentheil, von dem was man bezwecken

wolle, hervorbringen und in Rom zu einem großen Widerstand
reizen» würde. Beust habe seine ablehnende Haltung einerseits

damit begründet, daß das bevorstehende Konzil im Gegensatz zu
den mittelalterlichen Bischofsversammlungen sich bloß am Rande

mit politischen Fragen beschäftige und hauptsächlich kirchlichen
Dingen gewidmet sei; andrerseits sei ein mäßigender Einfluß seitens

der oppositionellen «liberalen» Bischöfe zu erhoffen, die das Konzil
in eine ander Richtung lenken könnten, als man gemeinhin annehme.

Auf eine persönliche Rücksprache mit Beust verzichtete Tschudy
diesmal, weil er kurz zuvor sich mit ihm in dieser Angelegenheit
unterhalten hatte. Zudem wußte er, daß die Antwort auf die

Zirkulardepesche noch nicht im Ministerrat behandelt worden war.
Hingegen suchte er den Kultusminister v. Hasner auf, um von ihm
weitere Anhaltspunkte für die mutmaßliche Stellungnahme des

österreichischen Kabinetts zu erfahren. Der Minister sprach sich

entschieden gegen eine Vorbesprechung der Mächte in Sachen des

Konzils aus. Obwohl Pius IX. ganz in den Händen der Jesuiten sei,

hätten Äußerungen wie die der ominösen Konzilskorrespondenz
der Civiltä Cattolica vom 6. Februar keinen authentischen Charakter.

Da absolut nichts Positives über die Tractanda des Konzils
bekannt sei, könne man «unmöglich gegen etwas unbekanntes zum
vorhin eine Verwahrung einlegen, man würde sich dadurch höchstens

lächerlich machen». Er selbst sei der Ansicht, «man solle gar
nicht gegen die allfälligen Beschlüsse protestieren, sondern even-
tualiter erst, wenn sie einmal gefaßt seien, einfach erklären, man

211



betrachte sie durchaus nicht als bindend». Herr v. Hasner hielt auch
mit der Auffassung nicht zurück, daß Hohenlohe übereilt
vorgeprescht sei: «er glaube, daß der bayerische Ministerpräsident nur
eine liberale Raquete habe steigen lassen wollen, da er doch sicherlich

die Überzeugung gehabt habe, daß eine so vorzeitige Verwahrung

die Billigung von keiner Regierung erhalten werde17».
Es blieb noch die Stellungnahme Berlins abzuwarten. Sie lag in

der Linie des bereits dem preußischen Gesandten in Bern
angedeuteten Verhaltens. Herr v. Thile sprach sich dem Schweizer
Vertreter gegenüber dahin aus, «daß Preußen in dieser wie in allen
Angelegenheiten die das Verhältnis zur katholischen Kirche
betreffen, behutsam und schonend vorzugehen und daher nicht im
Vordertreffen Stellung zu nehmen wünscht18». Daraus war ersichtlich,

daß Preußen die von Hohenlohe vorgeschlagene Demarche
nicht aufgreifen würde. Einige Wochen später befaßte sich der
Schweizer Gesandte in Berlin mit den Äußerungen der öffentlichen
Meinung in Frankreich hinsichtlich des Konzils. Um etwas Sicheres
darüber sagen zu können, müsse man vorerst den Ausgang der
Wahlen abwarten. Beruhigend konnte eine etwas kategorische
Äußerung des französischen Gesandten in Berlin, Graf Benedetti,
wirken, welche Hammer rapportierte: «La France n'acceptera
jamais le dogme de Finfaillibilite19».

Damit besaß Bern ausreichend Unterlagen, um über die Haltung
der Mächte gegenüber Hohenlohes Vorschlag orientiert zu sein. Es
konnte kaum Zweifel bestehen, wie die Schweizer Antwort ausfallen
werde. Eigenartigerweise nahm sich das Politische Departement
reichlich Zeit, um diese Note auszuarbeiten. Erst am 6. September
d. J. teilte der Bundesrat dem bayerischen Geschäftsträger in Bern,
Baron v. Bibra mit, daß er wohl die vom Fürsten Hohenlohe
ausgesprochenen Befürchtungen teile, aber keine Befugnis besitze,
Präventivmaßnahmen zu treffen. «Gegenüber den geistlichen
Behörden der Eidgenossenschaft dürfen wir uns solcher Maßregel um

17 Orig. Bern BA, a. a. O., Tschudy an Bundespräsident Welti am 26.
April 1869.

18 Bern BA, a. a. O. Bernhard Hammer an Bundespräsident, 30. April
1869.

19 Bern BA, ebd. Hammer an Bundespräsident, 19. Mai 1869.

212



so eher enthalten, als denselben die verfassungsmäßigen Mittel
schon hinlänglich bekannt sind, welche die Bundesbehörden in den

Stand setzen, solchen Beschlüssen des Conciliums zu begegnen, die

sich mit den Principien unserer Staatsordnung in Widerspruch

setzen oder den Frieden unter den Konfessionen gefährdenwürden20.»

Die Hinauszögerung der Schweizer Antwort — sie mag wohl die

letzte gewesen sein, die in München einging — hat zur Annahme

geführt, die Schweiz habe überhaupt nicht auf Hohenlohes Depesche

reagiert21. Dies trifft nicht zu, auch wenn die Gründe für die reichlich

späte Stellungnahme Berns nicht ganz ersichtlich sind22. Im
Gegenteil, das Politische Departement hat sich über das Konzil

ernsthaft Sorge gemacht und gewissenhafte Beratung über die

Anregungen Hohenlohes gepflogen. Der Antwort an Baron v. Bibra

liegt ein umfassendes, von Bundespräsident Welti unterfertigtes
Memorandum zu Grunde, welches sämtliche Erkundigungen über

das Konzil verarbeitete und den Standpunkt des Politischen
Departements selbständig und eingehend darlegt23.

Die Denkschrift untersucht zunächst, ob eine Initiative des

Bundes in der Konzilsangelegenheit juristisch zulässig sei. Seine

diesbezügliche Kompetenz ist durch Art. 44, Lemma 2 der

Bundesverfassung von 1848 vorgezeichnet. Dieser lautet: «Den Cantonen,

sowie dem Bunde, bleibt vorbehalten, für Handhabung der öffentlichen

Ordnung und des Friedens unter den Confessionen die geeig-

20 Bern BA, a. a. O. Welti an Bibra, 6. Sept. (Konzept v. d. Hand Weltis);

die Einstellung des Bundesrates wurde am 10. Sept. den Gesandten in Paris,

Berlin, Wien und Florenz mitgeteilt, Konzept ebd.
2i Aubert, S. 88: «La Suisse ne repondit meme pas.» Grisar, art. cit.

erwähnt die Schweizer Antwort nicht. Die Antwort des Bundesrates ist sicher

übersehen worden. Sie ist erhaiten im Geheimen Staatsarchiv München, Akt

MA I, Nr. 637 als Beilage zu einem Bericht des bayer. Geschäftsträgers v.

Bibra. — Freundl. Auskunft von Herrn Dr. E. Weis v. 25. 6. 1965

22 Aus der Konzilszeit liegt noch eine weitere Korrespondenz mit dem

bayer. Kultusministerium vor, das sich im Jan. 1870 an den Bund wandte

mit der Bitte um Auskunft über die Art und Weise der Einhaltung bzw.

Einschränkung der kirchl. Feiertage in den kath. Kantonen; ausführliche

Antworten der Kantone liegen vor.
23 Bern ebd., Memorandum v. 27. Aug. 1869. Das Memorandum, das für

den Gebrauch der Bundesräte zusammengestellt war, lag auch in französischer

Ausfertigung vor.

213



neten Maßnahmen zu treffen.» Hinsichtlich des Konzils ergibt sich
daraus: «Eine unbefangene Prüfung der Verhältnisse muß nun
offenbar zu dem Schlüsse führen, daß von einer Verletzung des
Friedens oder auch nur von einer Gefährdung desselben durch die
bis jetzt wegen des Concils durch den römischen Stuhl angeordneten

Maßnahmen nicht die Rede sein kann.» Die Denkschrift
fährt dann fort: «Gewiß ist es nicht zweifelhaft, daß auf dem Concil
dogmatische Grundsätze aufgestellt werden, die in geradestem
Widerspruch mit der heutigen Cultur sich befinden und die dem
Fortschritte dieser letzten große Hindernisse in den Weg legen
werden. Nicht weniger klar liegt aber vor, daß diese Betrachtung
den Bund noch nicht berechtigt, solchen Befürchtungen gegenüber
präventive Maaßregeln zu treffen, abgesehen davon, daß solche
wohl schwerlich in ausgiebiger Weise gefunden werden könnten.

Einschneidender als die rein dogmatischen Beschlüsse, welche
übrigens den jetzigen Stand der Dinge schwerlich zu überbieten
im Falle sein werden, können die Dekrete und Verordnungen
ausfallen, die sich auf gemischte staatskirchliche Verhältnisse beziehen.
In erster Linie kommt hier die Ehe in Betracht. Das Concil kann
übrigens auch auf diesem Gebiete kaum etwas Neues bringen. Die
Kirche nimmt schon nach ihrer heutigen Gesetzgebung alles in
Anspruch, was sieh auf das Eherecht bezieht und verdammt die
gemischten Ehen in einer Weise, daß sich von dem Concil wohl
eine Wiederholung, kaum aber eine Verschärfung der betreffenden
Vorschriften und Strafandrohungen denken läßt. Ganz dasselbe
gilt für alle andern Fragen bei denen das Gebiet zwischen Kirche
und Staat streitig ist: Civilstand, religiöser Schulunterricht,
Beerdigungsplätze etc.» Vor einer falschen Panik wird also gewarnt,
weil die kirchlichen Dinge nach dem Konzil kaum schlimmer kommen

könnten als sie jetzt seien.
Diese pessimistische, im Grunde aber nüchtern-realistische

Einschätzung der kirchlichen Lage gibt sich auch in der Bewertung
einer anderen von Hohenlohe ausgesprochenen Vermutung kund.
Hohenlohe hatte behauptet, die mögliche Proklamierung der
Unfehlbarkeit des Papstes zum Dogma reiche über das religiöse Gebiet
hinaus und sei hochpolitischer Natur, da damit auch die Oberhoheit
des Papstes über Fürsten und Völker in weltlichen Dingen zum

214



Glaubenssatz erhoben werden. Aus dem Bewußtsein der
Volkssouveränität wird diese Befürchtung nicht ohne ironische Untertöne

für die Schweiz als unbegründet abgelehnt. «Es ist nicht zu
verkennen, daß diese Anschauung für monarchische Staaten ihre
Berechtigung hat. Der Fürst von Gottes Gnaden, der sein Recht
für sich und seine Nachfolger nur aus der Verwandtschaft mit
seinem Vorgänger ableitet, dessen Person sogar in constitutionellen
Staaten als heilig, unverletzlich und unverantwortlich erklärt wird,
muß mit einiger Besorgnis erfüllt werden, wenn der geistliche
Mitregent, der ohnedies mit Beziehung auf «Heiligkeit» voransteht,
auch noch Unfehlbarkeit für sich in Anspruch nimmt. Für die

Republik aber kann ,die Unfehlbarkeit des Pabstes' ebensowenig

politische Folgen haben, als die unbefleckte Empfängnis Mariae'.»
Präventivmaßnahmen seien völlig unberechtigt weil man die
Traktanden des Concils noch nicht kenne, und es würden «Collective
Maßnahmen gegen bloß mögliche und in den Vorstellungen
existierende Gefahren weit eher Furcht der Staaten gegenüber der
Kirche als Stärke beurkunden».

Liberales schweizerisches Selbstbewußtsein inspirierte den letzten

inhaltlich bedeutsamen Passus dieses Schreibens: «Die innere
Lebenskraft des schweizerischen Staates und seiner Cultur ist stark

genug um allen Gefahren zu begegnen, die uns von dem Concil
erwachsen könnten; die letzte innere Revolution der Eidgenossenschaft

hat dies hinlänglich bewiesen, indem sie einen gefährlicheren
Feind als die jesuitischen Dogmen, nämlich die Jesuiten selbst

besiegte und ungefährlich machte. Wir dürfen also getrost der
Kirche ihre volle Freiheit lassen sich im Concil zu vereinigen und
dort nach Gutfinden ihre Angelegenheiten zu ordnen. Den
Mißbrauch der Freiheit dürfen wir auf diesem Gebiet so wenig als auf
andern praesumiren; jedenfalls werden wir umso berechtigter und
umso fester gegen ihn auftreten können, je liberaler unsere
Haltung vorher gewesen ist24.»

24 Bern BA, a. a. O. Der größte Teil der Schlußfolgerung des Memorandums

wurde zum guten Teil wörtlich übernommen in den Bericht des Polit.
Departements über das Jahr 1869. Schweiz. Bundesblatt 1870 II, S. 413 bis
415; Verfasser desselben war Bundespräsident Welti, dessen Entwurf
erhalten ist.

215



Dank seiner vom staatsmännischen Standpunkt her recht
nüchternen Konzilsprognose konnte der Bundesrat sich von jeder
unangebrachten Agitation gegen die römische Bischofsversammlung
heraus halten. Unvermindert war seine Bereitschaft, konkrete
Störungen des konfessionellen Friedens, die sich aus Beschlüssen
des Konzils ergeben konnten, zu unterbinden. Es kam ihm dabei
zugute, daß es grundsätzlich zu keinen Friktionen mit der Kurie
kommen konnte, weil die Schweiz keinen Gesandten in Rom besaß,
der in Verbindung mit seinen diplomatischen Kollegen einen
politischen Druck auf das Konzil hätte ausüben können. So blieben
ihm die Enttäuschungen erspart, die die im Frühling 1870 in Rom
aus ihrer Reserve hervortretenden Mächte mit ihrer zwischen
liberaler Konsequenz und staatskirchlicher Einmischung schwankenden

Konzilspolitik machten. Zweifelsohne hat dazu auch der
Umstand beigetragen, daß unter den Bundesräten dieser Legislaturperiode

kein Katholik, vor allem kein freisinniger Katholik war.
Als Protestanten standen sie den Vorgängen in Rom innerlich
distanzierter und unbeteiligter gegenüber als katholische
Staatsmänner, von denen die Initiative zur Intervention fast ausschließlich

ausging. Fürst Hohenlohe, der die Besprechung der Mächte
angeregt hat, war Katholik, wenn auch von wenig durchsichtiger
dogmatischer Bindung. Graf Daru, der französische Außenminister,
der in der Folge wohl am rührigsten bemüht war, den Einfluß der
Staaten in die Sphäre des Konzils hinüberspielen zu lassen, ein
überzeugter liberaler Katholik, ein Freund von Montalembert und
Auguste Cochin. Staatsmänner protestantischer Konfession wie
Ollivier, Beust und aufs ganze gesehen auch Bismarck, legten sich
betonte Zurückhaltung gegenüber Rom auf25.

Von Frankreich her wurde der Bundesrat im Jahre 1870 noch
einmal angeregt, sich mit der Konzilsaffäre zu befassen, und zwar
nicht offiziell, sondern auf Grund eines privaten Vorstoßes des

25 Sogar Gladstones Interesse am Konzil — sein interventionistischer
Eifer mußte von seinem Außenminister Clarendon und dem engl. Vertreter
in Rom, Odo Russell, in Schach gehalten werden —, entsprang nicht so sehr
konfessionellem Opportunismus, als vielmehr religiöser Betroffenheit. Das

216



Gesandten in Paris, J. K. Kern. Der Gesandte referierte jeweils im
Rahmen seiner gewöhnlichen Berichterstattung über das Konzil,
zumal dem Bundesrat daran gelegen war, «über die Vorgänge in
Rom selbst sowie über das Verhalten der europäischen
Staatsregierungen gegenüber dem päpstlichen Stuhle bestmöglich
unterrichtet» zu werden26. Anfang April 1870 erhielt Kern Kunde von
einer Note, die Graf Daru beim päpstlichen Staatssekretariat
einreichen lassen und für deren Unterstützung er die anderen Mächte
gewinnen wollte. Es war nicht erwogen worden, die Schweiz mit in
diese Aktion einzuspannen, allein, da der Gesandte es für ratsam
hielt, sich diese Note vom Außenministerium zu beschaffen, setzte
er sich der Eventualität aus, auf die Einstellung seines Landes
gegenüber einer solchen Demarche hin angesprochen zu werden27.

Am 10. April ließ Bundespräsident Dubs28 bei den schweizerischen

Gesandtschaften in Florenz, Wien und Berlin Auskünfte über
die Haltung der Regierungen dieser Länder gegenüber der Note
Darus einziehen. Er selber verhehlte seine Bedenken nicht, dem
Beispiel der französischen Regierung zu folgen29. Abgesehen von

schloß nicht aus, daß der Standpunkt der Neutralität, den protest.
Staatsmänner gegenüber dem Konzil einnahmen, post festum aufgegeben wurde,
wenn sie die Staatsidee in Bedrohung wähnten, wie denn Beust kurz nach
der Verkündigung der Unfehlbarkeit das österr. Konkordat kündigte,
Bismarck vi facti den Weg des Kulturkampfes beschritt und Gladstone
1874 eine literarische Auseinandersetzung über die staatliche Zuverlässigkeit
der Katholiken provozierte. Im allgemeinen aber wüd die Beobachtung
bestätigt, die man auch im Schweizer Kulturkampf machen kann, daß die
radikalisierenden Tendenzen in der Auseinandersetzung mit der
katholischen Küche weitgehend von Politikern ursprünglich kath. Herkunft
verschärft wurden. Eine ähnliche Beobachtung für die frühere Periode der
Sonderbundszeit bei F. Strobel, Die Jesuiten und die Schweiz im XIX.
Jahrhundert. Ein Beitrag zur Entstehung des Schweizerischen Bundesstaates.
Ölten und Freiburg i. Br. [1955], S. 465.

26 Bundesblatt 22 (1870 II) S. 415.
27 Bern BA, Kern an Bundespräsident Dubs, Paris, 6. April 1870.
28 Über Dubs vgl. G. Ermatinger, Jakob Dubs als schweizerischer Bundesrat

von 1861—1872. Horgen-Zürich 1933. Eugen Kaufmann, Bundesrat
Jakob Dubs und die Bundesrevision von 1872—1874 im Lichte seiner Zeitung
«Die Eidgenossenschaft». Rorschach 1957.

29 «Das jetzt in Rom tagende Concil entbehrt entgegen dem bei früheren
Concilien beobachteten Usus mit Repräsentation des Laienelementes auch

217



den grundsätzlichen Erwägungen, die bereits in der Schweizer

Antwort auf die Depesche Hohenlohes niedergelegt waren, schien

es ihm gefährlich, sich in eine solche Demarche einzulassen, da sie

die Anerkennung des Konzils implizieren konnte. Nun aber war
diese Zusammenkunft der Bischöfe für ihn weniger eine Versammlung

der Kirche, als eine solche geistlicher Würdenträger und daher
nicht befugt, einseitige Regelungen in gemischten kirchlich-staatlichen

Belangen zu treffen. Gegebenenfalls käme man in die Lage,
«ihre Zuständigkeit zurückzuweisen, was aber nicht mehr gut
geschehen kann, wenn man bereits mit ihr verhandelt habe».

Dieser Gedanke war nicht ganz neu; er wurde auch von anderen

diplomatischen Vertretern in Rom vorgetragen. Einzelne Bischöfe
und Anhänger der minoritären Richtung auf dem Konzil entwickelten

diesen Gesichtspunkt, um sich nachträglich gegen eine

Anerkennung der Ökumenizität des Konzils absichern zu können. Odo

Russell, der englische diplomatische Agent in Rom begründete
gegenüber Gladstone seinen Neutralitätsstandpunkt in der Konzilsfrage

damit, daß die Regierungen alles vermeiden müßten, was auf
eine indirekte Anerkennung der Zuständigkeit und Gültigkeit des

Konzils hinauslaufe30. Auch der Bundespräsident wollte sich freie

der Vertretung der Staatsgewalt und hat daher in gewisser Beziehung mehr
den Charakter einer Versammlung des höheren geistlichen Beamten und
Würdenträger als denjenigen einer Versammlung der Kirche. Würde sich
dieses Concil nicht nur mit geistlichen Dingen befassen, so hätten die
Staatsregierungen keinen besonderen Beruf sich mit der Legitimatio ad causam
dieser Versammlung zu beschäftigen. Ganz anders gestaltet sich aber die
Sachlage, wenn eine so ganz einseitig komponierte Versammlung Beschlüsse
fassen sollte, deren Tendenzen oder praktische Consequenzen auf das rein
Staatliche oder das gemischt staatlich kirchliche Gebiet hinüber zu ragen
bestimmt sind; zu maßgebender Regulierung dieser Verhältnisse ist doch
offenbar jene Versammlung kirchlicher Würdenträger ebensowenig legiti-
mirt, als ein politischer Cörper es wäre zu Regulirung von rein oder gemischt
kirchlichen Fragen. Erscheint es nun eher passend sich mit einer Versammlung

deren Legitimation und Competenz man doch aller Wahrscheinlichkeit
nach abschließlich zu bestreiten in den Fall kommen wird, vorgängig in
Diskussionen und Verhandlungen einzulassen, welche mit einigem Grund als

Anerkennung an deren Competenz ausgelegt werden dürften? Diese Dinge
dürften noch einer sorgfältigen Überlegung werth sein.» Bern BA, eigenh.
Entwurf v. Dubs v. 10. IV. 1870.

s° Döllingerbriefe Bd. 2, S. 356, Anm. 14; S. 360, Anm. 2.

218



Hand für spätere Auseinandersetzungen mit der röm.-kath. Kirche
bewahren. Denn gerade jetzt wurde er von freisinnig katholischer
Seite auf Präventivmaßnahmen gegenüber römischen Beschlüssen
hin angesprochen. Am 5. April 1870 schrieb der radikale Aargauer
Politiker Augustin Keller an Dubs: «Je länger, je urgenter fühlt
man in den Regierungen des Bisthums Basel (diejenige von Zug ist
hier überall nicht gemeint) die Notwendigkeit, man müßte sich
gegenüber den nahe bevorstehenden Ereignissen in Rom über ein
gemeinsames Benehmen verständigen.» Die Diözesankonferenz des
Bistums Basel habe am 2. April beschlossen, die Angelegenheit in
einer speziellen Zusammenkunft zu behandeln und erwäge die
Vermittlung des Bundesrates. Mit Landammann Vigier von
Solothurn meldete Keller sich für den 12. April zur Audienz beim
Bundespräsidenten an31.

Über diese Aussprache liegt kein Bericht vor. Doch ist
anzunehmen, daß sie den Beratungen der Diözesankonferenz vom
2. April, vor allem aber auch den Resolutionen galt, die eine
Versammlung freisinniger Männer am 3. April in Langenthai gefaßt
hatte und die in einer Zurückweisung des Syllabus und ähnlicher
kirchlicher Vernehmlassungen gipfelten32. Die Anregungen, die in
diesen Unterredungen und Gesprächen vermittelt wurden, sind
eingeflossen in die Botschaft, die der Bundesrat am 17. Juni 1870
betreffs Revision der Bundesverfassung an die Bundesversammlung
richtete. Aus ihr geht hervor, daß der Bund, auch wenn er die
Konzilsvorgänge in Rom äußerst negativ sah und der katholischen
Kirche kulturkämpferische Pläne unterstellte, nicht gewillt war,
leichtfertig eine Auseinandersetzung mit der Kirche vom Zaune zu
brechen. Die Rechte des Staates konnte er auch nach dem Konzil
wirksam zu Ausdruck bringen, und zwar in bewußter Frontstellung
gegen die Kirche durch die Proklamierung der religiösen Freiheit33.

31 Bern BA, A. Keller an J. Dubs, 5. April 1870.
32 Vgl.: Die kirchlich-politischen Fragen bei der eidgenössischen Bundesrevision

von 1871. Eine Denkschrift mit Revisionsanträgen des Vollziehungskomitees

der Volksversammlung 1871. — Vgl. Arnold Keller, Augustin
Keller 1805—1883. Aarau 1922, S. 405. Keller erwähnt die Intervention
seines Vaters in Bern in dieser Angelegenheit nicht.

33 Schweiz. Bundesblatt, 1870 II, S. 688—692. — K. Guggisberg, Der
Jesuitenartikel. (Warum erhielt Art. 51 in der heute noch geltenden 74er Ver-

219



Das Hinübergreifen der Konzilsdiskussion in die Debatten um
die Revision der Bundesverfassung kann uns im folgenden nicht
mehr beschäftigen. Hier, im innerstaatlichen Bereich, lag die eigentliche

Sphäre der Auseinandersetzungen mit Rom, und zwar in
konkreten Maßnahmen und Dispositionen zur Wahrung der
staatlichen Unabhängigkeit. Drohungen, wie Graf Daru sie vor der Zeit
aussprach, mußten ihren Zweck verfehlen. Seine Note war von
vorneherein zur Wirkungslosigkeit verurteilt. Sie konnte beim
Bundesrat eigentlich kein praktisches, sondern höchstens ein
Kuriositätsinteresse erwecken. Es war ihr auch kein rühmliches
Ende beschieden. Nicht einmal im französischen Kabinett fand sie

Zustimmung. Daru schied Anfang April 1870 aus dem Ministerium
aus. Ollivier, der bereits früher den Konzilseifer seines
Außenministers gebremst hatte, mußte nun dessen Erbe liquidieren und
die Note in Rom überreichen lassen, obwohl er selber von ihrer
Unzweckmäßigkeit überzeugt war. Er verbarg dem Schweizer
Gesandten seine Überzeugung über diesen unnützen Notenwechsel
nicht und erklärte sich mit Kern einverstanden, als dieser in einer
Aussprache mit ihm als seine persönliche Meinung hinzusetzte:
«... ä mon avis on ne gagne rien vis-ä-vis de Rome ä Fechange de

fassung eine verschärfte Form?) Zollikon/Zürich 1956, S. 53, nimmt mit guten
Gründen den damaligen Bundespräsidenten J. Dubs als Verfasser dieser
Botschaft an. — Wü können uns hier nicht mit den Gedanken befassen, die
Dubs über das Verhältnis von Staat und Kirche entwickelt. Lediglich soll
festgehalten werden, wie das Konzil sich für ihn präsentierte: «Der Zweck
dieses Konzils liegt gegenwärtig ziemlich unverhüllt da. Es werden namentlich

drei Dinge angestrebt: die innere Kräftigung und einheitliche
Zusammenfassung der Kirche; die Übertragung dieser verstärkten küchlichen
Gewalt in eine einzige Hand und die Verwendung dieser potenzierten Macht
gegen den Staat, die Wissenschaft und die Andersgläubigen. Der erste
Zweck soll erreicht werden durch die Reform der inneren Disziplin; der zweite
durch die Infallibilitätserklärung des Papstes; der dritte durch die Dogmati -

sierung des Syllabus. Es läßt sich nicht bestreiten, daß dieser Plan in einem
großartigen Stil angelegt ist, selbst wenn man ihn auch nur als Kopie einer
vor bald tausend Jahren von gleicher Seite entworfenen Planes aufzufassen
gewillt ist. Der unbefangene Denker wird ihm zwar kaum einen dauernden
Erfolg zu prognostizieren vermögen; allein es kann sich auch kaum jemand
darüber täuschen, daß der nächsten Zeit in dieser Richtung schwere innere
und wohl auch äußere Kämpfe bevorstehen und dem Staate nichts anderes
übrig bleibt, als sich gegen diese Gefahren ebenfalls zu waffnen.» Ebd. S. 4.

220



correspondances. Ce n'est pas par des notes qu'il faut lutter contre
les empietements du Vatican; il faut repousser par des faits et par
des actes toute tentative d'immixtion de la Cour de Rome dans
les droits des Etats et des Nations34.» Die diplomatischen Kollegen
Kerns, d. h. die Vertreter jener Länder, die sich hinsichtlich der
Unterstützung des Dänischen Memorandums noch nicht engagiert
hatten, befürworteten einstimmig Neutralität gegenüber den
Konzilshändeln.

Denn inzwischen hatten sich einige Staaten für eine mehr oder
weniger lässige Unterstützung der französischen Note gewinnen
lassen35. Bayern und Österreich-Ungarn assoziierten sich schriftlich,

England sicherte mündliche Empfehlung zu, und Preußen
stellte es seinem diplomatischen Vertreter in Rom frei, welchen
Modus er wählen wolle. Arnim entschied sich für die schriftliche
Form. Dabei schlug er aber energischere Töne an, als das
Memorandum selber sie enthielt36.

34 Bern BA, Kern an Bundespräsident, 11. April und 22. April 1870.
35 Der größte Teil des offiziellen Notenwechsels der Mächte in Sachen

des Konzils ist gedruckt in Bd. 7 der Collectio Lacensis Conciliorum recen-
tiorum. Bd. 7: Acta et Decreta S. Concilii Vaticani, ed. G. Schneemann et
Th. Granderath, Freiburg 1892. Zur Politik der Staaten gegenüber dem
Konzil vgl. F. Engel-Janosi : Die österreichische diplomatische Berichterstattung

über das Vatikanische Konzil. In: Mitteilungen des Inst. f. Österr.
Geschichtsforschung 62 (1954) S. 595—615; ders.: Zwei Aspekte der
Beziehungen zwischen Österreich-Ungarn und dem Vatikan im Jahre 1870. In:
Festschrift für H. Benedikt. Wien 1957, S. 119—134; ders.: Österreich und
der Vatikan 1846—1918. Bd. 1, Graz-Wien-Köln 1958; E. Weinzierl-
Fischer, Bismarcks Haltung zum Vatikanum und der Beginn des

Kulturkampfes nach den österreichischen diplomatischen Berichten aus Berlin 1869
bis 1871. In: Mitteilungen des Österreichischen Staatsarchivs 10 (1957)
S. 302—321; bes. E. Ollivier: L'Eglise et l'Etat au Concile du Vatican,
2 Bde, Paris 1879; ders.: L'Empire liberal Bd. 13. Paris 1908.

36 Daß Arnim hierbei über seine Instruktionen hinausging, wird auch
durch den Schweizer Gesandten in Berlin, Ph. Ch. Menier, belegt, der aus
seiner Unterredung mit v. Thile mitteilt: «L'appui qu'il s'agit de donner
consiste simplement ä declarer que la cour de Prusse se Joint aux voeux emis

par le comte Daru.» Einer Demarche beim Konzil selber könne Preußen
sich nicht anschließen, weil es das Konzil nicht anerkennen wolle. Baron
v. Perglas, der bayer. Gesandte in Berlin, mit dem Menier sich ebenfalls
unterhielt, meinte aber, daß Preußen die Initiative in Rom ergreifen könne
und wolle. Bern BA, a. a. O. Menier an Dubs, 16. April 1870.

221



Piemont, das keinen diplomatischen Vertreter beim Hl. Stuhl
hatte, hielt sich aus allem heraus, was als implizite Anerkennung
des Konzils gewertet werden konnte, und sah die Richtlinien als
verbindlich an, die Visconti-Venosta am 28. März 1869 in der
Kammer vorgetragen hatte37. Am Ballhausplatz war man sich über
den Charakter der Note Darus noch nicht im klaren, ob es eine
Depesche, ein Pro-Memoria, eine Protestnote etc. sei, erwog aber
ihre Unterstützung, ohne sich damit ins Konzil selber einmischen
zu wollen38.

Kern gab sich weiterhin die Mühe, die Stellungnahme der
europäischen Kabinette zur Note Darus zu registrieren. Vom Bundesrat

ging ihm kein weiterer Bescheid zu. Am 6. Mai bat er um nähere
Weisungen und kommentierte den Mißerfolg Darus mit den Worten:
«Je ne puis que maintenir les observations que j'ai faites contre
toute participation de la Suisse ä la campagne romaine entreprise
par M. Faru. Cette campagne est du reste, d'apres ce que j'ai
appris cette semaine, et comme on pouvait s'y attendre, entierement

manquee. Aussi les puissances qui se sont jointes ä cette
demarche n'ont-elles pas lieu de s'en feliciter39.» Daraufhin ließ
ihm der Bundesrat eröffnen, er sei «mit der Art und Weise, wie er
[Kern] sich H. Ollivier gegenüber ausgesprochen habe40
einverstanden. Im übrigen sehe er sich aber bei der jetzigen Sachlage
nicht veranlaßt, sich der französischen Regierung gegenüber weiter
über diese Frage zu äußern41.»

37 Bern BA, a. a. O. Pioda an Dubs, 19. April 1870. Pioda legte eine
französ. Übersetzung dieser Rede bei in: LTtalie v. 30. u. 31. März 1870.

38 Ebd. v. Tschudy an Dubs, 17. April 1870: «Baron Aldenburg erklärte
mir ausdrücklich, daß sich bis jetzt die kaiserliche Regierung noch durchaus
nicht veranlaßt gesehen habe mit dem Concil in düecte Beziehung (Discus-
sionen, Proteste oder Verhandlungen) zu treten und voraussichtlich auch
nicht in die Lage kommen werde es zu thun. Was die allenfalls staatsfeindlichen

Beschlüsse, die das Concil fassen könne betreffen, so reichen die
österreichischen Staatsgrundgesetze vollkommen hin, dieselben in ihrer
nachtheiligen Wirkung für Österreich zu paralysieren. Fast alle Regierungen
theilen in Bezug auf ihre Gesetzgebung diese Ansicht.»

39 Ebd. Kern an Dubs, 6. Mai 1870.
40 Vgl. Berichte v. 11. u. 22. April 1870 (Anm. 34).
41 Bern BA BRB, Nr. 1870 v. 6. V. u. Nr. 1825 v. 9. V.

222



Am 18. Juli 1870 wurde die Irrtumslosigkeit des Papstes in «ex-

cathedra»-Entscheidungen über Fragen der kirchlichen Lehre und

Disziplin als verbindlicher Lehrsatz für Katholiken ausgesprochen.
Die Diözesankonferenz des Bistums Basel, ein zum überwiegenden

Teil aus freisinnigen Katholiken zusammengesetztes Gremium,
dessen Vorstöße beim Bundesrat in der Konzilsaffäre uns bereits

begegnet sind, hielt nun den Zeitpunkt für gekommen, in Bern für
«erforderliche Vorkehren» zu agitieren. Am 18. August traten ihre
Vertreter in Solothurn zusammen und ließen am folgenden Tage
durch die Regierung dieses Kantons dem Bunde mitteilen: «Wenn

wir zwar auch keine offizielle Kenntnisgabe über die bisherigen
Beschlüsse des Concils erhalten haben, so sind uns dieselben doch

in hinlänglich zuverlässiger Weise bekannt geworden. Wir kennen
das Gesehäftsreglement, wir kennen die 21 Canones, die sich auf
die Encyclica stützen, wir kennen das Dogma der persönlichen
Unfehlbarkeit des Papstes ohne Mitwirkung der gesamten Kirche
oder des Concils etc. 42. Da namentlich die zwei letzterwähnten
Erlasse nicht bloße Glaubenssatzungen betreffen, sondern mehrfache

Bestimmungen enthalten, die nicht nur die Ruhe und den

Frieden unter den verschiedenen Konfessionen gefährden, sondern

42 Wichtig ist diese Zusammenstellung der Gründe für die angebhche

Staatsgefährlichkeit der Konzilsbeschlüsse. Dazu ist zu bemerken, daß mit
den 21. Canones des Schemas de Ecclesia ganz bes. die Canones 17—21
gemeint sind, die zu demjenigen Abschnitt der Vorlage gehören, welcher die

Beziehungen zwischen Staat und Kirche behandelt (De concordia inter
Ecclesiam et societatem civüem). Dieser Abschnitt, der aufschlußreich für
die kirchenpolitischen Anschauungen der damaligen herrschenden Richtung
in Rom ist, blieb Entwurf und wurde nie von den Bischöfen auf dem Konzil
sanktioniert. Es lag daher kein Grund vor, auf diese Canones hinzuweisen,
da sie keinerlei Rechtskraft besaßen. Die Veröffentlichung der Canones in
der Allgemeinen Zeitung vom 4. Febr. 1870 (dank einer Indiskretion Lord
Actons), hatte einen Sturm der Entrüstung bei den Regierungen entfesselt,
ähnlich wie bei der Publikation des Syllabus von 1864. Vgl. Aubert, op. cit.,
S. 150ff. — Der zweite Hinweis auf die Formulierung der Irrtumslosigkeit
des Papstes in «ex cathedra» Lehren, belegt erneut, wie leicht das «ex cese,

non autem ex consensu Ecclesiae» mißverstanden werden konnte. Nach
allgemeiner kath. Lehre sind unfehlbare Lehrbeschlüsse des Papstes, die ohne

Mitwirkung der Kirche Zustandekommen, undenkbar, auch wenn diese ihnen
nicht ihre rechthche Gültigkeit verleiht.

223



Grundsätzen der Bundesverfassung widersprechen, so laden wir Sie

namens der Diözesankonferenz ein, die geeigneten Schritte von
Bundes wegen zu thun, wodurch die staatlichen Rechte und die
der Bürger gegenüber von solchen gefaßten und noch zu fassenden
Beschlüssen des Concils gewahrt werden, die in die
bürgerlichrechtlichen Verhältnisse der Staaten, Gemeinden und Einzelnen
hinübergreifen. Wir berufen uns hierbei namentlich auf die
Bestimmungen des § 44 der Bundesverfassung, der, nebst den Kantonen,
dem Bunde vorbehält, für Handhabung der öffentlichen Ordnung
und des Friedens unter den Konfessionen die geeigenten
Maßnahmen zu treffen 43.»

Es war dem Bundesrat leicht gefallen, pendente concilio aus
allen diplomatischen Aktionen herauszubleiben, die vom Auslande
her an ihn herangetragen wurden. Etwas schwieriger fiel es ihm,
interventionistische Anträge abzuwehren, die von Schweizer Bürgern

ihm gestellt wurden, wie diese im übrigen recht allgemein
gehaltene Aufforderung der Solothurner Regierung. Aber auch hier
fand sich ein Ausweg, um einerseits den Standpunkt der Neutralität
gegenüber den Konzilsbeschlüssen zu wahren, andrerseits die
Befürchtungen der freisinnigen Katholiken zu beschwichtigen und die
sachlichen Elemente ihres Begehrs, insofern er solche enthielt, zur
Reifung zu bringen. Bundespräsident Dubs konnte in seiner
Antwort vom 23. August daraufhinweisen, daß er bei der Formulierung
der Anträge zur Revision der Bundesverfassung 44 bereits auf «die
hierarchischen Tendenzen, welche sich auf dem Konzil in Rom
kund gegeben, Rücksicht genommen und demgemäß eine
grundsätzliche Regelung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche
auf dem Boden einer beiderseitigen freien Bewegung in Aussicht
genommen habe». In nicht ferner Zeit ergäbe sich Gelegenheit,

43 Bern, BA a. a. O., Schreiben v. 19. Aug. 1870 unterzeichnet von
Landammann Amanz Jecker und Staatsschreiber J. J. Amiet; vgl. Solothurn,
StA, RM 1870, Nr. 1859. Vgl. J. Mösch: Das solothurnische Primarschulgesetz

von 1873. Sein Werden im Rahmen der Zeitgeschichte. Ölten 1953, S. 19.
Mösch erwähnt dieses Schreiben und die Antwort des Bundesrates ohne
näher darauf einzugehen. Auf den nachfolgenden Seiten seines Werkes
sind wichtige Aspekte der Kirchen- und Schulpolitik der Diözesankonferenz
behandelt.

44 Vgl. Anm. 33.

224



diese Fragen im Schöße der Bundesversammlung zu erörtern und
die Entscheidung dem Schweizer Volke zu überlassen. Wenn aber
die Diözesankonferenz darüber hinaus ein Eingreifen des Bundes

gegen gewisse Konzilsbeschlüsse wünsche, so bitte er, daß «diejenigen

Beschlüsse gegen welche unser Einschreiten verlangt wird,
genau bezeichnet, die konstitutionelle Begründung dieses Ein-
schrittes im Einzelnen dargelegt und die verlangten Gegenmaßregeln

näher angedeutet werden möchten 45>>.

Angesichts dieser Zurückhaltung sah Solothurn sich nicht in der

Lage, die Konzilsangelegenheit weiter zu betreiben. Um so mehr als

auch die anderen Kantone, an die Solothurn sich zur Unterstützung
seines Antrags an den Bundesrat gewandt hatte, sich durchwegs
abwartend verhielten und sich seinem Antrag nicht anschlössen 46.

Ein einziger Kanton, der Kleine Rat des Kantons Graubünden,
leistete der Basler Diözesankonferenz Schützenhilfe, indem er am
14. September 1870 eine eigene Zuschrift an den Bundesrat sandte.
Diese war, obwohl sehr ausführlich gehalten, vage und unbestimmt
in den Forderungen, die sie an den Bund stellte. Hier wurde nicht
bloß, um die Staatsgefährlichkeit der Unfehlbarkeitslehre darzutun,

die Unterordnung des Staates unter die kirchliche Gewalt als

konfliktsträchtige Folge des Dogmas gedeutet, es wurden dem Bund
Präventivmaßnahmen sogar deshalb zugemutet, weil der
intelligentere Teil der katholischen Bevölkerung «Gegner der Infallibilität
und der dadurch bedingten Schwächung des Episcopats» sei47. Es

wird damit deutlich, daß die treibenden Kräfte hinter solchen

45 Entwurf von der Hand Dubs, Bern BA, a. a. O. (auf dem Solothurner
Schreiben); dazu Missiven des Bundesrates, Juli Sept. 1870 Nr. 3585;
Mösch, op. cit. S. 19, Anm. 38.

46 Am 20. Aug. 1870 ersuchte Solothurn diejenigen Kantone, von denen
es eine Unterstützung erwarten konnte, um Unterstützung. Die Antworten
sind leider nicht erhalten, bzw. könnten nicht mehr aufgefunden werden.
Es liefen solche ein von Waadt und Glarus (RM 1870, Nr. 1907 v. 31. Aug.),
St. Gallen (Nr. 1933), Zürich (1970, 8. Sept.), Unterwaiden (1984, 10. Sept.),
Graubünden (2075, 23. Sept.), Schwyz (2158, 11. Okt.), Uri (2196, 12 Okt.),
Tessin (2722, 26. Dez.). Solothurn StA, RM 1870.

47 Bern BA, a. a. O. Schreiben v. 14. Sept., unterzeichnet von Präsident
J. B. Arpagaus und Kanzleidirektor J. B. Tscharner.

225



Adressen nervöse Katholiken waren. Eine Antwort darauf hat der
Bundesrat nicht für nötig gehalten.

Die Bündner Denkschrift war der letzte in der Reihe der
Versuche im Konzilsjahr, den Bundesrat aktiv in die antikonziliare
Bewegung einzuschalten. Bern hat es verstanden, sich aus diesen
zumeist im katholischen Parteiinteresse stehenden Bemühungen
herauszuhalten. Eine besondere Geschicklichkeit hierzu brauchte
es nicht, da die Rechtsgrundlage für ein solches Eingreifen fehlte.

Wir fassen zusammen. Im Gesamt der Reaktionen auf das
Konzil unterscheidet sich der Schweizer Bundesrat kaum von
anderen Staaten. Sein Mißtrauen gegenüber der römischen
Bischofsversammlung war genau so ausgeprägt wie dasjenige der
europäischen Mächte, wenn er sich auch in der Frage der direkten
Konzilspolitik äußerst zurückhaltend zeigte. Indem er die durch
das Konzil neu geweckten Besorgnisse um die Wahrung der
staatlichen Interessen hinüberleitete in die Diskussion um die Revision
der Bundesverfassung, fing er die von freisinnigen oder
liberalkatholischen «pressure-groups» an ihn herangetragenen Anregungen
ab und konnte hoffen, daß diese in einem allgemeineren Kontext
in der Form neuer oder verschärfter rechtlicher Sicherungen für
die Staatsidee fruchtbar würden. Die vom Syllabus (1864) provozierte

Auseinandersetzung mit gewissen Postulaten kirchlicher Lehren

über den Staat, die ihren Schatten auch in der Schweiz auf das
1. Vatikanum warf, war damit nur vertagt worden. Ihre rückgestauten

Kräfte entluden sich wenige Jahre später teils in den
Diskussionen um die Verfassungsrevision, teils in den einseitigen
Maßnahmen des Schweizer Kulturkampfes, bei dem auch der Bundesrat

diesmal kein müßiger Zuschauer blieb. Daß er 1873/74 aus
seiner Reserve hervortrat und auch auf den mäßigenden Einfluß
verzichtete 48, den er 1869/70 bewußt ausübte, hängt mit Ursachen
zusammen, die noch der Erhellung bedürfen, deren Reifung aber
das Klima des Konzilsjahres beschleunigte.

48 Daß der Bundesrat während der Kulturkampfzeit auf jene Mäßigung
verzichtete, spiegelt sich auch in den Depeschen des engl. Geschäftsträgers
in Bern, Mr. Bonar zurück. (Bern BA, London Bonar an Lord Granville).
Bonar sah in der Ausweisung des Apost. Vikars Mermillod (17. 2. 1873),
finden er keineswegs besondere Sympathien hegte, einen seit dem Inkrafttreten

226



der bestehenden Verfassung ohne Präzedenzfall dastehenden Willkürakt. Er
war erstaunt über die fadenscheinigen Argumente, welche Bundespräsident
Ceresole zur Rechtfertigung der Ausweisung vorbrachte. Bonar meinte,
wenn ein Bürger sich der Verletzung seiner staatsbürgerlichen Pflichten
schuldig gemacht habe, müsse er von den Gerichten seines Landes verurteilt
und dürfe nicht einfachhin ausgewiesen werden. «Had Monsignore Mermillod
who, up to the present moment, has committed no offence, beyond simply
accepting the dignity conferred upon him by the Roman Court, entered

upon the discharge of the duties of his vicariate, and in the exercise of its
functions contravened the laws of his country or his canton, he might clearly
for each such individual offence have been amenable to the tribunals of his
native land but the Federal Council seem to me in the present instance, by
the exercice of an arbitrary power, unsurpassed in any country to have
anticipated every offence, and simply to have banished M. Mermillod from
own country, lest at any time he should be induced to infringe its laws.»
Als Vergleich führte Ceresole an, weiter seinen Geist abrackernd ¦— wie der
Gesandte schreibt — wenn der Bund einem Schweizer Bürger, der von
einem ausländischen Staate zum Konsul ernannt wurde, das Exequatur
verweigern muß und dieser dennoch fortfahre sich als solchen zu bezeichnen,
so müsse man ihn ausweisen. Bonar machte geltend, daß auch in diesem
Falle eine gerichtliche Untersuchung vorausgehen müsse.

227


	Der schweizerische Bundesrat und das erste vatikanische Konzil

